Table des matieres

REMEICIEMENTS ... 5
Systeme de transCription ... 6
Introduction ... 7
Premiere partie : le jih@d ... 25
Remarques préeliminaires ... 26
La question du jihad offensif ... 28
L’Occultation et la question du jihad ............................ 50
Le jihad selon les islamologues occidentaux ..................... 55

Les théories des premiers juristes-théologiens shi’ites a propos

du jihad offensif ... 66
Théories pour I’arrét et I’interdiction du jikad offensif ............. 66
Théories favorables au jihad offensif ... 80
Substituts au jihad offensif ... 88

Deuxieme partie : les taxes religieuses, le khums et la zakat %
Remarques preliminaires ... 97
L’origine des taxes religieuses ..o, 101

Le prophéte Muhammad et le khums ... 103
Le khums apreés la période prophétique ..., 108
LA zakat ......c.occoiiiii 113
L’évolution des théories du khums depuis 1’Occultation .......... 114
Remarques supplémentaires au sujet du khums ... 120
Les DENETICIAINES ... 120
Le khums rend licite ce qui estillicite ......................................... 124
Les sayyid-s, un groupe particulier qui bénéficie du khums ......... 124
Les partisans du caractere obligatoire du khums ... 125
Les opposants au khums obligatoire ... 133
Quelques mots sur la zakat ..o 138

Le kharaj pendant le temps de I’Occultation ... 142



Troisieme partie : les peines légales ...

Remarques preliminaires ...

L’application des peines légales pendant la période de 1’Occultation

Les partisans de 1’application des peines légales .......................

Les opposants de I’application des peines ......................ccc.o.oes

Les juristes de I’hésitation ..................ccccoooeiiiiiiiiiiiiee

Les partisans de la transformation des peines en d’autres chatiments

corporels MiNOrés (fa zir) ...........cc.ccocvieiieiiiiceeeeeeee

Les partisans d’une application Iégale évitant mort et blessures

Quatrieme partie : la priere du vendredi ...

Remarques préeliminaires ...

La priére du vendredi et latagiyya ...,

La priére du vendredi pendant le temps de I’Occultation ........

Les défis de la légitimité ...

Traités sur I’obligation de la priére du vendredi .........................

Traités sur I’obligation a choix multiple ..................................

Les partisans de I’illégalité de la priere du vendredi ..................

Conclusion ...

Annexes ...

Annexe 1 : les versets coraniques concernant les Quatre Préceptes ............

Annexe 2 : les mouvements jihadistes actuels ........................................

Bibliographie

Rapport- gratuitcom @

146

147

150

151

158

162

164

165

170

171

182

187

187

188

196

205

212

219

220

227

251



REMERCIEMENTS

Je tiens a exprimer toute ma reconnaissance a mon directeur de thése,
Professeur Mohammad Ali Amir-Moezzi. Je le remercie de m’avoir encadré,
orienté, aidé et conseillé, de sa patience, sa disponibilité et surtout de ses judicieux
conseils qui ont largement contribué a développer ma réflexion sur le sujet.

J’adresse mes sincéres remerciements a tous les professeurs, conférenciers
et toutes les personnes qui par leurs paroles, leurs écrits, leurs conseils et leurs
critiques ont guidé mes travaux et ont accepté de me rencontrer et de répondre a
mes questions durant mes recherches. J’aimerais remercier a cet égard tout
particulierement Madame Sepideh Parsapajouh et Messieurs Pierre Lory, Christian
Jambet et Mathieu Terrier.

Je remercie également mes amis bibliothécaires Eric Allorge et Morgan
Guiraud qui ont toujours répondu présents pour m’aider a trouver les documents
dont j’avais besoin pour mes recherches. Leur soutien inconditionnel et leurs
encouragements m’ont constamment été d’une grande aide.

Je souhaite enfin exprimer toute ma gratitude aux personnes suivantes, pour
leur aide précieuse et bienveillante dans la réalisation de ma recherche et la
rédaction de ma these : d’abord Mme Monique Ozoux et Mr Dariouche Kechavarzi
Tehrani pour leur révision rigoureuse et méthodique de mon travail. Ensuite, mon
épouse et mon fils Behdad qui m’ont permis d’aller au-dela de mes certitudes faciles

gréce a leurs critiques éclairées.



SYSTEME DE TRANSCRIPTION

CONSONNES
Letters Nom Transcription
. hamza ’
< tha’ th
z jim j
c ha’ h
< kha’ kh
3 dhal dh
8= shin sh
v sad S
o= dad d
- @’ t
b za’ z
d ‘ayn ‘
¢ ghayn gh
S qaf q
VOYELLES BREVES
Lettres Nom Transcription
\ alif a
s ya i0ouy
3 waw uouw
4 ta’ a




Introduction

Ce qui caractérise I’islam shi’ite en général et le shi’isme imamite ou
duodécimain en particulier, au sein des nombreux courants religicux de 1’islam, ce qui
marque spécifiquement les textes shi’ites fondamentaux, c¢’est-a-dire le corpus du Hadith
ancien, ce sont les dimensions mystique, ésotérique et initiatique. Aprés les nombreuses
études de Louis Massignon (surtout sur la figure mystique de Fatima)® et de Henry
Corbin (notamment sur la philosophie et mystique spéculative dans le shi’isme)?, les
ceuvres abondantes de Heinz Halm® et de Mohammad Ali Amir-Moezzi* ont
définitivement établi ce fait. Ce n’est donc pas le droit, le domaine juridique qui distingue
particuliérement le shi’isme minoritaire, et particulierement 1’imamisme, du sunnisme
majoritaire. Comme 1’écrit a juste titre Y. Linant de Bellefonds : « Au plan des solutions
pratiques dans le domaine juridigue, les duodécimains ont des options qui sont toujours
celles d’une des écoles sunnites, et de ce point de vue, les divergences avec le sunnisme
ne sont pas plus accusées qu’a I’intérieur méme du sunnisme »°.

Cependant, dans le droit imamite, il y a un « chapitre » précis qui nuance

fortement la phrase du grand spécialiste du droit musulman et ce chapitre est celui des

1 Voir maintenant L. Massignon, Les écrits mémorables (recueil d’articles), sous la
direction de C. Jambet, Paris, 2009, volume 1, « Marie et Fatima », pp. 211-289.

2 Voir différents chapitres de H. Corbin, En Islam iranien. Aspects spirituels et
philosophiques, Paris, 1971-72 et Histoire de la philosophie islamique, Paris, 3° édition,
1986.

% Surtout H. Halm, Die islamisches Gnosis. Die estreme Schia und die ‘Alawiten,
Zurich-Munich, 1982 (traduction persane : Ghunisiyan dar islam. Shi’tyan-e ghali va
‘Alawiyan, par E. Miusavi Khalkhali, Téhéran, 2015).

4 Par ex. M.A. Amir-Moezzi, Le Guide divin dans le shi’isme originel, Paris-Lagrasse,
1992 ; La religion discrete. Croyances et pratiques spirituelles dans [’islam shiite, Paris,
2006 ; Le Coran silencieux et le Coran parlant, Paris, 2011 ; ou tout récemment La
Preuve de Dieu, Paris, 2018.

%Y. Linant de Bellefonds, « Le droit imamite » dans le shi ’isme imamite, Paris, 1970,
p. 185



« Quatre préceptes » ou « Quatre cas juridiques » puisque ces derniers sont directement
liés a I’Occultation du dernier imam des duodécimains et caractérisent donc trés
spéecifiquement le droit imamite.

Par I’expression « Quatre préceptes » (al-akkam al-arba‘a) on désigne quatre
pratiques collectives qui, selon le droit shi’ite imamite, sont devenues problématiques a
cause de I’Occultation de I’imam, a savoir les prieres collectives notamment celle du
vendredi, les peines légales (hudiid), le jihad, et certains impots légaux ; ils appartiennent
au domaine juridique ou de ce que I’on appelle les « branches » (furi 9), dérivées des
principes de la religion (usil al-din), c’est-a-dire le droit religieux (figh). Ces branches
ont été codifiées pour la plupart plusieurs siécles aprées 1’époque du prophéte Muhammad.
Pour les comprendre, il est nécessaire d’étudier le contexte de leur émergence et les
influences qui ont été a I’ceuvre pour leur application. Quelles doctrines ou institutions
ont été fondées sur la base de ces préceptes et comment se sont-elles perpétuées jusqu’a
nos jours ?

Pour répondre aux questions posées autour de ces quatre préceptes dans la pensée
shi‘ite durant la période d’Occultation du douziéme imam, il faut commencer par étudier
de maniere critique les ceuvres des savants qui ont ¢laboré des théories a ce sujet. Il n’est
évidemment pas possible d’étudier tous les savants qui ont commenté ces préceptes, ou
tous les courants de pensée et toutes les tendances politiques de ces époques. Toutefois,
un apercu général du contexte intellectuel et du contexte politique a certaines époques
est nécessaire pour saisir pleinement la nature de ces théories et leur mise en application.
En outre, I’analyse sémantique des mots-clés et des liens entre ces mots constitue un
¢lément important dans notre approche. Avant d’aborder les étapes de I’évolution de ces
quatre préceptes, il convient de donner une bréve definition et de déterminer le moment

de leur émergence.



L’édifice dogmatique de I’islam a deux fondements : les principes de la religiofi
(usal al-din), auxquels tout musulman doit croire, et les branches (furi ) dérivées de ces
principes, c¢’est-a-dire 1’application juridique de ces principes dans les ;domaines
politique, économique, social et culturel que le musulman doit respecter dansysa vie
quotidienne. Mais on ne trouve dans le Coran ou dans les hadith-s les plus anciens, aussi
bien shi‘ites que sunnites, que les fondements et prémices des « branches de.la religion »
explicitement énoncées ou codifiées. On y trouve cependantn ensemble plus ancien de
préceptes et de valeurs, comprenant le blame des « mauvaises aetions » (munkar) et la
recommandation des « bonnes actions » (ma riif) et quicenstituenit le socle des préceptes
proprement juridiques®. Autrement dit, le Coran comporte assez peu de données
juridiques. Il procure plut6t un cadre moral et spirituel'a partir duquel les savants juristes
ont pu élaborer des théories et pratiques juridiques. B un c6té on trouve le blame d’actes
comme le meurtre et différentes especes de crime, la débauche, 1’obéissance aux tyrans
; d’un autre coté, la recommandation d*actes comme le pardon, 1’aide a 1’opprimé,
I’équité, la justice, ’aumone, la f0i; la bonne conduite, la piété, etc. Les principes et les
branches du droit sous leurs formes actuelles ne se trouvent donc pas dans le texte du
Coran’. Mais des juristes etddes théologiens se sont efforcés de les déduire des versets
coraniques et des traditions rapportées dans le corpus de Hadith afin de les présenter aux

fidéles sous I’autorité des textes sacrés®.

6 Sur la notion de munkar voir Coran, 2 : 169, 2 : 268, 3: 21, 3: 80, 4 : 37, 9 : 67,
11 489,41 : 97,12 : 53, 12 : 102, 26 : 151, etc. Sur la notion de ma rirf, voir Coran, 2 :
43, 2 : 26843:104, 4 : 58, 4 : 114, 6 : 163, etc. Voir aussi E. Chaumont, « Ordonner le
bien et interdire le mal », dans M. A. Amir-Moezzi (éd.), Dictionnaire du Coran, 2007,
p. 620-623.

" Sayyid Mahmud al-Alasi, Rih al-ma ‘ant, |1, p. 76.

8 Sajjadi Ja‘far, Farhang ma ‘arif islami, vol. |, Kumesh, Téhéran, 1373 h.s./1994, p.
222.



Le shi‘isme duodécimain, quant a lui, compte cing dogmes dont les trois premiers
sont partagés avec le sunnisme : 1. L’affirmation du principe fondamental de la foi, a
savoir I’Unicité divine (tawhid) ; 2. L’affirmation de la Prophétie (nubuwwa), le fait que
Dieu transmet de temps en temps des messages a des messagers qui les font connaitre a
leur communauté ; c’est en dernier lieu le cas de la mission législatrice du prophéte
Muhammad b. ‘Abd Allah ; 3. L’affirmation de 1’existence du Jugement dernier et du
« tribunal final » de la Résurrection ; croire que le terme final (ma ‘ad) de I’existence est
la Résurrection, le Jour du Jugement dernier, du décompte des actions en présence de
Dieu quand tous les hommes seront réunis et que chacun recevra la récompense ou la
punition de ses actes. Les deux derniers sont proprement shi’ites : 4. L’affirmation de la
Justice (‘4dl) de Dieu appliquée selon le mérite de chacun. 5. L’affirmation de I’imamat,
succession du Propheéte représentée par la direction spirituelle et temporelle des douze
imams infaillibles depuis ‘Alf Ibn Abi Talib jusqu’au Mahdi occulté et attendu. Les trois
premiers sont appelés « les fondements de la religion » (usil al-din) et les deux derniers
« les fondements de la voie » (i.e. de « la voie » shi’ite - usiz/ al-madhhab). Le dernier
principe, malgré sa place, constitue le socle de la foi proprement shi’ite, c’est-a-dire le
dogme de I’existence des imams comme les continuateurs et les garants du bon
fonctionnement des messages prophétiques. Il s’agit du principe qu’exprime 1’adage
shi’ite : I’imamat ou la waldya constitue le sens profond de la prophétie (al-imama/al-
walaya batin al-nubuwwa)®.

Les branches de la religion (furii‘ al-din) ou « préceptes legaux », fixés assez
tardivement et enongant les normes du culte dans le dogme shi‘ite sont au nombre de dix,

les huit premiers étant communs avec le sunnisme. Ce sont: la priere canonique

® Voir Amir-Moezzi, « Notes a propos de la walaya imamite » dans id. La religion
discréte, chapitre 7.

10



quotidienne (Salat), le jelne de Ramadan (sawm), le pélerinage a la Mecque (%4ajj),
I’aumone (zakat), la guerre sainte (jihad), ordonner le bien (al-'amr bi-I-ma ‘riif) et
interdire le mal (al-nahi ‘an al-munkar). Les deux derniers, typiquement shi’ites,
concernent encore une fois la personne des imams: [I’affirmation de 1’amour
(walayaltawallt) pour les imams et la dissociation (bara’a/tabarru’) d’avec leurs
ennemis'®. Notre étude porte sur certaines applications particuliéres de quatre parmi ces
dix préceptes. Pourquoi ces quatre préceptes (al-akkam al-arba‘@) en particulier ?
Comme on I’a dit, I’application et la mise en pratique de ces quatre préceptes sont
problématique durant la période d’Occultation de I’'imam, pilier de la religion shi’ite :
1. Les priéres collectives, effectuées lors de certaines occasions rituelles : priere
du vendredi (Salat al-jum ‘a), priere de la Féte du Sacrifice (‘ayd al-adha) , priere
de la Féte de la rupture du jelne (‘ayd al-fitr). Ces prieres sont accompagnees
d’autres obligations religieuses comme celle d’assister a la prédication du
sermonnaire. Il s’agit de la forme collective de la priére canonique individuelle.
2. L’application des peines et des chatiments religieux, plus précisément des
peines prévues par le texte coranique. Elles sont considérées comme dérivant des
deux principes d’ordonner le bien et d’interdire le mal.
3. Le jihad ou « combat saint », bien entendu dans son sens physique extérieures.
4. Les versements religieusement obligatoires : I’imp6t du « cinquiéme » (khums)

et ’aumone (zakat).

La particularité des quatre préceptes c’est qu’ils sont collectifs et que pour étre
adéquatement accomplis ils ont besoin, selon le droit imamite, de la présence de I’imam

infaillible en personne ou de quelqu’un nommément désigné par ce dernier. En I’absence

10 Sur ces couples de termes opposés et leur centralité dans la foi shi’ite voir ibid.
11



de I’imam et de son délégué désigné, comme c’est le cas pendant la période appelée
« I’Occultation majeure » (al-Ghayba al-kubra), c’est-a-dire celle qui est la nétre selon
le shi’isme, la pratique de ces préceptes devient problématique.

La théorisation de ces quatre préceptes est au coeur des spécificités pratiques de
I’école juridique shi‘ite duodécimaine. Leur application, ¢’est-a-dire leur pratique
effective concreéte, d’apres les traditions shi‘ites les plus anciennes, n’ont de sens et ne
peuvent se réaliser que par I'imam et en sa présence. En période d’Occultation,
’application de ces préceptes est donc théoriquement suspendue!. Tant que les shi‘ites
avaient accés a leurs guides, les imams historiques, ils n’avaient pas besoin, pour
résoudre leurs problémes, d’autres sources de connaissance et de pratique. En ce qui
concerne le droit et les pratiques juridiques, la religion shi’ite s’est particulierement
développée pendant les imamats des cinquiéme et sixieme de leurs imams, a savoir
Muhammad al-Bagqir et Ja“far al-Sadiq , ¢’est-a-dire grosso modo de la moitié du premier
a la moitié du deuxieme siécle de I’hégire. Pendant la période des imams historiques, les
fideles se référaient directement aux imams et a leurs disciples directs, leur soumettant
des questions et des problémes concernant leur vie de tous les jours. Il y avait aussi des
savants qui prenaient note de toutes les paroles des imams et les compilaient ensuite dans
des recueils appelés usiz/ ou musannaf, sources premiéres des grandes compilations de
hadith-s ultérieures?. Ainsi, du 1% au 4° siécles/78-10° siécles, les enseignements de
I’imam vivant, procurés soit oralement soit par écrit dans les recueils de hadith-s,

suffisaient pour répondre aux besoins des fideles. C’est apres la disparition du douzieme

11 Mohammad Ali Amir-Moezzi et Christian Jambet, Qu est-ce que le shi‘isme ?,
Fayard, Paris 2004, p. 207sqg.

12 Muhammad Baqir Sadr, al-Ma ‘alim al-jadida, Maktab al-Nijah, Téhéran 1395 h.,
p. 985.

12



et dernier imam que certains aspects de la vie religieuse de ces derniers sont devenus

fortement problématiques.

La crise de I’Occultation, a I’origine de la transformation de cette branche
husaynide du shi’isme en shi‘isme duodécimain, commence a la mort de I’imam al-
Hasan al-’Askari, le onzieme imam, en 260/874, mort manifestement sans réglement de
la question de sa succession®3. Les califes ‘abbassides et les courants religieux rivaux
s’efforcaient alors de supprimer les groupes imamites et les persécutaient®. Non
seulement la disparition du onzieme imam sans descendance évidente encourageait
I’hostilité des adversaires des imamites mais elle plongeait aussi les fidéles dans I’anxiété
et la perplexité (les textes imamites appellent cette période celle de la hayra). De
nombreuses divergences sont alors apparues causant autant de divisions en groupes
hostiles les uns aux autres, chacun maudissant I’autre et le qualifiant d’impie. L’un de
ces groupes affirmait que le onziéme imam n’avait pas eu de fils ; un autre groupe
déclarait la fin de I’imamat ; un troisieme soutenait que le onziéme imam était en
occultation et reviendrait plus tard. Les partisans d’un autre groupe encore prirent Ja'far,
frére du onziéme imam, pour le nouvel imam. Ce groupe considérait que Ja'far avait été
désigné comme imam par Muhammad, autre fils du onzieme imam disparu du vivant de
son pere. D’autres encore croyaient que Ja ' far avait été désigné par le dixieme imam lui-

méme?®.

13 al-Tasi, Kitab al-Ghayba, p. 360-361.

14 Voir les rapports des années 245/859 et suivantes dans le Tarikh d’al-TabarT ; aussi
Ya‘qubi, al-kamil fi I-tarikh, 11, p. 444-446 ; Abu l-Faraj al-lsfahani, Magatil al-
Talibiyyin, Sharh-e hal-e ‘Alawiyan, éd. S. A. Saqgr, Qum, 1372 h.s./1993.

15 <Abd al-Rafi* Haqiqat, Tarikh jonbesh-hd-ye madhhabi dar Iran, Téhéran, 1375
h.s./1996, I, p. 374-376.

13



A propos de la mort de I’imam al-Hasan al-’ Askari a Samarra, le 8 Rabi‘ al-thani
de I’an 260/874, al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022) écrit : « Lorsque la nouvelle de la
mort de I’imam fut annoncée, la ville de Samarra fut plongée dans le chagrin. Aprés le
lavement du corps et la procession funéraire, le souverain ‘abbasside donna I’ordre au
fils d’al-Mutawakkil Abii ‘Tsa, d’effectuer la priére sur le corps de I’imam »*°. Selon une
autre version, alors que Ja'far, frére d’al-Hasan al-’Askari , commencait la priere, un
garcon fendit soudain la foule et se placa devant Ja'far en lui disant : « Mon oncle,
pousse-toi ! C’est a moi, plutdt qu’a toi, que revient la dignité de faire la priére sur le
corps de mon pere ». Selon cette version, le gar¢onnet est le douzieme imam et le futur
Sauveur. D’apreés ce récit, le onziéme imam fut enterré lors d’une cérémonie intime entre
familiers et proches, sans aucun autre participant, probablement dans la maison méme de
I’imam, de sorte que son successeur, le futur Mahdr put paraitre et faire la priére sans
étre arrété par les représentants du souverain ‘abbasside. Une autre cérémonie aurait eu
lieu publiquement, lors de laquelle la priére aurait été effectuée par al-Mutawakkil Aba
‘Isa. On constate ici clairement que les versions canoniques duodécimaines viennent
neutraliser les récits sur I’inexistence d’un fils du onziéme imam et mettre fin aux débats
et conflits sur la succession de ce dernier.

De nombreuses questions se sont posées et se posent encore sur la naissance et la
vie de I’imam déclaré le douziéeme et le Mahdi, auxquelles I’historien a du mal a
répondre. Mais la naissance de cet imam et son occultation ainsi que son existence
pendant 1’Occultation, sont pour les croyants shi‘ites des événements
historiques indiscutables qui occupent une place centrale dans leur vie spirituelle.
Certains, comme Ibn Babuya (m. 381/991) et al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022) font

remonter le début de I’Occultation qu’ils appellent « mineure » a la naissance du Mahdi

16 al-Shaykh al-Mufid, Irshad, 11, p. 323.
14



car durant les premiéres années de sa vie, seuls quelques amis proches ont eu le privilége
de le rencontrer en personne. Selon al-Shaykh al-Mufid, la naissance et la vie de « I’imam
du temps » ayant été cachées, seul un petit nombre de personnes étaient au courant de
son existence. Son occultation est aussi qualifiée par eux d’occultation relative (nisbi),
commencant a partir de sa naissance, et ils font ainsi commencer son occultation a partir
de 1a mort de 1’imam al->Askari’.

Aprés 1’Occultation définitive de I’'imam en 329/941 selon la tradition, le
douziéme et dernier imam des shi‘ites devenus ainsi des duodécimains, les croyants ont
dd progressivement accepter que les juristes, considérés évidemment d’un statut inférieur
a celui des imams, puissent répondre a leurs questions religieuses. Ils se résolurent
finalement a demander 1’aide aux juristes en attendant le retour de I’imam. Mais certains
juristes comme al-Shaykh al-Mufid et al-Shaykh al-Ttsi (m. 460/1068) n’étaient pas
disposés a accepter tout ce qu’on leur imposait comme responsabilité. Pour donner un
exemple, ces derniers refuserent notamment de percevoir la taxe religieuse appelée le
« droit de I’imam », soit le cinquieme des revenus, appelée khums. Al-Shaykh al-Mufid,
en réponse au probleme de la collecte de cette taxe, donna I’instruction aux fideles de
déposer la premiere moitié du khums, revenant a la personne de I’imam, aupres des
collecteurs assermentés qui pourraient cacher ces sommes jusqu’au retour de I’imam
absent, pour qu’elles soient alors remises a leur destinataire originel, a savoir I’imam
impeccable. Al-Shaykh al-Mufid proposa également, étant donnée la difficulté de veiller
sur ces sommes, de les conserver en lieu stir ou de les enterrer jusqu’au jour du retour du
Mahdi ou il faudra les lui restituer. Quant a la seconde moitié de ces sommes, la part du

khums échéant aux nobles descendants du prophéte (sadat), al-Shaykh al-Mufid donna

7 1bid., I1, p. 340 ; al- Saddq Ibn Babiya, Kamal al-din wa tamam al-ni'ma éd A. A.
Ghaffari, Qum, 1405/1985, p. 435.

15



I’instruction de la diviser en trois et d’en donner le premier tiers aux pauvres, le deuxiéme
aux orphelins et le troisiéme aux voyageurs (& court d'argent)®. Nous traiterons bien sar
en détail du khums par la suite, mais nous en parlons ici pour rappeler que la question
s’est posée dés le début de I’Occultation pour des savants comme al-Shaykh al-Mufid ou
al-Shaykh al-Tts1. D’autres, comme Abii Sahl (m. 405/1014) et Ibn Zahra al-Halabt (m.
585/1189) ont également suivi al-Shaykh al-Mufid, de sorte qu’un consensus sur ce sujet
arégné jusqu’au septieme siecle de I’Hégire /XI11° de 1’ére commune. Puisque 1’absence
de I’imam durait plus longtemps qu’on I’avait pensé, les fideles ne savaient plus ce qu’ils
devaient faire du khums. Au 7¢/Xllle siecle, al-Muhaqgiq al-Hilli (m. 676/1277) chercha
une solution a ce probléme. Progressivement, on s’employa a percevoir le khums et a le
dépenser pour des ceuvres religieuses. Un tel effort d’interprétation (ijtihad) de la part
d’al-Muhaqqiq al-Hilli, justifi¢é par 1’absence prolongée de I’imam, entraina des
changements dans le réle des juristes-théologiens dans le domaine de ’application des
préceptes. Cela suscita diverses critiques a leur égard : on disait qu’il s’agissait 1a d une
sorte d’interprétation personnelle et que toute interprétation personnelle était fondée sur
un « raisonnement analogique » (giyas) qui introduisait un changement potentiel dans la
religion. L’interprétation par raisonnement analogique s’applique lorsqu’il n’y a pas de
texte explicite (nass) pour un cas précis : alors le juriste recherche des cas semblables
dans la tradition et par analogie en déduit une régle valable pour le cas présent. Or,
I’interprétation personnelle des données religieuses ainsi que le raisonnement par
analogie sont déclarées nuisibles par les imams dans leurs hadith-s*°. Tant que les imams
étaient présents, ils répondaient eux-mémes aux questions posées sur des cas non prévus

par les Ecritures ou bien donnaient leur imprimatur sur d’éventuelles décisions prises par

18 al-Muhaqqiq al-Hilli, al-Mu ‘tabar fi sharh al-mukhtasar, citant al-Mufid, Qum,
1318 A.H., p. 298.
19 voir Farhang-nameh Usiil-e figh, Markaz e’tela’at-e va Madarek-e eslami, p. 75.

16



les savants parmi leurs fidéles. Ils interdisaient donc le recours a des procédés logiques
comme le raisonnement par analogie et I’interprétation déductive. Or, dans leur absence,
certains savants pensaient que, malgré cette interdiction, la communauté n’avait d’autre
choix qu’avoir recours a ces procédés?’. D’ou des siécles de débats sur lesquels nous
reviendrons.

Aux débuts de 1’Occultation, les juristes-théologiens ont revendiqué un réle
propre dans la résolution des problémes religieux. Pour légitimer leur autorité, ils s’en
sont référés aux hadith-s. L’un des plus importants hadith-s, en relation avec notre
propos, concerne un message présumé de I’imam caché, adressé a un fidele, Ishaq b.
Ya‘qub, par le biais de son deuxiéme représentant pendant 1’Occultation mineure :
« Dans les affaires qui vous posent probléeme, référez-vous a ceux qui collectent nos
paroles, car ils sont une preuve de moi pour vous et je suis une preuve de Dieu pour
eux »?1, Les juristes-théologiens font aussi référence a un autre hadith rapporté du
onzieme imam par exemple par Tabrisi : « Il est obligatoire, pour que le peuple suive les
savants, que ceux-ci s’abstiennent de commettre tout péché, qu’ils soient soutenus par la
foi contre leurs tentations sataniques et obéissent a Dieu »?2. Selon ce genre de hadith-s,
les juristes-théologiens devaient remplir certaines conditions: ils devaient étre
transmetteurs de hadith-s, c¢’est-a-dire bien informés des données révélées et de leurs
interprétations, étre justes et épris du Vrai. Par ailleurs, ils devaient se tenir a 1’écart des
tentations mondaines et en premier la recherche du pouvoir et d’autorité aupres des

autres.

20 yoir Amir-Moezzi, Guide divin, index sub giyds, ijtihad, ra’y.
2L al-Hurr al-‘Amili, Wasa’il, 17, p.11 ; al-Majlisi, Bikar, 35, p. 111. Sur les
Occultations mineure et majeure et le role des “représentants” pendant la Mineure, voir
Amir-Moezzi, Guide divin, parties 1V-1 et 1\V-2.
22 Tabrist, Thtijaj, |1, p. 263 ; Hurr, Wasa'il, 181, p. 94.
17



Apres une premicre période d’attente du Mahdi d’une durée de soixante-dix ans
et une seconde période d’une durée de cent quarante ans, les fidéles ne savaient pas
combien de temps 1’Occultation allait durer et se trouvaient ainsi confrontés a 1’absence
d’une définition claire de leurs devoirs canoniques. Les affaires des shi‘ites étaient
auparavant réglées par le recours aux hadith-s des imams et par I’intervention des
juristes-théologiens qui avaient permission de la part des imams. Mais, avec 1’absence
physique d’un imam, ces affaires se trouvaient exclusivement posées aux juristes-
théologiens, et plus spécialement parmi ces affaires les quatre préceptes posaient
probléme. Ainsi, apres 1’Occultation du douzieme imam, deux points de vue juridiques
(gada 1) se distinguent dans la communauté shi‘ite. Le premier point de vue est défini
comme étant le « droit des juristes » (figh al-fugaha’), le second comme le « droit du
Hadith ». Le «droit des juristes » emploie une méthode de raisonnement dialectique
(istidlal) et d’effort personnel d’interprétation (ijtihad). Les questions juridiques sont
soumises a I’analyse des préceptes, aux régles de 1’exégése coranique, a ’interprétation
personnelle mises en perspective avec les interprétations des juristes précédents,
mujtahid ou faqih. Sur la base de ces méthodes, ce « droit des juristes » crée de nouvelles
regles. Le « droit du Hadith », par contre, déduit son application juridique directement
des hadith-s compilés dans les ouvrages de Hadith qui font autorité, sans aucun autre
moyen intermédiaire. Opposé a I’interprétation et a I’opinion personnelle du « droit des
juristes », ce droit-la est fondé sur la transmission traditionnelle des hadith-s et se focalise
sur I’authenticité de ceux-Ci.

Nous sommes ici & la base des deux traditions imamites que I’on finira par appeler
« le rationalisme » (usitliyya) et «le traditionalisme » (Akhbariyya). En effet, les
partisans du « droit du Hadith », appelés plus tard des Akhbari (traditionnistes), comptent

parmi eux de grandes figures comme Muhammad Amin al-Astarabadi (m. 1033/1624)

18



fondateur de ce qu’on appelle maintenant le néo-akhbarisme, Mulla Muhammad Taqt al-
Majlist (m. 1070/1660), dit Majlisi le Premier, pére du célébre auteur des Bikar al-Anwar
al-anwar, de grands penseurs comme Mulla Muhsin Fayd al-Kashani (m. 1091/1680),
al-Shaykh al-Hurr al-‘Amili (m. 1104/1693), al-Shaykh Yisuf b. Ahmad Bahrani (m.
1186/1772). A diverses époques, ces juristes ont attaqué la légitimité des Usiliyya ou
partisans de 1’ijtihad en leur expliquant que les imams historiques ont condamné
I’opinion personnelle et le raisonnement analogique en maticre juridique, déclarant que
personne, en dehors d’eux, n’avait suffisamment de 1égitimé pour émettre des décrets.
De leur point de vue, tout ce que les imams ont dit étant vrai, tout ce qu’ils n’ont pas dit
est nul et non avenu.

Ces deux points de vue juridiques s’opposent donc radicalement. Dans un cas,
celui des « rationalistes », on utilise les recueils de hadith-s en s’effor¢ant d’adapter et
de faire évoluer le figh qu’ils peuvent contenir et en faisant un effort indépendant
d’interprétation (ijtihad) fondé sur le raisonnement par analogie (giyas) et sur 1’opinion
personnelle (ra’y). Dans le cas des « traditionalistes », on se fonde exclusivement sur le
Hadith. La différence fondamentale entre ces deux méthodes du figh dans le shi‘isme se
concentre donc en dernier lieu sur la présence ou I’absence des imams historiques. En
effet, les modalités d’application des préceptes sont différentes pour I’époque ou I’imam
est disponible pour ses fidéles et celle ou I’imam est occulté. Les juristes « rationalistes »
cherchaient ainsi a articuler la religion avec la politique, cherchant a prouver aux
partisans du « droit du Hadith » que I’absence de I’imam n’impliquait pas la fin de la
religion légale, et que c’était désormais a eux de faire des recherches et prendre des
décisions pour appliquer les préceptes, ceci par 1’'usage de ’opinion et de la raison. Ces
juristes ne s’interdisaient pas d’intervenir dans tout ce qui concernait 1’autorité du droit

dans la vie sociale des fideles, autrement dit dans la sphére du politique.

19



Ainsi le droit canonique s’est divisé en deux courants par rapport au fait
politique : d’un c6té un courant cherchait a rester a I’écart de la politique et d’un autre,
un second courant s’adaptait aux décisions des détenteurs du pouvoir politique.
Cependant, jusqu’a une époque toute récente, le droit shi’ite est resté sans théorie ni
programme politique bien définis, et ceci malgré la marginalisation des traditionalistes
(appelés plus tard Akhbari) et le triomphe des juristes rationalistes (appelés
postérieurement usi/i) d’abord a partir de 1I’époque bouyide et surtout apres la naissance
du clergé shi’ite a I’époque safavide?.

Tant que les imams, pivots et piliers fondamentaux du shi‘isme, étaient présents,
toutes les affaires liées a la religion étaient concentrées sur leurs personnes jugées
infaillibles. Sans eux, cette conception semblait vidée de son contenu. En 1’absence du
« Guide divin » infaillible, les questions importantes de la communauté comme la
guidance, D’autorité religieuse ou encore les pratiques collectives devenaient
problématiques. C’est justement le cas des quatre préceptes, par définition appartenant a
la sphére collective comme on I’a dit précédemment.

En ce qui concerne les actions légales et cultuelles individuelles comme la priére
effectuée seul ou le jetine, il n’est pas nécessaire qu’un imam vivant soit présent aupres
de fideles, car ces pratiques cultuelles sont des affaires personnelles. Par contre, des lors
qu’il s’agit d’actes cultuels de caractere collectif, leur accomplissement dépend des
conditions sociales et du consentement collectif. En I’absence de I’imam et de son
delégué nommément désigné et en dehors de la collaboration des membres de la société,

leur accomplissement pratique devient problématique. Etant collectives, ces pratiques

23 Amir-Moezzi et Jambet, op. cit., p. 221sqq.; voir aussi A.J. Newman, The
Development and Political Significance of the Rationalist (usili) and Traditionalist
(Akhbari) School in Imami Shi’i History from the Third/Ninth to the Tenth/Sixteen
Century A.D., Thése de doctorat, UCLA, Los Angeles, 1986 ; R. Gleave, Inevitable
Doubt. Two Theories of Shi ‘T Jurisprudence, Leiden, 2000.

20



nécessitent une direction spirituelle qui, dans le shi‘isme, revient a I’imam vivant ou

quelqu’un nommément désigné par lui. Comme 1’explique M. A. Amir-Moezzi :

« Selon la tradition originelle, ces prérogatives exclusivement
réservées a l'imam restent ‘suspendues’ (mutawaqqif, ijra’ saqif) pendant
toute la durée de son absence parce que personne d'autre n'a le droit de les
revendiquer. C'est surtout le cas de ce qu'on a appelé les ‘quatre domaines
juridiques’ ou les Quatre Préceptes, (al-akkam al-arba’a) dont la théorie est
probablement d'origine zaydite yéménite, a savoir : la justice religieuse et
les peines légales, la collecte de certaines taxes religieuses, les priéres
collectives (celles du vendredi et des deux fétes du sacrifice et de la fin du

mois de Ramadan) et enfin la guerre sainte ».24

La question tient a ce que ces préceptes sont des affaires collectives, alors que les
imams historiques ne sont plus vivants et que les délégués nommément désignés par
I’imam vivant ne sont pas présents non plus. D’importance cruciale est le fait que « dans
le dernier message de I’imam du temps, il est dit que toute personne qui se proclamerait
publiquement son représentant serait un menteur® ». En effet, selon la tradition imamite,
dans une derniére lettre adressée a son dernier représentant pendant 1’Occultation
mineure, I’'imam caché lui annonce que dorénavant il n’aurait plus de « représentant » et
que celui qui se déclarerait tel est un charlatan et un menteur?®.Cette lettre, quoi qu’il en

soit de son authenticité historique, est d’une importance majeure pour le croyant shi’ite

24 1bid., p. 207-208 ; aussi Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 322sqq.

25 al-Shaykh al-Tusi, Muhammad b ‘Ali, Kitab al-Ghayba, Bongah-e nashr, Qum, p.
395.

26 Amir-Moezzi, Guide divin, p. 276 et surtout Religion discréte, pp. 326-327.

21



puisqu’elle inaugure 1’ére de 1’Occultation majeure. Sur la base de cette lettre, I’'imam
caché n’a plus de représentant public, alors comment ces préceptes peuvent-ils étre
appliqués et sous quelle forme ? A 1’époque de la vie des imams, il y avait une loi
générale que les imams rappelaient toujours : tout ce qu’ils disaient et faisaient était
fondé sur le Coran et la Sunna du prophéte et ils ne pronongaient aucun jugement par
eux-mémes au nom de la religion. C’est dans ce sens que les imams disaient qu’ils étaient
les héritiers du prophéte. Tant que les imams étaient en vie, I’effort d’interprétation
personnelle (ijtihad, giyas, ra’y) ne jouait aucun role, mais dés lors qu’ils ne furent plus
présents, nombreux furent les juristes-théologiens qui dirent représenter « I’imam du
temps » et pouvoir décider en son nom en son absence pour appliquer ses préceptes. La
question se pose de maniére aigué pour ce qui est I’application des quatre préceptes. La
réponse est cruciale, en particulier dans les domaines de la justice pénale, de la requéte
judiciaire, de la punition, des chatiments légaux et de 1’application des pénalités légales
islamiques (notamment des peines héritées de la période antérieure a I’islam comme
I’amputation de la main ou du pied, la lapidation). En ce qui concerne les priéres
collectives, dans le droit imamite ancien et dans le « droit du Hadith », il est dit que
I’homme qui dirige la priere collective doit €tre I’imam ou son délégué nommément
désigné. Mais alors, que faire quand I’imam est caché et qu’il n’a donc nommé
personne ? Puisque I’imam n’est plus présent pour diriger la priére et qu’il n’a désigné
personne pour le faire, les priéres collectives n’ont-elles plus lieu d’étre ? Au sujet de la
collecte des taxes religieuses, en particulier celles du khums et de la zakat, il est dit dans
les hadith-s juridiques que c¢’est aux imams de collecter et de redistribuer ces taxes.
Maintenant qu’il n’y a plus d’imam, comment payer et collecter ces sommes dues ?
Comme nous I’avons dit plus haut, aprés 1’Occultation de I’imam, certains juristes-

théologiens ont déclaré qu’il fallait enterrer les revenus de ces taxes religieuses en

22



attendant le retour de I’imam pour les lui remettre. Plus loin, nous allons examiner le
probléme en détail. Au sujet de la guerre sainte, le jihad, il est dit dans le « droit du
Hadith » que I’imam doit étre présent pour pouvoir déclarer et conduire le jihad, et que
seul I’'imam en personne peut déclarer la guerre sainte. Des lors se pose la question :
I’imam étant absent, que devient le jihad ? Si I’on attaque la communauté des fidéles,
que doit-elle faire ? Certains juristes-théologiens, s’appuyant sur des références
coraniques, autorisérent la guerre défensive.

Ce sont ces questions qui sont soulevées au cours de la période d’Occultation ou
I’application de ces préceptes collectifs est particulierement problématique. Dans une
religion centrée sur ’imam, 1’absence de ce dernier rend les réponses a toutes ces

questions tres incertaines.

Dans cette étude, nous procéderons en trois temps. D’abord, les quatre préceptes
sont présentés. Au sujet de chacun d’eux, nous traitons les sources disponibles en deux
parties : la premiére partie utilise des sources primaires, ¢’est-a-dire des sources attribuées
aux imams et des livres €crits au cours des premiers siécles de I’Hégire. Ces sources sont
généralement en langue arabe. Des traductions persanes et anglaises sont également
utilisées. La seconde partie utilise des sources secondaires, ¢’est-a-dire des études que des

chercheurs scientifiques modernes ont développées a partir des sources primaires?’.

Dans un second temps, notre but est d’explorer et de résumer les questions centrales

relatives aux quatre préceptes. Nous avons réuni et étudié les théories d’autorités célebres

2T A ce sujet, mentionnons le précieux travail de Jassim Hussain qui recense toutes les
sources écrites au sujet de I’occultation de I’imam, depuis le début de la période
d’occultation jusqu’a la période contemporaine, ce qui nous a permis d’avoir de bons
reperes pour accéder aux sources originales datant de la période de I’occultation ; J. M.
Hussain, The occultation of the Twelfth Imam: A historical background, London, 1982.

23



et de grands savants shi‘ites de la période de 1’Occultation, depuis le quatriéme siecle de

I’Hégire jusqu’a nos jours, concernant directement ou indirectement ces préceptes.

24



Premicére partie

LE JIHAD

25



Remarques préliminaires

Le mémoire que j’ai présenté pour 1’obtention du diplome de 1’Ecole Pratique des
Hautes Etudes (EPHE) en 2016 avait pour théme principal le jikdd. La présente thése
reprend et développe ce travail antérieur.

Les lois du jihad et plus particulierement du jihad offensif, dont nous voyons
certaines conséquences a 1’époque actuelle, est une construction des vainqueurs
historiques de I’islam, autrement dit des autorités se réclamant de 1’islam majoritaire dit
le sunnisme, vainqueurs des guerres qui ont eu lieu durant les différentes périodes de
I’histoire de I’islam. Ces guerres ont été déclarées et menées sur la base de nombreuses
traditions et coutumes du passé, jointes a des croyances doctrinales plus récentes. Elles
se sont appuyeées sur de nombreux hadith-s et récits soi-disant historiques, évidemment
souvent sortis de leur contexte. Au fil du temps, spécialement apres le troisieme siécle de
I’Hégire, et a la suite de conflits aussi durables que sanglants, les juristes-théologiens ont
articulé ces traditions et ces croyances avec des régles et des préceptes religieux fixes et
selon les exigences de leurs milieux politique et social. Selon un dit célebre du propheéte,
la guerre sainte est de deux sortes : le petit jikad (al-jihad al-asghar) qui est la guerre
physique extérieure et le grand ou le meilleur jikad (al-jihad al-akbar/al-afdal) qui est le
combat contre 1’égo, contre ses propres vices. Or, le « meilleur jikad » (al-afdal), ou jihad
intérieur (fi--nafs)? est progressivement oublié dans les cercles dirigeants au profit du
Jjihad extérieur devenu un des dogmes les plus importants de la Loi.

Ceux qui promulguaient un tel précepte violent s’employaient d’une part a
gouverner, d’autre part a parer ces préceptes de légitimité et de valeurs religieuses aux

yeux des gens. C’est dans un tel contexte de I’articulation entre autorité politique et

28 al- Amili, Wasa'il, XI, p. 110
26



[égitimité religieuse que souverains et juristes ont étroitement collaboré pour soutenir
politiguement et juridiqguement une certaine violence guerriére.

Dans le shi’isme, le jihad en période d’Occultation comporte les deux dimensions
mentionnées dans le Hadith prophétique. La premiere est spirituelle et intérieure et ne
peut étre effectuée que sous 1’autorisation et I’orientation d’un guide divin qui est ’imam
impeccable soutenu par Dieu. La seconde dimension est extérieure : le combat physique
contre «les ennemis » de Dieu. Cette dimension subit un changement de traitement
radical aprés 1’assassinat de I’imam Husayn et sa famille , dans le courant shi’ite qui
aboutit a I'imamisme duodécimain. Dans leur comportement extérieur, les imams
suivants pratiquérent la dissimulation et suspendirent le jikad. Ce fut ce renoncement au
Jjihad qui, avec la dissimulation, auraient marqué I’attitude « quiétiste » des imams de la
lignée duodécimaine?®®. Dorénavant, seul le Sauveur eschatologique était habilité a mener
la guerre sainte contre les injustes. Les juristes partisans de cette explication se sont
éloignés du jihad militaire en suivant la voie spirituelle du jihad intérieur, lequel est par
définition individuel.

Le premier aspect du jihad est spirituel, intérieur et donc individuel. Le second
aspect est temporel, séculier et collectif. Cet aspect est déterminé par les caractéristiques
de chaque époque, et il s’oppose ou se conforme a la politique, aux intéréts et a la
puissance du pouvoir en place. Sous cet aspect, le jikad offensif, en I’absence de I’imam
impeccable, a suscité des discussions et des oppositions diverses parmi les juristes,
jusqu’a aujourd’hui. Aucune unanimité, aucun consensus ou solution propre a mettre tout

le monde d’accord n’a jamais été trouvée. C’est ce que nous allons examiner en détail.

29 Amir-Moezzi, Guide divin, partie 111-2.
27



La question du jihad offensif

Le jihad, « guerre sainte », qu’elle soit une guerre offensive pour la foi ou une
lutte de défense contre I’ennemi, est une pratique religieuse discutée aussi bien par les
juristes shi’ites que sunnites’. En droit, une interprétation du jihad au sens particulier en
fait la mise en ceuvre de tous les efforts pour combattre les incroyants et leur faire la
guerre. Une autre interprétation du jihad, au sens général, est « d’une part I’effort intensif
pour réaliser ce qui plait a Dieu en termes de bonnes pensées et de bonnes actions et
combattre ce qui lui déplait comme I’impiété, la corruption et la tyrannie »L. La guerre
sainte, comme tout autre phénomene historique, n’est pas advenu de maniére soudaine et
fortuite, mais comme prolongements d’antiques antécédents, remontant a 1’époque
préislamique et en ce qui nous concerne a la période antérieure a 1’Occultation du
douziéme imam. Depuis 1’Occultation et jusqu’a nos jours, ce théme a évolué et continue
a prendre des formes nouvelles.

Pour mieux comprendre 1’évolution du jikad et en particulier le jihad offensif chez
les shi‘ites contemporains, il faut remonter jusqu’au conflit entre les shi‘ites et leurs

ennemis et sa probable racine historique, a savoir 1’opposition entre les clans qurayshites

S0E. Kohlberg, « The development of the Imami-Shi’i Doctrine of Jihad », ZDMG, n
126, 1976, p. 64.
81 lbn Taymiyya, Majmii * al-fatawa, X, p. 191.
28



des Bant Hashim et des Bani ‘Abd Shams a la période préislamique, pour gagner la
suprématie au sein des tribus Qurayshites de La Mecque. Ce conflit se poursuivit ensuite
entre Abt Sufyan et le prophete Muhammad, puis entre les Alides et les Banti Umayya,
principale branche des Bant ‘Abd Shams. Ce sont ces mémes vieux conflits entre les
Banii Hashim et les Banti Umayya qui, aprés 1’assassinat du calife ‘Uthman, ont poussé
Mu awiyya fils d’Abi Sufyan a rejeter le droit de ‘Alf au califat, le déclenchement de la
grande guerre de Siffin ou encore plus tard le massacre d’al-Husayn, petit-fils de
Muhammad et fils de ‘Ali par I’omeyyade Yazid, massacre qui, pour certains, marque
’acte de naissance de la communauté shi’ite *2.

Aprés lamort de Muhammad commenca une vague de violence entre ses partisans
en vue de fonder et de développer un Etat islamique. Dés les premiers jours qui suivirent
sa mort, une violente dispute opposa ‘Umar Ibn al-Khattab a Fatima, fille du prophéte et
épouse de “Ali Ibn Abi Talib, si violente qu’on dit qu’elle entraina la mort de Fatima. Cet
événement n’affecta pas seulement les shi‘ites, il fit aussi honte a ceux qui devaient plus
tard prendre le nom de sunnites et a initié un cycle de violences et de vengeances. Le
premier calife des musulmans, Abti Bakr (11-13/632-634), commenca son califat dans le
sang avec la répression des tribus désirant se retirer des accords passés avec Muhammad,
un chef maintenant disparu. Aprés Abu Bakr, le deuxiéme calife ‘Umar b. al-Khattab (19-
23/640-643) continua et réussit les guerres de conquétes des Arabes et finit par périr,
d’aprés la tradition, sous le coup de couteau d’un esclave persan®. Le troisiéme calife,

‘Uthman (23-35/644-655), passa 1’essentiel de son califat au milieu d’une nouvelle guerre

32 M. J. Mashkar, Tarikh-e ferqe-ha-ye shi‘e, Téhéran, 1390 h.s / 2011-2012, pp. 3-4,
citant al- Tabar1, Tarikh, 111, pp. 1088-1099, et Ibn Athir, al-Kamil, 11, p. 16-22. Pour les
guerres civiles aux débuts de I’islam voir Amir-Moezzi, Le Coran silencieux,
Introduction et Chapitre 1.

3 Ibn A‘tham al-Kafi, al-Futih, p. 266 ; Ton Khaldiin, Tarikh, |, p. 539 ; Md. al-Baqir
al-Majlisi, Bikar al-anwar, XIIl, p. 113 et XCII, pp. 25-29 ; Bagqir Sharif al-Qarshi
Qurasht, Hayat al-imam al-Hasan b ‘Al |1, p. 226 ; Ibn Qutayba, al-Ma ‘arif, p. 183.

29



civile entre musulmans, qu’on appellera la « discorde » (fitna), au cours de laquelle lui-
méme finit par étre tué. En quatrieme lieu, ‘Al accéda au califat (35-40/656-661). La
courte période de cing ans de son gouvernement fut marquée sans interruption par des
guerres intestines pour réorganiser la communauté de Meédine. ‘Ali, qui faisait partiec des
premiers compagnons du prophéte et des premiers croyants de 1’islam, soutenu par
quelques amis, se trouva en guerre contre d’anciens proches partisans du prophéte comme
‘A’isha, I’'une des épouses de ce dernier ou Talha et al-Zubayr, lors de la bataille du
Chameau. Apres cing ans de califat et trois guerres sanglantes, Alf est assassiné a son
tour sous les coups d’un kharijite voulant venger les siens tués lors de la bataille de
Nahrawan. Pratiquement tous les grands personnages de 1’islam naissant, ont été tués et
ces violences fratricides continuerent pendant plusieurs siécles. Aprés 1’assassinat de “Alf,
pendant un peu moins d’un siécle, le califat échut aux Banti Umayya — les Omeyyades,
qui n’ont eu de cesse, eux aussi, de réprimer et de massacrer leurs adversaires, notamment
en cherchant vengeance pour la bataille de Badr, en I’an 2 de 1’hégire ou ils avaient été
vaincus par les Banti Hashim et leurs alliés. Apres le massacre de ’imam Husayn
(m.61/680) a Karbala, pour certains shi‘ites, la signification du jikad changea pour
devenir une simple guerre (harb). Pour d’autres fidéles, le combat devait continuer contre
ceux qui persécutaient la sainte famille de Muhammad ou la maudissaient du haut des
chaires des mosquées contrdlées par le califat.

Ainsi, tout au long des premiers temps de 1’islam, la guerre et les massacres n’ont
jamais cessé€. Il semble que c’était déja le cas avant I’islam. Avec I’arrivée de I’islam et
son expansion extraordinaire, ces affrontements se sont développés au nom du jikad,
terme déja présent, quoique polysémique, dans le Coran. Sous 1’appellation de jikad, le
pouvoir califal (a partir de ‘Umar et a I’exception notable de ‘Ali) chercha a mobiliser et

unifier les forces des arabes en les dirigeant a I’extérieur de leurs frontiéres. L acquisition

30



de butin fut 'un des principaux motifs de leur participation. Les expéditions étaient
mencées 1a ou le butin était abondant et ou la résistance n’était pas trop importante. Comme
le dit M. Watt, « la notion de jikad joua dans la conduite de ces raids un role important
qui affecta le résultat final de plusieurs maniéres »34,

Contrairement a ce que prétend I’apologétique musulmane, la foi a joué un role
secondaire dans les conquétes. Une religion met évidemment du temps pour étre acceptée
et la conversion des peuples conquis a, elle aussi, pris plusieurs siécles. Par exemple,
plusieurs siécles aprés la conquéte du pays, le peuple d’Egypte n’était pas encore converti
a l’islam ; ou encore en Espagne, sous le pouvoir des musulmans, la majorité¢ de la
population était restée chrétienne. Ces conquétes répondaient surtout aux préoccupations
politiques et économiques du pouvoir®.

Montgomery Watt, en abordant le changement de nom de ghazwa (raid) en jihad,

écrit ;

« La transformation de la razzia nomadique a de profondes
implications (...). Le terme traduit par ‘combattre’ est jahada et le nom
verbal correspondant est jihdad, ‘combat’, qui avec le temps prit le sens
technique de ‘guerre sainte’. Le changement de la razzia au jihad peut
sembler n’étre qu'un simple changement de nom, le don d’une aura
religieuse a ce qui était fondamentalement la méme activité. Mais il n’en est

pas ainsi. »%

3 M. Watt, La pensée politique de I’islam Les concepts fondamentaux, 1998, p. 18.
% M. S. Eshmavi, Eslamgera T ya eslam, 1382h.s./2003, p. 106.
% M. Watt, Muhammad Prophet and Statesman, p. 108.

31



Au sujet de ce passage de la razzia au jihad, Edgard Weber parle d’un
renforcement conceptuel qualitatif par un changement quantitatif, ou I’on peut considérer
le jihad comme une forme différente de razzia désormais informée par un point de vue
différent sur les richesses du monde considérées comme un monde de richesses
métaphoriques. Ces formes et ces dimensions nouvelles par rapport a la razzia ont résulté
en une perspective nouvelle sur les vastes potentiels de la richesse du monde et a I’entrée
des arabes dans un monde nouveau au sein de I’histoire humaine. En réponse a la question
de savoir si ces affrontements guerriers relévent de 1’agression ou de la simple application

de la loi de la razzia, E. Weber écrit :

« La loi de la razzia était admise par les Bédouins comme un moyen
de survie. Muhammad en fit un moyen et une fin pour répandre la
prédication. Par cette nouvelle inflexion donnée a la razzia, désormais
appelée jihad fi sabil Allah, ‘combat dans le chemin de Allah’, Muhammad
réussit a unifier les tribus belliqueuses de 1’ Arabie, a leur donner un ciment

qui les soude ensemble tant que durent les conquétes. »%’

Quant au shi’isme, selon 1’expression d’Etan Kohlberg, un nouveau changement
de forme est survenu dans le shi‘isme avec ’articulation du jikad avec la tagiyya, la
« dissimulation pieuse », suite au bref régne de I’imam ‘Alf et au meurtre de I’imam
Husayn. Les imams suivant ce dernier se sont efforcés, pour sauver 1’héritage spirituel de
I’imam ‘Ali, a employer la dissimulation (attitude défensive d’autoprotection) au lieu de

la guerre, car leur attitude vis-a-vis des gouvernements de leur temps était une politique

37 E. Weber et G. Reynaud, Croisade d’hier, jihad d’aujourd’hui, Cerf, Paris, 1989,
pp. 91-92.

32



de defense des valeurs shi‘ites et non pas 1’opposition frontale et violente. Au jihad, ils
substituerent la discrétion et a la place de la guerre, ils firent profession de dissimulation.
Les partisans shi‘ites étaient désireux de faire la guerre et, de tomber en martyr mais,
selon de nombreuses traditions, les imams leur demandaient la maitrise de soi, de préférer
la vie car professer le shi’isme est en soi avoir le privilége du martyre®®. L’imam al-Baqir
aurait ainsi déclaré: « Tout véritable croyant shi’ite est un martyr, méme s’il meurt dans
son it »*°,

Pourtant dans le shi’isme aprés 1’avénement de 1’Occultation, une définition
unique et commune du jikad n’a pu étre imposée.

Beaucoup de savants, se fondant sur les hadith-s des imams, ont professé la
suspension de la guerre sainte. D’autres ont opté pour 1’avis contraire. Etant donné que la
plupart des savants de 1’islam sont d’accord pour dire que le jikad offensif n’a pas de
fondement coranique, les Docteurs shi‘ites ont cherché leurs différents arguments dans
I’exégese du Coran (et non sa lettre) ainsi que dans les avis des juristes qui font autorite.

Des jurisconsultes des premiers siécles de 1’islam, avaient fait du jikhad offensif un
sujet d’examen détaillé dans les compilations de traditions et les ouvrages de droit et ils
ont admis le jihad offensif comme 1’'un des devoirs canoniques de I’islam. Ils ont
considéré le jihad offensif comme soumis & des conditions précises. La plupart des
savants vont considérer le jihad comme un pilier de I’islam. C’est également le cas des

shi’ites, notamment chez les savants représentants de la tradition juridique post-bouyide.

38 E. Kohlberg, « Shahid », EI2, vol. 9, pp. 203-207 ; id., « Shahid : Framework on
Islamic Martyrdom » dans Cristianesimo nella Storia 27 (2006), pp. 129-141.

% E. Kohlberg, « The Development of the Imami Shi’T Doctrine of jihdd », ZDMG
126, 1976, p. 21 (in Belief and Law, p. 78). Voir aussi Amir-Moezzi, Guide divin, partie
I11-1. 11 est intéressant de noter que 1I’'importance que posséde la notion de jihdad dans le
sunnisme a comme équivalent shi’ite la notion de martyr (shahada). Le sujet mérite une
étude a part.

33



Par exemple Abt ‘Abdallah, Muhammad b. Muhammad b. Nu‘man, al-Shaykh al-Mufid
(m. 413/1022), ira jusqu’a dire que le jihad offensif méme aux cotés d’un pouvoir injuste
(hakim jawr) est obligatoire. Mufid écrit dans son al-Mugni’a : «Pour celui qui est
désigné par le détenteur de la force, faire la guerre aux impies est obligatoire. Sans doute
le jihad fait-il partie des affaires que le détenteur de la force considére comme 1’un de ses
devoirs, par conséquent, son représentant doit assumer la responsabilité du jihdad »*.
Nous allons y revenir plus longuement.

Le Coran contient 210 occurrences liés directement ou indirectement au jikad*.
Il est évident que le Coran ne contient aucune allusion a I’application du jikad apres la
mort du prophete. Certaines prescriptions coraniques relatives au jikad, semblent désigner
une véritable guerre physique dont 1’objectif final est la disparition compléte de I’iniquité
et I’établissement de la justice dans la paix. Afin que les hommes retournent sur la voie
de Dieu, le Coran les appelle a suivre les prescriptions de la religion et leur promet aussi
des récompenses. Il est ainsi répété : « Et quant a ceux qui luttent pour Notre cause, Nous
les guiderons certes sur Nos sentiers. Allah est en vérité avec les bienfaisants » (Coran,
29 : 69 trad. Muhammad Hamidullah).

Avant d’étudier le précepte du jihad en période d’Occultation, il convient
d’examiner s’il est question du jihad offensif dans le Coran et la vie du prophéte. A la
lumiére de la vie traditionnelle du prophéte et des principes coraniques tels qu’ils nous
sont parvenus, il a paru d’une maniére générale aux savants musulmans que le jihad
offensif n’est pas permis. Les juristes et théologiens musulmans ont appelé jikad offensif
(ibtida 1) le fait de commencer la guerre sans qu’il y ait eu préalablement attaque,

agression ou rupture d’un pacte de la part de I’ennemi.

40 al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni ‘a, Bab amr bi-l-ma‘rif, p. 810.
4 Jihad apparait 36 fois ; Harb et muharaba, 4 fois ; qatala/yaqtulu, 94 fois ; mugatala,
67 fois ; taqtil 5 fois ; igtital 4 fois.
34



Cependant, certains docteurs, considérent la participation au jizad offensif comme
une obligation collective (wajib kifa’i), ¢’est-a-dire une obligation qui ne s’impose pas a
tout croyant individuellement, mais a la communauté dans son ensemble. Cela signifie
que ce devoir peut étre accompli par certains membres de la communauté pour I’ensemble
des individus de celle-ci ; ils ne tiennent donc pas comme nécessaire une autorisation
spéciale de participer a cette action*2. Pour appuyer leur position, ces juristes se réclament

de tels versets :

« Combattez sur le chemin de Dieu ceux qui vous combattent, sans
pour autant commettre d’agression : Dieu déteste les agresseurs. Tuez-les
ol vous les aurez accrochés. Evincez-les d’ou ils vous auront évincés. Car
le trouble est plus grave que le meurtre. Mais ne les combattez pas aupres
du Sanctuaire consacré, a moins qu’ils ne vous le disputent par combat. S’ils
le faisaient, alors combattez-les pareillement - telle soit la récompense des
dénégateurs...- ainsi combattez-les jusqu’a ce qu’il n'y ait plus trouble, que
la religion soit rendue a Dieu. Cependant s’ils en finissaient... - alors Dieu

est Tout pardon, Miséricordieux » (Coran, 2 : 190-193, trad Jacques Berque)

« Ainsi donc, faites-leur la guerre, jusqu’ a ce qu’il n’y ait plus de
trouble, et que toute religion n’aille qu’a Dieu. S’ils en finissent... Dieu voit
clair sur leurs actions s’ils se dérobent, sachez que Dieu est votre Maitre. O
Maitre merveilleux et Victorieux secours ! » (Coran, 8 : 39-40 trad. Jacques

Berque).

42 al-Khii’1, Minhaj al-Salihin, |, p. 36.
35



Les opposants de ces théses soutiennent que ces versets doivent étre comparés
avec le principe coranique selon lequel il n’y a « pas de contrainte en religion » (Coran,
2 : 256 trad. Jacques Berque). A part cela, ces versets font référence a ceux qui font la
guerre aux musulmans et incitent ouvertement a les expulser de leurs maisons. Ces
extraits coraniques parlent donc clairement de « guerre défensive ». Il ne s’agit donc pas
de mettre fin a ’impiété mais a la transgression. Il est dit que si les adversaires mettent
fin a ce qu’ils faisaient avant, il leur sera pardonné. Il s’agit de pardonner a ceux qui
mettent un terme a leur agression.

Pour certains traditionalistes, une fois précisées les conditions et le contexte de la
révélation des différents versets, il devient clair que ces versets étaient liés a des guerres
défensives, a une époque ou les musulmans étaient victimes d’agressions sans motifs de
la part de leurs ennemis*. Cela apparait en particulier dans le verset 29 de la sourate 9 :
« Combattez ceux qui ne croient pas en Dieu ni au Jour dernier, ni n’interdisent ce
qu’interdisent Dieu et Son Envoyé, et qui, parmi ceux qui ont recu I'Ecriture, ne suivent
pas la religion du Vrai - et cela jusqu'a ce qu’ils paient d’un seul mouvement une
capitation en signe d'humilité » (Coran, 9 : 29 trad. Jacques Berque). Or, il est évident
que Dieu ordonne a Ses fidéles de se défendre en cas d’agression.

On peut citer d’autres versets utilisés par les partisans de la guerre offensive pour
défendre celle-ci mais dont la lettre et I’esprit semblent contredire cette interprétation : «
Alors, qu’ils combattent sur le chemin de Dieu, ceux qui achétent la vie derniere au prix
de celle d’ici-bas ! Car combattre sur le chemin de Dieu, c'est obtenir ou mort ou victoire

- dans les deux cas. Nous lui vaudrons un salaire magnifique »*%. Si ce verset affirme

clairement 1’obligation de combattre dans le chemin de Dieu, on ne peut pas en déduire

4 Mu’min M., « jihad-e ebteda’1 dar ‘asr-e ghaybat », Faslname-ye Ahl al-bayt, 26,
Qum, 1380 h.s./2001; al- Khii’i, Minhdj al-Salihin, 1, p. 36.
4 Coran, 4 : 74 trad. Muhammad Hamidullah.
36



avec certitude I’obligation du combat offensif, surtout que d’aprés certains
commentateurs, « ces versets ont été révélés a un moment ou de nombreux ennemis
menagaient I’islam, de I’intérieur comme de 1’extérieur »*°. De ce point de vue, il est
évident que ce verset justifie le combat défensif.

Ou encore ce verset : « Prophéte, exhorte les croyants a la guerre. S'il en est parmi
vous seulement vingt a étre patients, ils en vaincront deux cents ; s'il en est cent, ils
vaincront mille dénégateurs, car ¢’est un peuple incapable de siire connaissance »*°. C’est
une claire indication de la nécessité de faire face a 1’agresseur dans un combat temporaire.
Le juriste Makarim Shirazi écrit : « Nous pouvons estimer que ce verset vise seulement
a donner du moral aux combattants »*. Dans ce cas, il ne concerne en rien le combat

offensif ou I’obligation de commencer la guerre.

Autre verset, utilisé par al-Shaykh al-Tast (al-‘Idda, vol. 1, p. 183), « Une fois
dépouillés les mois sacrés, tuez les associant ou vous les trouverez, capturez-les, bloquez-
les, tendez-leur toutes sortes d'embuches. Seulement, s'ils se repentent, accomplissent la
priére, acquittent la purification, dégagez-leur le chemin — Dieu est Tout pardon,
Miséricordieux »*. Ce verset semble étre pour les juristes partisans de la guerre sainte
offensive a I’instar d’al-Tasi, la plus importante indication coranique allant dans leur

sens?®.

4 Nasir Makarim Shirazi, T afsir-e Nemiineh, |V, p. 4.

46 Coran, 8 : 65 trad. Jacques Berque.

47 Nasir Makarim Shirazi, T afsir-e Nemiuineh, V11, p. 136.

8 Coran, 9 : 5 trad. Jacques Berque.

49 Mohammad Baqir Mohaghegh, Nemuneh bayyendt dar sha 'n-e nuzul ayat, az nazar
Sheikh Tusi wa sayer mofaserin ‘am wa khas, indisheh islami, Téhéran, 1384 h.s./2005-
2006, p. 62.

37



Si nous nous référons aux explications de commentateurs sur ce verset™, le point
principal est I’occurrence des autres impératifs, ¢’est-a-dire : tuer, faire des prisonniers,
assiéger, tendre des embuscades, tout cela jusqu’a ’expiration des mois sacrés, ceux
durant lesquels la guerre et 1’affrontement violent sont interdits. Al-Shaykh al-Tst, sur
la base des théories de la plupart des juristes, comprend que ce verset indique que le
combat est permis mais non obligatoire®.,

Le jihad contre les gens du Livre, différents des infideles puisque monothéistes et
détenteurs d’Ecritures, s’appuie sur le verset suivant : « Combattez ceux qui ne croient

pas en Dieu ni au Jour dernier, ni n’interdisent ce qu’interdisent Dieu et Son Envoyg¢, et
qui, parmi ceux qui ont regu I'Ecriture, ne suivent pas la religion du Vrai - et cela jusqu'a
ce qu’ils paient d’un seul mouvement une capitation en signe d'humilité »*2. Ce verset dit
clairement qu’il faut combattre les gens du Livre jusqu’a ce qu’ils paient la jizya, ce qui
ne veut pas dire qu’il faut les combattre en raison de leur religion mais, comme nous
I’avons vu dans les versets 38 et 39 de la sourate 8, les gens du Livre peuvent observer
leur religion tout en payant la jizya.

L’indication ou I’absence d’indication du jihad offensif dans ces versets se
comprend par les savants musulmans, selon les différentes interprétations, a la lumiere
des circonstances de leur revelation. Al-Tabrisi, ’auteur du Tafsir Majma " al-bayan
écrit : « Ce verset a été révélé quand 1’envoyé de Dieu promulguait les régles de la guerre
avec les Byzantins, a la suite de quoi les musulmans partirent a la guerre de Tabouk.
Certains ont dit que ce verset n’avait pas été révélé en particulier pour cette guerre mais

dans un sens général »°3. TabrisT , en utilisant I’expression « certains ont dit », semble

%0 Seyyed Mahmoud Al-Aliisi, RaA al-ma‘ani, vol. 2, p. 76 et vol. 3, p. 13, cité par
Muhammad Husayn Tabataba’t (m. 1981).
® al-Tasi, al- ‘Idda, 1, p. 138.
52 Coran, 9 : 29 trad. Jacques Berque.
53 Al-Tabrisi, Majma * al-bayan, V, p. 34.
38



indiquer qu’il ne s’agit pas ici de sa propre interprétation. D’autre part, en se référant a la
guerre de Tabouk il utilise le terme de « bataille » et non de jihad.

A la lumiére de ces explications, on peut se rendre compte que les fondements
coraniques du jihad offensif sont problématiques et sujets a interprétations divergentes.
La plupart des versets utilisés par les uns et les autres vont plutdt dans le sens de guerre
défensive et méme de la recherche de paix dés que cela s’avére possible : « S’ils inclinent
a la paix, fais de méme » (Coran, 8 : 65 trad. Jacques Berque). Plus encore, les musulmans
ne sont pas autorisés par Dieu a faire du tort a des non musulmans qui sont neutres a leur

égard (Coran, 4 : 90-91 trad. Muhammad Hamidullah ) :

« Excepte ceux qui se joignent a un groupe avec lequel vous avez
conclu une alliance, ou ceux qui viennent chez vous, le ceeur serré d’avoir a
vous combattre ou a combattre leur propre tribu. Si Allah avait voulu, 1l leur
aurait donn¢ I’audace (et la force) contre vous, et ils vous auraient
certainement combattu. (Par conséquent,) s’ils restent neutres a votre ¢gard
et ne vous combattent point, et qu’ils vous offrent la paix, alors, Allah ne
vous donne pas de chemin contre eux. » ou encore « VVous en trouverez
d’autres qui cherchent a avoir votre confiance, et en méme temps la
confiance de leur propre tribu. Toutes les fois qu’on les pousse vers
I’ Association, (I’idolatrie) ils y retombent en masse. (Par conséquent,) s’ils
ne restent pas neutres a votre égard, ne vous offrent pas la paix et ne
retiennent pas leurs mains (de vous combattre), alors saisissez-les et tuez-
les ou que vous les trouviez. Contre ceux-ci, Nous vous avons donné autorité

manifeste ».

39



Les partisans de 1’obligation du jihad offensif dans le Coran semblent avoir plus
de mal que leurs opposants pour trouver des textes coraniques pertinents a 1’appui de leurs
idées. Ce d’autant que certains versets viennent clairement contrecarrer leur avis , comme
le verset 256 de la sourate 2 (trad. Muhammad Hamidullah) qui dit : « Pas de contrainte
en religion ! La voie droite se distingue de 1’erreur », ou les versets 2-6 de la sourate
109 (trad. Muhammad Hamidullah) : « O vous les incrédules ! Je n’adore pas ce que vous
adorez : vous n’adorez pas ce que j’adore. Moi, je n’adore pas ce que vous adorez ; VOUS,
vous n’adorez pas ce que j’adore. A vous votre religion ; a moi, ma religion ». Et si la
guerre contre les infidéles a pour but de les soumettre, cela entre a nouveau en
contradiction flagrante avec la claire déclaration du Coran que Dieu ne donne aucun
pouvoir aux musulmans de soumettre d’autres musulmans ou des non-musulmans,

(Coran, 2 : 190-198 et 5 : 2-8 trad. Muhammad Hamidullah) :

2.90. Comme est vil ce contre quoi ils ont troqué leurs ames ! Ils ne croient pas
en ce qu’Allah a fait descendre, révoltés a I’idée qu’Allah, de par Sa grace,
fasse descendre la révélation sur ceux de Ses serviteurs qu’ll veut. Ils ont donc
acquis colére sur colere, car un chatiment avilissant attend les infidéles !

2.91. Et quand on leur dit : « Croyez a ce qu’Allah a fait descendre », ils disent:
« Nous croyons a ce qu’on a fait descendre a nous ». Et ils rejettent le reste,
alors qu’il est la vérité confirmant ce qu’il y avait déja avec eux. — Dis : «
Pourquoi donc avez-vous tué auparavant les prophétes d’Allah, si vous étiez
croyants ? ».

2.92. Et en effet Moise vous est venu avec les preuves. Malgré cela, une fois

absent vous avez pris le Veau pour idole, alors que vous étiez injustes.

40



2.93. Et rappelez-vous, lorsque Nous avons pris I’engagement de vous, et
brandi sur vous At-Tur (le Mont Sinar) en vous disant : « Tenez ferme a ce que
Nous vous avons donné, et écoutez ! ». lls dirent : « Nous avons écouté et
désobéi ». Dans leur impiété, leurs cceurs étaient passionnément épris du Veau
(objet de leur culte). Dis-[leur]: « Quelles mauvaises prescriptions ordonnées
par votre foi, si vous étes croyants ».

2.94. Dis : « Si I’Ultime demeure auprés d’Allah est pour vous seuls, a
I’exclusion des autres gens, souhaitez donc la mort [immédiate] si vous étes
veridiques ! »

2.95. Or, ils ne le souhaiteront jamais, sachant tout le mal qu’ils ont perpétré
de leurs mains. Et Allah connait bien les injustes.

2.96. Et certes tu les trouveras les plus attachés a la vie [d’ici-bas], pire en cela
que les Associateurs. Tel d’entre eux aimerait vivre mille ans. Mais une pareille
longévité ne le sauvera pas du chatiment ! Et Allah voit bien leurs actions.
2.97. Dis : « Quiconque est ennemi de Gabriel doit connaitre que c’est lui qui,
avec la permission d’Allah, a fait descendre sur ton cceur cette révélation qui
déclare véridiques les messages antérieurs et qui sert aux croyants de guide et
d’heureuse annonce ».

2.98. [Dis :] « Quiconque est ennemi d’Allah, de Ses anges, de Ses messagers,
de Gabriel et de Michaél... [Allah sera son ennemi] car Allah est I’ennemi des
infideles ».

5.2. O les croyants ! Ne profanez ni les rites du pélerinage (dans les endroits
sacrés) d’Allah, ni le mois sacré, ni les animaux de sacrifice, ni les guirlandes,
ni ceux qui se dirigent vers la maison sacrée cherchant de leur Seigneur gréce

et agrément. Une fois désacralisés, vous étes libres de chasser. Et ne laissez pas

41



la haine pour un peuple qui vous a obstrué la route vers la Mosquée sacree vous
inciter a transgresser. Entraidez-vous dans 1’accomplissement des bonnes
ceuvres et de la piété et ne vous entraidez pas dans le péché et la transgression.
Et craignez Allah, car Allah est, certes, dur en punition !

5.3. Vous sont interdits la béte trouvée morte, le sang, la chair de porc, ce sur
quoi on a invoqué un autre nom que celui d’Allah, la béte étouffée, la béte
assommeée ou morte d’une chute ou morte d’un coup de corne, et celle qu'une
béte féroce a dévorée — sauf celle que vous égorgez avant qu’elle ne soit morte
-. (Vous sont interdits aussi la béte) qu’on a immolée sur les pierres dressées,
ainsi que de procéder au partage par tirage au sort au moyen de fleches. Car
cela est perversité. Aujourd’hui, les mécréants désesperent (de vous détourner)
de votre religion : ne les craignez donc pas et craignez-Moi. Aujourd’hui, J’ai
parachevé pour vous votre religion, et accompli sur vous Mon bienfait. Et
J’agrée I’'Islam comme religion pour vous. Si quelqu’un est contraint par la
faim, sans inclination vers le péché... alors, Allah est Pardonneur et
Miséricordieux.

5.4. Ils t’interrogent sur ce qui leur est permis. Dis : « Vous sont permises les
bonnes nourritures, ainsi que ce que capturent les carnassiers que vous avez
dressés, en leur apprenant ce qu’Allah vous a appris. Mangez donc de ce
qu’elles capturent pour vous et prononcez dessus le nom d’Allah. Et craignez
Allah. Car Allah est, certes, prompt dans les comptes.

5.5. Vous sont permises, aujourd’hui, les bonnes nourritures. Vous est permise
la nourriture des gens du Livre, et votre propre nourriture leur est permise.
(Vous sont permises) les femmes vertueuses d’entre les croyantes, et les

femmes vertueuses d’entre les gens qui ont recu le Livre avant vous, si vous

42



leur donnez-leur mahr, avec contrat de mariage, non en débauchés ni en
preneurs d’amantes. Et quiconque abjure la foi, alors vaine devient son action,
et il sera dans 1’au-dela, du nombre des perdants.

5.6. O les croyants ! Lorsque vous vous levez pour la Sa/at; lavez vos visages
et vos mains jusqu’aux coudes ; passez les mains mouillées sur vos tétes; et
lavez-vous les pieds jusqu’aux chevilles. Et si vous étes pollués « junub », alors
purifiez-vous (par un bain); mais si vous étes malades, ou en voyage, ou si I’un
de vous revient du lieu ou’ il a fait ses besoins ou si vous avez touché aux
femmes et que vous ne trouviez pas d’eau, alors recourez a la terre pure, passez-
en sur vos visages et vos mains. Allah ne veut pas vous imposer quelque géne,
mais Il veut vous purifier et parfaire sur vous Son bienfait. Peut-étre serez-vous
reconnaissants.

5.7. Et rappelez-vous le bienfait d’Allah sur vous, ainsi que 1’alliance qu’ll a
conclue avec vous, quand vous avez dit: « Nous avons entendu et nous avons
obéi ». Et craignez Allah. Car Allah connait parfaitement le contenu des coeurs.
5.8. O les croyants ! Soyez stricts (dans vos devoirs) envers Allah et (soyez)
des témoins équitables. Et que la haine pour un peuple ne vous incite pas a étre
injuste. Pratiquez I’équité: cela est plus proche de la piété. Et craignez Allah.

Car Allah est certes Parfaitement Connaisseur de ce que vous faites.

Alors, selon les partisans de I’interdiction du jihad offensif, si le combat n’a lieu
ni pour obtenir un plus grand nombre de musulmans ni pour soumettre les non-
musulmans, la seule guerre sainte autorisée est celle qui peut avoir lieu contre 1’agression,
autrement dit le jihad défensif. Le Coran demande en effet trés souvent aux fidéles de

faire uniquement la guerre a ceux qui leur font la guerre.

43



Si les textes du Coran approuvent surtout et fréquemment le jikad deéfensif, la
question se pose alors de savoir d’ou vient I’idée du jihad offensif et comment celui-ci
est devenu 1’'une des « obligation du droit islamique », voire pour certains, notamment
aux époques modernes et contemporaines, un des piliers de la religion.

Une grande partie des savants anciens optaient pour la doctrine de rejet de la licéité
du jihad défensif pendant 1’Occultation et défendaient le jihad offensif en 1’absence d’un
imam infaillible, ils n’hésitaient d’ailleurs pas a exploiter une certaine ambigité pour
appuyer leur propre thése. C’est le cas de certains passages des ouvrages d’al-Shaykh al-
Mufid (m. 413/1022)°, d’al-Shaykh al-Tiist (m. 460/1067)% ou d’al-Muhaqqiq al-Hillt
(m. 676/1277)%. Al-Muhaqgqiq al-Karaki (m. 937/1530) semble étre le premier savant a
justifier clairement le jihad offensif en allant jusqu’a dire qu’il est obligatoire pour la
communauté une fois par an sauf si des nécessités 1’en empéchent, car le combat contre
les polythéistes et ceux qui vivent sous leur empire est nécessaire a I’établissement de la
souveraineté de I’islam®’, question sur laquelle nous reviendrons. Parmi les bases
évoquées par les juristes précités pour défendre cette perspective, on peut noter les
suivantes :

1. Le principe du dualisme opposant 1’islam comme le symbole du Bien et ce qui

n’est pas islam comme le symbole du Mal.

2. Le jihad étant évidemment connoté positivement dans le Coran comme combat

sur la voie de Dieu, le jihad offensif est considéré non seulement comme légitime

mais également obligatoire. Il s’agit en effet d’une synonymie établie entre jihad

tout court et jihad offensif.

% al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni’A, bab al-amr bi-I-ma‘rif, p. 810.
% al-Tast, al-Mabsiit fi figh al-imamiyya, I, p. 2.
% al-Hill1, Tadhkirat al-fiigaha’, 1X, p. 7.
57 al-Karaki, Jami ¢ al-magasid, 111, p. 365.
44



3. Appelant « jihad offensif » toute attaque militaire, ces juristes considérent toute
opposition a une opération militaire au nom de 1’islam comme une opposition a la

foi et les partisans de cette opposition comme des incroyants.

Il faut souligner par ailleurs que ces juristes justifiant le jihad offensif ont souvent
présenté celui-ci comme une sorte de jihad défensif, la défense du droit de Dieu (kaqq
allah). Selon cette doctrine, le seul droit originel et essentiel dans le monde est le droit de
Dieu et tous les autres droits sont subordonnés a celui-ci, ¢’est-a-dire que Dieu est le
souverain véritable de tous les étres et le souverain des hommes en particulier ; que ce
lien de souveraineté entre Dieu d’un coté et tous les étres de 1’autre exige que Dieu ait le
droit que tout étre agisse selon Sa volonté. En ce qui concerne la société humaine,
I’exigence de ce droit divin est aussi que dans toutes les sociétés les hommes n’adorent
que Dieu, que Sa religion régne et que Sa parole soit supérieure a toute autre. Si les
hommes rechignent a accepter ce droit, en plus du chatiment dans 1’au-dela, Dieu peut
aussi les chatier pendant la vie terrestre. Ce chatiment peut prendre la forme d’une
épreuve naturelle, mais Dieu peut aussi commander a des croyants et des hommes pieux
d’attaquer et de punir leurs crimes sur terre, ce qui revient au jihad offensif. « Combattez-
les ! Par vos mains, Dieu les tourmentera et les couvrira d’opprobre » (Coran, 9 : 14 trad.
Reégis Blachere). Le juriste-théologien shi’ite contemporain, Misbah Yazdi, résume ainsi

cette doctrine :

« Le jihad offensif n’est rien d’autre que I’intention d’appliquer le
droit que Dieu a sur toute I’humanité. Des groupes de fidéles compétents
sont chargés d’attaquer ceux qui foulent aux pieds le droit de Dieu pour

suivre la voie de I’impiété, de ’hypocrisie, de I’injustice et de la corruption.

45



Et aussi longtemps que la religion du Vrai et la volonté de Dieu ne régneront
pas, ils doivent continuer la guerre. Le jihad offensif a I’encontre des
infideles et des polythéistes doit donc se poursuivre jusqu’a ce que la terre
soit débarrassée de 'impureté de I’infidélité, de I’hypocrisie et de la
corruption, et que la souveraineté divine soit établie dans le monde

entier. »°8

Si Dieu a décidé d’instaurer le gouvernement divin et I’autorité divine, comment
I’homme pourrait-il réaliser cette volonté ?
L’objectif n’est pas la conversion universelle mais [|’instauration d’un

gouvernement mondial juste en accord avec la justice de Dieu.

« L’objectif de I’élimination de I’impiété et de I’hypocrisie n’est pas
que tous les hommes sur terre deviennent musulmans et monothéistes, car
par la contrainte et la violence, on n’exercera aucune influence sur leurs
ceeurs. Mais le but est que le régime du gouvernant du monde soit un régime
divin et monothéiste, et que toute 1’autorité de ce régime soit celle de

Dieu »°°,

Pour les théoriciens de cette doctrine, la contradiction entre I’obligation du jihdd

offensif et le principe coranique de « pas de contrainte en religion » est ainsi résolue.

Voyons maintenant comment s’articulent les théories concernant la guerre sainte

et les données traditionnelles sur la vie de Muhammad.

8 Misbah Yazdi, Jang wa jihdad dar Qur’an, pp. 148-154.
%9 Ibid., p. 153.

46



Etant donné que le jikad offensif — également appelé jikad de la prédication (jihad
da ‘wat)®® — ne semble pas avoir de fondement solide et explicite dans le Coran, la question
importante est de savoir comment interpréter les guerres et les razzias du prophéte
évoquees dans le Coran et dans la Sira, en particulier la vie de ce dernier & Médine et
notamment lors de la deuxiéme année de I’Hégire, appelée traditionnellement « année de
I’ordre du combat » (sanat amr al-gital). Comment comprendre cet ordre de la part du
prophete ? De quel type de jihad relévent ces guerres selon le point de vue juridique ?

S’agit-il d’un jihad offensif ou d’un jihad défensif ?

L’historiographie de la vie du prophéte compte de nombreuses razzias (ghazwa),
campagnes (/amla) et expéditions (al-ba that) au cours de la vie de I’Envoyé de Dieu :
27 razzias et 38 campagnes, parmi lesquelles 9 razzias sont devenues particulierement
célebres®. Or, si on examine attentivement les sources de ces événements, il apparait
qu’ils ont fait suite au meurtre d’un ou de plusieurs fid¢les de Muhammad par
’adversaire, a une agression de la part de I’ennemi, ou bien encore du fait de la violation
d’un pacte de la part de personnes auparavant coalisées du prophéte. Il est vrai en méme
temps que dés son arrivée a Médine, le prophéte avait pris des mesures pour organiser des
combats, préparer des combattants et a mener des opérations militaires de combat
régulieres et répétées. Préparait-il des attaques ou bien s’attendait-il & des attaques de la
part de ses adversaires ? La question reste ouverte. Un mujtahid comme le Shaykh al-

Najafi Sahib al-Jawahir, tire comme conclusion de la vie du prophéte, de ses préparations

80 Hosain’ Al Yarekhi Jiichqani, Ghazavat-e payambar, cité par M. K. Eshraq, Tarikh
wa muqarrarat-e jang dar Eslam, 1368 h.s./1989, p. 30.

61 Parmi les 27 razzias (-3.¢) du Prophéte, seules 9 d’entre elles ont en effet donné lieu
a des affrontements et des morts. Ces 9 guerres sont les suivantes - Badr, Ukud, Khandag,
Qurayzah, Mustalag, Khaybar, fath makka, Hunayn et 7a’if. Pour mémoire, lors de la
bataille de Badr, les chefs des Quraysh furent tués. Voir Ibn Ishaq, Mukammad, Sira, éd.
M. Hamidullah, Rabat, 1976 ; Ibn Hisham, al-Sira a/-nabawiyya, Il, p. 609.

47



militaires et les expéditions répétées de troupes, la justification du jikad offensif®2. 1l est
intéressant de constater que son exploitation des données coraniques et traditionnelles
concernant la bataille de Badr en 1’an 2 de 1’hégire est toute orientée pour démontrer sa
théorie du jihad offensif. Ces données ne semblent indiquer en rien ni une guerre
offensive ni son autorisation de la part du prophete. La cause traditionnellement avancée
de cette bataille — qui fut la premiere grande victoire de Muhammad sur ces adversaires
Qurayshites — étaient 1’agression des médinois fideéles au prophéte et le vol de leurs biens
par quelques Qurayshites et puis ’envoi d’une armée de la Mecque pour les défendre
contre la punition de Muhammad et des Médinois.®. Selon la tradition, apres la
proclamation de la nouvelle religion a La Mecque, les Qurayshites persécutaient les
mecquois qui se convertissaient. Le prophéte et sa nouvelle communauté furent contraints
de s’exiler sous les menaces de leurs adversaires et leurs biens furent confisqués. Deux
ans apres cet exil, alors que les Mecquois faisaient le siege de Médine et que les
musulmans se trouvaient dans une situation difficile, les Banii Qurayzah, une tribu juive
de Médine, s’¢taient alliés avec les assiégeants. C’est alors qu’un verset fut révélé au
prophéte lui ordonnant de combattre les juifs qui avaient violé le pacte. D’un autre cote,
les musulmans de Médine s’efforgaient, au moyen de restrictions économiques et
d’embuscades, dans les zones soumises a leur pouvoir, de pousser les Qurayshites dans
leurs retranchements®®. Dans ces circonstances, 1’état de guerre entre les deux groupes
des Emigrés et des Qurayshites, et plus généralement entre les deux cités de Médine et de
La Mecque, était déclaré. Cette situation donnait le droit de s’en prendre aux

marchandises des caravanes et de menacer de toute autre maniere les intéréts de I’ennemi.

%2 al-Najafi, Jawahir al-kalam, 21, p. 8-9.

83 |. Hasan, Tarikh-e siydsi-ye eslam, trad pers Aba 1-Qasim Payandeh, Téhéran, 1380
h.s./2001, p. 124.

4 M. Hamidullah, Rasiil-e akram dar meydan-e jang, trad Gholamreda Sa‘idi,
Téhéran, 1351, p. 68.

48



Les injustices et les restrictions que les Qurayshites imposaient aux croyants et a leurs
familles, depuis le début et méme apres 1’exil a Médine, donnaient le droit au prophete de
combattre les Mecquois. Ces données de la Tradition, aussi bien dans les sources sunnites
que shi’ites, semblent toutes indiquer que le prophéte, loin d’étre offensif, ne faisaient
que réagir aux attaques de ses adversaires pour défendre ses fidéles et leurs intéréts®.

Les « historiens » musulmans ont écrit qu’avant I’Hégire, alors que les fideles
étaient quotidiennement sujets a des persécutions et des violences et subissaient
d’innombrables dommages matériels, ils demandérent au prophéte 1’autorisation de se
défendre. Mais aussi longtemps qu’ils restérent a La Mecque, ils n’avaient pas de régles
explicites les autorisant a faire la guerre. Bien plut6t, le prophete leur disait : « Pour
I’instant, nous n’avons pas re¢u I’ordre de combattre, mais il nous est prescrit de patienter,
de supporter le mal qui nous est imposé ». Mais aprés 1’Hégire, a Médine, le prophéte
recut de la part de Dieu I’autorisation de défendre son message et ses fideles par la guerre
contre leurs ennemis®.

Il semble que le prophete a été le premier a affirmer une pluralité de types de jihad.
EnI’an 2/624, Muhammad dit a ses soutiens, justement au retour de sa victoire a la bataille
de Badr, sur le chemin de retour a Médine: « Nous revenons du jihad mineur et
maintenant il nous reste a accomplir le jikad majeur »%. Ainsi, pour Muhammad, il existe
deux types de jihad : 1’un est une guerre extérieure, un combat militaire ; le second est un
combat intérieur, plus important et plus difficile. Ce dernier est un combat éthique et
spirituel, un effort continu et constant pour la maitrise de soi, la domination des vices, la
purification de son étre. Le prophéte aurait aussi parlé d’un troisiéme type de jihad a

savoir la fermeté face a toute injustice et violation du droit. Il appela cette guerre sainte

85 Bokhtortash Nosratallah, Nabard-zaye Mohammad, Téhéran, 1376 h.s./1997, p. 86.
% Ibn Hisham, al-Sira al-nabawiyya, 11, p. 223.
67 al-Kulayni, Usil al-Kafi, |1, pp. 324-325.

49



le « meilleur jihad » (jihad afdal). Selon les ouvrages de traditions, il aurait effectivement

proclamé : « le meilleur jihdad est la parole du Vrai face au pouvoir injuste »%,

L’Occultation et la question du jihad

La premiére «crise » de 1’Occultation évoquée dans la communauté shi‘ite
remonte bien avant 1’Occultation du douziéme imam, cent vingt ans plus tot exactement,
a I’époque de Muhammad b. al-Hanafiyya (m. 81/700), le troisieme fils de ‘Ali Ibn Abi
Talib, que certains considéraient comme son successeur. Il s’agit du fils que le premier
imam eut d’une femme autre que Fatima, apres la mort de celle-ci et donc d’un demi-
frére d’al-Hasan et al-Husayn.

Pour Said Amir Arjomand, I’idée de 1’Occultation prend sa source chez les
partisans de Muhammad b. al-Hanafiyya appelés les Kaysanides a la fin du premier siecle
de I’Hégire. C’est la secte dont les partisans reconnaissent d’abord Muhammad b. al-
Hanafiyya et ensuite son fils ‘Ali comme le Mahdi absent, attendant ardemment son
retour pour établir un gouvernement de justice. Lorsque ‘Ali b. Muhammad b. al-
Hanafiyya meurt en 98/716-717, les Kaysanides pensent que la période de 1’Occultation
a commencé, que leur chef est vivant, s’en est allé dans les montagnes de Ridwa (comme
cela a également été le cas pour Muhammad b. al-Hanafiyya) et reviendra un jour en tant
que sauveur et résurrecteur, appelé al-Mahdr al-Qa’im. Selon Amir Arjomand, c’est a
cette époque et dans ce contexte que le terme mahdr prend son sens messianique et

eschatologique pour le garder jusqu’a nos jours®.

68 Ammar Uzegan, Afdal al-jihad, hadith nabawi, 1962, p. 418 (qui cite des traditions
rapportées dans les recueils canoniques d’Abt Dawiid, al-Tirmidhi, Ibn Majja).

%9°S. A. Amir Arjomand, Shiism ; critical concepts in Islamic Studies, in Paul Luft and
Colin Turner (eds.), Vol. I Origins and evolution, I, London and New York, 2007, p. 175.

50



Plus tard, a la mort du sixieme imam, Ja‘far al-Sadiq (m.148/765), une autre crise
de descendance advient et divise les partisans de ce dernier. Des personnages aussi
réputés que ‘Aban b. ‘Uthman, Sa‘d b. Iskaf et d’autres’® n’estimaient aucune personne
capable de remplacer I’imam Ja‘far al-Sadiq qu’ils considérent étre le dernier des imams.
IIs ne croyaient pas a la mort de I’imam Ja‘far al-Sadiq et professaient qu’il s’était occulté
pour réapparaitre plus tard. La direction de ces fidéles durant « I’Occultation » de Ja‘far
al-Sadiq était assurée par un certain Naws de la ville de Basra, d’ou le nom de ce groupe,
les Ja ‘farites Nawiisiyya.

S. Amir Arjomand considére le terme hayra, « désarroi, stupéfaction », utilisé
dans les sources shi’ites anciennes pour décrire 1’état des fidéles a la mort d’un imam,
comme équivalent du terme ghayba, «occultation ». Il est vrai que les termes de
doute (shakk) et de perplexité (hayra) reviennent souvent dans les textes de cette époque
dans le contexte des débats autour de la mort et de 1’occultation de tel ou tel imam.
Nombre de traditions transmises a Qum et Nishapur utilisent les termes de perplexité
(hayra) et d’occultation (ghayba) comme des synonymes. Al-Kulayni, dans 1’un de ses
récits, utilise le terme hayra a la place du terme ghayba pour parler du début de la période
d’Occultation.”

D’apres Jassim Hussain, la notion d’occultation n’est pas née avec le douziéme
imam. Mis a part les cas des Kaysanides et des Nawisides déja mentionnés, la premiére
utilisation du terme de 1’occultation dans le shi‘isme remonterait au septiéme imam, Miisa

b. Ja'far al-Kazim, dont les partisans connus sous le nom de wagifi, « ceux qui arrétent »

0 H. Modarresi Tabataba’i, Maktab dar farayand-e takamul, 1386/1966, p. 114.
L Amir Arjomand, S., « Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of
Occultation », Journal of the Amercian Oriental Society, 117, n° 1, 1997, p. 5.

51



(i.e. ceux qui arrétent la lignée des imams a Miisa), affirmaient qu’il s’était occulté pour
se manifester plus tard en tant que Sauveur’?,

Mais la crise sans doute la plus importante liée a 1’Occultation a commencé avec
I’absence du douziéme imam des la mort de son pére al-Hasan al-’Askari, le onziéme
imam donc, en 260/874. Durant les soixante-dix premiéres années de 1’Occultation, la
relation entre I'imam et ses partisans a ¢ét€¢ assurée, selon la tradition, par quatre
représentants (naib, pl. nuwwab)". Cette relation semble étre entretenue notamment afin
que les croyants puissent verser les auménes et poser leurs questions pratiques par écrit,
I’imam dicte ses réponses a son représentant qui les transmet aux fidéles. Ces relations se
sont poursuivies jusqu'en 329/940. Cette période est appelée 1’Occultation mineure ou la
premiere Occultation (al-ghayba al-sughra/al-ila).

L’Occultation majeure ou la Seconde Occultation (al-Ghayba al-kubralal-
thaniya) commenga, toujours selon la tradition, aprés la mort du quatrieme et dernier
représentant du douzieme imam, Muhammad al-Simmari, en 329/940; pour les croyants,
c’est en méme temps, le début de 1’4ge de la confusion ou de la perplexité (al-zayra).

La fin de la période des imams historiques et I’absence d’un imam physique est
d’une importance majeure dans I’histoire de cette religion ou la figure de I’imam constitue
la véritable colonne vertébrale de la foi. Une des conséquences les plus importantes, aussi
bien sur le plan historique que doctrinal de cette absence c’est que celle-Ci a permis aux
juristes-théologiens shi‘ites d’étendre leur autorité au sein de la communauté des fideles

pour combler le vide laissé par I'imam’*,

2], Hussain, op. cit., The occultation of the Twelfth Imam: A historical background,
p. 25.

3 Voici les noms de ces représentants : 1. Abii ‘Umar ‘Uthman b Sa‘id al-’Umar/ al-
‘AmrT al-Asadi (260-280) ; 2. Le fils d’al-Asadi, Muhammad b ‘Uthman al-’Umari/al-
‘Amrt (280-305) ; 3. Abi al-Qasim Husayn b. Rawh Nawbakhti (305-326) ; 4. Ab al-
Hasan ‘Al b Muhammad Simmar (326-329).

4 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 319sqg.

52



Pour ce qui est du droit, il semble que les premiers savants shi’ites, et ce jusqu'au
troisiéme si¢cle de 1’Hégire, se retenaient scrupuleusement de procéder a des
argumentations rationnelles (giyas, ra’y, nazar) et a I’effort d’interprétation personnelle
(ijitihad) dans le domaine juridique (figh) ; leur effort se résumait a transcrire, rassembler
et classifier les hadith-s des imams. C’était notamment le cas pour une affaire aussi
délicate que la déclaration de la guerre sainte. Avant I’arrivée de 1’Occultation majeure,
la présence d’un imam vivant était considérée comme une condition indispensable pour
la proclamation et la direction du jihad,™.

Selon différentes sources que nous verrons plus loin, pour beaucoup de savants,
appartenant surtout a la tendance traditionaliste, sans la présence ou 1’autorisation de
I’imam ou de son représentant nommément désigné, le jirad offensif était considéré
comme interdit. Puisque durant 1’Occultation majeure, I’imam est absent et qu’il n’a pas
de représentant nommeément désigné pour commander le jikad, seul le jihad défensif est

permis, soit une guerre pour protéger les shi’ites.

Pour les autres savants, plut6t de tendance rationaliste, le jihad offensif pendant
I’Occultation comporte deux problémes majeurs : le premier est la question de sa
[égitimité en tant que devoir religieux, autrement dit 1’obligation de ce jihad durant la
période de 1I’Occultation de I’imam impeccable. Le second est I’identité et le statut de
celui qui peut le déclencher. D’une maniére générale, la question qui se pose c’est celle
de l’autorité qui peut remplacer I’imam qui est désormais « caché »? Qui est le
représentant de 1’imam habilité a diriger le jihad ? Sur ce point ont eu lieu beaucoup de

débats contradictoires.

5 al-Kulayni, Usil al-Kafi, vol.1, p. 178-179 ; al-TiisT Abii Ja‘far , al-Mabsiit fi figh
al-imamiyya, 11, p. 2, et al-Nihaya fi mujarrad al-figh wa l-fatawa, vol. 1, p. 192.

53



Al-Shaykh al-Mufid, un des plus grands juristes et théologiens imamite de
I’époque bouyide, insiste sur I’idée que I’imam occulté (gha’ib) n’a pas de représentant
car apres lui, personne ne peut prétendre étre impeccable et pur de toute erreur
(ma ‘sim)'®. Selon cette logique, I’absence de I’'imam impeccable crée théoriquement un
obstacle a la déclaration du jikad.”” Durant I’époque Bouyide, comme 1’Occultation du
douziéme imam persistait, en I’absence de représentants particuliers, les théologiens qui
gravitaient autour du pouvoir ont commencé a élaborer les bases théoriques du
remplacement de la figure de I’imam’®. A I’époque bouyide, la pression des puissances
sunnites ainsi que celle de la population majoritairement sunnite menacaient le pouvoir
shi’ite dans ses fondements. Les Bouyides ainsi que leurs fideles shi’ites sentaient de
maniére de plus en plus pressante le besoin de se défendre. Ainsi les premiers
changements dans la théorie classique du jikad, afin de résoudre ce probléme, furent
I’ceuvre d” Abt Ja‘far al-TtsT, le plus grand des théologiens de la fin de I’époque bouyide.
Al-Shaykh al-TuasT insistait sur I’idée que le jihad défensif est nécessaire méme en
I’absence de I’imam. Selon lui, le jikad pour défendre les fideles shiites ou les frontieres
de leurs territoires est un jihad défensif et toujours valable, que I’imam soit présent ou
absent ; ¢’est un devoir pour chacun des membres de la communauté des fidéles.

Ce jihad, d’aprés al-Shaykh al-Tasi, est méme présenté comme le socle des

doctrines du shi‘isme imamite®®. Ces bases ont été reprises et renforcées par les juristes-

8 D. Sourdel, « Les conceptions imamites au début du XIéme siécle d’aprés le al-
Shaykh al-Mufid », in D. S. Richard (ed.), Islamic civilisation 950-1150, Oxford, 1973,
p. 194 et autres.

"\oir Goldziher Ignaz, « Schi’itisches Redende und schweigend Imame », Zeitschriff
der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft (ZDMG), 64, Wiesbaden, Harrassowitz,
1910, pp. 529-534.

8 Amir-Moezzi, Guide divin, Appendice, pp. 319sqq.

9 al-Tast, al-Nihaya, p. 290-291.

8 E. Kohlberg, « The development of the Imami shi’T doctrine of Jihad », Zeitschrift
des Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, 126, 1976, p. 22.

54



théologiens de 1’époque Ilkhanide, comme Ja‘far b. Hasan Najm al-Din al-Hilli (m.
676/1277) et Ibn al-Mutahhar al-Hilli (m. 726/1325). lls déclaraient proche le temps de
I’avénement du Sauveur et sont ainsi allés jusqu’a demander aux fideles d’étre préts pour
un jihad conduit par I’imam caché lui-méme ou par une autre personne spécialement
mandatée par lui a cette fin®l. Ainsi, a partir de 1’époque bouyide, les juristes-théologiens
rationalistes ont commencé a prendre la place laissée vide par I’imam afin de commander
la communauté des fidéles.

Avant de présenter les théories des premiers savants shi’ites a propos du jihad
offensif, voyons rapidement quelques points de vue des islamologues et des orientalistes

sur ce précepte.

Le jihad selon les islamologues occidentaux

La plupart des chercheurs scientifiques s’intéressant a 1’Islam se sont uniqguement
occupés du sunnisme. C’est seulement depuis quelques décennies que les théories shi’ites
de la guerre sainte ont été étudiées. Certains savants musulmans ont considéré que les
études occidentales sur le jihad ont été orientées par des €léments non-scientifiques.
Prenons I’exemple significatif du pakistanais ‘AlT Moulavi Cheragh. D’aprés une étude
documentée sur les sources occidentales a propos du jikad, celui-ci écrit: «Les
Occidentaux ont tort de dire que le Coran a reconnu le jikad offensif. A propos du jihad,
il est tout a fait clair qu’en tant que régle générale, celui-Ci existe dans le Coran. Les dits

de Muhammad sont également fondés sur la méme régle. Voici cette regle coranique : «

81 A. Querry, Droit Musulman, Recueil de Lois concernant Les Musulmans Schyites,
Livre 9, « De la guerre sainte et jihad », Paris, 2008, p. 323-352.

55



Le jihad signifie le principe d’auto-défense. »®2. A. Moulavi Cheragh a étudié plusieurs
théories des auteurs occidentaux jusqu’au XI1x® siécle a propos du jihad offensif dans
I’Islam. I1 écrit par exemple : « Je vois certains exemples de ces propos dans le testament
de Markwart ou les écrits de M. Edward William, affirmant que le Coran a légitimé les
guerres offensives ; ces auteurs ont eu tort d’avoir tiré une telle conclusion a partir des
hypothéses et des pensées ethnocentriques européennes »®3. En effet, un savant comme
William Muir affirme que : « I1 était essentiel a la permanence de 1’Islam que son cours
agressif puisse étre perpétuellement poursuivi, et que sa prétention a une adhésion
universelle, ou tout du moins a une suprématie universelle, ddt étre soutenue par la pointe
de I’épée. A Dintérieur des limites de I’Arabie, la tiche semblait étre accomplie. Elle
restait a s’accomplir contre les Chrétiens et les tribus idolatres du désert syrien, puis, au
nom de Dieu, de lancer la machine de guerre contre les empires de Rome et de Perse ».
8. A. Moulavi Cheragh écrit également : « Il y a eu des erreurs de la part de certains
auteurs occidentaux, des erreurs attribuées au Coran ; ils ont dit que le Coran autorisait
les guerres offensives contre les impies qui n’ont commis aucune provocation. J’ai
regardé trés précisément le Coran et n’ai trouvé aucune occurrence d’autorisation d’une
guerre sainte sans provocation extérieure. »®. Le savant pakistanais semble avoir raison
quant aux orientalistes du XIXe siécle, souvent orientés par leur mentalité marquée soit
par leurs confessions soit par le colonialisme triomphant. D’autres chercheurs, beaucoup
plus récemment, ont eu des approches plus objectives. Dans les lignes qui suivent, nous
allons donner une synthése trés sommaire des principales recherches récentes sur notre

problématique.

82 < Al Moulavi Cheragh, A critical exposition of popularly « jikad », Calcutta, 1885,
p. 116.

8 Ibid., pp. 120sqg.

8 |bid., p.137.

8 |bid., p.138.

56



Montgomery Watt, décrit la nature fondamentale du jikad comme étant née a
partir des problémes purement économiques et la réalité des razzias comme moyens de
mettre la main sur le butin. Ce sont ces razzias qui prirent ensuite la forme du jikad. Selon
lui, « L’expansion fut plutét le fait d’une évolution de la razzia. Les énergies des nomades
arabes, que Muhammad avait stimulées et tournées vers I’extérieur, continuérent a
s’orienter vers I’extérieur. Le butin était I’objectif principal de la plupart de ceux qui
participaient aux conquétes. Les raids étaient dirigés la ou les butins étaient abondants et
ou leurs propriétaires étaient trop faibles pour les défendre®®. » De plus, il affirme que
« La transformation de la razzia nomadique a de profondes implications [...]. Le terme
traduit par ‘combattre’ est jahada et le nom verbal correspondant est jihad, ‘combat’, qui
avec le temps prit le sens technique de ‘guerre sainte’. Le changement de ‘razzia’ en jihad
peut sembler n’étre qu’un simple changement de nom, avec I’attribution d’une aura
religieuse a ce qui ¢tait fondamentalement la méme activité. Mais il n’en est pas ainsi.
[...] Une razzia était une action d’une tribu contre une autre tribu. Méme quand deux
tribus étaient alliées, une razzia entre elles était toujours possible. Le jihad, lui, était
I’action d’une communauté religieuse contre ceux qui n’étaient pas membres de cette
communauté. Et lacommunauté de Muhammad était en expansion »%7,

Majid Khadduri décrit le jihad comme nécessaire pour construire un empire
universel. Il écrit : « L’Islam s’est créé un moyen de domination par le jihad. Le jihad est
un instrument avec deux objectifs : 1’un est d’installer la religion, 1’autre est d’instituer
un empire universel de I’islam »%. L’Etat islamique avait eu beaucoup de difficultés pour

survivre et la théorie du jihad est apparue pour remplacer une guerre tribale qui épuisait

8 M. Watt, La pensée politique de I’islam. Les concepts fondamentaux, trad. S.
Reungoat, Paris, 1998, p. 18.

87 M. Watt, Muhammad Prophet and Statesman, London, 1961, p. 108-109.

8 M. Khadduri, War and peace in the Land of Islam, Baltimore, 1955, p. 51.

57



les tribus. La nouvelle religion a transformé des guerres internes inévitables en une union
communautaire contre le monde extérieurs®,

La punition des déserteurs du jikad, de ceux qui se soulevent contre Dieu et le
prophete, de ceux qui commettent des troubles sur terre, est la mort. Selon la tradition, il
faut leur couper les mains et les pieds ou bien les expulser pour que ce soit un déshonneur
pour eux dans ce monde et une souffrance majeure dans I’au-dela®. M. Khadduri
écrit que le jihad a changé de forme et, en pratique, de sens également, apres les nouvelles
conditions de vie créées apres les conquétes. Contrairement aux théories agressives de
certains juristes, d’autres ont commencé provisoirement a interpréter la loi dans le sens
d’une abolition du jikad, puisque 1’islam s’est parfois établi de maniére pacifique dans
les terres conquises®?.

Muhammad Said al-Ashmawy dessine un processus d’évolution du jikad allant
d’une trajectoire éthique a La Mecque a une trajectoire matérielle et martiale a Médine,
pour servir a I’expansion et au développement de 1’islam. En interprétant les versets
coraniques concernant le jihad, ce chercheur montre que le mot jihad dans les versets
mecquois (années 610-622 de 1’ére commune) a essentiellement un sens moral et spirituel.
A cette époque-13, le jihad signifiait la confrontation avec les incroyants par la parole et
le raisonnement, la préservation de la foi nouvelle des musulmans, le refus de
s’abandonner au désespoir et a la déception. Aprés la conquéte de La Mecque en 630 de
I’ére commune, le sens du jihad en tant que guerre sainte a trouvé une nouvelle
signification. Désormais, le jihad voulait dire obliger les Mecquois a devenir musulmans.
La signification du jihad durant I’époque médinoise, de 622 a 632 de 1’ére commune, va

bien au-dela de son sens simplement moral ; il contient le combat individuel et collectif

8 Ibid., p. 62.
0 Ibid., p. 79.
% Ibid., p. 65.

58



contre les adversaires mecquois. « Avec le développement de la communauté médinoise,
le jihad a acquis un sens matériel : il ne s’agissait plus seulement de résister a I’agression,
mais aussi de donner a la communauté les moyens de subsister et de s’organiser, par des
contributions financiéres », écrit al-Ashmawy®,

De I’époque de ‘Umar, le deuxiéme calife, a I’époque omeyyade, c’est-a-dire
moins d’un demi-siécle aprés la mort du prophéte, I’Etat musulman s’était transformé en
un empire et le califat était devenu héréditaire. Les califes de cet empire avaient en
majorité adopté une politique de conquéte pour étendre leur pouvoir et accroitre leurs
richesses et leur population, et défendre leurs priviléges. Avec le temps, ils appelaient au
Jjihad pour exalter leurs armées et diffuser 1’idée selon laquelle ils luttaient pour Dieu et
pour renforcer 1I’Islam et pour appeler d’autres peuples a la Vérité. Si, de I’avis d’un grand
nombre d’historiens, les conquérants musulmans étaient en général moins violents que
les autres envahisseurs, c’était parce que les conquétes avaient des objectifs tres
temporaires. L’appel au jihad sous le drapeau de 1’Islam ne servait qu’a légitimer cela.

‘Umar, artisan des premiéres conquétes et fin politicien, avait fort bien compris
comment il fallait garder I’Islam a jour en s’adaptant au cours des événements pour
assurer I’avenir, méme si en cas de nécessité, la condition de I’exécution des ordres était
contraire aux préceptes des traditions prophétiques. Il a suspendu le devoir de zakat
(Paumone) pour les tribus ayant rejoint I’islam tardivement, bien que cela soit en
contradiction avec le texte explicite du Coran. De méme, il a interdit aux conquérants
I’occupation des territoires conquis, contrairement a 1’avis de la majorité des croyants

fondé sur le Coran et la tradition du prophete.

92 M. S. al-Ashmawy, L islamisme contre I’Islam, p. 89-93 ; voir aussi son Eslam-
gera’t ya eslam, trad. Amir Reza’1, Téhéran, 1382h.s./2003, p. 98.

59



Richard Bonney considere les hadith-s concernant le jikad comme des
constructions sectaires. Il pense que le probléme du jikad est politique. 1l estime a quatre
cents le nombre de hadith-s concernant le jikad et écrit que ces hadith-s ont été forgés par
des factions théologico-politiques selon leurs propres objectifs et leurs priorités
politiques®. Il cite dans ce contexte al-Farabi et Ibn Khaldiin, affirmant cette théorie.
Selon lui, Ibn Khaldiin admet que la plupart des 1égislateurs qui ont commence¢ les guerres
ne I’ont pas fait pour des raisons religieuses mais pour des motifs politiques®. Selon R.
Bonney, al-Farabi a jugé que les guerres injustes étaient des guerres motivées par
I'avantage personnel du souverain, telles que la soif de pouvoir, d'honneur ou de gloire,
guerres de conquéte menées par le souverain pour la subordination de peuples autres que
ceux qu'il dirigeait avant la déclaration de guerre, des guerres de représailles dont le but
pourrait étre atteint autrement que par la force, et la guerre qui meéne au massacre
d'innocents pour aucune autre raison que la propension ou le plaisir du dirigeant a tuer et
a dominer les autres peuples que le sien®.

Norman Calder interpréte le critére de la prise de responsabilité de I’initiative du
jihad selon «1’obligation individuelle (‘ayni) » ou « 1’obligation collective suffisante
(kifa’) ». Il s’intéresse d’abord a la question du caractére obligatoire du jikad et considére
que les deux types du jihad, la dimension collective et la dimension individuelle, relévent
de contextes différents. Il conclut ainsi que cette différentiation a été empruntée aux
théories shafi‘ites formulées en premier lieu pour la priere, puis généralisées avec

quelques divergences pour le jihad®®.

% R. Bonney, Jihad from Qur’an to bin Laden, London, 2005, p. 42.

% |bid., p. 42-43,

% Ibid., p. 82.

% N. Calder, « Ikhtilaf and ijma ‘in Shafi’i’s Risala », Studia Islamica, 58, 1983, p. 57.

60



Alfred Morabia, dans I’introduction de sa monographie, Le Gihad dans I'Islam
médiéval, écrit a juste titre que le jihad médiéval doit étre contextualisé. Ce qui est
problématique  aujourd’hui, c’est la  décontextualisation des mouvements
fondamentalistes violents de I’islam politique qui pronent de nouveau la pratique du jihad.

Citons ce savant :

« Terminons par une remarque d’ordre éthique. Il parait difficile de
détacher le jihad, souvent ressenti chez les musulmans autant que parmi les
non-musulmans, comme une « guerre sainte », du probléme moral qu’il
sous-tend a notre époque, ou la formule méme de « guerre sainte » ne peut
manquer d’éveiller des échos de fanatisme et de sévices barbares. Il est
indispensable de remettre les choses a leur juste place : analyser la doctrine
du jihad, telle qu’elle fut élaborée, et presque figée, depuis de nombreux
siecles, a la lumiére des conceptions actuelles de tolérance et
d’cecuménisme, serait non seulement une aberration, mais une marque de

déloyauté®’ ».

Citons enfin I’étude récente de Robert Hoyland, Jihad dans la voie de Dieu, ou il
montre, avec érudition et en utilisant aussi bien les sources musulmanes que les
documents non-musulmans des premiers si¢cles de 1’Hégire, que le jihad des premiers
arabes avait peu de relation avec la religion et avec la volonté de convertir les peuples
conquis. Il était motivé par des raisons économiques et sociales et la volonté d’installer

des colonies arabes dans les pays conquis®.

9 A. Morabia, Le Gihad dans I'Islam médiéval, p. 11, p. 30.
% R. Hoyland, Dans la voie de Dieu, Paris, Alma, 2018.

61



Etan Kohlberg est le premier savant a avoir consacré une monographie au jizad
shi’ite. Il pense que le jihdd a changé de forme a 1’époque des imams historiques et, depuis
1I’Occultation, a été maintes fois suspendu et recommencé. D’apres lui, suite au bref régne
de I’imam ‘Al et a la mort de I’imam Husayn, le jikad a été suspendu, les imams 1’ont
abandonné pour adopter a sa place la tagiyya ou « pieuse dissimulation »%. Le jihad au
sens physique et militaire fut poursuivi par les Zaydites au sein de la communauté shi‘ite.
Apres quoi le jihad connut alternativement, tout au long de I’histoire de la période
d’Occultation, des phases d’arrét et des phases d’activité. Comme exemple de 1’apogée
des débats au sujet du jikad, E. Kohlberg donne 1’époque safavide et a sa suite 1’époque
Qajare 1%, Ayant étudié de fagon trés précise I’histoire du jihad, il décrit son exécution,
sa suspension et sa négation en Iran depuis 1’époque safavide!®L. Il a notamment examiné
le jihad sous la période de 1’Occultation et le considere comme un élément central dans
Iattitude politique et juridique des shi‘ites imamites'%.

Mohammad Ali Amir-Moezzi, quant a lui, a mis en relief I’importance des
sources shi‘ites dans les recherches visant la connaissance de 1’histoire des origines de
I’islam. Au sujet de I’arrét et de I’interdiction du jikad sous 1’Occultation, il rapporte les
propos de Muhammad Karim Khan Kermani, maitre de la confrérie théologico-mystique

des Shaykhiyya aux confins des 19° et 20° siécle :

« Selon les sources de la Shaykhiyya, le Quatriéme Pilier, en tant que

sens caché et ésotérique de I'Occultation, interdit toute socialisation et

% E. Kohlberg, « The development of the Imami shi’i, Doctrine of Jihad », ZDMG,
126, 1976, p. 21-78.

100 |hid., p. 80-82.

101 E Kohlberg, Belief and Law in Imami Shi’ism, Great Britain, p. 70-130.

102 E, Kohlberg, « Some Imami Shi'T views on the Sakaba », Jérusalem Studies in
Arabic and Islam, n° 5, 1984,

62



collectivisation du spirituel religieux. L'Occultation a fait de la doctrine
imamite une spiritualité individuelle ou, non seulement bon nombre de
devoirs canonique collectifs sont inexécutables a cause de l'absence de
I'imam, mais toute prétention au pouvoir religieux dans le monde ne peut
étre qu'hérésie. A cet égard, le sixieme chapitre des S7 fas/ de Muhammad
Karim Khan consacré a la déclaration du jikad pendant I'Occultation est des
plus significatifs : “Comment peut-on nous accuser de chercher le pouvoir
dans ce monde (par les doctrines du Quatrieme Pilier et de l'unicité du
Parlant), d'aimer la puissance ou de pousser les gens a la révolte, alors que
pendant I'Occultation le jihad n'est pas légitime (dar zaman-i ghaybat jihadr
nist). Pour déclarer le jihad, la présence de I'imam est nécessaire (wdajib)...
Selon la doctrine de nos maitres, (pendant I'Occultation) non seulement il
ne peut y avoir du jihad, mais il est également interdit d'appliquer les peines
Iégales (hudiid) comme tuer, lapider ou flageller ; méme ordonner le bien et
empécher le mal (amr-i bi ma'riif wa nahy az munkar) sont interdits dans la
plupart des cas... Tout ceci ne revient qu’a I'imam caché lors de sa
manifestation finale (had zadan wa jart kardan makhsiis-i imam ast dar

waqt-zuhir-i amr-ash)% »,

Cette position des savants traditionalistes, dont les Shaykhiyya s’inspirent sur le

plan juridique, est une réaction devant 1I’évolution de la tradition rationaliste ou le juriste

a progressivement pris la place laissée vide par I’'imam. Ce processus commence, d’apres

103 M. A. Amir-Moezzi, « Une absence remplie de présences. Herméneutiques de
I'occultation chez les al-Shaykhiyya (Aspects de I'imamologie duodécimaine VII) »,
Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 64, 2001, p. 8, repris dans La

religion discrete, p. 346.

63



Amir-Moezzi, a 1’époque bouyide, par la reprise des activités politiques du corps des
juristes-théologiens au sein du pouvoir bouyide. M. A. Amir-Moezzi écrit : «Sharif al-
Murtada , s’inspirant des idées théologiques mu‘tazilites sur le Mal, commenga a élaborer
une nouvelle réflexion sur les notions de justice et d’injustice du pouvoir politique. Dans
un traité intitulé justement La Collaboration avec le pouvoir, il va jusqu’a déclarer celle-
ci obligatoire si elle permet de rétablir la justice, ce qui, sous sa plume, signifie
principalement le rétablissement des droits bafoués des shi‘ites. Celui qui assume une
charge pour défendre les droits des shi‘ites sous I’autorité d’un souverain injuste ou
illégitime 1’assume en fait tacitement sur ordre du véritable souverain juste qu’est I’imam
caché ; c’est pourquoi les fideles Iui doivent obéissance. L’ambiguité du personnage,
fréquentant assidument la cour, apparait clairement lorsque, dans un autre écrit, Epitre
sur 1’Occultation, il explique la durée de celle-ci par la tyrannie des califes et la
persécution des shi‘ites. »1% Al-Shaykh al-Tiis et les savants suivants ont suivi la méme
voie.

Sur ce dernier, M. A. Amir-Moezzi ajoute que al-Shaykh al-TasT « va parachever
les réflexions de Murtada sur la justice politique », les nuancant dans ce sens que la
collaboration avec un pouvoir politique peut étre injuste et qu’un gouvernement selon la
loi canonique shi‘ite est seulement souhaitable et non obligatoire®.

Tamima Bayhom-Daou parle, elle aussi, de I’ambiguité des savants imamites de
1’époque bouyide, & commencer par leur chef de file al-Shaykh al-Mufid : « A propos de
la suspension du jihad, les opinions d’al-Shaykh alFMufid ne sont pas claires. Tandis que
les autres juristes de son époque, c’est-a-dire celle des Bouyides, comme al-Shaykh al-

Tus1, sont de 1’avis que le jihad contre les ennemis de 1’islam est suspendu sous

104 Amir-Moezzi et Jambet, Qu est-ce que le shi’isme ? p. 193.
105 Ipid., p. 193-194.

64


http://www.rapport-gratuit.com/

I’Occultation de I’imam. Seulement pour protéger les fronti¢res, en cas d’attaque de
’ennemi, le jihad devient nécessaire, soit en présence de 1’imam, soit en son absence. »'%

Enfin, au sujet du jikad dans 1’évolution historique et juridique des deux grandes
familles du shi‘isme, Christian Jambet écrit : « Soucieux de maintenir un équilibre strict
entre le sens littéral et le sens cache, entre I'enseignement du prophéte et celui de I'imam,
les grands docteurs fatimides ont reproduit, sans grand changement, les théses communes
a I'ensemble des penseurs du droit musulman en matiére de jihad. Ainsi, le plus illustre
d'entre eux, le véritable fondateur de la jurisprudence shi‘ite ismaélienne, le Qadi Nu‘man
(né vers 290/902) situe-t-il le jihad au terme d'une série de prescriptions
fondamentales'®’ ». Cependant, analysant 1’évolution des deux grandes familles shi‘ites,
il poursuit : : « Encore faut-il observer une différence majeure entre les deux traditions
majeures du shi‘isme. L'ismaélisme a suspendu I'exercice du jihad mineur, du combat
militaire, en tirant les lecons de I'échec de l'expérience fatimide et de I'expérience
d'Alamit, en restituant la fonction spirituelle de 1'imam, quitte a dériver I'exercice de la
puissance dans des domaines non strictement politiques (économiques par exemple)'® »,
Il écrit encore, a propos de la suspension du jikad qu’il qualifie de « gel » : « Lorsque
commenca I'Occultation majeure, il fut trés précisément édicté que, désormais, il n'y
aurait plus aucun représentant particulier (na'ib khass) qui puisse légitimement parler au
nom de l'imam et exercer en son nom les prérogatives temporelles ou spirituelles de
I'imam. Qu'il s'agisse de la direction de la priére du vendredi, de la capitalisation de la

rente fonciére issue des biens dévolus a lI'imam, qu'il s'agisse du droit pénal dans ses

106 T, Bayhom-Daou, al-Shaykh al-Mufid, Oxford, 2005, p. 126.

197 |bid., p. 235

108 C, Jambet, « Les ressources du shi‘isme iranien et la paix », dans Les enjeux de la
paix, Paris, 1995, p. 243.

65



prescriptions capitales, ou enfin et surtout qu'il s'agisse du jihad, l'exercice des

prérogatives de l'imam était, si I'on ose dire, ‘gelé’ jusqu'au jour de son retour'®® ».

Les théories des premiers juristes-théologiens shi‘ites a
propos du jihad offensif

Dans I’ensemble, trois théories principales ont été formulées a ce propos par les

juristes théologiens shi‘ites.

1. Théories pour I’arrét et ’interdiction du jihad offensif

La premiére théorie rassemble les opinions et avis de ceux qui se positionnent
contre le jihad offensif pendant 1’Occultation. Cette théorie interdit et arréte le jihad
offensif en arguant que le jihad est un devoir dont I’ordre appartient exclusivement a
I’imam impeccable ; pendant la période d’Occultation, non seulement il n’est pas
obligatoire, mais il est illégitime puisque d’aprés le consensus (ijma ‘) des savants se
fondant sur les enseignements des imams réunis dans le corpus de Hadith, la présence de
I’imam impeccable est la condition sine qua non de son autorisation et sa réalisation!'°,
Selon cette argumentation, aprés 1’Occultation du Mahdi, le douziéme imam, et la mort
de ses représentants, il n’existera plus aucun autre imam présent physiquement ou
représentant vivant de celui-ci qui pourrait revendiquer la représentation de 1’imam par

une autorisation écrite ou un autre document de sa part. De ce point de vue, le jihad et

’acte de partir en guerre sont donc totalement abolis.

109 |bid., p. 244,
110 S M.’ Alf Tabataba™i, Riad al-Masa’il, Téhéran, 1414/1993, p.14.

66



Parmi les plus anciennes attestations de l’opposition a jihdd d’une maniére
générale, il y a plusieurs traditions remontant au 6° imam, Ja'far al-Sadiq (m. 148/765)
dont I’importance dans 1’élaboration du droit shi‘ite, appelé justement droit ja’farite, n’a
pas besoin d’étre rappelée. ‘Abd al-Malik b. ‘Umar b. ‘Abd al-’Aziz b. Marwan (m.
101/722) en rapportant un récit de I’imam Ja'far al-Sadiq, considére que celui-ci est

contre le jihad, et dit :

« L’imam al-Sadiq m’a dit: « O *Abd al-Malik ! Pourquoi ne te
vois-je pas aller 1a ou vont tous tes compatriotes ? * Je lui répondis : ‘Ou
irais-je 2 L’imam me répondit : ‘A Jiddah, a ‘Abbadan, & Mesisah, et &
Arsas (’ancienne ville de Qazwin)’. Je lui répondis : ‘J’attends votre ordre’.
L’imam me dit : ‘Oui, je jure devant Dieu que si ¢’était bien d’aller dans ces
villes, Ils [les profiteurs] ne nous auraient pas devancés’. Je lui dis : ‘Les
Zaydites (pronant la révolte armée contre le pouvoir injuste) disent : “Entre
nous et Ja'far il n’y a pas de divergence, sauf que lui ne considere pas le
jihad comme légitime’. L’imam me demanda: ‘Est-ce moi qui ne le
considere pas comme légitime ? Par Dieu ! Je le considére comme légitime,
mais je n’aime pas quitter ma science et ma conscience et suivre leur

ignorance et leur bétise (i.e. ce n’est pas le moment de mener le jihad).” »**

Des savants du 11° siécle de I’Hégire, ¢’est-a-dire a la fin de vie de I’imam al-Sadiq,
rapportent que celui-ci n’a pas commandé le jihad offensif. Bashir al-Dahhan (m.
148/765), I'un des compagnons de I’imam al-Sadiq a Kafa, a ecrit a propos de

I’interdiction du jihad : « J’ai dit a I’imam Ja‘far al-Sadiq: "J’ai fait un réve. Dans le réve,

11 al-Kulayni, al-Kafi, V, p.19 ; al-Hurr al-*Amili, Wasa'il, 11, chapitre 12.
67



je vous disais : ‘Faire la guerre au c6té d’un guide auquel I’obéissance n’est pas due est
illicite, comme le fait de manger de la charogne, du sang ou du porc’. Vous m’avez dit :
‘Oui, Bashir, c’est ainsi’ 72 ».

Il est rapporté tres explicitement a propos de 1’imam al-Sadiq que le jihdd n’est
pas légitime en I’absence de I’imam vivant. Le jihad est compté parmi les choses
obligatoires, mais sa condition nécessaire est I’autorisation de I’imam. En outre, on sait
que le méme imam, invité par les tenants de la révolution abbasside a prendre la téte du
combat contre les Omeyyades, avait rejeté la proposition en disant que son imamat portait
sur autre chose!'®, Par ailleurs ‘Abdallah b. ‘Abd al-Rahman al-Asamm (m. 174/790)
rapporte de son ancétre qui le tient de I’imam al-Baqir : « Parmi les devoirs obligatoires,
le jihad en son temps déterminé est le plus élevé de tous, mais il n’y a pas de jihad sans
’autorisation de I’imam?!* ».

Nous avons cité plus haut des récits a propos de I’interdiction du jihad offensif a
I’époque méme du prophete. Il est rapporté que le juriste et traditionniste Mahziyar al-
Ahwazi (m. 254/868), en prenant comme preuve la bataille de Badr et la condition de la
présence du prophéte a cette bataille, considérait comme illicite le jihad offensif contre
les impies sans autorisation explicite de I’imam présent. A propos du jihad contre les
impies, on a demandé a Mahziyar si I’on pouvait les combattre sans 1’autorisation de
I’imam. Il a répondu : « Non, car la bataille de Badr n’aurait pas eu lieu sans I’autorisation

du Prophéte!®® ».

112 al-Kulayni, al-Kafi, V, pp. 23 et 27 ; al-Tast, Tahdhib, V1, p. 134 ; al-Hurr al-
‘Amilt, Wasa’il, 1, bab 12, h.1.

113 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 162-163.

114 M. Mu’min, Faslname-ye Ahl al-bayt, 26, citation de Wasd'il al-shi’a, 11, bab 42,
p.17.

115 al-Tabari, Book of jihad, traduction anglaise de Y. S. Ibrahim, Queeston, Lampeter,
2007, p. 73.

68



Au quatriéme siecle de I’Hégire, al-Shaykh Abt Ja‘far Muhammad b. Ya‘qub al-
Kulayni b. Ishaq Razi (m. 329/940), opte pour le rejet du jihad offensif en se référant a
I’imam Ja'far al-Sadiq et en insistant sur I’importance de ne pas confondre le jihad
défensif et le jihad offensif. Il rapporte dans le cinquiéme volume d’al-Kafi, a propos du
Jjihad, un propos du sixiéme imam : « Les Médinois faisaient la guerre au coté de celui
qui modérait leur ardeur (i. e. Le prophéte), mais plus tard, ils eurent recours aux deux
traitres (i.e. Abu Bakr et ‘Umar) : le premier avait vendu Dieu (i.e. avait trahi les
recommandations divines) et le second avait perverti le sens du jikad. La perversion du
Jjihad, c’est transformer le jihad défensif en une guerre offensive, ce qui est une erreur
énorme!!® ». Le méme imam est dit avoir déclaré : « On ne leur a pas donné (aux deux
« traitres ») I’autorisation pour combattre ni pour interdire 1’action blamable. Ces affaires
ne les regardaient pas et ils n’avaient pas la 1égitimité pour ce genre d’action. Oui, le
Jjihdd, pour eux, n’était pas un appel vers Dieul!’ ».

Au cinquiéme siécle de I’Hégire, prés d’un siécle apres le début de 1’Occultation
définitive du dernier imam, al-Shaykh al-Tasi (m. 460/1067), figure éminente de la
tendance rationaliste, marque déja une évolution dans la perception imamite du jikad et
de son acceptation : « Le jihad est un des devoirs canoniques, il est obligatoire sous trois
conditions. La premiére est que I’imam juste ou un représentant spécialement nommeé par
lui soit présent pour conduire le jihad ; d’aprés cette condition, ¢’est I’imam en personne
qui donne I’ordre du jihdd. La deuxieme est que 1’existence de la religion soit menacée,
que ce soit en présence ou en I’absence de I’imam. La troisieme est que faire le jihdd sans

la présence de I’imam et au coté de dirigeants injustes est illicite!® ».

18 al-Kafi, V, p. 3.

17 1pid., p. 17.

U8 al-Tasi, al-Nikaya fi mujarrad al-figh wa |-fatawa, 1, p. 192.
69



Al-Shaykh al-Ttst écrit ailleurs : « Le jihad contre les guides de 1’oppression et
sans la présence de 1’imam est une faute et celui qui la commet mérite une punition. Car
si un tel jihad réussit, il n’y a pas de récompense pour le combattant et s’il échoue, le
combattant est chatié!® ». 11 est a préciser qu’ici al-Shaykh al-TiisT ne semble pas parler
d’une guerre contre des non-musulmans, mais d’une révolte contre des hommes de
pouvoir musulmans injustes.

Le méme juriste-théologien opte ailleurs pour le rejet de la guerre sainte : « La
présence de I’imam juste est nécessaire pour le jihdd. Sans son ordre, personne n’a le droit
de déclarer la guerre. Sans son ordre ou I’ordre de son représentant nommé par lui, il ne
reste plus de motif pour le jihdad ». Tisi croit que si I’imam ou son représentant ne sont
pas présents, le jihad contre I’ennemi n’est pas autorisé. Il considére toutefois comme une
exception a cette loi une guerre pour se défendre soi-méme ou défendre le peuple. Il écrit :
« La defense des frontiéres sur le chemin de Dieu a une récompense et une grace. Si
quelqu’un en a fait veeu, il est obligatoire pour lui de défendre les frontieres, de rester
fidéle a son veeu, a la condition qu’il ne déclenche pas la guerre contre I’ennemi?® ».

Al-Shaykh al-TtsT dit que 1’on ne fait pas de guerre pendant 1’Occultation de
I’imam sauf si les ennemis ont encerclé les croyants. Dans ce contexte, il est nécessaire
de défendre sa personne, ses biens et sa famille. Ainsi, le grand savant opte pour
I’interdiction de la guerre sainte offensive en 1’absence de ’imam et en méme temps
I’autorisation de la guerre sainte défensive si celle-ci s’avere nécessaire.

Certains savants de 1’époque d’al-Shaykh al-Taisi ont admis ses opinions avec
quelques précisions supplémentaires. Parmi ces savants, on peut nommer Abi al-Qasim

‘Abd al-’Aziz b. Tahrir al-Qadi b. Barraj dit Ibn Barraj (m. 481/1088) qui, dans al-

119 pid.
120 al-Tiasi, Abi Ja‘far al-Mabsiit, p. 281.
70



Madhhab, répéte exactement 1’opinion de al-TsT a propos du jikad en le considérant

comme conditionné par 1’ordre de I’imam juste ou de son représentant. Il écrit :

« L’ordre du jihad offensif doit parvenir de I’imam juste ou de son
représentant, et s’ils ne sont pas présents, la participation au jihdd n’est pas
licite, sauf si les ennemis encerclent les musulmans et attaquent leur pays.
Alors toutes les personnes vivant dans ce pays ou cette cité doivent les
combattre pour défendre leurs vies, leurs biens et leurs familles, seulement
a titre défensif. Le jihad aux cbtés de dirigeants injustes est infame. Celui
qui le pratique mérite une punition. S’il attaque 1I’ennemi, il est considéré
comme pécheur. S’il est attaqué par I’ennemi et combat aux cotés d’un
dirigeant injuste, il ne recevra aucune compensation au dommage qu’il a

subi. »121

Au sixiéme siécle de I’Hégire, Aba 1-Hasan al-Halab1 (m. 523/1129) a rajouté une
nouvelle condition a celles posées par les juristes-théologiens précédents. Il s’agit de
I’obligation collective : si un certain nombre de personnes effectue le jihad de maniere
efficiente, le reste de la population n’est pas obligé de le faire, comme c’est le cas par
exemple de la priere sur le mort ou le devoir d’ordonner le bien et interdire le mal. Al-
Halabi précise lui aussi : « Le jihad est une obligation collective. La condition de son
obligation est la présence de I'imam ou d’un représentant spécialement désigné par

1122

lui*“ ». Désormais, la théorie de 1’obligation collective et de 1’obligation individuelle

entre dans la théorie du jikad. 1l semble que cette théorie a été empruntée aux shafi‘ites,

121 Ibn Barraj, al-Mahdhab, p. 293 et p. 303.
122 < Ala al-Din Abu 1-Hasan al-Halabi, Ishardt al-sabr, p. 89.
71



apres avoir été initialement invoquée a propos de la priere, puis élargie a propos du jihad
avec quelques variations?,

Vers la fin du sixiéme si¢cle de I’Hégire, de nouveaux savants ont repris les avis
d’al-Shaykh al-Tasi. Sayyid Hamza Ibn Zuhra al-Husayni, connu sous le nom d’Abi 1-
Makarim (m. 585/1189), écrit : « Le jihad devient obligatoire par 1’ordre de I’imam juste
ou de son représentant ; il devient obligatoire également lorsque 1’on craint pour I’Islam,
pour sa propre vie ou pour ses biens. En dehors de ces conditions, 1’obligation du jihad
est annulée®* ».

Abi ‘Abd Allah Muhammad b. Ahmad b. Muhammad Ibn Idris al-Hillt (m.
598/1201) écrit a propos du jihad dans ses célébres Sara 'ir : « Le jihad devient obligatoire
selon plusieurs conditions : la présence de I’imam juste sans 1’autorisation duquel le jihad
n’est pas licite ; 'imam doit étre visible et présent parmi les gens ; ou bien une personne
spécialement nommée afin de diriger les affaires du jizad. L une de ces deux conditions
au moins est indispensable. C’est 1’une ou I’autre de ces deux personnes qui peut appeler
les gens au jikad. A cette condition, le jihdd est obligatoire. Mais quand I’imam ou son
représentant explicitement désigné ne sont pas présents, le jihdad contre I’ennemi n’est pas
licite!? »,

En fin de compte, ’opinion d’Ibn Idris reprend exactement les théories d’al-
Shaykh al-Tasi, dans le livre al-Nihaya, insistant sur la présence physique de I’imam
comme condition nécessaire a I’autorisation et 1’exécution du jihad.

Au siécle suivant, vers la fin du vii® siécle de I’Hégire, al-Muhaqqiq al-Hillt (m.
676 / 1277), répétant 1’opinion d’Abu al-Hasan al-Halabi et des juristes-théologiens

précedents, définit le jihad comme une obligation collective qui peut devenir individuelle

123 NI, Calder, « Ikhtilaf and ijma ‘ in Shafi’i’s Risala », p. 57.
124 Ab@i 1-Makarim, al-Ghunya, p. 484.
125 |bn 1dris al-Hilli, al-Sara 'ir, |1, pp. 3-4.

72



dans des conditions particuliéres de menace. Il écrit dans son livre al-Rasa’il : « Le jihad
est une obligation collective, a condition que I’imam ou son représentant dans 1’affaire
du jihad soit présent ». « La présence de I’imam ou de son représentant est la condition
de la licéité du jihad. Le jihad au c6té de I’imam oppresseur n’est pas licite, sauf si
’ennemi a encerclé les musulmans et menace les croyants!?® ».

Al-Shaykh Yahya b. Sa‘id al-Hayy (m. 690/1291), contemporain d’al-Muhaqqiq
al-Hilli, admet 1’opinion de celui-ci et déclare explicitement illicite un jikad offensif sans
I’autorisation explicite de I’imam. Il considére cette illicéité comme un principe et
considére que 1’obligation du jikad est uniquement conditionnée a la présence et a 1’appel
de I’'imam vivant ou de son représentant nommément et explicitement désigné!?’.

Au vii° siécle de I’Hégire, Abi Manstur Jamal al-Din Hasan b. Yasuf lbn
Mutahhar al-Hilli, connu sous le nom d’al-‘Allama al-Hilli (m. 726/1325), a étudié le
Jjihad plus que tout autre savant et a composé plusieurs ouvrages sur le sujet. ‘Allama al-
Hilli écrit au début du chapitre sur le jihad dans son livre al-Tadhkira : « Le jihad est de
deux sortes dont 1I’'une est d’inviter les impies vers 1’Islam ; cette sorte de jihad, d’aprés
I’avis de tous les juristes-théologiens, est illicite sans 1’autorisation de I’imam juste ou de
son représentant ». Al-‘Allama al-HillT écrit en considérant que la plupart des savants
jusqu’alors considéraient le jihad offensif comme une obligation individuelle et ajoute :
« La deuxieme sorte du jikad est pour neutraliser 1’attaque de 1’ennemi contre les
musulmans ; dans ce cas, d’aprés certains juristes-théologiens, le jihad devient une
obligation individuelle, d’aprés d’autres une obligation collective!?® ».

‘Allama al-Hilli, au chapitre sur le jihad, le sixieme de son livre al-Tadhkira,

donne une définition précise de ce qu’il entend par « imam » ou de la personne apte a

126 31-Muhaqqiq al-Hilli, al-Rasd il al-tis ‘a, p. 362 ; al-Mukhtasar al-ndfi , p. 419.
127 Yahya b Sa‘1d, al-Jami ‘ li-1-Shara’i , p. 233.
128 < A |lama al-Hilli, al-Tadhkira, p. 406.

73



diriger le jihad. Pour lui il s’agit tout simplement de 1’un des douze imams. Il considére
en effet I’'impeccabilité (‘isma) comme une condition nécessaire de la possibilité de
I’exécution du jihad et écrit : « L’autre condition est que I’imamat ait été explicité de la
part de Dieu, du prophéte ou de I’imam précédent. C’est la condition de I’infaillibilité
puisque celle-ci fait partie des mysteres divins (ghayb) et sa connaissance est impossible
pour les humains ordinaires'?® ».

Al-‘Allama al-Hillt, comme les juristes-théologiens précédents, considére le jihad
offensif illicite sans 1’autorisation de I’imam ou de son représentant. Il écrit dans un autre
livre, al-Muntaha, a propos du jihad : « Le jihad est tantot pour inviter a 1’Islam, tantot
pour défendre I’Islam. Lorsque 1’ennemi attaque les musulmans, le jihad devient
absolument obligatoire. Mais si le jihdd est uniquement pour inviter a I’Islam, il est illicite
sans I’autorisation de ’imam juste infaillible ou de son représentant® »,

Dans son livre Mukhtasar al-manadafi, le méme savant écrit : « Le jihad devient
licite uniquement lorsque I’imam ou son représentant invitent les impies a I’Islam ». Cette
phrase veut dire que 1’imam vivant doit étre présent pour inviter, par la guerre sainte, a
I’islam. Al-°Allama écrit aussi : « Le principe de 1’obligation et de la 1égitimité du jihad
dépend de la présence de 1’imam ou de son représentant?3! »,

Al-‘Allama al-Hilli, qui se considérait parmi les opposants au jikad offensif en
I’absence de I’imam, aborde la théorie de la défense des marches de I’empire (ribat) et
des frontieres. Il considére le jihad dans ce contexte avec n’importe quelle sorte d’imam,
juste ou injuste, comme obligatoire. 1l écrit : « La premiere sorte de jihad est obligatoire

au coté de n’importe quel imam, qu’il soit juste ou injuste ». Dans le méme livre, il écrit

129 bid., p. 452-453.
130 < Allama al-Hilli, al-Muntaha, chap. 4.
131 < Allama al-Hilli, Mukhtasar al-manafi‘, p. 133.

74



a propos de la défense des frontiéres™®? : « La défense des frontiéres et le fait de se tenir
prét pour la guerre sont obligatoires en présence de 1’imam tandis que pendant
1I’Occultation, ils sont simplement recommandés. Puisque la défense des frontieres,
normalement, n’implique pas la guerre, mais la surveillance, la mise en garde et
I’information des gens, cela est licite pendant 1’Occultation. Considérant ce propos, Si
quelqu’un se prépare pour le jihad en présence de I’imam et avec son autorisation, et si
ce dernier lui donne I’autorisation de se battre, le jikad est licite pour lui. Dans le cas ou
I’imam est absent ou caché, ou s’il ne donne pas 1’autorisation, le jikdd n’est pas licite
pour lui. Alors son seul devoir est d’empécher les impies d’entrer dans les villes
musulmanes. »*3

Vers la fin du vin® siécle de I’Hégire, suivant 1’époque d’al-Muhaqqiq al-HillT et
al-‘Allama al-Hilli, plusieurs interprétations a propos du représentant de 1’imam
impeccable ou du souverain juste (sultan ‘adil) ou injuste (ja 'ir), et d’autres questions de
ce genre, apparaissent dans les ouvrages juridiques. Al-Shaykh Shams al-Din Muhammad
b. Makki al-‘Amili, connu sous le nom de « premier martyr » (al-Shahid al-Awwal) (m.
763/1361), écrit dans son livre al-Duriis : « Au sujet de I’obligation du jihad, ’appel de
I’imam ou de son représentant est nécessaire ». Dans le méme ouvrage, il insiste sur le
caractere non obligatoire du jihad au c6té d’un gouverneur oppresseur et considere
comme volontaire 1’obéissance. Il rajoute une autre condition : si la peur et le danger

menacent 1’Islam®34,

132 Murabata : défense des frontiéres ; 1’un des sujets importants dans la question du
jihad, dont les juristes ont parlé dans les livres sur la question ; parfois appelée
simplement ribat : frontiére que 1’on doit défendre. Voir par exemple al-Najafi, Jawahir,
21, p. 38.

133 < Allama al-Hilli, Muntaha al-maglab, vol. 14, p. 44.

134 al-Shaykh Shams al-Din Muhammad b. Makki, al-Duriis, p. 159.

75



Au x® si¢cle de I’Hégire, on observe encore une nouvelle transformation au sujet
de I’identité du dirigeant du jihad. ‘Ali b. ‘Abd al-*Ali connu sous le nom d’al-Muhaqqiq
al-Karaki (m. 937/1530), ne donne aucune importance au représentant. Al-Muhaqqiq al-
Karaki, le savant le plus influent de la premiére période safavide, n’a jamais cherché a
modifier le précepte du jikad pendant I’Occultation, bien que plusieurs conflits armes de
I’époque safavide lui aient été attribuées et que les guerres de cette époque s’effectuaient
sous sa surveillance et son autorisation, ce qui signifie probablement que ces combats ne
représentaient pas pour lui des formes de guerres saintes. Il ne considérait pas la
représentation de I’imam comme absolue. Il écrit : « Le jihad est obligatoire a la condition
que I’imam ou son représentant général, et non un représentant particulier de I’imam, soit
présent,'*® ». 1l faut préciser qu’il fut le premier a porter le titre de « représentant général
de I’imam caché» (n@’ib ‘amm imam gha’ib)**®. Cette distinction nouvelle entre
« représentant particulier », désignant les représentants de I’imam caché pendant
I’Occultation mineure, et « représentant général » désignant certains juristes-théologiens
du clergé d’époque safavide, va bien entendu offrir a ces derniers un grand pouvoir
religieux et politique.

Al-Shaykh Zay al-Din b. ‘Ali b. Ahmad al-Amili (m. 966/1558), connu sous le
nom d’al-Shahid al-thani, « le deuxiéme martyr », contemporain d’al-Karaki, a un avis
divergent. Il pense que tout représentant général n’est pas légitime pour donner
I’autorisation du jihad. 11 insiste sur le fait que les juristes n’ont pas un statut suffisant
pour jouer un tel r6le. Al-Shahid al-Thani écrit dans son livre al-Rawda : « Le jihad

devient obligatoire quand I’imam juste ou son représentant, ¢’est-a-dire la personne que

135 al-Karaki, Jami ‘ al-Magasid, 111, p. 370.

136 Amir-Moezzi, La Preuve de Dieu, pp. 289-290. Les représentants de I’imam caché
pendant I’Occultation mineure sont ainsi intitulés les « représentants particuliers » (na'ib
khass).

76



I’imam a nommée pour le jihad, est présent ». Il écrit encore dans ses Masalik : « En
I’absence de I’imam infaillible et son représentant particulier, le juriste et le représentant
général ne peuvent pas déclarer le jihad'® ». En insistant sur le fait que I’autorisation de
I’imam impeccable est nécessaire au jihad offensif, il compte également quelques
conditions pour les combattants et écrit : « Le jikad a quelques conditions. La premiere
est qu’il commence pour appeler les impies a I’Islam ; alors I’attaque peut étre lancée par
les musulmans. Dans ce genre de jihad, le combattant doit étre majeur, sain d’esprit, libre
et de sexe masculin. La condition suivante est I’autorisation de I’imam impeccable ou de
celui qu’il aura nommé explicitement ». Il écrit dans I’explication des paroles d’al-
Muhaqqiq al-Hilli : « Par la condition de la présence de I’imam, on entend que I’imam
soit vivant, doté de libre-arbitre et de libre disposition ». Dans le livre al-Riyad, al-Shahid
al-Thani écrit : « Le jihad signifie I’acte de sacrifier sa vie et ses biens sur le chemin de
la guerre contre les polythéistes sous la forme particuliére explicitée dans la révélation.
Ce jihad devient obligatoire lorsque les conditions rappelées plus haut sont réunies et que
I’imam ou la personne qu’il a nommée spécialement pour le jihdd soient I’un ou 1’autre
présent'®® »,

Vers la fin du x® siécle de I’Hégire, Ahmad b. Muhammad b. Ardabili (m.
993/1585), connu sous le nom de Muqgaddas Ardabili, a confirmé les opinions et avis des
savants précédents, notamment al-‘Allama al-Hilli. Muqaddas Ardabili a insisté sur
I’importance de la présence de I’imam. Il confirme les avis des juristes-théologiens
antérieurs a propos du jihad offensif : la condition absolument nécessaire pour 1’exécution

du jihad offensif est la présence de I’'imam ou de son représentant%,

137 Al-Shahid al-Thani, Masalik al-afham, p. 148.

138 Ibid., I, p. 149.

139 31-Ardabili, Majma * al-fa’ida wa al-burhan, V11, p. 488.
77



Plus tard, Muhammad al-Bagqir al-Majlist (m. 1111/1699), connu sous le nom de
‘Allama Majlisi ou encore « Majlisi le Second », se réfere, dans ses Tu/kaf al- ‘uqgil et dans
ses Bihar al-Anwar al-Anwar, aux sources antérieures a propos de 1’Occultation et
rapporte une parole attribuée a ‘Ali (en citant la Bisharat al-Mustafd) . « Le saint Imam
(i.e. “Alf Ibn Abi Talib) , durant un long dialogue, dit & Kumayl b. Ziyad : “ O Kumayl,
le jihad n’est pas licite sauf avec I’imam juste. Il n’y a pas de butin de guerre sauf avec
I’imam sage'*° ».

Au cours du x1° siécle de I’Hégire, la prise de position des juristes-théologiens
se poursuit. Sayyid Muhammad Jawad Husayni al-‘Amili (m. 1226/1821) écrit:
« D’apres le consensus des juristes, le jihad n’est pas licite pour le fidéle au temps de
1’Occultation de 1’imam infaillible ». A ce propos, il rapporte dans Miftah al-karama des
propos remontant a ‘Alf et & Ja‘far al-Sadiq: « Aucune guerre n’est valide sauf avec
I’imam juste. Si quelqu’un se souléve contre I’imam juste, il faut le combattre. Mais s’il
se souléve contre I’imam oppresseur, il ne faut pas le suivre ». Il écrit & propos du
représentant général de I’imam : « Selon le consensus, la déclaration du jihad n’est pas
licite pour le juriste pendant le temps de I’Occultation*! ».

Al-Shaykh Ja'far Kashif al-Ghita’ (m. 1227/1812) est connu pour son opposition
au jihad offensif. Il affirme explicitement que la présence de 1I’imam ou de son
représentant particulier est nécessaire au jihad pour inviter a 1’Islam. Il écrit: « La
déclaration et ’exécution du jikad offensif sont exclusivement réservées au prophete, a
Son successeur ou a ceux qui ont été nommeés par eux ; il n’est licite pour personne

142

d’autre™* ». En dépit de cela, il a lui-méme autorisé I’armée du souverain Qajar, Fath ‘Al1

140 al-Majlisi, Tuhaf al- ‘ugiil, p. 165 ; Bikar al-dnwar, vol. 77, p. 274,
141 Al-Husayni al-‘Amili, Miftah al-karama, p. 57.
142 K ashif al-Ghita’, Kashf al-Ghita’, p. 382 et pp. 415-416.

78



Shah a attaquer la Russie en promulguant une fatwa de jihad offensif contre le tsar'#3, Ce
fait montre clairement ’ambigiiité de 1’attitude de certains Docteurs rationalistes, trés
impliqués dans les affaires politiques, sur laquelle nous reviendrons.

A la méme époque, d’autres mujtahidiin déclarérent illicite le jihad ordonné par
le souverain. Al-Shaykh Muhammad Hasan b. al-Shaykh al-Baqir b. ‘Abd al-Rahim al-
Najafi (m. 1266/1849), connu sous le titre de Sahib Jawahir, considére comme obligatoire
pour le jihad la présence de I’'imam et rapporte beaucoup de récits qui le confirment. Il
cite par exemple des récits insistant sur ’illicéité du jihad au c6té du gouverneur aussi
bien juste qu’oppresseur en période d’Occultation. Il écrit dans al-Masalik, au sujet du
Jjihad offensif sous 1’Occultation, que la présence du représentant général de I’imam, par
définition faillible, n’est pas suffisante, car il ne lui est pas permis de diriger le jihad.

Sahib Jawahir écrit dans al-Riyad : « La permission d’aller au jihad au coté de
I’imam impeccable est une question de consensus et il n’y a pas de divergence sur ce
point!# 11 insiste sur le fait que les imams n’ont pas permis aux juristes d’appeler au
Jjihad pour inviter a I’islam.

Sahib Jawahir estime aussi que «les imams savent qu’il n’y a pas besoin
d’autorisation pour le jikad pendant 1’Occultation pour la simple raison qu’il n’y a pas de
Jjihad pendant cette période car, s’il était permis de faire le jihad pendant 1’Occultation,
I’imam caché devait se manifester pour le diriger ; or, il ne s’est pas manifesté ce qui
signifie qu’il n’a pas permis le jihad 14 ».

Al-Shaykh Murtada al-Ansari (m. 1281/1864), considére le jihad en période
d’Occultation comme un précepte secondaire de la religion. Il considere la période de

présence de ’imam comme une grace (baraka) pour ses adeptes et écrit : « Etre privé de

143 Amir-Moezzi, Preuve de Dieu, p. 290.

144 Ibid., al-Najafi, Jawahir al-kalam, 21, p. 14.

145 |bid., al-Najafi, Jawahir al-kalam, 1, p. 397.
79



I’imam est comme étre privé d’autres graces dont nous sommes privés a cause de son
absence. Autrement dit, nous sommes privés aussi de la grace de certains devoirs
canoniques®® ».

Pour les savants qui viennent d’étre mentionnés, le jihad offensif est permis
uniquement avec l’autorisation de I’imam impeccable. L’impeccabilité de celui qui
appelle & la guerre sainte est une condition sine qua non de la déclaration et de la direction
du jihad. Pour ces Docteurs, comme I’imam impeccable n’est pas présent, le jihad

offensif est tout simplement suspendu (mutawaqgqif al-ijra’) dans le shi‘isme.

2. Théories favorables au jihad offensif

Une deuxieme catégorie de théories comprend les avis de ceux qui considerent le
Jjihad offensif pendant 1’Occultation non seulement comme un précepte essentiel de la
religion, mais comme I’un de ces piliers principaux. Les juristes adeptes de ces théories
s’appuient sur les sources scripturaires, le Coran et le Hadith, pour soutenir que le devoir
de faire la guerre sainte ne peut en aucun cas s’abolir. Ils considérent méme que
I’exécution de ce genre de devoirs cultuels fait partie des principes fondamentaux de
I’islam et donc du shi‘isme. Comme nous venons de le voir, les plus grands noms parmi
les juristes imamites aux différentes époques, méme ceux appartenant au courant
rationaliste, rejetaient la possibilité du jihad offensif en 1’absence de 1’imam, donc
pendant 1’Occultation. C’est la raison pour laquelle on ne trouve leurs opposants que
parmi les juristes-théologiens contemporains. Ceux-ci semblent ne pas faire de différence

entre I’imam infaillible, c’est-a-dire les douze imams historiques de I’imamisme, et un

196 M. A.‘rafi, Jihdad al-da ‘wa fi ‘asr al-Ghayba, Qum, 1389h.s./2010-2011, citant al-
Shaykh Murtada al-Ansari, al-Makasib, lithographie, 1375, p. 154-155.
80



« guide » faillible, c’est-a-dire un grand mujtahid , ni entre la période de présence de
I’imam impeccable et celle de son absence en tout cas pour ce qui est du commandement
du jihad offensif'¥’. lls considérent le jihad offensif comme obligatoire pour un Etat
islamique ou un gouverneur musulman méme en période d’Occultation de I’imam.

IIs ont présenté le jihad offensif comme obligatoire sous certaines conditions et
contraintes. De ce point de vue, on peut penser que nous sommes témoins ici d’une sorte
de «sunnitisation » du shi‘isme ou I’influence des mouvements fondamentalistes et
jihadistes sunnites n’est pas a exclure (voir Annexe 1).

Certains d’entre eux ont en effet écrit : « L autorisation du jikad offensif en islam
fait partie des exigences du droit musulman. Il n’y a pas de doute dans le principe de sa
légitimité. A ce propos, les juristes shi‘ites comme sunnites sont du méme avis'*®, Selon
ces juristes, les versets coraniques 8:39 ; 2:191 et 193 ; 9:29 appellent de maniére
indéniable et irréfutable au jikad offensif. Cette guerre sainte est 1égitime puisqu’elle a
des fondements scripturaires et ce d’autant plus que I’incitation a la discorde des impies
est toujours a I’ceuvre dans le monde ; le jihad offensif doit par conséquent continuer a
travers le monde afin d’instaurer le gouvernement de Dieu. Comme le stipule le Coran
(8 : 39 trad. Régis Blachére) : « Combattez-les jusqu’a ce qu’il n’y ait plus de sédition et
que le culte soit rendu a Dieu dans sa totalité... », il faut combattre les séditieux par un
Jjihdd offensif jusqu’a ce que cette cause de trouble soit éliminéel*°.

Les défenseurs du jihad offensif donnent deux justifications doctrinales pour leur
point de vue: le premier est la libération de ’homme de 1’adoration d’autres que le Dieu

unique, puisque I’invitation de chaque prophéte va dans ce sens : « Il n’y a pas, pour vous,

7 H.A. Muntaziri, Dirasat fi wilayat al-fagih wa figh al-dawlat al-islamiyya, 111, p.
389.
148 Misbah Yazdi, Jang wa jihdad dar Qor’an, p. 139-144.
199 Abii al-Fadl Aqa’1, Fadlnama Ma ‘rifat-e siyasi, p.4.
81



d’autre Dieu que Lui » (Coran, 7 : 59 trad. Régis Blachere) ; le deuxiéme est le principe
de gouvernance de Dieu sur terre, d’aprés lequel il ne faut pas qu'une autre loi que celle
de Dieu (Coran, 3 : 64) gére le monde®™. L’ayatollah Subhani cite dans son livre le récit

traditionnel suivant :

« On dit que lorsque les forces musulmanes ont franchi les frontiéres
de la Perse, Rustam Farrokhzad, le général de 1’armée perse demanda a
rencontrer le célebre général Sa‘d ibn Abi Waqqas, le chef de 1’armée
musulmane, afin de lui demander leur but et leurs motivations dans ce jihad
offensif. Le représentant lui expliqua ainsi la motivation du jikad : "Nous
sommes venus pour empécher les serviteurs de Dieu d’adorer des faux dieux
et les inviter a adorer Dieu 1’'unique et reconnaitre la prophétie de Son
messager Muhammad. Nous sommes venus pour sauver les serviteurs de
Dieu de la servitude des creatures et les diriger vers la seule servitude du
Créateur. Nous sommes venus, avec foi en le Jour de la Résurrection, pour
vous sauver de la souffrance et des limitations du monde, et pour remplacer

1’oppression par la justice”>! ».

Contre les arguments des opposants du jihad offensif tirés des sources
traditionnelles, en 1’occurrence le Hadith shi‘ite, les défenseurs de cette « guerre sainte »
ont recours a I’interprétation d’autres traditions concernant les batailles eschatologiques
libératrices. Ils citent par exemple ce propos de I’imam al-Baqir : « Parmi ces révoltes, il

n’en est pas de plus impéricuses que la révolte avec le drapeau d’al-Yamani (personnage

150 Ja‘far Subhani, Tashri‘-e jihdd-e ebteda’T, p. 65.
151 |bid., citation d’Ibn al-Athir, al-Kamil, I, p. 341.

82



eschatologique qui annonce la venue du Sauveur). Ce drapeau est celui de la guidance qui
invite les gens vers le Sauveur. Ainsi lorsqu’al-Yamant se révolte, précipitez-vous pour
le rejoindre puisque son drapeau est celui de la guidance. Il n’est pas permis de lui
désobéir ; qui lui désobéit sera un hote de I’enfer, puisqu’al-Yamani invite vers la vérité
et le droit chemin®2 ».

Il est évident que ce hadith est une invitation a rejoindre les rangs de I’armée
eschatologique du Mahdi plutét qu’une recommandation pour une guerre offensive
pendant 1’Occultation. La méme exploitation est faite d’un autre propos concernant une
vision eschatologique du méme imam al-Baqir : « C’est comme si je voyais une tribu qui
se révolte en Orient et qui réclame la Vvérité. Mais les gens ne la rejoignent pas. D’autres
se relévent pour réclamer la vérité. Personne ne les rejoint. lls prennent alors le sabre et
se révoltent. Ceux qui sont tués parmi eux sont des martyrs>® ».

Il faut rappeler en méme temps que parmi les opposants du jikad offensif pendant
1’Occultation, certains ont des positions ambigiies comme on 1’a vu précédemment dans
le cas de Kashif al-Ghita’. C’était déja le cas de certains savants de 1’époque bouyide ou
la rupture rationalisante avec la tradition originelle n’est pas chose facile'®*. C’est par
exemple le cas d’al-Shaykh al-Tasi , I’'un des opposants du jikad offensif sous
1I’Occultation comme on 1’a vu plus haut, mais qui est également cité par les défenseurs
du jihad offensif comme un juriste favorable a leurs théses puisqu’il dit que I’exécution

de ce précepte fait partie des principes fondamentaux du shi‘isme.

152 al-Nu‘mani, al-Ghayba, p. 255, bab 14, h 13. Sur al-Yamani, voir Amir-Moezzi,
Guide divin, p. 287.

153 al-Nu‘mani, al-Ghayba, p. 273; Bikar al-dnwar, LI1, p. 243; Ibn Majja, Sunan, I1, p.
1366.

154 Sur cette ambigiiité voir Amir-Moezzi, « Al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022) et la
question de la falsification du Coran » dans D. De Smet & M. A. Amir-Moezzi (éds.)
Controverses sur les écritures canoniques de [’islam, Paris, 2014, pp. 199-229 (paru aussi
dans Rivista degli Studi Orientali, nuova serie, vol. 87, fas. 1-4 (2014), pp. 155-176).

83



Au début du Vv® siecle de I’Hégire, al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022), considérait
comme obligatoire le jihad au c6té du représentant du souverain injuste et definissait ce
genre du jihad comme faisant partie des devoirs canoniques du croyant. 1l écrit dans al-
Mugni‘a : « Faire la guerre aux impies au coté de celui qui est désigné par un souverain
méme injuste est une obligation canonique. Sans doute le jihad fait-il partie des devoirs
du souverain injuste ; par conséquent, celui qui est désigné par lui peut étre considéré
comme responsable du jihad*™ ».

Nous voyons ainsi que « le consensus des Anciens » dont parlent les opposants de
la guerre sainte offensive n’est pas aussi unanime qu’ils prétendent. En fait, pour les
défenseurs du jihad offensif, 1’obligation canonique de la guerre sainte, telle qu’elle
apparait dans le droit islamique en général, prime sur le droit shi‘ite ancien fondé sur les
propos des imams™®®. C’est pourquoi, on a utilisé a leur propos l’expression de
« sunnitisation » juridique du shi‘isme.

Al-Shaykh Ja‘far Kashif al-Ghita’ (m. 1228/1813), encore lui, distingue plusieurs
types de jihad et les compare les uns aux autres ; dans sa typologie, le jihad offensif est
défini comme « le jihad pour repousser le mal venant de I’ennemi ou de la part d’autres
musulmans, et le jihad contre les impies en vue d’étendre I’islam ». Il considére donc que
I’essence du jihad offensif, est d’avoir pour but la conversion a I’islam et I’expansion de
la religion. Selon lui, bien que la conviction de certains juristes-théologiens au sujet de ce
type de jihad est que les musulmans ne doivent pas commencer la guerre, il faut faire le
Jjihdd contre ceux qui attaquent 1’islam®®’. De toute fagon, que le jikad soit défensif ou

offensif, il a toujours pour but de protéger ou diffuser 1’ordre islamique®®®.

155 al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni ‘a, bab “al-amr bi I-ma‘riif”, p. 810.

156 M. R. al-Baqir Zadeh, Ma ‘rifat-e siyast, 11, 2, 2010, Téhéran, p. 15.

157 H. Montazer, Dirdsat fi wilayat al-faqih wa figh al-dawlat al-islamiyya, Qum, p.
60.

158 K ashif al-Ghita’, Kashf al-Ghiza’, p. 381-383.

84



Certains juristes contemporains, considérent le jihad offensif en période
d’Occultation comme faisant partie des obligations et ont énoncé des fatwas en ce sens.
Abi al-Qasim al-Kht’t (m. 1371/1951), écrit dans 1’Annexe de son livre Minhaj al-
salihin : « De tout ce qui précede, il s’ensuit manifestement que 1’obligation du jihad en
période d’Occultation n’est pas annulée mais que le jikad est obligatoire de tout temps,
en respectant évidemment les conditions nécessaires pour son execution. 1l dépend du
diagnostic des experts militaires de décider si le jihad est dans I’intérét de I’islam, si les
forces et les armes sont suffisantes pour subjuguer 1’ennemi. De la sorte, I’hypothése
d’une suspension pure et simple du jikad pendant la période de 1I’Occultation est
inconcevable™® ».

Selon I’ayatollah al-Khii’1, le jikad n’a pas besoin de 1’ordre explicite de I’imam.
Le jihad contre les impies est I’un des piliers de la religion, c’est par le jihad et la
prédication du monothéisme que I’Islam s’est renforcé sous le drapeau du prophéte et
s’est étendu dans le monde. C’est dans ce cadre qu’il accorde une grande importance aux
textes coraniques légitimant le jihad. Pour lui, ce devoir canonique ne peut pas étre
conditionné serait-ce a la présence de I’imam infaillible. Sa conclusion est I’obligation du
Jjihad, méme offensif, en période d’Occultation de I’imam impeccable ; il n’est nullement
aboli. Ce précepte a existé en tout temps sous des formes variées mais avec des conditions
fixes. L’obligation du jikad en période d’Occultation dépend du diagnostic des savants
musulmans mais aussi des autorités politiques et militaires qui sont les experts en matiére
de jihad. Or s’ils jugent que le jihad est dans 1’intérét général de I’Islam, faire le jihad est

pour les fideles une obligation®®°.

159 al-Khi’1,Mulhaq Minhaj al-salihin, p. 368.
160 Ipid., I, p. 363-366.

85



L’ayatollah Ja‘far Subhani, savant religieux contemporain (que nous avons déja
mentionné) écrit: « Le principe de toutes les lois célestes révélées est de libérer
I’humanité de 1’adoration des créatures pour n’adorer que Dieu seul. Chaque prophéte est
venu avec ce message : "Il n’y a pas, pour vous, d’autre dieu que Dieu" (Coran, 28 : 70)
L’islam a fait savoir a tout étre vivant qu’il n’y a pas d’autre adoration dans le Livre du
Monde que celle de Dieu, que le Dieu du ciel et de la terre est Un, comme il est dit : "Dieu
est celui qui est Dieu dans le ciel et qui est Dieu sur la terre" (Coran, 43 : 84) En général,
aux gens du Livre, le prophéte de I’islam a adressé le message suivant : "Nul parmi nous
ne se donne de seigneur, en dehors de Dieu"” (Coran, 3 : 64) ».

Subhani écrit encore :

«Si DI’Islam n’était qu’une école philosophique, une voie
théologique, une doctrine politique ou un programme limité a un groupe ou
une race, etc., il ne serait pas nécessaire de penser a briser les obstacles et a
abattre les organisations matérielles de 1’humanité, mais il lui suffirait de
s’exposer dans les cercles scientifiques et politiques et I’on serait libre de
I’accepter ou de ne pas I’accepter. Mais si 1’Islam, contrairement a ce
qu’imaginent les orientalistes, est un nouvel ordre divin et céleste qui, a la
lumiére de ces principes, entend substituer son ordre juste et divin a I’ordre
corrompu et humain, alors il n’est pas juste de rester assis les bras croisés
dans I’attente du destin ou de la chance ou en vertu de quelque inclination
intérieure. L’erreur des opposants au jikad est de concevoir une théorie de
I’Islam a la maniere des théories de Socrate et d’Aristote, ou encore des
hypothéses des chercheurs et théoriciens qui doivent préter attention aux

opinions des cercles scientifiques sur leurs théories, de sorte qu’il ne serait

86



plus nécessaire ni juste de prendre les armes, de faire pression sur les forces
adverses. lls sont la dans une grave erreur. Le prophéete fut envoyé par Dieu
et de sa part ’ordre fut donné a toute I’humanité de se sauver de la
corruption et de 1’idolatrie, afin de faire de la terre le lieu du gouvernement
et de la souveraineté de Dieu. A aucun autre que Dieu ne revient le
gouvernement sur les hommes. Ce n’est 1a que justice et égalité devant la
Loi. Par conséquent, il n’y a pas d’autre recours, pour la progression vers
ces buts, afin que les missionnaires de Sa religion puissent précher la
religion de I’islam pour éclairer les esprits et les pensées des gens, d’écraser
par la force militaire les puissances matérielles corrompues et humaines qui
font obstacle a cette mission et au progreés de cette religion, afin d’ouvrir la
voie a cette prédication juste et certaine. Par conséquent, la guerre et la
confrontation qui prennent forme sous I’embléme du jikad sur le chemin de
Dieu n’exigent pas que les gens soient obligés d’adhérer a la foi de I’islam,
convaincus par la force et I’oppression. En effet, la foi et la conviction font
partie des actions du cceur et de 1’esprit, et les choses de 1’esprit, tant que les
principes de la croyance et des inclinations intérieures de ’homme ne seront
pas découverts, ne pourront étre influencées par la violence et la pression.

La seule exigence ici est celle du régne de la justice divine »'6!

Dans ces propos, le jihad offensif apparait comme 1’un des piliers fondamentaux
de I’islam. Sur la base de sources et de références au Coran ou au Hadith, le jihad fait
partie des nécessités du droit islamique qu’il n’est permis de changer ou d’interrompre

sous aucune condition. Suivant le principe du gouvernement de Dieu sur terre, il faut hater

161 3. Subhani, Manshur-e Javid, Angize-ye tashri’-e jehad-e ebteda 1, vol. 14, p. 66.
87



I’avénement de la justice et faire le jihad pour libérer I’humanité de tout pouvoir autre
que celui de Dieu. Ces théories résonnent comme une sorte de « théologie de libération »

islamique.

3. Substituts au jihad offensif

Abi Ja'far al-Thani, Muhammad b. ‘Ali b. Husayn Ibn Babiiya (m. 381/991),
connu sous le nom d’al-Shaykh al-Sadiiqg, un des plus grands savants du shi‘isme avant
le mouvement de rationalisation de celui-ci, articule la suspension du jikad avec la
tagiyya. 1l écrit: «La tagiyya est une obligation canonique et y renoncer avant
I’apparition de la sainte preuve de Dieu [I’imam caché] n’est pas permis. Celui qui rompt
la tagiyya avant 1’apparition de I’imam sort de la religion de Dieu et de la voie imamite,
il s’oppose a Dieu, Son prophéte et ses imams6? »,

Selon lui, « La tagiyya est obligatoire, et s’exposer au danger pour renverser le
pouvoir, méme injuste, est contraire a la tagiyya. Un tel effort n’est pas légitime. En
période d’Occultation, supporter voire collaborer avec le pouvoir injuste peut s’avérer

nécessaires'®?

». Autrement dit le jihad contre 1’injustice, en ’occurrence contre un
pouvoir injuste, pratique courante dans de nombreux courants shi‘ites, est interdit
jusqu’au Retour de I’imam caché

Muhammad b. ‘Ali b. Babiiya, 1’'un des plus anciens juristes imamites, fut ainsi

’un des premiers, en période d’Occultation, a remplacer le devoir canonique du jikad par

un autre devoir, déclaré canonique par les imams, a savoir la tagiyya. Le grand savant

182 Tbn Babiiya, al-/ tigadat, p. 108. Pour d’autres traditions sur la sacralité de la
tagiyya rapportées par al-Shaykh al-Sadiiq voir Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 310-312.
163 Muhammad Hasan al-Najafi, Jawdhir al-kalam, 22, Téhéran, 1367/1988, p. 195-
197 qui cite Ibn Babtya.
88



raisonne selon le point de vue d’une minorité persécutée, et ce malgré le fait qu’il écrit
pendant la période du pouvoir des Bouyides shi‘ites. 1l affirme que dans les conditions
d’oppression et de persécution subies par les shi‘ites, pratiquer la tagiyya est une
obligation religieuse car les fideles shi‘ites n’ont pas les moyens de s’y opposer par la
guerre sainte. 164,

Beaucoup plus tard, Baha’ al-Din Muhammad b. Husayn al-‘Amili (m.
1030/1620), connu sous le nom d’al-Shaykh al-Baha’1, propose d’autres substitutions au
Jjihad. Dans son livre Jami -i ‘Abbast, contrairement a la tradition des juristes-théologiens
précédents, qui ne faisaient que répéter les dires et les écrits antérieurs, al-Shaykh al-
Baha’1 introduit pour la premiére fois le theme de la substitution du jihad dans les écoles
religieuses et les cercles de juristes-théologiens shi‘ites. Des divers types de jihad, il ne
reconnait que « le jihad sur le chemin de Dieu », qu’il définit comme étant synonyme des
affaires d’intérét général. Il explique longuement que le «jikad sur la voie de Dieu »
pendant 1’Occultation doit consister a aider les hommes au niveau collectif, par exemple
avec la construction des ponts, des routes, des mosquées, des bains publics ou des
écoles®®,

Nous trouvons une idée semblable a la théorie de substitution au jikad d’al-Shaykh
al-Baha’1t chez le grand savant al-Shaykh Yusuf b. Ahmad Bahrani (m. 1186/1772).
Celui-ci associe le jihad en période d’Occultation avec d’autres affaires collectives
nécessaires et/ou utiles a I’homme. Dans son livre, al-Hada’iq al-nadira, il écrit au sujet
du jihad : « Actuellement (c’est-a-dire pendant 1’Occultation), la recherche sur le jihad
ne présente pas de necessité pour nous. En ce moment, un devoir canonique équivalent

c’est s’occuper des affaires strictement nécessaires et bénéfiques pour le peuple!®® ».,

164 Ibn Babiiya, al-Hidaya, Téhéran, 1377 h.s./1998, p. 500.

165 Baha’ al-Din al-*Amili, Jam e ‘Abbassi , p. 100sqq.

166 y{isuf b. Ahmad Bahrani , al-Hada ig al-Nadira, introduction.
89



Sayyid Muhammad al-Kazim Tabataba’1 Yazdi (m. 1337/1958), connu sous le
nom de Sahib ‘Urwat al-Wuthga , n’interpréte pas le jihad sur la voie de Dieu comme
une guerre sainte mais dans un sens métaphorique. Comme al-Shaykh al-Baha’1 et
d’autres, il considére comme jihdd la récolte des produits de 1’aumodne pour construire
des moyens de bien-étre comme des ponts, des mosquées, des maisons, ou toute forme
d’aide aux pauvres et de charité a I’égard des besogneux. S’appuyant sur une parole de
’imam “Alf, il rapporte que I’auméne est un jihad"®’. Le shaykh Tabataba’1 Yazdi écrit :
« L’expression “sur le chemin de Dieu” concerne de nos jours 1’aumone. Son application
c’est tout ce qui est bienfaisance pour la communauté, comme la construction de ponts,
d’écoles et de mosquées, leur restauration, &tre juste a 1’égard de tous, la rénovation des
lieux d’habitation, le fait de repousser le mal et la discorde entre les musulmans, I’aide
prodiguée aux pélerins, les honneurs faits aux savants et a ceux qui s’occupent du savoir,

I’assistance apportée & eux avec ses propres biens, etc.8 »,

L’examen des théories développées par les juristes Shi‘ites opposants et partisans
du jihad en période d’Occultation nous permet de formuler les remarques suivantes. Tout
d’abord, les savants des premiers siecles de I’islam étaient massivement opposés au
Jjihad offensif. Leurs propos sont similaires sur le fond et ne se distinguent que par la
forme ou les nuances. Ils sont unanimes a soutenir que le jihad offensif n’est pas fondé
sur le Coran. D’apreés ces savants, les guerres du prophete elles-mémes ne relevaient pas
du jihad offensif mais seulement d’un jihad défensif. Ces savants shi‘ites soutiennent
aussi que le jihad n’est 1égitime qu’avec 1’autorisation de I’imam impeccable, Sous son

ordre direct ou en la présence d’un représentant explicitement désigné par lui a cette fin.

167 e hadith est rapporté par Husayn Muhaddith Nari, Mustadrak Wasa'il wa
mustanbat al-masa’il, VI, p. 46.
168 Tabataba’1 Yazdi, al- ‘Urwa al-wuthqa, p. 316.

90



Puisque I’imam infaillible est absent, pour ces savants le jihad offensif est suspendu
jusqu’a son Retour selon les principes du droit tel qu’on les trouve dans le corpus des
hadith-s shi‘ites. Quant au jihad offensif au c6té d’un guide oppresseur ou d’un tyran,
c’est un péché qui mérite punition. Si 1I’on examine les propos d’al-Shaykh al-Mufid dans
la Mugni’a, d’Abu al-Salah al-Halab1 dans al-Kafi, d’al-Salar dans al-Mardasim, d’al-
Shaykh al-Tust dans al-Nikaya, de Qadi Ibn Burraj dans al-Mahdhab, et d’autres encore,
on se rend clairement compte qu’il y a entre eux consensus sur le fait que pour déclarer
et mener le jihad offensif la présence de 1’imam impeccable est nécessaire et que par
consequent ce précepte ne peut étre appliqué pendant 1I’Occultation de I’imam. Par contre,
ce qui reste autorisé, c’est la guerre sainte défensive, lorsque les pays et les communautés
des fideles sont menacés.

Quant aux savants qui légitiment le jihad offensif, ce sont pour une grande
majorité des savants modernes et méme contemporains. lls considérent le jihad non
seulement comme un précepte obligatoire mais comme 1’un des piliers de 1’islam, méme
en période d’Occultation de I’imam, ¢’est-a-dire comme un précepte absolu et immuable,
n’admettant aucune suspension ni abolition. Leur théorie est fondée sur le dogme selon
lequel le jihad est un devoir d’un gouvernement islamique quelle que soit 1’époque.
Rompant avec une doctrine fondamentale du shi‘isme imamite, ils n’établissent sur ce
point aucune distinction entre les périodes de présence et d’absence de I’imam infaillible.
Contrairement aux savants précédents unanimes a considérer que le jihad offensif n’a pas
de fondement coranique, ils alleguent que le jikad offensif est un devoir coranique imposé
aux musulmans qui en remplissent les conditions et qu’aucun consensus (ijma ‘) ne peut
aller contre le texte explicite du Coran ou du Hadith. Eux aussi se fondent sur le Hadith
et se réferent au Coran, en particulier aux versets 2 : 191 et 193, 8 : 39 et 9 : 29 (voir

Annexe 2). Ils affirment que [’obligation du jihad offensif releve de deux

91



principes doctrinaux et moraux absolus : 1. Libérer I’homme de 1’adoration de tout autre
étre que Dieu ; 2. Faire respecter la justice de la souveraineté divine, appliquer la volonté
de Dieu et établir sa gouvernance juste sur terre en exécutant ses lois et ses préceptes tels
qu’ll les a révélés.

Comme on I’a vu dans le sous chapitre consacré aux savants rejetant la licéité du
Jjihad offensif pendant 1’Occultation et comme on vient de le voir, la quasi-totalité des
savants anciens optaient pour cette doctrine. Et pourtant les défenseurs du jihad offensif
méme en I’absence d’un imam infaillible n’hésitent pas a exploiter une certaine ambigiiité
des savants anciens pour appuyer leur propre thése. C’est le cas de certains passages des
ouvrages d’ al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022)'%°, d’al-Shaykh al-Tiist (m. 460/1067)'°
ou d’al-Muhaqgiq al-Hilli (m. 676/1277)'"*. Al-Muhaqqiq al-Karaki (m. 940/1533)
semble étre le premier savant a justifier clairement le jikad offensif en allant jusqu’a dire
qu’il est obligatoire pour la communauté une fois par an sauf si des nécessités I’en
empéchent, car le combat contre les polythéistes et ceux qui vivent sous leur empire est
nécessaire a 1’établissement de la souveraineté de 1’islam*2.

Cette évolution ne fut possible qu’avec la substitution de 1’autorité fonctionnelle
du juriste-théologien a 1’autorité charismatique et sacrée de I’imam. C’est une
conséquence indirecte de la crise ouverte par la disparition physique de I’imam aux yeux
de ses fideles. Les partisans de cette substitution se fonde sur un message attribué a
I’imam du temps, transmis par son deuxiéme représentant : « Dans les affaires ou vous
rencontrez une difficulté, consultez les rapporteurs de nos hadith-s, car ils sont une preuve

de ma part pour vous et je suis une preuve de la part de Dieu pour eux'”® ». La longue

169 al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni’A, bab al-amr bi-I-ma‘rif, p. 810.
170 al-Tast, al-Mabsiit fi figh al-imamiyya, 1, p. 2.
171 al-Hilli, Tadhkirat al-fugaha’, IX, p. 7.
172 al-Karaki, Jami ‘ al-magasid, 111, p. 365.
173 al- Amili, Wasa’il, XV1I, p. 110.
92



évolution historique du processus du remplacement de I’imam par le juriste théologien a
été étudiée par M. A. Amir-Moezzi'’*. Al-Karaki est le résultat, a 1’époque safavide, de
cette évolution. Il est le premier a avoir defini la souveraineté du juriste et sa substitution
a I’'imam impeccable au moment ou se constitue en Iran safavide un clergé hiérarchisé
organiquement 1ié¢ a 1’Etat. Aprés lui, des juristes comme Muqaddas Ardabili, Sahib
Jawahir, Ahmad al-Naraqi et un grand nombre de juristes contemporains reprendront les
mémes opinions juridiques mais avec des variations en se référant a 1I’autorité d’al-Karak.
Ces savants s’efforcent aussi, non sanS beaucoup de peine et au prix d’interminables
gymnastiques rhétoriques, de trouver des justifications traditionnelles pour le pouvoir du
juriste chez des juristes-théologiens anciens comme al-Shaykh al-Sadtq, al-Shaykh al-
Mufid, al-Shaykh al-Tasi, al-Shaykh Murtada, al-Muhaqqgiq al-Hilli, al-*Allama al-Hill1
ou al-Shahid al-awwal, afin de fonder le dogme de la substitution du juriste a I’imam.
Notre étude nous a également montré qu’une troisiéme théorie avait vu le jour
dans le shi‘isme, a la méme période de structuration et de politisation du clergé. Elle
constitue une synthése entre la théorie ancienne de la suspension du jikad, et celle qui le
considéere obligatoire en tout temps. Cette troisieme voie donne au jikad des significations
originales pour remplacer son sens militaire par le sens de lutte pour le bien commun et
I"utilité collective. Cette théorie a permis a certains grands juristes-théologiens de garder
la neutralité, voire une position d’indifférence a propos de la question du jikdd en tant
que guerre sainte. Sans se prononcer sur 1’obligation ou I’annulation du jikad militaire en
période d’Occultation, ils ont propose a la communauté musulmane des préceptes

alternatifs comme la construction de ponts, de mosquées, d’écoles, d’orphelinats, de bains

174 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 319-335 ; id., « Réflexions sur une évolution du
shi’isme duodécimain : tradition et idéologisation » dans E. Patlagean et A. Le Boulluec
(éds), Le retour aux Ecritures : fondamentalismes présents et passés, Louvain, 1993, pp.
63-81.

93



publics, etc. Al-Shaykh al-Baha’1, I’un des grands artisans de la consolidation du clergé
shi‘ite au X1°/xv11® si¢cle, fut ’un des principaux théoriciens de cette tendance. Il affirme
explicitement que le jihad durant 1’Occultation doit consister a construire les moyens du
bien-étre pour la collectivité. D’autres, deés 1’époque ancienne, ont remplacé le devoir de
la guerre sainte par celui de la dissimulation et de la garde du secret, la tagiyya. Pour
fonder leur point de vue, ces juristes se sont référés a la vie et aux paroles des imams
historiques, qui se sont toujours efforcés d’éviter la guerre et I’effusion de sang en
appelant les shi‘ites, menacés dans leurs vies et leurs croyances par des persécutions
incessantes, a pratiquer la tagiyya plutét qu’a se soulever en vain contre des pouvoirs
injustes. Cette pratique de la tagiyya, attribuée au prophéte et au premier imam ‘Ali
pendant ses vingt-cing années de silence sous les trois premiers califes, avait surtout éte
« théorisée » par les cinquiéme et sixieme imams, Muhammad al-Baqir et Ja‘far al-Sadigq,
si on en croit les traditions qui leur sont attribuées.

L’étude du processus du développement du précepte du jikad tout au long de
I’histoire, avant et depuis 1’Occultation de I’imam, révele une lutte d’influence entre ces
tendances. Si la tendance a la politisation, a la substitution du pouvoir du juriste a
I’autorité invisible de ’imam est devenue dominante depuis 1I’époque bouyide et surtout
a partir de la constitution du clergé a I’époque safavide, la tendance traditionnaliste et
plus récemment une tendance moderniste n’ont pas disparu pour autant. Pour cerner les
interactions et les relations de savants entre ces trois courants, de longues recherches
seraient encore necessaires.

En résumé, dans le shi‘isme imamite, le précepte du jihad, comme tous les autres
préceptes, tourne autour du véritable axe de la religion qu’est la figure de I’imam. Les
différentes théories concernant la guerre sainte ont pour centre de gravité la brdlante

question de la présence de I’imam ou de son Occultation que certains, rompant avec la

94



tradition, n’ont pas hésité a considérer comme une réelle absence, absence qu’ils ont

cherché a combler par d’autres autorités, en 1’occurrence la leur.

95



Deuxiéme partie

LES TAXES RELIGIEUSES

Le khums et la zakat

96



Remarques préliminaires

Les principales taxes religieuses sont le khums (le quint), la zakat (1’aumoéne), le
kharaj (impdt foncier), la sadaga, (don), la jizya (impdt de capitation) ou encore le ‘ushr
(le dixiéme).

Parmi ces taxes religieuses, nous nous intéresserons tout particuliérement au
khardj, a la zakat et encore plus au khums. Le khums, c’est-a-dire le cinquieme de
I’excédent du revenu annuel aprés la déduction des coits de la vie, est divisé en deux.
Une moitié appartient aux Sayyid-s (les descendants présumés du prophete et donc des
imams) et doit étre donnée aux pauvres ou aux orphelins parmi eux. La deuxiéme moitié
est appelée la part de I’'Imam (sahm al-imam). Pendant 1’Occultation, son paiement
devient problématique. Comme on le verra, au bout d’une longue évolution, actuellement
cette part doit étre donnée aux grands ayatollahs « sources d’imitation » (mardaji ‘ taqlid)
ou dépensée sur le conseil de ces derniers.

En considérant non seulement les écrits des savants islamiques, mais aussi les
recherches et travaux qu’ont consacrés les chercheurs scientifiques a cette question, nous
constatons qu’ils ont émis de nombreux points de vue a ce sujet. Parmi ces chercheurs
nous pouvons citer Ignaz Goldziher, Snouck Hurgronje, Joseph Schacht, Montgomery
Watt, Wilfred Madelung, Norman Calder, Holger Weiss, et beaucoup d’autres qui ont
publi¢ de nombreux articles et livres. Treés peu d’entre eux se sont intéressés au droit
shi‘ite et plus particulierement & la problématique des taxes religieuses pendant
1I’Occultation.

Ignaz Goldziher ou Joseph Schacht estiment que la majeure partie des lois de
I’islam ne sont pas le fait du prophete mais des juristes postérieurs ; d’autres comme

Snouck Hurgronje et Montgomery Watt vont plus loin et déclarent que I’islam a

97



emprunté le khums et la zakat au judaisme et au Christianisme. Il est vrai que le
développement des théories juridiques voire la transformation de la notion coranique de
zakat ne concerne pas ses contemporains mais des savants qui ont essayé de mettre sur
pied I’organisation de I’empire arabe aprés les conquétes®’.

Bien entendu, le probléme de la collecte des taxes religieuses a tres tot préoccupé
les savants shi‘ites. Comme les autres cas, ici aussi la figure de I’imam est le centre de
gravité de la question. Concernant le caractére problématique de la collecte des taxes
pendant 1’Occultation, plus précisément le cinquiéme (khums), et I’impdt foncier
(kharaj), M. A. Amir-Moezzi écrit : « La collecte et la distribution juste de ces taxes sont
exclusivement réservées, selon le droit ancien, a I’imam et aux personnes nommément
désignées par lui. C’est pourquoi, dés le début de 1’Occultation, le probléme n’a cessé de
préoccuper les docteurs shi‘ites. Le Cinquiéme est, pour les shi‘ites, une sorte d’imp6t
sur le revenu. Dés le début de 1’Occultation majeure, en 329/940-941, les responsables
de la hiérarchie religieuse cessérent de prélever cette taxe ». 176

Notre étude se donne pour but d’élucider la question des taxes religieuses dans le
cadre des « quatre préceptes », préceptes qui concernent les questions collectives. En
islam en général et dans le shi‘isme tout particulierement, la réalisation effective des
préceptes collectifs implique I’existence d’un guide religieux, ¢’est-a-dire I’imam vivant
et présent selon les enseignements du shi‘isme. Autrement dit, I’organisation et la gestion
des affaires collectives comme le leadership spirituel, la collecte des taxes religieuses, la
guerre (jihad) ou les affaires judiciaires, deviennent profondément problematiques en

I’absence de I’imam.

175 Hurgronje Snouck, Selected works, éd. G.-H. Bousquet and J. Schacht, Brill,
Leiden, 1957, p. 152.
176 M. A. Amir-Moezzi et C. Jambet, Qu 'est ce que le shi’isme ? pp. 211-212.

98



Les prescriptions jurisprudentielles concernant les taxes religieuses comprennent
celles qui ont pour objet le khums, la zakat, le kharaj et une dizaine d’autres prescriptions
du méme genre auxquelles sont consacrés un nombre considérable de livres et de risala-
s accompagnés de commentaires. Comme nous 1’avons déja dit, nous allons surtout nous
occuper des taxes importantes et permanentes c’est-a-dire le khums, la zakat et le kharaj.
Il s’agit de taxes essentielles en soi et importantes pour notre propos c’est-a-dire les
obligations et prescriptions concernées dans les quatre préceptes car elles forment les
trois piliers de la vie économique dans le shi‘isme. C’est pourquoi elles ont été au centre
de beaucoup de débats parmi les juristes pendant le temps de 1’Occultation.

Le khums est appliqué a tous les revenus, y compris pour ce qui est des temps
modernes, les secteurs agricole, industriel, minier et les intéréts des activités
commerciales ; le revenu issu de la perception du khums dans les secteurs mentionnés ;
le rachat des terrains des musulmans par les fidéles d’une autre religion et le revenu issu
des terrains en question ainsi que le revenu issu des biens licites (halal) mélés de biens
illicites (haram). Le khums sur les puits de pétrole, de gaz et les mines d’or, etc. est
collecté deux fois : il est per¢u pour la premiére fois au niveau de 20% apres qu’une mine
est exploitée et qu’elle atteint le seuil de rentabilité ; la seconde fois, le khums est pergu
a 20% sur les bénéfices de la mine en question au titre des activités commerciales. En ce
qui concerne la zakat, le taux d’imposition est plus restreint. Par ailleurs, les taxes
religieuses sont indispensables pour la survie des zawza (universités théologiques du

clergeé shi‘ite), nous allons y revenir.

Khums signifie littéralement «le cinquiéme ». Dans la terminologie de la
jurisprudence islamique, on I’a déja dit, il désigne I’'une des obligations canoniques

importantes et représente le cinquieme de I’excédent des revenus bruts de toute personne

99



apres la déduction de ses frais de vie. Le khums est obligatoire et, rappelons-le, se divise
en deux parties : une moiti¢ est la part de I’imam et 1’autre moitié revient aux Sayyid-s,
descendants présumés des imams®’’.

Abu ‘Abdallah Ibn Makki dit al-Shahid al-Awwal (le Premier Martyr) définit
ainsi le khums : « khums est un droit qui est établi en principe pour les Bant Hashim au
lieu de la zakat 178 ». En effet, il est traditionnellement dit que la zakat sert a purifier les
croyants de leurs saletés (awsakh). Les Gens de la Maison prophétique (ahl al-bayt) étant
des hommes et des femmes purifiés par Dieu, ils n’ont pas le droit de toucher a tout ce
qui concerne les « impuretés » d’autres personnes. Ils ne touchent donc pas ce qui
provient de la zakat et Dieu leur a établi un autre revenu a savoir le khums.

Il est mentionné dans Madarik al-Ahkam que « le khums est le droit financier
établi pour la famille des Bant Hashim au lieu de la zakat ; le caractére obligatoire du
khums est prouvé par le Coran, la Sunna et le consensus (ijma ‘) des ‘ulama’*™® ». En
effet dans le Coran il existe un verset sur le khums et plusieurs sur la zakat.

Muhammad al-Kazim Yazdi Tabataba’1 écrit : « le khums est une des obligations
qu’Allah a établie pour I’Envoyé de Dieu et ses descendants au lieu de la zakat et qu’il a
rendue obligatoire pour honorer le Prophéte et sa famille ».

Muhammad Husayn Nadjafi (m. 1266/1849), ’auteur de Jawahir al-Kalam

déclare : « le khums est un droit financier qu’Allah, Possesseur de I’Univers, a établi dans

177 Nassif al-Yazji, Majma ‘ al-Bahrayn, Vol. IV, p. 66.

178 Muhammad ibn Makki al-Shahid al-Awwal, al-Duriis al-Shari’a, Editions Nashr-i
Islamt, vol. I, p. 258.

179 Shams al-Din Muhammad ibn ‘Miasawi ‘Amili, Madarik al-Ahkam, Qum, Al-Bayt,
Vol. V, p. 359.

180 Muhammad al-Kazim Yazdi Tabataba’1, al- ‘Urwat al-Wuthga, Beyrouth, vol. 11, p.
366.

100



un but déterminé, en principe pour Lui-méme et pour le respect des Banti Hashim au lieu

de la zakat qui provient de mains des gens 181 »,

L’origine des taxes religieuses

Avant I’émergence de 1’islam, un ensemble d’usages, de traditions et de procédés
avaient été établis afin de former les systemes financiers pour répondre aux besoins
publics. Au cours des années, avec la croissance démographique et la complication des
relations internes et externes des clans, les usages et traditions ont changé et certains
facteurs comme la nécessité de subvenir aux besoins des indigents ou de couvrir les frais
de guerre et de sécurité ont rendu indispensable la perception de taxes.

Une taxe similaire au khums existait avant I’émergence de 1’islam, sous forme de
« marba“‘ », le Quart. Selon certaines sources, ‘Abd al-Muttalib, le grand-pére commun
de Muhammad et de °‘Ali, percevait le khums, perpétuant ainsi une tradition
abrahamique'®. En effet, le khums aurait été établi a I’époque d’Abraham ; ce dernier
était le premier prophete a établir et a appliquer certaines prescriptions en matiére du
khums®®®, Selon certains récits, ‘Abd al-Mutallib, en suivant la tradition abrahamique,
aurait préleve le khums du trésor et ’aurait offert comme « aide aux pauvres » (sadaga):
« Allah a conservé une tradition de ‘Abd al-Mutallib ; il a trouvé un trésor et en a payé

son khums®* ».

181 Muhammad Husayn al-Najafi, Jawahir al-Kalam, Beyrouth, vol. XVI, p. 2. Voir
aussi Manuchihr Farhang Farhang-i Buzurg-i ‘Uliam-i IQtisadi, Téhéran, Premiere
édition, vol. I, p. 371.

182 Muslim, Sahik-i Muslim, Vol. 11, p. 64 ; Muhammad b. Hasan al-Hurr al-‘ Amili,
Wasa'il al-Shi’a, Maktab al-Islamiyya, Téhéran, Vol. I, p. 6.

183 Muhammad Bagqir al-Majlisi, Bikar al-Anwar, Vol. XII, p. 57.

184 Ibn Babiiya, ‘Uyiin Akhbar al-Rida, traduit par ‘AlT Akbar Ghaffari, Téhéran, Vol.
1, p. 212.

101



D’aprés d’autres sources, le premier khums remonte a la guerre contre les Banti
Qaynuqa‘!®, En tout cas, le Coran en parle au verset 8 : 41. La tradition des
« circonstances de la Révélation » explique ainsi le contexte de ce verset : la premiére
bataille entre les musulmans et les Qurayshites, appelée « Bataille de Badr », a eu lieu au
cours du mois de Ramadan de la deuxi¢me année de I’Hégire a proximité des puits de ce
nom. Pendant cette bataille, les musulmans ont réussi & vaincre leurs adversaires et ont
obtenu des butins considérables. Mais la distribution de ces butins provoqua des disputes
entre les guerriers musulmans et les proches du prophéte. C’est alors qu’un verset a été

révélé au prophéte :

« Et sachez que, de tout butin que vous avez ramassé, le cinquiéme
appartient a Allah, au messager, a ses proches parents, aux orphelins, aux
pauvres, et aux voyageurs (en détresse) ... et Allah est Omnipotent ».

(Coran, 8 : 41 trad. Muhammad Hamidullah)

D’une manicre générale, il est admis dans la recherche moderne, que 1’origine
des taxes religieuses en tant que telle en islam remonte aux monothéismes antérieurs.
Selon Joseph Schacht et Philippe Hitti qui suit le premier, la zakat musulmane trouve ses
racines dans le judaisme et ce mot est emprunté a I’hébreu et I’araméen zako6t de la méme
maniére que le mot arabe sadagat vient du mot sedaka'®. Snouck Hurgronje et
Montgomery Watt affirment eux aussi que 1’islam a hérité les préceptes du khums et de

la zakat du Christianisme et du judaisme. L’institution désignée, soit par le terme de

185 Ibn “Asakir, Tahdhib-i Tarikh, Beyrouth, Vol. 111, p. 90.

186 J, Schacht, “Zakat”, Encyclopaedia of Islam; Philipe K. Hitti, Précis d'histoire des
Arabes, Traduit par M. Planhol, 1950 ; VVoir aussi Amir-Moezzi, « Muhammad le Paraclet
et ‘Al le Messie », p. 29.

102



zakat, soit par celui de sadaqa, n'a pas été créée par Muhammad : ni la chose elle-méme,
ni ses appellations ne sont d'origine arabe. Le fait de renoncer a ce qui nous est cher, en
I’occurrence le don des possessions matérielles, avait été considéré par les juifs, comme
par les chrétiens, comme I’action vertueuse par excellence.

Snouck Hurgronje affirme en plus que la transformation de ’auméne en imp6t
sur le revenu a été effectuée au moins un siecle aprés 1’époque du prophete

W. M. Watt pense la méme chose ¥, Sayyid Afdal Peerzadeh écrit :
« I’institution de la zakat dans sa signification religieuse, s’est lentement restructurée et
rénovée par rapport aux religions plus anciennes comme le Christianisme et le Judaisme.
Elle a atteint son apogée en Islam et s’est transformée en un systéme fiscal sacré et
religieux qui a pénétré dans le domaine politique, social et économique sous la forme
188 ».

d’une théorie fiscale matérielle

Voyons maintenant comment la tradition islamique présente la problématique.

Le prophete Muhammad et le khums

D’apres certains rapports, des le début de I’Hégire, les musulmans prenaient des
butins pendant leurs batailles contre les impies ; ils présentaient ces butins au prophéte
en lui disant : « O Messager d’Allah, prenez le Quart qui vous revient exclusivement et

laissez-nous le reste pour que nous agissions de la méme maniere que nous distribuions

187 M. Watt, Muhammad at Medina, Oxford, at the Clarendon Press, 1953, p. 165 : «
The problem of how zakat came to have its technical meaning of “legal alms” lies outside
the scope of a life of Muhammad, since the change came about later ».

188 sayyid Afdal Peerzadeh, Readings in Islamic Fiscal Policy,1996, p. 30.

103



les butins a I’ére de 1’Ignorance. »'8. Selon ces récits, le premier butin dont la part du
prophéte a été extraite était celui qu’ont obtenu les musulmans pendant le raid de
‘Abdullah Ibn Jahsh (m. 3/625) dans la région de Nakhla®®.

Aprés I’immigration des musulmans de la Mecque & Médine, le prophete a conclu
un pacte (appelé souvent « la Constitution de Médine ») avec les juifs dans lequel les
deux partis se sont fait promesse de collaboration et d’assistance. Le premier article de
ce pacte annoncait leur unité et solidarité. Le texte le plus ancien et le plus complet qui
forme peut-étre la source la plus fiable en matiere de ce pacte, est un livre intitulé al-
Kharaj d’ Abu Yusuf Ya‘qub b. Ibrahim (m.182/798) ; cet auteur qui était un disciple
d’Abi Hanifa, le juge en chef a la cour de Hartin al-Rashid (170-193/786-808), le calife
‘abbasside, a aussi déterminé les taches et devoirs du gouvernement de Hariin sur la base
de ce pacte. On lit dans ce pacte : « c’est une lettre de la part de Muhammad pour les
habitants de Najran ; voici la décision de Muhammad concernant tous leurs biens et
avoirs, y compris les fruits, I’or, I’argent et les esclaves : ils restent tous a leur disposition
a I’exception de deux mille vétements « awagi » dont mille doit étre remis au mois de
Rajab et mille au mois de Safar de chaque année et pour chaque vétement, les juifs
doivent aussi payer une wagiya d’argent. Tout ajout ou réduction doit étre déterminé lors
du calcul ; ce qui est payé sous forme d’armure, de cheval ou de tout autre article, sera
accepté et calculé ».191

Par ailleurs, le verset instituant le khums (Coran, 8 : 41) montre que le prophéte

percevait seulement le khums sur des butins de guerre. Nous allons y revenir.

189 al-Tabrist Fadl b. al- Hasan, Majma*“ al-Bayan fi al-Tafsir al-Qur’an, éd.
Muhammad Jawad al-Balaght, Téheran, 1372 h.s./1993, Vol. IlI, p. 392.

190 Mohammad Javad Yavari, Mohammad Reza Jabbari, « Baresi tarikhi khums dar
asreh a'imah », Tarikh dar Ayini-yi Pajithish, Dixieme année, N° 34, 1392 h.s./2013, p.
105-130.

191 Tbn Hisham, al-Stra al-Nabawiyya, Vol. II, p. 221 qui cite Abi Yiisuf Ya‘qib ibn
Ibrahim.

104



Il y a aussi d’autres récits indiquant que le prophéte imposait le khums sur les
bénéfices des activités commerciales. Il est écrit dans les Sahih d’al-Bukhari et de
Muslim et dans le Musnad d’Ibn Hanbal que le prophete aurait conseillé aux
représentants du clan ‘Abd al-Qays : «Je vous recommande quatre choses : je vous
conseille de croire en Allah, d’accomplir la priére et de payer la zakat et le khums des
butins ».1%2

Certains historiens comme Ibn Sa‘d (m. 168/784) et I’auteur de Futith al-buldan,
Ahmad b. Yahya al-Baladhuri (279/892) ont écrit que le prophéte envoyait des
représentants pour récolter le khums, ainsi avait-t-il écrit & deux clans célébres, Sa‘d ibn
Huzaym et Banii Jazima, pour qu’ils payent le khums & ses envoyés!®,

Dans al-Sira al-Nabawiyya, est rapportée une lettre envoyée par le prophéte a
plusieurs clans arabes : « les plaines et les vallées et tout ce qui s’y trouve, sont a votre

disposition et votre bétail peut s’y nourrir des herbes et des eaux, a condition que vous

payiez le khums sur le revenu de ces terrest® ».

Le khums est mentionné une seule fois dans le Coran :

« Et sachez que, de tout butin que vous avez ramasse, le cinquieme appartient a
Allah, au messager, a ses proches parents, aux orphelins, aux pauvres, et aux voyageurs
(en détresse), si vous croyez en Allah et en ce que Nous avons fait descendre sur Notre
serviteur, le jour du Discernement, le jour ou les deux groupes s'étaient rencontrés, et

Allah est Omnipotent » (Coran, 8 : 41 trad. Muhammad Hamidullah).

192 al-Bukhari, Sahih, Vol. 1V, p. 205 ; Muslim, Sakik, Vol. 1, p. 35 et 36 ; 1bn Hanbal,
Musnad, Vol. 111, p. 318.

193 Ibn Sa‘d, Kitab al-Tabagat al- kubra, Vol. 1, p. 23.

194 Ibn Hisham, al-Sira al-Nabawiyya, Vol. Ill, p. 314.

105



Pour certains commentateurs du Coran, le verset concerne la bataille contre les
Banii Qaynuqa‘ qui a eu lieu au 15 Shawwal de la deuxiéme année de I’Hégire 1%,
D’autres pensent que ce verset remonte a la bataille de Uhaid au 7 Shawwal de la
troisiéme année de 1’Hégire!®® ; enfin pour certains autres il a été révélé a I’occasion de
la bataille de Badr, au mois du Ramadan de la deuxiéme année de I’Hégire . Certains
commentateurs attribuent la sourate al-Anfal & la bataille de Badr et aux butins obtenus
dans cette guerre : « lls t'interrogent au sujet du butin. Dis : "Le butin est a Allah et a Son
messager." Craignez Allah, maintenez la concorde entre vous et obéissez a Allah et a
Son messager, si vous étes croyants » (Coran, 8 : 1 trad. Muhammad Hamidullah).

Les juristes sunnites ont interprété ce verset dans le sens du prélevement du khums
seulement & partir des butins de guerre!®. La question qui se pose ici consiste a savoir
pourquoi il y a tant de divergence a 1’égard de cette obligation précisée par le Coran ?
Cette divergence ne concerne pas que la communauté shi‘ite, mais elle touche tous les
musulmans d’une maniére générale. Apparemment, cette divergence résulte de I’emploi
du mot arabe ghanima dans le verset coranique du khums ; les sunnites ont interprété le
terme ghanima comme faisant seulement référence aux butins de guerre tandis que, selon
les juristes shi‘ites, ce mot fait référence a plusieurs sortes de revenu.!® Les sunnites
présentent plusieurs arguments pour montrer que le khums est exclusivement obligatoire
pour les butins de guerre : le mot arabe « ghanima » signifie en effet, entre autres,
« butin ». Selon la tradition, pendant la vie du prophéte, I’armée qui gagnait un butin

pendant la guerre, s’en appropriait quatre parts et devait offrir la cinquiéme part au

195 al-Tabari, Tafsir, Vol. Il, p. 173.

196 al-Tabrist, Tafsir majma ‘ al-bayan, Vol. IV, p. 518.

197 Hasan Faqth Imami, Kitab al-khums, p. 36.

198 Muhammad Jawad al-Mughniya, al-Figh ‘Ala al-Madhahibb al-Khams, p. 186 ;
Sayyid Abt I-Qasim Khu’1, Mustanad al- ‘Urwat al-Wusqa, p. 197.

199 voir le rapport Khums, Tchalesh-ha va Rahkar-ha, Office pour la Propagande
Islamique, sous la direction de I’Organisation générale du Khorasan al-Radawi, p. 95.

106



prophete. Aprés le décés de ce dernier, le Cinquiéme devait étre restitué au détenteur du
pourvoir, trés souvent le calife en personne?®.

Dans le dictionnaire Lisan al- ‘arab, on lit sous 1’entrée gh-n-m : gagner une chose
sans peine, ghanam, ghanimat et mughnim signifie fay’ (fay’ est aussi défini comme les
choses que 1’on gagne sans peine)?°!. Dans le Rith al-ma ‘ani, écrit par le célébre savant
sunnite al-Alasi, on lit : « ghanam comprend en principe toutes sortes d’intéréts et de
bénéfices?®? ». Ma’liif, I’auteur d’al-Munjid explique sous « ghanam » : « ghanam est le
bien obtenu sans contrepartie, les butins de guerre sont un exemple de ghanam?®® ». On
constate ainsi que le sens du terme est beaucoup plus large que le seul butin de guerre.

L’argument principal qu’apportent les sunnites pour montrer le caractére exclusif
du khums en matiére des butins de guerre est la conduite du prophéte. Selon eux, ce
dernier ne percevait pas le khums sur tous les gains et revenus. Au temps des califes, on
ne récoltait pas le khums sur tous les revenus non plus. Pour les juristes shi‘ites, le verset
a un sens plus large : ce verset souligne 1’obligation du khums sur les butins de guerre,
mais il comprend aussi d’autres revenus, par exemple ceux issus du commerce, car le
mot arabe ghanima n’est pas employé seul, mais est apposé a min shay’, « de chose »
c’est-a-a-dire le cinquiéme de tout ce qui est gagné. Dans les hadith-s shi‘ites, le mot
ghanima est compris dans le sens large de « profit ». Dans un hadith de I’imam al-Rida
le verset du khums est ainsi commenté : « Toute chose dont les gens tirent profit, est
ghanima ». Dans la suite du hadith il est précisé qu’il n’y a pas de différence entre les
trésors, les mines, les bijoux que trouvent les plongeurs au fond de la mer et les biens

halal (purs et licites) méme mélés avec des biens haram (impurs et illicites), les butins,

200 Muhammad Jawad al-Mughniya, al-Figh ‘4la al-Madhahibb al-Khams, p. 186 ;
Sayyid Abiu 1-Qasim Khu’1, Mustanad al- ‘Urwat al-Wusqa, p. 220.
201 |bn Manzir, Lisan al-'Arab, Vol. XII, p. 425.
202 al-Alasi, Rith al-ma ‘ant, Vol. X, p. 2.
203 Ma’lif, al-Munjid, p. 561.
107



et le terrain acheté a un dhimmi, etc. Dans tous ces cas énumérés, le paiement du khums
est une obligation, car ils sont tous considérés comme des revenus gagnés grace a la

providence d’Allah?*,

Le khums apres la période prophétique

Au fur et a mesure que le temps avangait et que 1’on s’¢éloignait de 1’époque du
prophéte, les divergences s’aggravaient et les autorités modifiaient la tradition du
prophéte en fonction de leur époque, leurs intéréts et de leur connaissance

En considérant les définitions qu’ont proposées les juristes musulmans, la
répartition du khums s’est heurtée a deux approches tout a fait différentes : selon la
premiére approche, le revenu issu de la récolte du khums est le bien commun de tous les
groupes composant la communauté des croyants et doit étre distribué entre eux. Mais
pour les partisans de la seconde approche, le khums appartient exclusivement a un groupe
particulier et il n’est pas autorisé a le répartir entre les autres groupes de la communauté.

Ces deux approches sont nées durant le temps de 1’Occultation et de nombreux
débats juridiques y ont été consacrés. Les juristes sunnites et certains juristes shi‘ites
(comme Ibn al-Junayd al-Iskafi) croient en la premiére approche ; ces juristes insistent
vigoureusement sur la distribution du khums entre tous les groupes de la communauté.
Selon les sunnites, le khums est divisé en cing parties dont chacune doit arriver a un ayant
droit. En se fondant sur le verset 8 : 41 du Coran, il n’est pas correct d’attribuer une part
a Allah, car il est le propriétaire et le détenteur de tout 1’univers et de toutes les choses;
il est de méme insensé de déterminer un sixieme du khums comme étant la part d’Allah
comme le prétendent certains commentateurs ; les biens sont pour subvenir aux besoins

humains ; Allah est absolument exempt de tout besoin et ne peut vouloir de khums. Le

204 |pn Babiiya, Figh al-Rida, Qum, p. 293.
108



fait que le nom d’Allah accompagne le nom du prophéte dans ledit verset, est seulement
pour honorer ce dernier et affirmer que le khums doit étre divisé en cing parties®®.

Certains juristes sunnites croient que le khums doit étre réparti en trois parts dont
les bénéficiaires sont les orphelins, les gens dans le besoin et les voyageurs qui ne sont
pas capables de financer la totalité de leur voyage?®. Ce point de vue se justifie ainsi :
Apres le déces du prophéte, il n’est plus convenable d’attribuer une part du khums au
prophete et & ses proches et par conséquent, il faut diviser le khums en trois.

Les sunnites croient que seulement les butins de guerre sont soumis au khums ;
ainsi, ’armée qui gagne les butins, en prend quatre parts et paye la cinquiéme en tant que
khums au prophéte et aprés le prophéte aux califes musulmans®®’.

Face a ce point de vue sunnite, se trouve la majorité des juristes shi‘ites
reconnaissant que devant le texte clair du Coran dans le verset du khums, on ne peut pas
recourir & la déduction et I’interprétation par 1’ijtihad et que le texte du verset 8:41 du
Coran a précisé avec clarté, la répartition du khums : « et sachez que de tout ce que vous
gagnez de revenus , le cinquieme appartient a Allah, au prophéte et a ses proches, aux
orphelins, aux indigents et aux voyageurs en détresse » (Coran, 8 : 41 trad. Muhammad
Hamidullah). Comme il peut étre prouveé par le Coran et les traditions prophétiques, la
part de I’imam dans le khums est issue de la propriété privée du prophéte et de ses
proche : ils sont les seuls a pouvoir gérer leur part et la dépenser en fonction de leurs
besoins. La propriété d’Allah sur une partiec du khums (dans la part de I’imam) est une

sorte de propriété par procuration, c¢’est-a-dire que si le prophéte est autorisé a gerer la

205 \oir le rapport Khums, Tchalesh-ha va Rahkar-ha, Office pour la Propagande
Islamique, sous la direction de 1I’Organisation générale du Khorasan al-Radawt, p. 87.

208 Abiil al-Fath al-Razi, Tafsir Rith al-Jinan, Vol. 11, p. 534.

207 < Abd al-Rahman Jaziri, al-Figh Ala al-Madhahib, p. 220.

109



part d’Allah, il dispose alors d’un droit de propriété par procuration, comme il est aussi
de coutume en matiére des propriétés privées?%,

Selon un point de vue tenu par des juristes shi‘ites et connu sous le nom d’« al-
mashhiir »2%°, le khums est la propriété de six personnes ou de six groupes déterminés
conformément au verset susmentionné ; ces bénéficiaires sont clairement nommés dans
le verset en question et la part de chacun est déterminée, c’est-a-dire que chacun regoit
un sixiéme du khums. Ces bénéficiaires sont : Allah, le prophéte, ses proches parents
(dhit I-qurba), les orphelins, les indigents et les voyageurs en détresse.

Si une personne posséde un revenu excédentaire égal a 100 unités et décide de
payer le khums a ces bénéficiaires de maniére égale, la part de chaque bénéficiaire sera
ainsi calculée : le khums ou le cinquieme de 100 unités monétaires est égal a 20 unités et
la part de chacun de ces bénéficiaires est égal a un sixieme des 20 unités en question, ce

qui fera 3.3 unités :

100 x == 20

20 x=- =3,3

Les juristes shi‘ites, en se fondant sur les hadith-s et les récits selon lesquels la
propriété du khums est attribuée a Allah et a Son prophete écrivent : conformément a la
proposition «a Allah appartient le khums », Allah est 1’ayant droit du khums.
L’expression « pour le Prophete » a aussi la méme signification ; ¢’est-a-dire qu’il a aussi

le droit de gérer et de consommer le khums au méme titre que Dieu. Faire la distinction

208 Riihullah Khomeyni, Kitab al-bay*, Vol. lll, p. 22.
209 Al-*Allama al-Hilli, Mukhtalaf al-Shi’4, Vol. 1, p. 197.

110



entre le droit de propriété de Dieu et celui du prophéte dans le verset du khums, est en
contradiction avec les textes des hadith-s et les fatwas de juristes célébres?1?,

Ces juristes déclarent qu’apres le décés du prophéte, la part d’ Allah et du prophéte
(1/2 du khums) s’est transformée en la part de I’imam ; la part d’Allah et du prophéte
ainsi que la part des proches sont désormais la propriété de I’imam.

La deuxieme moitié du khums qui revient aux indigents, voyageurs en détresse
ainsi qu’aux orphelins de la famille des Banii Hashim?!!, est partagée entre ces trois
groupes de maniere égale ; le juriste shi‘ite est aussi autorisé a attribuer cette part
uniquement aux indigents des Ban@i Hashim sans rien donner aux orphelins et aux
voyageurs en détresse.

Les juristes shi‘ites font remonter cette approche concernant le khums aux hadith-
s et récits des imams, par exemple : quand on demande a I’imam al-Rida a qui appartient
finalement la part du khums d’Allah, il répond que ce qui est a Allah, appartient a Son
Messager « et ce qui est & I’Envoyé d’Allah, appartient également & 1’Tmam?!2 »,

Dans un autre hadith, ‘Al1 ibn al-Rashid déclare : «j’ai demandé a I’Imam Aba
al-Hasan al-Thalith (i.e. le 10° imam) : on nous donne des biens et on nous dit qu’ils
appartiennent a Aba Ja‘far (i.e. le 9% imam) et ces bien sont restés chez nous ; que doit-
on faire avec ces biens ? le dixieme imam répond : tout ce qui appartenait & mon pere du
fait de son imamat, m’appartient ; mais ce qui appartenait a mon pére comme un bien
privé et non par son imamat, fait partie de son héritage et doit étre partagé entre ses
héritiers conformeément au Livre Sacré et a la tradition du Prophete ». Les juristes shi‘ites

contemporains qui insistent vigoureusement sur la perception du khums, vont plus loin

210 a1-Shaykh al-Tist, al-Nikaya, p. 198 ; al-Muhaqqiq al-Hilli, Shara i < al-Islam, Vol.
1, p. 164.

211 Al-*Allama al-Hilli, Mukhtalaf al-Shz’4, Vol. 1, p. 197.

212 gl-Kulayni, al-Kafi, Vol. 1, p. 544.

111



en empruntant une attitude fiscale a 1’égard du khums : ils en présentent une nouvelle
interprétation selon laquelle la propriété du khums résulte du statut de I’imamat et la
principal du khums et le véritable gouverneur de tout 1’univers est Dieu ; ¢’est Dieu qui
détient le pouvoir absolu sur toute chose : pendant la vie du prophéte 1I’administration de
la société pour 1’application et I’accomplissement des prescriptions divines ainsi que la
gestion des affaires économiques, financiéres et des besoins de la société étaient
conférées au prophéte, et apres celui-ci, cette responsabilité est conférée aux imams, leurs
délégués et représentants compétents23,

Il semble que de 1’époque du premier imam ‘Al jusqu’a celle du cinquiéme
Muhammad al-Baqir le khums n’a pas été percu des fidéles qui avaient la liberté de le
distribuer eux —mémes. A partir de I’imamat al-Bagqir et surtout celui d’ Ja‘far al-Sadiq,
des agents ont été désignés pour la collecte du khums. Parmi ces agents est cité le célebre
al-Mufaddal b. “‘Umar qui était désigné par les imams al-Sadiq et al-Kazim pour collecter
les taxes religieuses et les dépenser dans des cas détermines selon sa propre décision.
Nasr b. Qamis al-Lakhmi était un autre représentant de 1’imam Muhammad al-Baqir
pour la perception du khums 214,

Les 7¢ et 8% imams, Miisa b. Ja'far et ‘Ali al-Rida ont, eux aussi, désigné des
représentants comme ‘Abdallah b. Jundab pour la récolte des taxes religieuses. Aprés
leur mort inattendue, une quantité considérable de taxes religieuses, dont le khums, était

restée aupres de leurs representants : on a écrit que plus de 70000 dinars se sont retrouves

213 Nasir Makarim Shirazi, al-Figh, Kitab al-Khums, p. 434 ; Muhammad Shirazi, al-
Figh, Kitab al-Khums, p. 314.

214 Sayyid Abi 1-Qasim Khu’i, Mu jam Rijal al-Hadith, Vol. 1X, Beyrouth, 1983, p.
140.

112



chez Ziyad al-Qandi et Hamza b. Bazi‘ et plus de 30000 dinars entre les mains de
‘Uthman b. ‘Tsa al-Ruwast?®.

‘Alf ibn Yaqgtin était un disciple célebre de I’imam Musa al-Kazim et il avait
accepté¢ d’étre le ministre (wazir) du calife Hartin al-Rashid en lui cachant son
appartenance religieuse ; il envoyait secrétement a I’imam al-Kazim le khums?L®,

Les ouvrages prosopographiques shi‘ites mentionnent un grand nombre des
représentants des 8° au 11° imams qui avaient pour tache, entre autres, la collecte du
khums. Citons pour le 8° imam : Safawan b. Yahya, Yanus b. ‘Abd al-Rahman,
Muhammad b. Sinan?!’. Pour le 9¢ imam al-Jawad : Zakariyya b. Adam, ‘Al b. Mahziyar
al-Ahwazi, Sa‘d b. ‘Abdallah al-Ash’Ari Qummi, Ibrahim al-Hamadani?!8. Pour le
10° al-Hadi: ‘Al b. Ja‘far al-Hammani, al-Hasan b. Rashid et Ayyib b. Nih al-
Nakha’12'°. Pour le 11° imam al-Hasan al-’Askari : Ibrahim b. ‘Abdallah al-Nishabiri

et Ahmad ibn Ishaq®?.

La zakat

Dans le Coran, le mot « zakat », aumone, et ses dérives sont employés 59 fois
dans 29 sourates et 56 versets ; ils sont accompagnés 27 fois du mot priere « Salat ». |l
s’agit d’un des devoirs coraniques les plus importants préconisés par le texte coranique.
Dans I’ensemble on peut ainsi regrouper les versets dans lesquels la zakat est

mentionnée :

215 al-Jawahiri, Mu jam Rijal al-Hadith, Vol. IX, p. 139.

216 Thn Shahrashiib, Mandagqib, Editions ‘Allama, Vol. IV, Qum, p. 322.
217 al-Najashi, Ahmad b ‘Ali, Rijal al-Najashi, Qum, p. 105.

218 al-Tis1, Tahdhib, Vol. IV, Beyrouth, p. 123.

219 1bid., Vol. 1, p. 159.

220 |pid.

113



Certains versets reconnaissent la zakat comme obligatoire et la présentent comme
I’une des pratiques les plus essentielles du fid¢le.

Un autre groupe de versets commande de payer la zakat et la considere comme le
fait de conclure un marché avec Dieu??. Quelques-uns de ces versets ont trait a
I’établissement de la zakat comme un devoir religieux et économique, mais en général,
il n’est pas précisé dans quels cas et dans quelle proportion la zakat doit étre payee.

Dans d’autres versets, les cas de la distribution de la zakar sont soigneusement
énumérés et il y est expliqué comment le produit de la zakat percue doit étre
consommé??2,

Selon quelques versets enfin, les gens qui ne payent pas la zakat, sont considérés
comme des impies (voir Coran, 41 : 7).

La principale raison d’étre de I’aumone dans le Coran est le devoir d’aider les
pauvres et les besogneux mais plus tard ce point va étre discuté en grands détails par les

juristes.

L’évolution des théories du khums depuis I’Occultation

La problématique de ces taxes religieuses dans le shi‘isme apres 1’Occultation du
dernier imam a été ainsi résumée par Amir-Moezzi : « Autre question cruciale : les taxes
religieuses, plus précisément le cinquiéme (khums), et I’impdt foncier (kharaj). La
collecte et la distribution juste de ces taxes sont exclusivement réservées, selon le droit
ancien, a I’imam et aux personnes nommément désignées par lui. C’est pourquoi, des le
début de 1’Occultation, le probléme n’a cessé de préoccuper les docteurs shi‘ites. Le

Cinquiéme est, pour les shi‘ites, une sorte d’impot sur le revenu. Dés le début de

221 [sma ‘1l MansiirT Larijani, Tafsir-i Ulya, Qum, p. 252-253 ; voir aussi Coran, 33:33
et 58:13.
222 Asadullah Bayat, Manabi -i Mali-yi Dowlat-i Islami, Chapitre sur Zakat, p. 25sqq.

114



I’Occultation majeure, en 329/940-941, les responsables de la hiérarchie religieuse
cessérent de prélever cette taxe ». 223

L’absence prolongée de 1’imam, marquée par un temps de plus en plus long avec
I’époque des imams historiques, a soulevé des questions sérieuses sur I’administration et
la répartition du khums.

Dans la deuxieme moitié du 1v® siécle de I’Hégire, les fidéles imamites ont
accepté progressivement de s’adresser aux juristes pour avoir des réponses a leurs
questions religieuses pendant I’absence de I’imam et jusqu’a la réapparition de 1’imam
Mahdi, Pourtant certains juristes renommés comme al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022)
ou al-Shaykh al-Tast (m. 460/1068) ont refusé d’accepter cette responsabilité. Ils ont
refusé de recevoir la part du khums qui devait étre reversée a 1I’imam (50% du khums).
Al-Shaykh al-Mufid a commandé en pratique que les revenus issus du khums restent chez
leurs propriétaires afin de les restituer a leur véritable bénéficiaire, ¢’est-a-dire a I’imam
impeccable lorsqu’il réapparaitra. Il a proposé de garder ces revenus en sécurité et dans
un endroit sOr dans le cas ou il n’est pas possible a leur propriétaire de les garder chez
eux. Ces derniers pouvaient les cacher sous terre jusqu’au jour ou 1’imam réapparaitra
pour que ces revenus lui soient restitués. En ce qui concerne la deuxiéme moitié du khums
qui constitue la part des Sayyid-s, al-Shaykh al-Mufid a commandé de la diviser en trois
pour donner ces trois parts respectivement aux indigents, aux orphelins et aux voyageurs
qui n’ont pas les moyens d’assumer les frais de leur voyage??*. Nous nous intéresserons
a cette question dans les chapitres suivants. Nous nous contentons ici de remarquer que
ce point de vue n’était pas seulement celui du Shaykh al-Mufid et celui de Shaykh al-

Tasi, mais était aussi celui d’Abt Sahl (m. 405/1014) et d’Ibn Zuhra al-Halabi (m.

223 M. A. Amir-Moezzi et C. Jambet, Qu’est-ce que le shi‘isme ?, pp. 211-212.
224 al-Muhaqqiq al-Hilli, al-Mu ‘tabar fi Sharh al-Mukhtasar, Qum, p. 298 qui cite les
ouvrages d’al-Mufid.
115



511/1117). 1l semble qu’un certain consensus se soit formé, durant jusqu’au VII® siecle
de I’Hégire/XI1® siecle de 1’ére commune, Sur ce point.

Voyons les choses de plus pres a travers les études monographiques de Norman
Calder sur le khums et la zakar dans le shi‘isme. Nous allons resumer ici deux excellents
articles du savant anglais. Il écrit qu’a I’époque du prophéte, le khums se divisait en six
parts ; trois parts pour lui et trois parts pour les indigents, les orphelins, les voyageurs en
détresse d’une part, et le clan Bant Hashim de sa famille d’autre part. Cette division resta
en cours dans le shi‘isme pendant plusieurs siécles et a continué jusqu’a 1’époque de
Shaykh Baha’1 (m. 1013/1604-5). Toujours selon N. Calder, al-Shaykh al-Ttst n’a pas
une opinion arrétée sur la question du khums pendant le temps de 1’Occultation. 1l a
proposé les solutions suivantes dont I’une au moins doit étre appliquée par le fidele
shi‘ite : le khums doit comprendre tous les articles et tous les produits et il doit étre
dépenseé pour les indigents. Le khums doit étre conservé jusqu’a la fin de la vie du payeur
et remis en dépdt ensuite a son héritier jusqu’au jour ou il pourra étre remis a 1’imam
Mabhdi. Il faut enfouir le khums afin qu’il ne soit pas détruit et consommé en attente du
Retour du Mahdi. 1l faut diviser le khums en six : trois parts appartiennent a I’imam et
doivent étre enfouies et les trois autres parts doivent étre distribuées entre les personnes
qui en ont besoin ».2%®

Concernant le khums et la zakat, N. Calder écrit : « dans al-Nikaya et al-Mabsiit,
al-Tusi a proposé d’annuler la zakat et le jihad en 1’absence de I’'imam ou de son
représentant nommément désigné par I’imam infaillible. Al-TsT et al-Sharif al-Murtada
ont essayé d’annuler le khums, ¢’est un point de vue qui était entiérement politique et qui

a dérangé sérieusement les Bouyides et les Saljtuqides, la majorité sunnite et la minorité

225 al-Shaykh al-Tiis1, al-Nihdya, p. 200, cité par Norman Calder dans son « Khums in
Imam1 Shi’1 Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D », Bulletin of the
School of Oriental and African Studies, 45/1, 1982, p. 40.

116



shi‘ite. Mais ce méme TusT disait que pendant le temps de 1’Occultation, il fallait donner
la zakat al-Figr aux démunis. Al-Sharif al-Murtada écrivait ailleurs que 1’on peut remettre
la zakat aux juristes pendant le temps de I’Occultation??®. Selon al-*Allama al-Hill1 : « al-
TasT et al-Sharif al-Murtada ont présenté 1’équité et la justice comme les conditions
nécessaires pour 1’obtention de la zakat, car celui qui est équitable et juste, ne deviendra
pas corrompu par I’argent. Al-TasT et al-Sharif al-Murtada ont insisté sur I’équité mais
d’autres ont rejeté cette condition et ont déclaré que puisqu’une personne corrompue croit
en Allah et tant qu’elle garde cette croyance, elle peut recevoir le khums??’ »,

N. Calder suit avec attention les réflexions des savants de ces époques. Ainsi,
parmi les savants sunnites, al-Mawardi indique qu’il est obligatoire ou souhaitable
(mustakabb) de payer la zakat au gouverneur ; ce qui a entrainé la divergence avec les
shafi‘ites qui estimaient qu’ils pouvaient eux-mémes proceder a la distribution de la zakat
entre les bénéficiaires??®, Al-Mawardi écrit ainsi : « ... qu’il vaut mieux qu’on donne la
zakat au détenteur du pouvoir (I’auteur utilise ici le terme d’imam, mais il faut savoir que
chez un auteur sunnite le terme n’a pas la méme signification que chez un shi‘ite) ou au
représentant désigné par lui ; dans le cas ou ce n’est pas possible, on peut payer la zakat

a un juriste de confiance??». Cet avis est également celui d’al-Shaykh al-Mufid que ses

successeurs ont rejeté?3,

226 Al-*Allama al-Hilli, Takrir, p. 69, cité par Norman Calder, « Zakat in Imami Shi’T
Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D », Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, University of London, 44/ 3,1981, p. 469.

227 Calder, “Zakat”, Ibid., p. 471. Il faut préciser que souvent sous la plume des auteurs
shi‘ites, “I’équité” (‘adl) qualifie un fidéle shi‘ite, opposé au sunnite qualifié par son
injustice (zulm). Si ici c’est le cas, cela signifie que les Docteurs shi‘ites veulent limiter
I’obtention de I’aumdne a leurs coreligionnaires.

228 |bid., p. 473 ; al-Shafi‘1, Kitab al-Umm, Vol. |, p. 18-19.

229 al-Sharif al-Murtada, Jumal al-ilm wa al-’Amal, commenté par Ibn Barraj,
Mashhad, 1974, p. 2609.

230 Calder, Zakat, op. cit., p. 473.

117



Al-Shahid al-Thant déclare que pendant le temps de I’Occultation, il faut donner
la part de I’imam au gouverneur ou au juriste intégre et ceux qui n’admettent pas ce point
de vue, ne sont pas autorisés a dépenser eux-mémes cette part ; ils peuvent conserver le
khums jusqu’au retour de I’imam Mahdi pour le lui remettre lors de son avénement?!,
Le méme savant pense qu’il n’y a pas d’unanimité sur ’annulation de la zakat en
I’absence de I’imam. En expliquant le point de vue d’al-Muhaqqiq al-Hillt (m. 676/1277)
a propos de la zakat, il écrit dans al-Rawda al-bahiyya : « qu’il est obligatoire de payer
la zakat soit a I’imam lorsque celui-ci est présent, soit au juriste expert de la shari’A
pendant le temps de 1’Occultation?®? ». Les juristes anciens comme al-TiisT ou Ibn Idris
avaient permis aux fideles de payer la zakat selon leur jugement personnel. A 1’époque
d’al-Shahid al-Thani, a cause de la pression du pouvoir ottoman, toutes les prescriptions
religieuses devaient étre controlées par un juriste officiel, et surtout on n’avait pas le droit
de procéder a la distribution de la zakat a titre personnel. A partir de cette époque et
surtout sous les Safavides, a partir du Xe/XVle siécle et sur I’instigation d’al-Karaki, la
gestion des affaires religieuses devait se faire sous la surveillance des juristes eux-mémes
controlés par « le représentant général de I’imam caché », titre donné a al-Karaki par le
souverain. Pour ce qui est les taxes religieuses, I’initiative personnelle n’était plus
admise?3. Ainsi, avec le soutien du pouvoir, le clergé obtenait la permission de gérer la

distribution exclusive du khums et de la zakat.

231 al-Shahid al-Thani, al-Rawda al-bahiyya fi sharh-e al-Lum’4 al-Dimashgiyya,
Qum, Vol. I, p. 184.

232 Calder, Zakat, op. cit., p. 447.

233 Calder, Zakat, op. cit., p.480.

118



Essayons maintenant de compléter ces données pour ce qui concerne 1’usage du
khums. En effet, pour ce qui est de la gestion et la consommation de la part de I’imam, il
y a des désaccords entre les juristes shi‘ites.

Al-‘Allama al-Hilli déclare qu’il faut acquitter le khums et que le juriste
compétent peut gérer et dépenser la part de I’imam. 1l estime que comme la moitié du
khums est la propriété privée de 1’imam, celui-ci est autorisé a la dépenser comme il le
souhaite en accord avec les données scripturaires, ¢’est-a-dire le Coran et le Hadith.
Comme le juste mujtahid compétent maitrise la connaissance des sources scripturaires,
il connait implicitement la volonté de I’imam et peut ainsi gérer le khums en accord avec
celle-ci®*,

Abii ‘Abdallah Ibn Makki al-Shahid al-Awwal (m. 786/1384) et le commentateur
de ses ceuvres, al-Shahid al-Thant (m. 955/1548), tout en affirmant les sept ressources du
khums, déclarent que les intéréts des activités commerciales sont également soumis au
khums et peuvent étre collectés au nom de 1’imam caché par les grands docteurs?3.

Mulla Ahmad al-Naraqi?*® (m. 1245/1829), al-Shaykh Murtada al-Ansari®=’" (m.
1281/1864) et d’autres estiment que le khums s’applique a « tout ce dont on tire profit ».
Comme on le constate, ces deux savants vont bien au-dela de la définition et de la

composition du khums définies par le Coran.

234 Al-*Allama al-Hilli, Tadhkirat al-Fugaha’, Qum, Vol. V, p. 445.
235 Muhammad Ibn al-Makki, al-Lum’4 al-Dimashgiyya, Vol. 11, p. 65-72.
23 Ahmad al-Naraqi, Mustanad al-shi’a fi ahkam al-shari’A, Vol. X, p. IX.
237 al-Shaykh Murtada al-Ansari, Kitab al-khums, groupe de recherche sur les ceuvres
d’al-Shaykh Murtada al-Ansari, Qum, p. 518sq.
119



Remarques supplémentaires au sujet du khums

Les bénéficiaires

La question des bénéficiaires du khums est au centre des débats. Comme le khums
peut représenter une somme considérable, il peut faire 1’objet de la convoitise et de la
cupidité des collecteurs. Pour cette raison, a la mort d’un imam, ses fidéles ne payaient
pas leur khums tant que I’imam suivant et ses représentants n’étaient pas officiellement
connus. La situation permettait des exactions et spoliations. Par exemple, selon quelques
rapports, les représentants du septiéme imam se seraient appropriés une fortune
remarquable sous prétexte que le cycle de I’imamat s’était terminé avec le septiéme imam
et qu’ils n’étaient pas autorisés a restituer les cotisations récoltées a 1’imam suivant®%,
Ils pensaient que le khums ne pouvait étre remis qu’a I’imam impeccable ou a ses
représentants. 1ls ont déduit du verset du khums et des hadith-s que la part de la famille
du propheéte n’est pas une propriété privée, il n’appartient donc qu’a I’imam impeccable
de la dépenser au profit des indigents et des Sayyid-s. Selon eux, comme 1’imamat se
terminait avec la mort du septieme imam, ils devaient garder cette somme jusqu’au
Retour du Sauveur pour la lui remettre en mains propres.

Conformément a plusieurs hadith-s des imams, notamment le quatriéme, ‘Alf,
Zayn al-‘Abidin al-Sajjad, ou le 6° imam Ja'far al-Sadiq, le khums se divise en six parts :
la part de Dieu, celle du prophete, celle des proches parents de ce dernier, et les trois
autres parts sont distribuées entre les orphelins, les indigents et les voyageurs en

détresse?3,

238 Abii 1-Qasim al-Khii’T, Mu jam Rijal, al-Hadith, Qum, vol. 9, 1409/1988, p. 139.

239 al-Kulayni, al-Kafi, Vol. I, p. 301 et 314 ; Wasa'il al-shi’a, Vol. V1, pp. 360-361.
Cette opinion n’était pas partagée par tous les shi’ites. Par ex. Ibn al-Junayd al-Iskafi,
savant shi‘ite de la fin du 3°/9° siecle, prétend que le khums est divisé en cing et que Dieu

120



Pour répondre a quelqu’un qui 1’avait questionné sur le verset 8 : 41 du Coran,
I’imam Ja‘far al-Sadiq déclare : « la part de Dieu est sous la responsabilité du Messager
de Dieu et la part des proches parents est a la disposition des proches du prophéte ; par
les orphelins, on entend les orphelins de la famille du prophéte ; ainsi de I’ensemble des
six parts, quatre parts reviennent particulierement aux proches du prophéte mais la
sadaqa est illicite pour nous, membres de la famille prophétique* ».

Au fur et a mesure qu’on s’éloignait du début de 1’Occultation et que la promesse
de I’ Apparition du Mahdi ne se réalisait pas, de nombreuses questions importantes se
sont posées en matiére d’administration et de répartition du khums de sorte que la
divergence entre les juristes rend particulierement difficile la présentation et la
classification méthodique de leurs points de vue. Al-Shaykh al-Sadiq (m. 381/991) en
citant Zakariya ibn Malik al-Ju‘fi qui cite a son tour I’imam Ja'far al-Sadiq, ne mentionne
que quatre parts et non six?*L. lon al-Junayd al-Iskafi (m. 385/995), al-Shaykh al-Mufid
(m. 413/1022), al-Shaykh al-Tast (m. 460/1068), al-Sharif al-Murtada (m. 436/1044),
Abi Salah al-Halabi (m. 447/1055), Salar al-Daylami (m. 463/1070), etc. confirment plus
ou moins le point de vue d’al-Shaykh al-Sadtiq. Certains juristes ont présenté des points
de vue différents des imams concernant les bénéficiaires. Plus tard, Muqaddas Ardabili
I’auteur des Hada 'ig al-shi‘a, al-Shaykh Murtada al-Ansari ou Mulla Ahmad al-Naraqi

ont présenté des opinions différentes. Sayyid Muhsin Tabataba’1 al-Hakim, 1’auteur de

n’a pas une part de plus, il déclare que les proches parents ne sont pas considérés comme
la famille du Prophéte ; la part des indigents n’arrive pas aux Sayyids, voir Tabrisi,
Majma ‘ al-Bayan, Vol. X, p. 221. Ibn Abi al-Hadid le mu’tazilite pro- shi‘ite pense que
I’Imam °‘Alf avait continué la coutume d’Abu Bakr et de ‘Umar concernant la part des
proches parents ; ainsi il n’a pas voulu payer celle qui revenait a Fatima et a la famille
des Banti Hashim ; Ibn Abi al-Hadid Mu‘tazili, Shark Nahj al-Balagha, Vol. 11, p. 139.

240 gl-Hurr al-Amili, Wasa il al-shi’a, Vol. VI, pp. 355-356.

241 Ibn Babiiya, Kitab man La Yahduruhu 1-Fagih, Vol. I, p. 42.

121



Mustamsak al- ‘Urwat al-Wuthqa, a vivement critiqué ces séculaires divergences de
points de vue?*?,

La situation critique de la communauté shi’ite, aussi bien sous le califat omeyyade
que pendant la période ‘abbasside, a conduit les imams a chercher des moyens efficaces
pour maintenir le contact avec les fidéles et pour garantir la vie de leur communauté.
Dans ce but, ils ont créé un réseau de communication par I’intermédiaire de leurs
représentants, institution appelée al-wikala («la délégation »), 1’organisation des
délégués de I’imam vivant dans les différentes régions. Ce systeme de représentation
permettait, entre autres, de percevoir et de collecter les taxes religieuses

La problématique des bénéficiaires est directement lié a la distribution des taxes
religieuses. Comme nous 1’avons remarqué dans le premier chapitre de cette étude, les
hadith-s juridiques en matiére de collecte des taxes religieuses, en particulier de la
collecte du khums, sont particulierement nombreux et trés fréquemment cités par les
Docteurs. Conformément a ces hadith-s, la collecte et la distribution des taxes religieuses
étaient effectuées soit par les imams historiques en personne soit par leurs représentant
officiels et reconnus par les fideles. L’Occultation a rendu problématique cette
institution. Certains juristes, comme nous I’avons vu, ont proposé d’enfouir les revenus
des taxes en attendant le Retour du Mahdi pour les lui restituer ; d’autres ont déclaré qu’il
fallait les jeter a la mer, etc.

Durant 1’Occultation mineure (260-329/873-940), ces obligations financiéres
étaient gérées par les représentants de I’imam et les sommes ainsi collectees étaient
dépensées pour répondre aux besoins des fideles. Les représentants de 1’imam caché

pouvaient le rencontrer directement pendant 1’Occultation mineure et ainsi recevoir ses

242 Sayyid Muhsin Tabataba’1 al-Hakim, Mustamsak al- ‘urwat al-wuthga, Vol. IX, p.
578-584.

122



instructions. Mais une fois que cette période s’est terminée et que 1’Occultation majeure
a commencé, personne n’a été désigné comme le représentant personnel de I’imam. Cette
situation dura jusqu’a I’époque safavide au 10°/16° siecle ou les membres du clergé ont
prétendu que I’imam MahdT a désormais des représentants généraux, c’est-a-dire qu’au
lieu d’avoir des représentants nommément et personnellement désignés, il aura
dorénavant des représentants caractérisés par leur connaissance des enseignements des
imams, c’est-a-dire les juristes-théologiens. Pour cela, on s’appuyait sur ce hadith :
« Pour ce qui concerne les événements imprévus, adressez-vous aux connaisseurs de nos
enseignements (hadith) ; ils sont mes représentants pour vous et je suis le représentant de
Dieu pour eux®* ».

11 est vrai que ces doctrines, repensées a 1’époque safavide, donnaient un pouvoir
économique et politique immense aux membres du clergé shi‘ite mais en méme temps
elles permettaient au systéeme religieux shi‘ite, en tant qu’organisation collective, de
continuer a vivre,

Les juristes sunnites estiment que 1’0organisation économique de la communauté
doit fonctionner sous la surveillance des « détenteurs du pouvoir », ¢’est-a-dire ceux qui
détiennent le pouvoir politique. Mais le shi‘isme, toujours sceptique a 1’égard du pouvoir
politiqgue méme shi‘ite, semble avoir eu la volonté d’accorder le pouvoir d’organisation
sociale a ceux qui représentaient I’imam pendant son Occultation ¢’est-a-dire les juristes-

théologiens.

243 al-Hurr al-‘Amili, Wasa'il al-shi’a, Vol. XVIII, p. 101 ; Al-Fayd al-Kashani, al-
Haqq al-Mubin, p. 9-10.
123



Le Khums rend licite ce qui est illicite

Autre point important : selon les juristes shi‘ites contemporains, le khums permet
de rendre licite un bien. Par exemple si un bien volé ne peut en aucun cas étre restitué a
son propriétaire, il peut devenir objet du khums et devenir ainsi licite 244,

Quatre cas sont envisagés, selon les fatwas qui se fondent principalement sur
I’ceuvre d’al-Hurr al-*Amilt, pour les biens licites mélé aux biens illicites :

1. On ne connait ni la quantité du bien illicite, ni son propriétaire. Les ‘ulama’

déclarent unanimement que ce cas est soumis au khums.

2. On connait la quantité du bien illicitement acquis ainsi que son propriétaire

légitime. Dans ce cas évidemment il faut restituer le bien a son propriétaire.

3. On connait la quantité du bien illicite mais on n’en connait pas le propriétaire

légitime. Le bien est soumis au khums.

4. On connait le propriétaire Iégitime du bien illicite mais on en ignore la quantité.

Le bien est soumis au khums. 2 .

Les Sayyid-s, un groupe particulier qui bénéficie du khums
Qui est Sayyid ?

Les shi‘ites pensent que les Sayyid-s sont les descendants du prophéte ;
I’ascendance des Sayyid-s remonte au prophéte par sa fille, Fatima Zahra dont les fils
Hasan et Husayn sont les seuls descendants masculins de Muhammad. Selon la tradition

shi‘ite, la sourate 108, al-Kawthar avait été révélée en réponse a ceux qui disaient le

244 |_a fatwa d'un groupe de savants comme : ‘Ali Husayni al-Sistani, Jawad Tabrizi,
Abolgasim Miisaw1 Khii'1, etc.

245 al-Hurr al-‘Amili, Wasa'il al-shi’a, Vol. V1, Chapitre 111, p. 344 et Vol. XVII,
Chapitre VII, p. 357.

124



prophéte « sans postérité masculine » (al-abtar).?*® Autrement dit la seule personne qui
peut prétendre étre Sayyid, est celle qui peut prouver sa parenté avec 1'un des imams
puisque ces derniers sont tous des descendants de Fatima et de ‘Ali. Dans les textes
juridiques, une telle personne est Sayyid et mérite donc de recevoir le khums. La question
qui s’ impose est de savoir quand exactement a commencé la lignée des Sayyid-s. Certains
considérent ‘Abd al-Mutallib, grand-pére commun de Muhammad et de ‘Al comme
I’ancétre originel des Sayyid-s ; pour al-Shaykh al-Mufid et Ibn al-Junayd cette origine
remonte aux Bant-Hashim dans leur totalité (les descendants de Hashim) et aux Bana
Mutallib (les descendants de ‘Abd al-Mutallib) ; chez les juristes sunnites, Abti Hanifa
est de cet avis?*’. Parmi les juristes, il y a divergence sur ’attribution d’une partie de la

part de I’imam aux Sayyid-s.

Les partisans du caractere obligatoire du khums

Le caractére obligatoire du khums durant 1’Occultation est défendu par la plupart
des juristes shi‘ites. L’auteur contemporain du Kashf al-Rumiz déclare: «I’avis
juridique (fatwa) indiquant 1’abolition du khums pendant 1’Occultation est un avis
anonyme et je ne connais personne qui croit a la validité de cette fatwa?*® ». Or pour
certains juristes, le paiement du khums était seulement obligatoire pendant la présence
physique des imams. C’est pourquoi, les grands savants du début des temps de
I’Occultation se sont vus contraints a souligner le caractere obligatoire du khums méme

en I’absence de I’imam. Nous présenterons, dans les lignes qui suivent, les points de vue

248 al-Karaki, Jami’ al-Magqdsid, vol. 1V, p. 54.
247 al-Hill, Tadhkirat al-Fugaha’, op. cit., Vol. V, p. 433.
248 Hasan Fadil Abi, Kashf al-Rumiiz F1 Sharh Mukhtasar al-Nafi’, éditions islamiques
attaché a la société des Mudarrisin Hawza Iimiyya Qum, Vol. I, p. 272.
125



de certains anciens comme al-Shaykh al-Mufid, al-Sharif al-Murtada et al-Shaykh al-
TsT qui vivaient justement a cette époque.

Al-Shaykh al-Mufid, au chapitre « Khums et butins » de son livre juridique al-
Mugni’4 déclare que le paiement du khums est obligatoire pour tout butin (ghanima) et
il comprend le terme dans le sens de tout ce qu’on gagne dans la guerre contre les impies.
Le khums est aussi obligatoire pour tout intérét que 1’on obtient des activités
commerciales, agricoles et artisanales qui excedent les frais annuels. Al-Shaykh al-
Mufid, aprés avoir énuméré les cas soumis au khums, se fonde sur le verset coranique et
écrit: «Le khums est obligatoire pour toutes les choses dont I’homme tire des
profits®*® ». C’est la raison pour laquelle les juristes qui lui ont succédé ont donné un
caractere obligatoire au khums pendant 1’Occultation. En ce qui concerne le caractére
obligatoire du khums pendant 1’Occultation, al-Shaykh al-Mufid ajoute, au chapitre
« Khums » d’al-Mugni '4 : « le paiement du khums est obligatoire (wajib) sur tout profit,
car c¢’est Dieu Lui-méme qui I’a rendu obligatoire dans le Coran ».

La plupart des juristes se sont appuyés sur I’autorité d’al-Shaykh al-Mufid pour
montrer le caractére obligatoire du khums durant le temps de I’Occultation®®.

En méme temps, en raison de la crise survenue en matiére du khums et des butins
pendant le temps de 1’Occultation, certains parmi les ‘ulama’ ont eu recours a la théorie
de I’Attente (al-intizar) puisque, selon la tradition, les taxes religieuses ne peuvent étre
collectées que par I’imam présent ou son représentant nommeément désigné par lui. Al-
Shaykh al-Mufid, partisan du caractére obligatoire du paiement du khums pendant
1’Occultation, signale tout de méme ces hésitations : « en ce qui concerne le khums, il y

a des désaccords entre les ‘ulama’ pour le temps de 1’Occultation ; un groupe pense que

249 Coran, 8 : 41 ; al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni’4 (en référence au Coran 8 : 41),
Qum, p. 276-277.
2%0 al-Shaykh al-Tiist, al-Khilaf, Vol. 1, p. 272.
126



I’obligation de paiement du khums est annulée a cause de I’absence de I’imam et & cause
des hadith-s rapportés a ce sujet ; un autre groupe prone 1’obligation d’enfouir le khums
en se fondant sur le récit qui indique qu’« avec I’apparition de Mahdi, la terre sortira ses
trésors ». Selon le principe présenté a la fin du propos, certains fidéles conservaient le
khums comme un dépot jusqu’au temps ou I’imam Mahdi reviendra. Le méme principe
était appliqué par certains a la zakar®™*.

Le propos d’al-Shaykh al-Mufid montre, s’il en était besoin, que n’existait aucun
hadith réglant la question des taxes religieuses en I’absence de I’imam.

Al-Sharif al-Murtada (m. 436/1044) écrit dans son livre intitulé al-Intisar : « le
paiement du Cinquieme, excédant les frais annuels de la personne, est une obligation
canonique (wajib) 2 ». Il n’a pas non plus soumis 1’obligation du khums a la présence
physique de I’imam. Le méme savant, dans un autre de ses écrits a savoir son traité, al-
MuZkam wa al-Mutashabih, cite le Tafsir d’al-Nu 'mani qui, en se fondant sur les dits de
I’imam ‘Alf, présente ainsi les quatre ressources du khums : 1. Les butins de guerre, 2.
Les minerais, 3. Les trésors, 4. Les matiéres précieuses péchées dans la mer.2%

En ce qui concerne la répartition du khums, il dit : « le khums se divise en six
parts dont trois appartiennent a 1I’imam qui est le remplacant du prophéte et donc
représentant de Dieu et de Son Envoyé et les trois autres sont pour les orphelins, les
indigents et les voyageurs en détresse appartenant a la famille de Muhammad 2> ».

Al-Shaykh al-Tast (m. 460/1068) a, lui aussi, discuté le caractere obligatoire du
khums pendant le temps de 1’Occultation dans quelques-uns de ses ouvrages sans faire

allusion a la problématique de la présence ou de I’absence de 1’imam. Al-TasT partage

2°1 al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni'4, p. 46.

252 al-Sharif al-Murtada, al-Intisar fi Infiradat al-Imamiyya, p. 225.

253 Cité par al-'Amili, Wasa'il al-shi’a, Vol. VI, p. 341.

25 al-Sharif al-Murtada, al-Intisar fi Infiradat al-lmamiyya, p. 226.
127



I’opinion d’al-Shaykh al-Mufid et il ajoute que la raison de la divergence des ‘ulama’ est
’absence de texte explicite au sujet du khums??>. 1l mentionne a son tour les différents
points de vue en la matiere. Il considere la légalité absolue du caractére obligatoire du
khums sujette & débat car cela consisterait a user du bien d’autrui sans en avoir la
permission explicite, ce qui est contre la sagesse. Par ailleurs, il reconnait qu’il est
obligatoire de diviser le khums en deux ; il conseille de cacher la premiére moitié qui
appartient a I’imam ou de la déposer auprés de personnes de confiance pour qu’elles les
restituent a I’imam Mahdi lors de son Retour et de partager la seconde moitié parmi les
pauvres mentionnés par le Coran?®,

Dans son livre al-Nihaya, al-Shaykh al-TusT affirme la 1égalité de la dépense des
revenus du khums aux profits des shi‘ites pendant le temps de 1’Occultation dans certains
cas comme le mariage, le commerce et le logement ; mais il interdit de les dépenser dans
les autres cas®’. Al-Shaykh al-TiisT fait enfin allusion aux désaccords des juristes
shi‘ites; selon lui ceux-ci résultent de I’absence d’un texte précis en la maticre et il
déclare : « si quelqu’un se comporte avec prudence et suit 1’un des points de vue comme

’enfouissement du khums ou son dépét par testament, il ne commet aucune faute?® ».

Al-‘Allama al-Hilli (m. 726/1325) reconnait comme contraire au Coran le fait
d’annuler le caractere obligatoire du khums et de le déclarer uniquement recommandable
(mustakabb). Il écrit que les prescriptions juridiques (fatawa) affirmant le caractére
recommandable du khums durant le temps de I’Occultation ne sont pas fiables. Selon son

argument, si le khums dépendait du bon vouloir des fideles, les imams ne devraient pas

2% al-Shaykh al-TiisT, al-Mabsiit, Vol. |, p. 164.
2% |bid, p. 262.
257 al-Shaykh al-Tiist, al-Nihaya, p. 265.
258 bid., p. 275.
128



le collecter mais il y a des preuves explicites innombrables indiquant que les imams
percevaient le khums aussi bien quand ils étaient présents que pendant 1’Occultation
mineure.?>

Muhammad Hasan al-Najafi (m. 1266/1849), I’auteur de Jawahir al-kalam, écrit
a propos de I’obligation du khums pendant le temps de 1’Occultation : « il est obligatoire
de s’acquitter du khums de la part de I’imam pendant le temps de 1’Occultation auprés de
quelqu’un qui a les qualités requises pour émettre des fatwas, c’est-a-dire un Docteur de
la loi fiable?° ».

L’obligation du paiement du khums pendant le temps de 1’Occultation de I’imam
est une question sur laquelle s’entendent également d’autres savants comme Qadi Ibn al-
Barraj??, Ibn Zuhra?®? ou encore Ibn Idris al-Hilli?®3, Nous y reviendrons.

Al-Shaykh Abt Salah al-Halabi (m. 447/1055) ne fait pas mention de la théorie
de I’enfouissement du khums, mais il défend 1’obligation du paiement et de la division
du khums; il estime que le khums doit étre divise en deux et écrit : « il faut mettre de coté
la part de I’imam et attendre pour le remettre a ce dernier. Si on n’arrive pas a rencontrer
I’imam soi-méme pendant sa vie, il faut déposer la part en question entre les mains d’une
personne de confiance pour qu’elle accomplisse son devoir avant de mourir (i.e. le
déposer a son tour a une autre personne de confiance et ainsi de suite jusqu’au Retour de
I’imam caché). Mais en ce qui concerne la deuxieme part du khums, il faut la donner aux
indigents, orphelins et voyageurs en détresse appartenant a la famille du prophéte et de

‘AlT 2%,

29 Cité par al-‘Amilt Wasa il al-shi’a, Vol. VI, p. 283.
260 Al-Najafi, Jawahir al-kalam, Vol. V1, p. 283.
261 |bn al-Barraj, al-Muhadhdhab, Vol. 1, p. 178.
262 |bn Zuhra, al-Ghunya, Vol. II, p. 129.
263 Ibn 1dris al-Hilli, al-Sara’ir, Vol. |, p. 185.
264 Abii al-Salah al-Halabi, al-Kafi i I-figh, p. 174.
129



Abt ‘Ali Hamza ibn ‘Abd al-’Aziz (m. 463/1070), connu sous le nom de Salar
al-Daylami, défend lui aussi la théorie de la légitimité du paiement du khums pendant
1I’Occultation et le fait que la seconde moitié de celui-ci doit exclusivement revenir aux
shi’ites pauvres et non a n’importe quel besogneux?®® ».

Qadi ‘Abd al-’Aziz Ibn al-Barraj (m. 481/1088) a rédigé un traité sur la question
de la légitimité de 1’appropriation exclusive du khums par les shi‘ites pendant
I’Occultation. Il a reconnu comme nécessaire de conserver la part de I’imam jusqu’a la
mort et a insisté sur le dépot des biens par testament aprés la mort afin de les restituer a
I’imam caché lors de son avénement. Il a écrit a propos de la conservation de la part de
I’imam et de son dép6t par testament que : « cette pratique est ce qu’il existe de plus fort
et de plus discret pour sauver le fidele de commettre un péché concernant le knums?°® ».

La position de Muhammad Ibn IdrTs al-Hillt (m. 598/1201) est presque identique
a celle de Qadi ‘Abd al-’ Aziz Ibn al-Barraj. Il présente 1’absence de textes en matiére du
khums comme la raison de la divergence entre les docteurs shi‘ites et propose les
différents points de vue a ce sujet. Mais il rejette fermement la légitimité de la
conservation du khums et préne la transmission « et le dépdt par testament de « la part
de I’imam » : « Selon mon opinion, le dép6t du khums par testament est prioritaire ; son
enfouissement n’est pas autorisé car nous n’avons pas de texte siir permettant ce fait.
C’est ce qui est dicté par la loi, la raison, la religion, et le bon sens ainsi que par 1’esprit,
la doctrine qui est la notre?®” ».

Yahya ibn Sa‘1d al-Muhaqqiq al-Hilli (m. 676/1277) insistait sur le khums prélevé

sur les habitations et les activités commerciales?®. Il prone la légitimité du paiement du

265 Salar al-Daylami, al-Mardasim, p. 633.

266 |pn al-Barraj, al-Muhadhdhab, Vol. 1, p. 180 et 181.

267 Tbn 1dris al-Hilli, al-Sarair, p. 116.

268 al-<Allama al-Hilli, Shard’i * al-Islam, Kitab al-Khums, Vol. |, p. 182 et 183.
130



khums pendant le temps de 1’Occultation et fait remonter la réalisation de cet acte a la
générosité et la bienveillance des imams. En ce qui concerne le désaccord entre les
shi‘ites en matiére des trésors qui appartiennent a 1’imam, il passe en revue les points de
vue différents des docteurs et n’émet pas lui-méme un verdict particulier a ce sujet®®®.

Al-‘Allama al-Hilli (m. 726/1325) cite al-Shaykh al-Ttsi pour défendre
I’obligation de I’acquittement du Cinquiéme et écrit longuement a propos de la légitimité
du paiement du khums aussi bien en présence qu’en absence des imams?’°,

Abi ‘Abdallah Ibn Makki al-Shahid al-Awwal (m. 786/1384) pensait que 1’on a
le choix entre dépenser le revenu du khums pour les indigents ou bien le conserver et
I’enfouir jusqu’a I’apparition de I’imam Mahdi. Il déclare préférer lui-méme partager le
revenu du khums entre les pauvres, tout en insistant sur la légitimité du prélevement du
khums sur les habitations, les activités commerciales et les butins en présence de I’imam
et son exemption possible pendant le temps de 1’Occultation?’*.

‘Ali Tbn Husayn al-Muhaqqiq al-Karaki (m. 940/1533), personnalité historique
d’une importance capitale dans la politique religieuse des Safavides, s’est beaucoup
écarté de la théorie de la Dissimulation et de 1I’Attente, en fondant la doctrine de « la
représentation générale » de 1’imam caché. Selon celle-ci, le juriste théologien, soutenu
directement par le souverain (en I’occurrence dans son propre cas : Shah Tahmasb ibn
Isma‘l, le roi safavide), est le représentant général (na’ib ‘amm) de I’'imam caché
pendant 1’Occultation majeure au méme titre que les « représentants particuliers » (na’ib
khass) de celui-ci pendant 1’Occultation mineure. Ce qui a donné aux juristes haut placés

du clergé une importance politique et sociale de premier ordre-?"2. Dans son livre Jami’

269 |bid,. p. 151.
210 Al-*Allama al-Hilli, Takrir al-ahkam, p. 75.
211 al-Shahid al-Awwal, Al-Duriis al-Shar ‘iyya, p. 69-70 ; id., al-Bayan, p. 221.
272 Rasal J a‘faryan, Din va siyasat dar dowre-ye safavi, p. 32 et 312.
131



al-Magqasid fi sharh al-gawa id, il émet une prescription juridique selon laquelle la part
de I’imam du khums doit intégralement revenir aux « représentants generaux » qui
décident de I’utiliser selon les conditions requises?’>.

Zayn al-Din b. Ahmad al-‘Amili al-Shahid al-Thani (m. 955/1548) croyait lui
aussi a la 1égitimité de 1’obligation du khums pendant le temps de 1’Occultation?’4. Bien
qu’il ait émis une fatwa annulant 1’appropriation et la récupération des terres arides
mortes sans autorisation de 1’imam, il estime que la récupération des terrains qui sont en
train de s’éroder n’a pas besoin de permission?”.

Al-Shaykh Muhammad Hasan al-Najafi (m. 1228/1813) dit Sahib al-Jawahir, a
largement traité de la question de « la part de 1’imam » pendant 1’Occultation et apres
avoir mentionné les avis qui témoignent de la Iégitimité de 1’obligation du khums, il écrit :
« I’existence de nombreux avis fiables, a conduit les juristes a la certitude que les imams
ont rendu obligatoire le paiement du khums pour les shi‘ites pendant le temps de la
Présence mais aussi pendant I’ére de 1’Occultation de 1’imam infaillible?’®. Al-Najafi
mentionne les avis partagés des juristes concernant 1’annulation, la conservation ou le
dép6t par testament du khums jusqu’a la réapparition de I’imam Mahdi. Il présente les
argumentations des uns et des autres 2’7, et malgré sa citation d’al-Shaykh al-Sadiiq
indiquant que « le khums fait partie des droits de 1’imam ; donc il faut le garder jusqu’a
son Retour comme nous le faisons pour tous les dépots religieux?’® », il opte finalement

pour I’obligation de son paiement en rejetant 1’avis de ses adversaires en déclarant :

213 al-Muhaqqiq al-Karaki, Jami ‘ al-Magqasid fi sharh al-Qawa ‘id, Ahl al-Beyt, Qum,
Vol. IV, p. 65.

214 al-Amili, Zayn al-Din al-Shahid al-Thani, Masalik al-afham, Vol. 1, p. 68

215 al-Shahid al-Thani, Masalik, Ibid., p. 155.

216 Muhammad Hasan al-Najafi, Jawahir al-Kalam, Vol. XVI, p. 141.

277 Ibid., p. 156-162.

278 |bid., p. 165.

132



« Leur avis ne mérite méme pas qu’on y gaspille feuille, encre et plume pour le

réfuter?’® ».

Les opposants au khums obligatoire

Dans le camp opposé aux juristes qui pronaient le paiement obligatoire du khums
pendant le temps de 1’Occultation, se trouvent de nombreux juristes qui rejettent ce
caractére obligatoire.

Il se posent d’abord cette question : comment est-il possible que, dans le Coran,
il n’y ait qu’un seul verset (8 : 41) sur le khums, tandis qu’il existe des dizaines de versets
ou la zakar est déecrite et conseillée. Cette disparité entre le nombre des versets ne
témoigne-t-elle pas de I’importance trés secondaire du khums ? La zakat est un
pourcentage maximal de la récolte et des bénéfices, le khums est un pourcentage minimal
de I’excédent des revenus annuels. Peu de gens, a part les fortunés, ont un excedent de
revenus.

D’autres questions sont également posées: par exemple percevait-on
régulierement le khums pendant la vie du prophéte ? Pourquoi le paiement du khums a-t-
il été suspendu pendant certaines périodes ? Et pourquoi a certaines époques, les docteurs
ont-t-ils conseillé de ne pas payer le khums ? Comme les partisans du paiement du khums,
ses opposants ont eu eux aussi recours a de nombreux récits rapportés des imams et des
juristes anciens, témoignant du caractére non obligatoire du khums. Voici quelques

exemples de ces rapports :

‘Umar b. Yazid dit : « ‘J’ai rencontré Abt Sayyar Misma“ b. ‘Abd al-Malik a

Meédine ; cette année il avait apporté une somme d’argent pour I’imam Ja‘far al-Sadigq,

279 Ipid., p. 173.
133



mais ce dernier a refusé la somme ; je lui ai demandé : pourquoi I’imam a refusé cette
offre de ta part ?’ Il a répondu : ‘Quand j’avais présenté cette somme a 1’imam Ja'far al-
Sadiq, je lui ai dit que j’étais le responsable de la péche des perles dans la mer de Bahrein
et que j’avais gagné quatre cent mille dinars dont je lui apportais quatre-vingts mille
comme khums ; je lui ai dit que je ne voulais pas conserver sa part a lui car cette somme
était la part que Dieu lui avait destinée.” Mais I’imam m’a répondu : ‘O Aba Sayyar, nous
avons rendu cette somme licite pour toi ; Garde la pour toi ; tout ce qui est a la disposition
de nos Shi‘ites sur terre, leur appartient jusqu’au jour de la Résurrection.” »2%

Selon un autre récit un homme qui vendait des berceaux et des cordes est allé
chez I’imam al-Sadiq et a déclaré : « J’ai des articles, je fais du commerce et j’ai fait des
bénéfices ; je sais que dans ces profits, il y a une part déterminée pour vous ». L’imam
répond : « si dans la situation actuelle nous vous obligeons a régler ces droits et a payer
le khums, nous ne vous traiterons pas avec justice?®! ». Pour les opposants, ce genre de
récit montre qu’en cas de besoin le fidéle n’est pas obligé de payer le Cinquiéme. Une
autre preuve de cette affirmation est le récit ou quelqu’un interroge le méme sixiéme
imam, a savoir I’imam al-Sadiq, sur la légitimité du repas dont il n’a pas payé le khums
; I’imam répond : « S’il se trouve vraiment dans le besoin, ce repas est licite pour 1uiZ? ».

Al-Kulayni rapporte encore : « Deux personnes se sont rendues aupres de 1’imam
al-Sadiq pour s’assurer de la licéité (du khums). Ce dernier déclare : ‘cette part ne nous
appartient pas pour que nous puissions le rendre licite ou illicite.” »283

Par ailleurs le khums peut étre remplacé par le Dixieme (‘ushr). Al-Shahid al-

Awwal (m. 786/1384) dans la Lum’4 Dimashgiyya et al-Shahid al-Thani (955/1548) dans

280 al-Kulayni, al-Kafi, Vol. 1, p. 408.

281 al-Shaykh al-Mufid, al-l1khtisds, éd. ‘Ali Akbar Ghaffari, Qum, p. 283.

282 gl-Shaykh al-Tiisi, al-Ghayba, éd. ‘Ibadullah Tehrani et ‘Ali Ahmad Nasihi, Qum,
al-Ma’arif al-Islamiyya, Vol. IV, p. 143.

283 al-Kulayni, al-Kafi, Vol. 1, p. 545.

134



son commentaire de ce livre expliquent cette possibilité et déclarent que les shi‘ites ont
la liberté de choisir I’'une des deux solutions pendant le temps de 1’Occultation.

Les deux savants s’appuient sur d’illustres prédécesseurs pour dire que selon
certains d’entre eux méme le Dixiéme doit étre mis de coté jusqu’au Retour de I’imam
caché et si la Manifestation (zuhir) de I’imam ne survient pas pendant qu’ils sont encore
vivants, il faut confier la somme aux personnes de confiance qui la confieront a d’autres
si nécessaire jusqu’a cette Manifestation a la fin des temps. Dans une traduction
commentée de la Lum A4, on peut lire : « un grand nombre parmi les juristes tardifs croient
qu’on peut donner la part de I’imam aux quatre groupes des ayants droit besogneux,
c’est-a-dire aux proches parents, orphelins, voyageurs en détresse et indigents. Mais
d’autres n’admettent pas une telle distribution comme licite et préconisent qu’il faut
conserver la part de I’imam jusqu’a sa Manifestation pour la lui restituer, car il n’y a pas
de preuve scripturaire qui permette de distribuer la part mentionnée?* ».

Ahmad b. Muhammad Mugaddas Ardabili (m. 993/1585) écrit : « Sache que la
majorité des avis de nos docteurs affirmant I’annulation totale du khums pendant le temps
de I’Occultation prouve le caractére non-obligatoire du khums ; 1’origine de ces fatwa-s
remontent aux dits des imams qui associent le khums a la présence d’un imam vivant ».
Et il ajoute : « Tout avis sur la légitimité du khums pendant le temps de 1’Occultation
n’est pas admissible ; il est préférable que le khums soit purement et simplement annulé,
méme la part des pauvres et que la licéité de son appropriation soit déclarée absolument
nulle et non avenue. A la limite on peut la déclarer recommandable (mustazabb) selon
I’avis de quelques-uns mais le khums ne peut pas étre obligatoire pendant

1’Occultation?®,

284 Sayyid ‘AlT Husayni, Tarjomeh va shark-e Luma*, Vol. 1, p. 256.
285 al-Ardabili, Majma * al-fa’ida wa I-burhan fi sharh al-Irshad al-adhhan, Vol. 1V,
pp. 355-358.

135



Un siécle plus tard, Sayyid Muhammad al-Baqir Sabziwari (m. 1090/1679)
défend le méme point de vue. Il déclare que : « les propriétés de I’imam doivent étre

86

conservées jusqu’a son Retour %8¢, Selon lui, I’annulation du khums sur les activités

commerciales pendant le temps de 1’Occultation est préférable?®’

Al-Fayd al-Kashani (m. 1091/1680), suivi par son contemporain Muhammad
Bagqir Sabziwari (m. 1090/1679), opte pour I’annulation de la part de I’imam pendant
1’Occultation tout en annongant qu’il faut payer la part des autres bénéficiaires du khums.
Il déclare qu’il est méme préférable de dépenser par prudence tout le khums pour ces
bénéficiaires?®,

Muhammad Sabziwari (m. 1090/1679), comme on vient de le dire, ne reconnait
pas non plus le caractere obligatoire du khums pendant le temps de 1’Occultation. Cité
par Khwansari, il écrit : « Pendant un tel temps (1’Occultation) ou il est impossible d’étre
en contact avec lui (i.e. I’'imam caché), le Dixieme qui lui appartient (i.e. la moitié du
Cinquieme) est clairement annulé ; car il est impossible de lui remettre. Il reste seulement
le Dixieme (I’autre moiti¢) appartenant aux Sayyid-s parce que ses bénéficiaires sont
présents?8®,

La plupart des juristes tardifs estimant que la collecte et le paiement du khums
sont annulés et impraticables pendant le temps de I’Occultation appartiennent a la
tendance traditionaliste des Akhbariyya. C’est pourquoi, ils fondent presque toujours
leurs arguments sur les hadith-s des imams. C’est le cas par exemple du Shaykh al-Hurr

al-‘Amilt (m. 1104/1692). Dans son célébre livre Wasa’il al-Shi’a, il rapporte vingt-

286 Muhammad al-Baqir Sabziwari, Kifayat al-Ahkam, p. 45.
287 al-Muhaqqiq Sabziwari, Zakhira al-Ma ‘ad, Ahl al-Bayt, Vol. 111, pp. 291-292.
288 Al-Fayd al-Kashani, Mafatih al-Shari’4, Kitab al-Khums, Vol. 11, Chapitre 39, n°
260, p. 229.
289 Sayyid Muhammad al-Baqir al-Khwansari, Rawdat al-jannat, traduit par
Muhammad Sa‘ed, Islamiyya, Vol. I, pp. 246-248.
136



deux hadith-s corroborant, semble-t-il, I’annulation du khums?®°. La majorité de ces
traditions remontent aux imams al-Bagir et Ja‘far al-Sadiq. A I’aide de ces hadith-s,
I’auteur conclut que la collecte du khums, et en particulier celle de la part de 1’imam,
n’est ni convenable ni autorisée, car les imams recommandent seulement la distribution
de cette taxe au profit de leurs shi‘ites pauvres seulement. Il est intéressant de noter que
deux siecles plus tard, le savant célébre de la tendance opposée des Usiliyya, al-Shaykh
Murtada al-Ansari (m. 1281/1864), critique sévérement al-Hurr al-* Amilt pour son usage
de ces hadith-s et en donne, lui, une toute autre interprétation afin de justifier 1’obligation
du paiement du khums.

Ces debats autour du khums ont eu pour résultat quatre points de vue établis
autour de la problématique de son paiement pendant 1’Occultation :

- L’annulation et I’interdiction de paiement.

- L’obligation du paiement.

- La conservation, c’est-a-dire le non-paiement, de la Part de ’imam jusqu’au

retour de ce dernier et le paiement du reste du khums.

- Le paiement de la Part de ’'imam et sa dépense lorsqu’il y a certitude que cette

dépense correspond aux enseignements des imams.

Ces divergences et les incertitudes qui les accompagnent ont eu pour conséquence
une trés grande disparité dans le paiement du khums parmi les fidéles shi‘ites. C’est ce
qui ressort d’ailleurs de nos jours d’une enquéte publiée par la branche de la province du

Khurasan de 1’Office pour la Propagande Islamique de 1’Iran, enquéte de grande ampleur

29 al-Hurr al-*Amili, Wasa'il al-shi’a, Vol. V1, Ahl al-Beyt, Qum, pp. 376-385.
137



sur le terrain de laquelle sont tirées les conclusions suivantes®!: la perception et
I’obtention du khums de maniére traditionnelle soit par les juristes et soit surtout les
Sayyid-s ne vont pas dans le sens de la justice sociale et, s’ils n’augmentent pas les
inégalités, ils n’aboutissent pas non plus a les diminuer, car le nombre des payeurs du
khums dans les couches défavorisées est supérieur au nombre des payeurs des couches
favorisées.

La disparité entre le niveau de revenu et le paiement du khums montre qu’un
grand nombre de familles ayant des revenus considérables s’abstiennent de payer le
khums. Les tableaux concernant la nécessité d’une approche fiscale du khums montrent
clairement que prés de 40% des imposables ne payent pas le khums. L’enquéte montre
¢galement que le paiement de ce dernier et le niveau d’études du payeur sont inversement
proportionnels. Ce qui est logique car les fidéles cherchant a pratiquer scrupuleusement
leur religion selon le point de vue juridique et soumis a I’autorité des juristes se trouvent

dans leur trés grande majorité dans les couches populaires et non lettrées de la population.

Quelques mots sur la zakat

L’aumoéne (zakat) est une obligation religieuse en islam car, comme on I’a déja
signalé, le Coran insiste tres fortement sur sa nécessité. Son paiement n’est donc pas sujet
a débat. Les discussions a son sujet, surtout dans le shi‘isme, porte sur I’autorité habilitée
a collecter la zakat ainsi que sur son usage.

Selon les sources islamiques, apres le déces de Muhammad, la plupart des chefs
des tribus arabes se sont abstenus de payer la zakat. Abtu Bakr, premier successeur du

prophéte, qui assumait la direction politique et religieuse de la communauté, a juré de

291 oir le rapport Khums, Tchalesh-hda va Rahkar-ha, Office pour la Propagande
Islamique, sous la direction de 1’Organisation générale du Khorasan al-Radawi, pp. 725-
727.

138



forcer les révoltés a payer la zakat. 1l a employé la force militaire pour réprimer les
révoltés et contraindre les incroyants s’ils tentaient de résister et suscitaient des
désordres. Finalement il a réussi & établir le paiement des taxes religieuses dans la
péninsule arabique®®2. Ses successeurs, a la téte des fidéles, avaient la responsabilité de
collecter la zakat.

Vers la fin de 1’époque Omeyyade (43-121/661-750), ‘Umar ibn ‘Abd al-’Aziz
(99-102/717-720) a créé une structure administrative appelée « Diwan al-sadaqat » pour
la perception de la zakat ; cette structure a persisté pendant tout le temps des Omeyyades
et des ‘Abbassides sous le nom de « Diwan al-Bar wa |-Sadagat »*%.

Selon Holger Weiss, le probléme s’imposa au moment ou la zakat fut établie et
son paiement généralisé. Il souligne la dimension politique de la question lorsque c¢’est
I’autorité gouvernementale qui collecte ’aumone mais ajoute qu’a partir d’un certain
moment les juristes ont également été autorisés a le faire. Dans ces conditions, en donnant
un caractére obligatoire a la zakat et en transformant sa perception et sa distribution en
un systéme indépendant, qu’il s’agisse d’une forme personnelle comme la sadaga ou
qu’il s’agisse d’une forme gouvernementale, publique ou officielle, la zakat se heurte a
des problemes. Le fait que la zakat, aussi bien en tant que troisiéme pilier de 1’Islam
qu’en tant qu’obligation légale et officielle, se transforme en une loi, entraine de
nombreux problemes. Comme on le voit aussi dans I’histoire économique, le
gouvernement est souvent obligé de forcer les gens a payer les frais gouvernementaux
sinon il se heurte a un deficit budgétaire, surtout pour les affaires militaires. Au départ,
en tout cas dans le Coran mais aussi probablement pendant la vie du prophete, la zakat

était payee pour aider les pauvres et selon la volonté du payeur, non pas pour

292 M. W. Watt, Muhammad at Mecca, cité par Michael Bonner, Poverty and Charity
in Middle Eastern Contexts, State University of New York, Chapter I, p.15.
293 Amy Singer, Charity in islamic societies, p. 47.

139



I’instauration du gouvernement islamique et la contribution aux frais du pouvoir en
place?®*. Toujours selon Holger Weiss, aprés le temps du prophéte, il n’y a pas une
interprétation unique surtout en matiere de la collecte de la zakat soit pour subvenir aux
besoins de I’Etat soit pour venir en aide aux indigents. Or, les 1égislateurs sont en général
les derniers qui répondent aux besoins des pauvres et non pas les premiers. Le phénomene
a été remarqué par les lettrés musulmans eux-mémes. Al-Mawardi (m. 450/1058),
célebre juriste, théologien et penseur sunnite, écrit que les pressions politiques du
gouvernement pour rendre obligatoire la perception des taxes et pour en dépenser une
partie pour les indigents n’étaient pas suffisantes. Les gouverneurs étaient obligés de
financer aussi les dépenses militaires et gouvernementales par la collecte de la zakar®®.
‘Abd al-Rahman b. Muhammad Ibn Khaldan (m. 809/1406) a remarqué que la collecte
des taxes religieuses en général et la zakat plus particulierement par le gouvernement
renforce seulement la politique de ce dernier et que les taxes sont dépensées généralement
pour la consolidation du pouvoir?®,

Dans ces conditions, la question s’est posée de maniére aigiie aux shi‘ites, presque
toujours en position de faiblesse devant les pouvoirs qu’ils ont toujours considérés
comme injustes. La zakat est une obligation coranique et aucun imam n’a mis en question
son paiement. Les débats concernent ce qui doit étre soumis a son prélevement et
’autorité habilitée a la collecter. Dans le corpus de hadith-s qui interpréte les nombreuses
mais imprécises données coraniques, neuf revenus soumis a I’auméne sont énumérés.

Al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022) écrit : « L’imam est le successeur du prophete

et les adresses divines au prophéte concernent aussi les imams. Donc quand le prophéete

294 \Weiss, H., « Obligatory almsgiving: an inquiry into zakat in the pre-colonial Bilad
al-Sudan », Studia Orientalia / Societas Orientalis Fennica, 96, Finnish Oriental Society:
Tiedekirja, Helsinki, 2003, p. 279.

295 al-Mawardi, al-Ahkam al-Sultaniyya, p. 50.

2% Tbn Khaldiin, Les Prolégomeénes, 1989, pp. 239-240, 271.

140



est présent, il faut lui remettre la zakar et aprés son déces, il faut la remettre a son
successeur c¢’est-a-dire 1’imam et pendant le temps de 1’Occultation, la zakat doit étre
remise aux délégués particuliers (de I’imam caché)?®’ ».

Dans al-Istibsar?®, al-Shaykh al-TiisT (m. 460/1067) semble étre le premier a
proposer d’autres sources, que les neuf précédents, pour le prélévement de 1’aumdne en
déclarant le caractére facultatif (mustakzabb) de la zakat pour ces cas supplémentaires.
D’autres savants ’ont suivi dans cette voie comme al-‘Allama al-Hilli?*, al-Shahid al-
Awwal*® et beaucoup d’autres juristes ayant considéré cette solution comme la
meilleure. La plupart des juristes contemporains ont aussi opté pour cette fatwa.

Afin de ne pas remettre la collecte de ’aumone entre les mains d’un pouvoir
injuste, les juristes shi‘ites ont proposé une autre solution. Taqi ibn Najm al-Din ibn
‘Ubaydullah al-Halabi (m. 447/1055), connu sous le nom d’Abii Salah al-Halabi, juriste
imamite estimait que la zakat devait étre remise a 1’imam pendant le temps de sa présence
mais dans le temps de 1’Occultation, le payeur pouvait distribuer lui-méme la zakar**,
Par ailleurs, beaucoup ont pensé¢ que 1’ajout de cas recommandables aux neuf cas
obligatoires, a été une forme de «dissimulation tactique » (tagiyya) de la part des
Anciens afin d’assouplir les régles de la zakat et la libérer du joug du pouvoir politique.
Par exemple, al-Shaykh Yasuf b. Ahmad Bahrani (m. 1186/1722) écrit : « il est évident
pour moi qu’il faut prendre beaucoup de hadith-s concernant la zakat ainsi que le cas des
prélévements facultatifs comme une forme de dissimulation tactique (tagiyya) ; la
dissimulation est la solution principale dans le cas de divergence en matiere des préceptes

religieux ; car comme 1’a remarqué al-Hilli dans son livre al-Muntaha, reconnaitre le

297 al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni 4, p. 252.
298 al-Shaykh al-Tiist, al-Istibsar, Vol. 11, p. 4.
299 gl-‘Allama al-Hilli, Mukhtalaf al-shi’4, Vol. lll, p. 71.
300 al-Shahid al-Awwal, al-Duriis al-shari’a fi figh al-imamiyya, Vol. 1, p. 329.
01 Abii Salah al-Halabi, al-Bidaya, p. 72.
141



caractere obligatoire de la remise de la zakat au pouvoir en place vient de la religion de
Shafi‘1, Abi Hanifa, de Malik, de Abu Yasuf Ya‘qub ibn Ibrahim (autrement dit les
savants sunnites que les shi‘ites n’ont pas a suivre). 3%2

Selon Muhammad Hasan al-Najafi, 1’auteur des Jawahir al-kalam (m.
1266/1849), il est indispensable que les shi‘ites aient la permission de payer la zakat sur
leurs avoirs. Quant aux preuves et arguments pour la permission du paiement de la zakat
a I’imam, il écrit : « ces preuves et récits concernent le temps de la présence de 1’imam
et ne concernent pas le temps d’Occultation et le temps de la dissimulation®®® ». Il écrit
encore : « Il est obligatoire de payer la zakat a I’imam pendant sa présence et de ne pas
la payer au pouvoir en place durant le temps de 1’Occultation pendant lequel il nous est
conseillé de respecter la dissimulation tactique pour que nous gardions indemnes les
préceptes religieux ; la collecte et la distribution de la zakat causent des problemes pour

les shi‘ites. Ils doivent la payer d’eux-mémes 304 »,

Le kharaj pendant le temps de I’Occultation

Le kharaj ou la taxe fonciere a toujours été percue en islam par le pouvoir. Selon
les sources traditionnelles, le pouvoir califal distribuait une partie de cette taxe fonciére
entre les différentes factions théologico-politiques qui n’étaient évidemment pas en
conflit ouvert avec lui. Ainsi, la plupart du temps, la communauté shi‘ite imamite, celle
qui aboutira au shi‘isme duodécimain, et dont les imams se tenaient a 1’écart de toutes
activités politiques, recevait une part du kharaj a 1’époque de la présence des imams

historiques. La question qui se pose au sujet du kharaj pendant 1’Occultation est donc

%02 yisuf b. Ahmad Bahrani, al-Hada’iq al-Nadira, Qum, Vol. XII, p. 108.
303 Muhammad Husayn al-Najafi, Jawahir al-Kalam, Beyrouth, vol. XV, pp. 413-417.
394 1bid., Jawahir al-Kalam, p. 418.

142



similaire a celle posée par la zakat. Etant donné que, pour les shi‘ites, tout pouvoir avant
le Retour de I’imam caché et son gouvernement mondial est injuste et étant donné que
I’imam n’est plus présent pour juger de la licéité ou non de la perception d’une partie du
kharaj venant de ce pouvoir injuste, quelle doit étre la décision des fideles shi’ites ? Que
doit-on faire des terres conquises, des terres soumises au kharaj et des biens obtenus par
le kharaj ? L’attitude des juristes shi‘ites a 1’égard de cette question dépend de la
permission ou de I’interdiction de collaboration avec les dirigeants par définition injustes.
Car ils ne partageaient pas un avis identique a propos de la légitimité de la collaboration
avec le pouvoir. Sur cette question, les juristes se divisent en deux groupes. D’abord,
ceux qui permettent 1’'usage des biens issus de la taxe fonciére méme si le pouvoir est
injuste. La question a été surtout débattue a partir de I’époque safavide et I’arrivée au
pouvoir d’une dynastie shi‘ite. Par exemple lorsque Ibrahim b. Sulayman al-QatifT (m.
950/1543, appartenant au courant traditionaliste des Akhbariyya), n’accepta pas le
kharaj , y compris celui des terres nouvellement conquises, offert par le souverain Shah
Tahmasb, al-Muhaqqiq al-Karaki (m. 940/1533, chef du courant rationaliste des Usiliyya
de son époque) qui lui reprocha en écrivant : « Quand le deuxiéme imam des shi‘ites,
I’imam Hasan b. ‘Alf a accepté les cadeaux de Mu‘awiyya b. Abi Sufyan, le premier
calife Omeyyade, comment peux-tu t’abstenir de recevoir les cadeaux de Shah
Tahmasb ? Tu n’es tout de méme pas plus vertueux que I’imam Hasan et Shah Tahmasb
n’est pas plus oppresseur que Mu awiyya®® ? ».

Muhaqgiq al-Karaki, le célébre juriste de 1’époque safavide, est justement le plus
ardent défenseur de la licéité du kharaj pendant 1’Occultation. Dans son livre Qati’4 al-
lajaj fi tahgiq hall al-kharaj, il s’appuie sur I’exemple des imams historiques qui

acceptaient les biens issus de I’'imp6t foncier offerts par les califes injustes pour les

395 al-Muhaqqiq al-Karaki, Qati A al-lajaj fi tahgiq hall al-khardj, Vol. 1, pp. 34-37.
143



intéréts de leurs fideles.3%® Il dit aussi que certains juristes imamites, y compris Sayyid
al-Sharif al-Murtada, Sayyid al-Sharif al-Radi ou encore al-‘Allama al-Hilli
fréquentaient la cour des souverains et des rois et acceptaient le kharaj, des terres et d’
autres présents. Al-Karaki établit tout de méme une exception pour les juristes qui ont
joué un role dans 1’établissement d’un gouvernement inique ou dans I’affaiblissement
d’un gouvernement équitable par leurs verdicts et leur influence : « ceux-ci n’ont pas la
permission de percevoir les biens issus du khardj et celui-ci est illicite pour eux®®’». La
pointe de I’argumentation c’est que, contrairement a ce que prétendent les
Traditionalistes, pendant 1’Occultation, il peut y avoir des pouvoirs justes, en
I’occurrence celui des Safavides.

Dans le camp adverse se trouvent certains juristes comme al-Shaykh Ibrahim al-
Qatifi (m. 950 /1543), comme nous venons de le voir*® ainsi qu’al-Muhagqgiq al-Ardabilt
(m. 993/1585). On doit au premier son Siraj al-wahhdaj, et a al-Muhaqqgiq al-Ardabili son
traité al-Kharajiyya. D’autres ‘ulama’ ont également traité de cette question®®. Selon
eux, tout ce que 1’on recoit de la main du pouvoir injuste est illicite et sa consommation
est fondamentalement interdite. Certains ont cependant proposé d’avoir recours a la
dissimulation (tagiyya) et de percevoir cette taxe pour le bien des fideles ou encore ils
ont proposé la solution selon laquelle les fideles exploitent eux-mémes des terres
soumises au kharaj pendant le temps de 1’Occultation puisque le pouvoir n’est pas
légitime de percevoir cette taxe 31°. Selon ces juristes, parmi lesquels le shaykh Murtada

al-Ansari (m. 1281/1864), les pouvoirs shi‘ites doivent avoir 1’autorisation du juriste de

396 |pid., p. 86.

307 al-Karaks, ibid., p. 13.

308 al-Qatifi, Sirdj al-wahhaj li Daf* ‘ujaj Qati’A al-Lajaj, Mu’asseseh nashr-e eslamf,
Qum, Vol. I, pp. 106-109.

399 al-Ardabili, Majma * al-fa’ida wa I-burhan fi sharh al-Irshad al-adhhan, Vol. IV,
p. 116

310 a1-Qatifi, op. cit., Vol. 1, p. 45.

144



leur temps pour pouvoir collecter et administrer le khard;®'t. Le méme Murtada al-Ansar
déclare que : dans le cas ou les biens offerts sont limités et qu’il n’y a pas de certitude
sur leur obtention de maniére injuste, on a le droit d’accepter et de consommer ces

biens3!?,

311 al-Ansari, al-Makasib, Vol. 11, pp. 174-175.
312 |pid., al-Makasib, Vol. 11, pp. 174-175.
145



Troisiéme partie

LES PEINES LEGALES

146



Remarques préliminaires

Le Coran prévoit un certain nombre de peines a appliquer aux délinquants et
criminels. Le lecteur pourra se référer a I’Annexe n° 1 de ce travail pour en avoir la liste
et les versets correspondants. Pour ce qui est de notre problématique, a savoir
I’application des Quatre Préceptes, dont les peines l1égales prévues par le Coran (hadd,
pluriel hudiid), pendant I’Occultation, on peut rapidement résumer la question de la fagon
suivante : I’imam est I’herméneute par excellence du texte coranique y compris dans les
aspects juridiques de celui-ci, ¢’est-a-dire qu’il revient a lui d’appliquer les préceptes
coraniques selon les cas particuliers. Par exemple, il est vrai que le Coran condamne le
voleur a avoir la main tranchée. Mais, de tout temps, les juristes ont percu cette
ordonnance coranique comme indicative. Un voleur d’oranges ne peut pas étre puni de
la méme maniere qu’un voleur d’enfant. C’est ainsi au juriste et au juge, savant du droit
canonique, d’appliquer 1’ordre coranique, selon chaque cas. Dans le shi‘isme, ce recours
a ’ordonnance coranique, revient a I’imam seul ou a un juge nommément désigné par
I’imam. La question qui se pose alors c¢’est comment se fait-il que dans le shi‘isme, en
période d’Occultation de I’imam qui est le seul détenteur de 1’autorité 1égitime, Ces peines
Iégales sont-elles encore appliquées ?

Conformément a I’histoire de la loi religieuse shi‘ite, le fagih-juge doit avoir
’autorisation directe de 1’imam pour remplir sa fonction, a propos des peines légales
comme celle de couper la main et de condamner a mort. M. A. Amir-Moezzi I’explique
ainsi : « Selon le droit shi‘ite ancien, les juges-théologiens doivent étre personnellement
nommeés par I'imam. Ces juges sont les seules autorités judiciaires religieuses habilitées
a présider les tribunaux religieux et a appliquer les peines légales. Par ailleurs, en ce qui
concerne les peines prévues par le Coran (amputation de la main du voleur, mise a mort

de l'assassin, application de la loi du talion, etc.), 1'imam est considéré comme étant la

147



seule personne habilitée a faire appliquer convenablement les préceptes coraniques aux
cas particuliers. On comprend alors aisément qu'en I'absence de I'imam, et donc de la
personne directement designée par lui, la juridiction religieuse et I'application des peines
Iégales devinrent sujettes & polémique. La nécessité de la justice et la science en matieres
religieuses du juge étant indiscutables®!® ».

Dans le vocabulaire courant arabe ou persan, le terme kadd pluriel hudiid a le
sens littéral de limite, frontiére ou d’une séparation entre deux choses, ou encore la
définition (qui détermine en quelque sorte les limites) d’une chose. Dans la terminologie
du droit, le terme désigne les pénalités (mujazat) définies par la Loi révélée pour certains
crimes. Selon la définition d’al-Muhaqqiq al-Hilli: « Toute pénalité définie par les
sources saintes est appelée sadd. Une pénalité qui n’est pas ainsi définie [et qui est donc
laissé a la décision du juge s’appelle ta zir*'* ». Dans le contexte du figh, le terme est
traduit par « peine légale » ou « peine scripturaire ».

Hadd n’a pas le sens de mesure mais d’intervalle entre un début et une fin. Il
s’agit de la limite maximale qu’il ne faut pas dépasser, tandis qu’il est permis de rester
en-deca. Les versets coraniques relatifs aux rétributions déclarent expressément qu’il est
permis de punir moins de ce qui est indiqué par le texte mais interdit de punir plus
séverement que ce qui est indiqué.

Dans le Coran et le Hadith, le sadd signifie le chatiment défini par les lois pour
certaines fautes. Dans la terminologie du droit, il signifie les limites des punitions
corporelles avec des mesures individualisees définies par le Coran pour des crimes

particuliers3®.

313 Amir-Moezzi et Jambet, Qu ‘est-ce que le shi’isme? p. 208-209.

814 al-Hilli, Shard’i* al-islam fi masd'il al-halal wa al-haram, Entesharat Istiglal,
Téhéran, 1403/1983, Vol. 4, p. 631.

315 al-Shahid al-Thani, Masalik, op. cit.,vol. 4, p. 325..

148



Dans le shi‘isme, selon les plus anciennes sources parvenues jusqu’a nous, c’est-
a-dire le corpus ancien du Hadith shi‘ite, I’imam infaillible est la seule personne habilitée
a appliquer les directives coraniques aux cas individuels. De la méme manieére, selon le
droit shi‘ite ancien, le fagih-juge doit avoir 1’autorisation directe de 1’imam pour remplir
sa fonction concernant les peines Iégales comme celle de couper la main du voleur ou et
de flageller I’adultére. La problématique a été présentée synthétiquement par M. A.
Amir-Moezzi: « Selon le droit shi‘ite ancien, les juges-théologiens doivent étre
personnellement nommeés par I'imam. Ces juges sont les seules autorités judiciaires
religieuses habilitées a présider les tribunaux religieux et a appliquer les peines légales.
Par ailleurs, en ce qui concerne les peines prévues par le Coran (amputation de la main
du voleur, mise a mort de l'assassin, application de la loi du talion, etc.), 1'imam est
considéré comme étant la seule personne habilitée a faire appliquer convenablement les
préceptes coraniques aux cas particuliers. On comprend alors aisément qu'en l'absence
de I'imam, et donc de la personne directement désignée par lui, la juridiction religieuse
et l'application des peines légales devinrent sujettes a polémique3!® ».

En effet, la possibilité de I’exécution des peines 1égales en période d’Occultation,
par I’intermédiaire d’un juriste remplissant toutes les conditions requises, fait partie des
questions les plus controversées dans le droit shi‘ite.

Le probléme a obligé les juristes-théologiens a adopter des positions théoriques
radicalement différentes®!’. C’est le cas, en particulier, des peines légales et des
chatiments laisses a la decision du juriste (ta zirat) comme par exemple la loi du talion
(qisas), des dispositions islamiques relatives au prix du sang (diyat), ou encore la

lapidation, la flagellation, I’amputation des doigts, de la main, du pied, etc.

316 Amir-Moezzi et Jambet, Qu ‘est-ce que le shi‘isme ?, p. 208-209.
817 Sayyid Mustafa al-Muhaqqiq Damad, Qawa ‘id al-figh, Bakhsh-e Jaza’i, p. 582-
583.

149



Si nous considérons le code pénal de la République islamique d’Iran, pays ou le
droit canonique est pratiquée en articulation avec le droit séculier, on constate que le
Iégislateur permet ( jawaz) I’application des peines légales scripturaires en période
d’Occultation®8, Cette rupture avec les sources fondamentales du droit shi‘ite, a savoir
le corpus de Hadith, comme on I’a dit, est I’aboutissement d’une longue évolution

historique.

L’application des peines 1égales pendant la période de

I’Occultation

D¢s le début de I’Occultation majeure, 1’un des problémes des théologiens shi‘ites
est de savoir si les peines 1égales peuvent étre appliquées en I’absence physique de 1’imam
impeccable ou si elles doivent étre annulées. Les deux opinions avaient des adeptes parmi
les faqih-s et les partisans de chacune d’entre elles présentaient des arguments rationnels
pour démontrer leur justesse respective. Bien entendu, la question de la possibilité ou de
I’impossibilité de 1’application des hudiid-s est indissociablement liée a la Iégitimité du
juge et de la justice religieuse et la validité de leur jugement en 1’absence d’une autorité
infaillible comme celle du prophéte et de I’imam.

Concernant 1’application des peines en période d’Occultation, les prises de
position des juristes-théologiens ont été nombreuses :

1. Les partisans de I’autorisation (jawaz) et de 1’application des peines.
2. Les opposants de ces deux notions.

3. Les juristes qui ont hésité entre les deux prises de position précédentes.

318 Code des peines islamiques d’Iran, article 297, Remarque 2, IThaqi, 1382 h.s./2003-
4,

150



4. Les partisans de « I’autorisation conditionnelle » ¢’est-a-dire d’une transformation
des peines 1égales en d’autres chatiments (ta zir).

5. Les partisans d’une application 1égale évitant toute peine de mort et blessures.

Les partisans de ’application des peines légales

Les partisans de I’application des peines et des chatiments s’appuient d’abord sur
les sentences déterminées dans le Coran telles que « La fornicatrice et le fornicateur,
fouettez-les chacun de cent coups de fouet» (Coran, 24 : 2-4 trad. Muhammad
Hamidullah) ou « Le voleur et la voleuse, a tous deux coupez la main » (Coran, 5 : 38
trad. Muhammad Hamidullah). Selon eux, puisque décrétées par la Révélation, ces
peines ne peuvent étre abolies puisqu’elles ne sont pas limitées a un temps déterminé ou
a un lieu particulier. Elles ne dépendent pas non plus de la présence de 1’imam
impeccable. La décision de leur mise en pratique revient donc au juriste-théologien
remplissant toutes les conditions nécessaires (jami‘ al-shara’it) c’est-a-dire en résumé
la maitrise des sciences exigées et 1’intégrité morale. Dés lors, 1’application des peines
est nécessaire en tout temps et tous lieux afin de garantir la sécurité et la moralité
collectives®®.

Il existe de nombreuses traditions selon lesquelles ’application des peines est
absolument nécessaire soit en présence soit en absence de I’imam ; ces traditions
précisent que I’annulation des peines est interdite ( haram). Devant le cas d’une femme
adultére, le premier imam ‘Ali aurait déclaré : « Par Dieu, rappelez-vous que votre

prophéte déclarait : ‘celui qui annule I’une des peines que j’ai établies est mon ennemi.

319 Muhammad Bagqir al-Sabziwari, Kifayat al-ahkam, Daftar-e nashr-e farhang-e
Islami, Qum, p. 410.
151



Celui-1a sera I’objet de mon courroux?° ». Une autre tradition, remontant au 6° imam,
Ja‘far Ja'far al-Sadiq Abt ‘Abdallah, sert d’argument aux juristes de ce premier groupe.
Un juge non-shi‘ite, Hafs b. Ghiyath al-Nakha‘t (m. 194/809), éléve en droit de I’imam
dit : « J'ai demandé a Abtu ‘Abdallah Ja‘far qui est-ce qui doit appliquer les hudiid-s, le
pouvoir (sultan) ou le juge (gadi)? Il a répondu : ‘Que ceux qui gouvernent les
appliquent’ »%21?

Al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022) est le premier fagih & penser que durant
1I’Occultation, I’application des peines peut étre accordée aux juristes-théologiens
shi‘ites: « L application des peines incombe aux hommes nobles de 1’islam désignés par
Dieu. Ce sont en premier les imams impeccables de la famille du prophéte et puis les
juges que ces derniers ont nommés dans ce but. Les imams ont accordé cette
responsabilité aux juristes-théologiens parmi leurs fidéles a condition qu’ils aient toutes
les compétences pour accomplir cette tache3?? ».

La position d’al-Shaykh al-Mufid semble indiquer que juger les affaires
religieuses et appliquer les peines légales n’est pas illicite pendant 1’Occultation3%, Al-
Mufid et surtout ses continuateurs, cités par al-Hurr al-‘Amili (m. 1104/1692), ont opté
pour 1’autorisation de I’application des peines légales par les Docteurs de la loi en
I’absence de I’imam a condition que la pratique puisse étre justifiée et expliquée par les
hadith-s des imams®?*. Les adeptes de ce premier groupe s’appuient toujours sur le
fameux hadith dit de ‘Umar b. Hanzala remontant a I’imam Ja’far et rapporté par toutes

les sources anciennes: «Quant aux évenements (non prévus par les sources

320 al-Hurr al-*Amili, Wasa il al-shi’A, Chapitre 1, hadith 6.
821 Ahmad Khwansari, Jami‘ al-Madarik, Qum, Deuxiéme édition, p. 85. Il faut
préciser que le verbe zkm en arabe signifie en méme temps “gouverner” et “juger”.
322 al-Shaykh al-Mufid, al-Mugni 4, p. 810.
323 Tamima Bayhom-Daou, al-Shaykh al-Mufid, Oxford, 2005, pp. 122-125.
824 al-Hurr al-*Amili Wasa il al-shi’A, Vol. 18, p. 338.
152



scripturaires), référez-vous aux connaisseurs de nos enseignements car ils sont ma
preuve auprés de vous et je suis la preuve de Dieu auprés de vous®® ». Les juristes de ce
premier groupe considerent que « les connaisseurs de nos enseignements » du hadith
mentionné sont les Docteurs de la loi remplissant toutes les conditions nécessaires. Les
Modernes se fondent sur les propos d’al-Shahid al-Thani (m. 966/1558) qui explique
longuement dans son livre Masalik que « les connaisseurs des enseignements » des
imams infaillibles sont en premier lieu les juristes et les experts en droit canon.
S’appuyant sur les théses d’al-Muhaqqiq al-Hillt (m. 726/1325), il déclare : « On entend
par ce connaisseur le juriste-théologien mujtahid ; c¢’est lui qui connait parfaitement le
droit religieux grace aux hadith-s transmis des imams mais aussi les capacités de la
raison et la force des arguments rationnels ; un tel juriste est autorisé de la part de I’imam

a appliquer les peines légales3%® ».

Naturellement, c’est surtout a partir de I’époque safavide, 1’établissement du
shi‘isme imamite comme religion d’Etat en Iran et la formation du « clergé », que les
débats deviennent particulierement fréquents. Muhammad al-Baqir al-Majlisi (m.
1110/1698) écrit : « Un grand nombre de savants croient que le mujtahid juste
remplissant toutes les conditions nécessaires peut se charger de I’application de toutes
les peines légales pendant 1’Occultation y compris 1’exécution capitale, couper la main
ou la lapidation ». Bien que I’opinion d’al-Majlisi soit ambigiie, il écrit dans
I’introduction de son livre : «La préservation de la religion dépend de
I’accomplissement des actes et devoirs religieux. Pour ce faire, il faut garantir les

conditions de cet accomplissement c’est-a-dire appliquer les peines légales ; il est

325 Voir en dernier lieu Riihollah Khomeyni, Takrir al-wasila, vol. 1, p. 344.
326 31-Shahid al-Thani, Masalik, op. cit., p. 188.
153



obligatoire de tuer les incroyants et les apostats et d’appliquer les peines et les chatiments

prescrits par les Ecritures saintes®?’ ».

Mulla Ahmad b. Muhammad al-Mahdi al-Naraqi (m. 1245/1829), dans ses
‘Awa’id al-ahkam fi bayan qawa'id al-ahkam confirme qu’il est nécessaire voire
obligatoire d’appliquer les peines et les chatiments durant 1’Occultation. 11 s’appuie sur
I’autorité des célébres juristes-théologiens du passé pour affirmer que la survie d’une

religiosité saine et la sécurité de la communauté des fidéles en dépendent3?8,

Al-Shaykh Muhammad Hasan al-Najafi (m. 1266/1849) I’auteur d’al-Jawahir,
reconnait la rareté des traditions autorisant I’application des peines 1égales en 1’absence
d’un imam infaillible mais s’appuie sur 1’autorité d’un grand nombre de juristes célébres
du passé pour opter pour cette autorisation. 1l écrit ironiquement sur les opposants : « Il
est étonnant que certains soient si obsédés par cette question, il parait que ces gens n’ont
rien compris du droit canonique ni de la parole des imams et du mystére de leurs mots
révélés pourtant par nos Docteurs. Bref, la réponse est évidente®?® ».

Al-Najafi estime que 1’application des peines en période d’Occultation fait partie
des devoirs du mujtahid remplissant toutes les conditions nécessaires (jami * al-shara’if)
et il écrit & ce propos : « Le mujtahid remplissant toutes les conditions nécessaires fait
appel aux textes solides et au consensus veérifié. La Iégitimité du mujtahid remplissant
toutes les conditions nécessaires auprés des imams impeccables, afin d’appliquer les

peines durant 1’Occultation fait partie des nécessités absolues de la religion. Par

327 Muhammad al-Baqir al-Majlisi, Kitab al-Hudiid, Qisas va Diyat, piydme Hagh,
Téhéran, 1378 h.s./ 1999, p. 58.
328 al-Naraqi, Awayed al-Ahkam Fi Bayan Qawa ‘id al-Ahkam, p. 553.
329 al-Najafi, Jawahir al-Kalam, vol. 21, p. 394.
154



conséquent, un non-mujtahid qui ne remplit pas toutes les conditions nécessaires, et
méme un mujtahid mutajazi (partiel) ne sont pas autorises a appliquer les peines
légales®®. ». Pour fonder ses propos, I’auteur invoque I’autorité des savants suivants,
entre beaucoup d’autres : al-Shaykh al-Mufid, al-Shaykh al-Tts1, al-Shahid al-Awwal,
al-Shahid al-Thani, Fadil Migdad b. Fahd, al-Muhaqqiq al-Karaki, Muhammad Bagqir

al-Sabziwari!

. Muhammad Hasan al-Najafi estime que selon les maitres juristes de
I’imamisme, les personnes remplissant toutes les conditions de 1’équité et de 1’ijtihad,
c’est-a-dire étant moralement d’une grande intégrité et ayant la capacité d’extraire les
principes secondaires des sources primaires du droit pourraient appliquer les peines
légales durant I'Occultation332,

Dans sa Risala fi tahqiq igamat al-hudid fi hadha al-’Asr, Sayyid Muhammad
al-Bagqir al-Shafti (m. 1260/1844), contemporain d’al-Najafi, tente de neutraliser les
positions des opposants de I’application des peines légales et conclut ainsi qu’il n’y a

pas vraiment d’opposants en la matiére.>®. Selon les sources, al-Shafti appliqua

personnellement entre 90 et 120 peines légales dans des cas différents®3*

En ce qui concerne 1’autorisation de 1’application des peines, Sayyid Abi al-
Qasim al-Kht’'t (m. 1413/1992) écrit dans ses Mabani takmilat al-minhdj :
« L’application des peines pour le juge remplissant toutes les conditions nécessaires est

autorisée®® ».

330 |bid., vol. 12, p. 393 Le mujtahid mutajaziest celui qui a une connaissance partielle
du corpus du droit religieux.

33l al-Najafi, Jawahir al-kalam, vol. 12, p. 394-395.

332 Mustafa al-Muhaqqiq Damad, « Hudiid dar Zaman-e Ma (les peines légales a notre
époque) », Revue Tahqigat-e Hoqiigi, Téhéran, 1378 h.s./ 1999, n°® 25-26, p. 63.

333 al-Shafti, Risala fi tahqiq igamat al-hudid fi hadha al-'Asr, p. 144.

334 Mirza Muhammad al-Bagqir al-Khwansari, Rawdat al-jannat fi ahwal al- ‘ulama’
wa l-sadat, p. 101 ; Muhammad Ali Mudarris Tabrizi, Rayhanat al-adab, p. 28.

335 Sayyid Abu al-Qasim al-Khti’1, Mabani takmilat al-minhaj, vol. 1, p. 422.

155



Enfin, dans son Takrir al-wasila, Rihollah Khomeyni (m. 1368 h. s. /1990) écrit
. «Personne ne peut se charger des affaires collectives et politiques y compris
I’application des peines, les affaires juridiques et financi¢res comme la collecte des taxes
sauf I’imam des musulmans et celui qui est désigné de la part de I’imam pour ce
travail®*® ». Or, pour Khomeyni, comme pour ses prédécesseurs appartenant dans leur
quasi-totalité aux rationalistes Usiliyya, la « personne désignée par I’imam » n’est autre
que le mujtahid jami‘ al-shara’it, appelé depuis al-Karaki (m. 940/1533), «le
représentant général de I’imam caché »*%'. Al-Muhaqqiq al-Karaki écrit en effet
clairement dans son traité sur 1’autorisation de I’application des peines légales : « Les
partisans de 1’imamisme sont unanimes sur le fait que le juriste-théologien juste et
honnéte, remplissant toutes les conditions nécessaires pour énoncer une fatwa, et appelé
mujtahid en droit religieux, est bien le représentant des imams en général et de I’imam
caché en particulier. C’est a lui qu’il faut avoir recours dans tous les cas ou la
représentation des imams est nécessaire33 »,
Pour terminer cette partie, contentons-nous d’énumérer quelques autres juristes

de ce premier groupe :

Taqt al-Din Abu Salah al-Halabi (m. 447/1055), dans al-Kadfi fi I-figh, p. 423.

Al-Shaykh al-Ttst (m. 460/1067), dans al-Nihaya fi mujarrad al-figh wa |-fatawa,

vol. 1, p. 301-303.

Muhammad Abt ‘Al (m. 463/1070), dans al-Marasim al- ‘alawiyya, p. 261.

Hamza b. ‘Abd al-’Aziz, dit Salar al-Daylami (m. 463/1070), dans al-Tagrib (al-

Tahdhib).

33 Riahollah Khomeyni, Takrir al-wasila, Vol. 1, p. 344 ; aussi id., Velayat-e faqih,
pp. 3-4 ; Sahife-ye nir, vol. 20, p. 170
337 Mustafa al-Muhaqqiq Damad, Qawa ‘id al-figh pp. 192-292.
338 al-Muhaqqiq al-Karaki, Rasd 'il, vol. 1, pp. 142-143.
156



Muhammad b. al-Hasan Fakhr al-Muhaqqiqin (m. 771/1369), dans Idah al-fawa'id
fi sharh mushkilat al-qawa ‘id, vol. 1, p. 399-400.

Muhammad Ibn Makki al-Amili, dit al-Shahid al-Awwal (m. 786/1384), dans al-
Lum’4 al-dimashqiyya fi figh al-imamiyya, p. 84, ainsi que dans al-Duriis al-shari’a
fi figh al-imamiyya, vol. 2, p. 48.

Jalal al-Din al-Fadil al-Miqdad (m. 826/1422), dans al-Tangih al-ra‘i’ fi sharh
mukhtasar al-nafi’, volume 1, p. 596 et 597.

Jamal al-Din Ibn Fahd al-Hilli (m. 841/1437) dans al-Muhadhdhab al-bari’ fi sharh
al-mukhtasar al-nafi’, volume 2, p. 328.
Al-Muhaqqiq al-Karaki (m. 940/1533) dans Jami * al-Magasid fi sharh al-qawa ‘id,
volume 8, p. 213 et volume 3, p. 489.

Zayn al-Din b. ‘Al1 al-‘Amili al-Shahid al-Thani (m. 966/1558) dans Masalik al-
afham ila tanqih shara’i “ al-islam, volume 3, p. 108

Muhammad al-Baqir dit al-Muhaqqiq al-Sabziwari (m. 1090/1679) dans Kifayat al-
ahkam, volume 1, p. 410.
Al-Shaykh Ja‘far Kashif al-Ghita” (m. 1228/1813) dans Kashf al-ghiza’ ‘An
mubhamat al-shari’At al-gharra’, volume 4, p. 430.

Sayyid ‘Ali dit Sayyid Tabataba’t (m. 1231/1815) dans Riyad al-masa’il fi bayan
al-ahkam bi I-dala’il, volume 2, p. 388 et 473.
Sayyid ‘Abd al-A‘la Sabziwari (m. 1414/1993), dans Muhadhdhab al-akkam fi
bayan al-halal wa [-haram, volume 15, p. 226.
Al-Shaykh ‘Ali Kashif al-Ghita” (m. 1414/1993), dans al-Nir al-sati * fi [-figh al-

nafi’, volume 1, p. 627.

157



Les opposants de ’application des peines

Ces opposants professent que pendant le temps d’Occultation majeure, d’apres la
derniere lettre autographe de I’imam caché, il n’y a aucun représentant de la part des
imams impeccables ; or seul I’imam impeccable ou son représentant ont le droit
d’appliquer les peines 1égales. Par conséquent, pendant 1’Occultation majeure, ¢’est-a-
dire en I’absence d’un imam infaillible et de son représentant nommément désigné, les
peines légales ne sont pas applicables.

Les juristes-théologiens de cette catégorie s’appuyaient surtout sur la littérature
du Hadith ainsi que sur I’autorité juridique d’Abu 1-Makarim Hamza b. ‘Ali dit Tbn
Zuhra (m. 585/1189) et Muhammad b. Ahmad Ibn Idris al-Hilli (m. 598/1202).
Muhammad Hasan al-Najafi (m. 1266/1887), partisan de ’application des peines
comme on 1’a vu plus haut, confirme le fait°,

Ibn Idris al-Hillt (m. 598/1201) estime que le consensus ( ijma ‘) particulier ou
général ne peut étre rompu que par un autre consensus opposé ou par les versets
coraniques clairs et les traditions a chaines de transmission multiple (mutawatir) ; les
traditions a chaine de transmission unique (khabar wahid) n’ont pas le pouvoir de
rompre un consensus. L’affirmation de 1’autorisation de I’application des peines 1égales
par les fugaha’ en période d’Occultation ne repose que sur les seuls récits a chaine de
transmission unique. Comme al-Shaykh al-Mufid et al-Shaykh al-TtsT, Ibn IdrTs, estime
que le jugement dans les différends et I’application des peines juridiques en période
d'Occultation sont confies aux fugaha’ a condition qu’il n’y ait pas de risque de
dommage. A la fin des Sara’ir, en ce qui concerne I’application des peines pendant la

présence des imams, il ne voit aucune différence de compétence du jugement entre les

339 al-Najafi, Jawahir al-kalam, vol. 12, p. 493.
158



imams et leurs représentants. En 1’absence de ces derniers, les peines ne peuvent étre

appliquées.>®,

Abul Qasim al-Muhaqqiq al-Hillt (m. 676/1277) émet le méme avis dans ses
Shard’i “ al-islam®*. |l écrit également dans al-Mukhtasar al-mandfi’ : « Méme pour ce
qui est ordonner le Bien et interdire le Mal (al-amr bi I-ma ‘riif wa I-nahy ‘an al-munkar),
si ces devoirs pourtant obligatoires risquent de mettre en danger la vie et I’intégrité de
quelqu’un, cela exigerait une autorisation de la part de I’imam et de son représentant.
De la méme maniére, I’application des peines exige ’autorisation de 1’imam ou de son
représentant 342 »,

Le faqih contemporain, Ahmad Khwansari (m. 1363/1943), partisan de la théorie
de la non-autorisation en période d'Occultation, présente une bonne synthése de cette
option dans son livre intitulé Jami * al-Madarik. 11 commence par citer des traditions de
‘Alf et de Ja‘far al-Sadiq selon lesquels seul I’imam infaillible est habilité a juger et
appliquer les peines légales 3+,

Dans le hadith de ‘Umar b. Hanzala (que nous avons déja mentionné), appelé
traditionnellement la Magbiila ‘Umar b. Hanzala, I’imam al-Sadiq dit :« Soyez attentifs
a celui d’entre vous qui transmet notre enseignement (hadith), celui qui respecte notre
halal et notre haram et qui connait nos ordres. Soumettez-vous a son jugement car je

34 Selon les juristes-théologiens opposés a

I’ai nommé comme votre juge.»
I’application des hudiid, le hadith déclare clairement que le juge doit étre

personnellement désigné par I’imam infaillible.

%40 Tbn 1dris, Kitab al-Sara’ir., vol. 3, p. s 545 et 546.

341 al-Muhaqaiq al-Hill1, Shara’i * al-islam, vol. 1, p. 312 et 313.

342 al-Muhaqgqiq al-Hilli, al-Mukhtasar al-Manafi’, p. 115.

33 Ahmad Khwansari, Jami ‘ al-madarik fi sharh mukhtasar al-nafi’, vol. 7, p. 95.
344 al-Hurr al-*Amili, Wasa'il al-shi’4, vol. 7, p. 631.

159



Par ailleurs dans le hadith d’Abi Khadija, appelé la sahiha Abt Khadija, I’imam
Ja‘far al-Sadiq dit: « Faites attention de ne pas prendre pour juge une personne
corrompue (i.e. un juge designé par le pouvoir injuste). Pour régler vos affaires, ayez
recours a celui qui connait nos enseignements ; Choisissez-le comme juge, car ¢’est moi
qui I’ai désigné pour ce role®® »,

Selon Khwansari, Ibn Idris n’a accepté que deux situations ou I’application des
peines peut étre admise en 1’absence de I’'imam et de son représentant 1égal :|

A - L’application des peines par le maitre envers son esclave.

B - dans le cas ou une ou plusieurs vies sont menacees si on abandonne I'application
des peines®*®. Selon I’auteur, Ibn Idris conseille également la pratique de la tagiyya dans
ce second cas. On peut donc dire qu’en dehors de ces deux cas exceptionnels, Ibn Idris
déclare interdite 1’application des peines coraniques pendant 1’Occultation.

D’autres grands Docteurs imamites s’étant oppos€ a cette applications sont
mentionnés :

Al-Shaykh al-Tast (m. 460/1067) (mais mous avons vu que ce dernier est
également exploité par les partisans de 1’application des hudiid), Qadi ‘Abd al-’Aziz Ibn
al-Barraj (m. 481/1088)%*’, Amin al-Islam al-TabrisT (m. 548/1153)3*¢ Qutb al-Din al-
Rawandi (m. 573/1177)%*%°, Aba 1-Qasim Ja‘far b. Hasan al-Muhaqqgiq al-Hillt (m.

676/1277)*°, ou encore Jamal al-Din Ahmad b. Shams al-Din Ibn Fahd al-HillT (m.

345 al-Hurr al-*Amili, Wasa il al-shi’4, Premier chapitre concernant les qualités du
jugs, hadith 5. Le hadith d’ Abi Khadija est rapporté par al-Shaykh al-Tas1, Tahdhib al-
Ahkam, nouvelle édition, vol. 6, p. 303.

348 Ibn 1dris, al-Sara’ir, vol. 2, p. 24 et 25.

347 |bn al-Barraj, al-Muhadhdhab, vol. 1, p. s 341 et 342 ; vol. 2, p. 518.

348 al-TabrisT Majma * al-bayan, vol. 7, p. 219, sous le verset 2 de la sourate 4 (de la
Lumiére (An-Nur).

349 al-Rawandi, Figh al-qur’an, vol. 2, p. 372.

30 al-Muhaqaiq al-Hilli, al-Jami ‘ li I-shard’i, p. 548.

160



841/1437)*! (également utilisé par le premier groupe). Les cas d’al-TiisT et d’Ibn Fahd
montrent que les juristes ne sont pas toujours dépourvus d’ambigiiité dans leur exposé
sur la problématique qui nous occupe.

Ces fugaha’ ont presque toujours explicitement énoncé la fatwa de la non-
autorisation de D’application des peines légales en I’absence de I’imam ou son
représentant particulier. lls affirment la suspension (tawaqquf) de 1’application des

peines pendant le temps d'Occultation et jusqu’au Retour de I’'imam caché®?2,

Ahmad Khwansari conclut :« L'application des peines exige la nomination de la
part de I’imam, car la désignation d’un juge par une autorité faillible pour appliquer les
peines coraniques risque 1’introduction de 1’injustice dans I’affaire jugée et par la-méme
porte préjudice au Livre saint et ses lois »*%,

L’argument principal des opposants actuels a 1'application des peines 1égales
durant 1’Occultation est que pour appliquer ces peines, la présence d’un exécuteur
compétent nommé par I’imam impeccable ou son représentant particulier est
indispensable. Car les préceptes coraniques et ceux de la tradition n’offrent pas toujours
de solution pour les cas présentés pendant le temps de 1’Occultation. La position des
opposants repose sur la question de savoir si les personnes faillibles peuvent ou non se
charger de l'application des peines religieuses lorsqu’on n’a pas acces aux représentants
de I’imam impeccable ou aux mujtahidiins remplissant toutes les conditions nécessaires.
Et s’il n’y a pas de mujtahid juste a ce moment, que faut-il faire ? Dans cette situation,

bien sir a cause du manque d’un exécuteur juste et remplissant toutes les conditions

%1 1bn Fahd al-Hilli, Muhadhdhab al-bari’, vol. 2, p. s 326 et 327.
32 Mohsen Kadivar, Hokiimat-e entesabrt, partie 3, chapitre 14.
853 Ahmad Khwansari, Jami ‘ al-madarik, vol. 5, p. s 411 et 342 ; vol. 7, p. s 57 a 57.

161



nécessaires, 1’arrét des peines et leur remplacement par d’autres peines s’averent

acceptables®*,

Les juristes de I’hésitation

Al-‘Allama al-Hilli est parmi ceux qui ont mis en doute la possibilité de
I’application des peines sans prendre une position claire quant a son autorisation. Dans
trois fatwas, il donne étonnamment trois opinions différentes a propos de I’application
des peines. Par ailleurs, dans toutes ses ceuvres, a I’exception de Muntaha al-matlab (que
nous allons examiner), il semble opter pour I’autorisation de 'application des peines en
période d'Occultation. Encore une fois, nous avons affaire a I’ambigiiité d’un juriste.
Revenons aux fatwa-s. Dans sa premiére fatwa, al-Hilli rejette I’autorisation (jawaz) de
I’application des peines ; dans la deuxieme fatwa, il proclame la suspension de décision
quant a I’autorisation ou I’interdiction de 1’application des peines ; dans la troisieme, il
les autorise. Considérons ces fatwa-s**° :

Dans la premiere, il affirme que «L’application des peines en période
d'Occultation n’appartient a personne d’autre qu’aux imams et a leurs représentants
particuliers nommés pour cette tdche ; les autres ne sont aucunement autorisés a
appliquer des peines. » Sa décision finale est I’arrét des peines et la non-autorisation de
leur application®®.

Dans la deuxieme fatwa, aprés avoir mentionné la tradition de Hafs b. Qiyas, il

dit qu’al-Mufid et al-TasT en agissant selon cette tradition, ont adhéré a 1’autorisation de

34 Mustafa al-Muhaqqiq Damad, « Hudiid dar Zaman-e Ma : Ejra’ ya Ta‘til ? », Revue
Tahgqigat-e Hoqiigt, Téhéran, 1378 h.s./ 1999, n° 25-26, p. 88.

35 Al-*Allama al-Hilli, Muntaha al-matlab, vol. 2, pp. 994-995.

36 |bid., p. 994,

162



l'application des peines en période d'Occultation. Mais il ajoute a la fin : « Je m’arréte
dans cette affaire » (i.e. je n’ai pas une opinion déterminée et fixe sur la question)®’.

Il poursuit dans sa troisieme fatwa : « Les fugaha’ qui connaissent le droit canon
en se fondant sur des sources s(res sont autorisés a appliquer les peines Iégales en
période d’Occultation ; s’ils sont a I’abri du souverain injuste de leur temps, ils peuvent

juger parmi les fideles et ces derniers doivent les aider en cela ».

Al-Muhaqqiq al-Ardabili (m. 993/1585) critique les positions défendues par al-
‘Allama al-Hilli. Pour lui les arguments de celui-ci contre les traditions & chaine de
transmission unique ne sont pas acceptables. En outre il lui reproche son manque de
précision dans la définition du souverain injuste®®,

Selon Mohsen Kadivar, al-Muhaqqiq al-Ardabili exprime son opinion
jurisprudentielle fondée sur une forte preuve, c’est-a-dire la non-autorisation de
I’application des peines selon le principe du « manque de raison valable ». En
conséquence, il convient de le compter parmi ceux qui hésitent sur ce sujet.>*®.

Mirza al-Qummi, comme al-Muhaqqiq al-Hilli se refuse de donner une décision
arrétée sur 1’autorisation de 'application des peines en période d'Occultation. Selon lui,
il appartient au mujtahid de faire appliquer en période d'Occultation le chatiment minoré
c¢’est-a-dire moins fort que la peine légale prévue par le Coran®°. Ce fait nous conduit

vers un quatrieme groupe de juristes.

71bd., p. 994-995; aussi al-Muhaqqiq al-Hilli, Shara’i * al-islam, vol. 1, p. s 312 et
313.

38 al-Muhaqqiq al-Ardabilt, Majma ‘ al-fa’ida wa-1 burhan fi sharh al-adhhan, vol. 7,
p. 545

89 M. Kadivar, Hokiimat-e entesabi, Partie 3, Chapitre 14.

360 Mirza Aba 1-Qasim al-Qummi, Jami ‘ al-shitat - Ajwibat al-Masa'il, Bibliothéque
de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Téhéran, vol. 1, p. 394-395.

163



Les partisans de la transformation des peines en d’autres chitiments
corporels minorés (ta zir)

Que veut dire le chatiment minoré (ta zir) ? Dans le droit pénal, le chatiment
minoré veut dire des punitions moins séveres que les peines légales prescrites dans le
Coran, destinées a des infractions autres que celles qui sont punissables en vertu du droit
pénal islamique par une peine scripturaire, un talion ou un prix de sang. Le chatiment
minoré désigne une punition dont la mesure n’est pas définie une fois pour toute par le
Iégislateur contrairement a la peine dont les mesures sont définies soit par des sources
d’autorité soit par le consensus des Docteurs.

Certains Docteurs imamites, plutét contre 1’autorisation de 1’application des
peines, posent la question suivante : est-il possible d’arréter les peines et de les
remplacer par un chatiment minoré approprié ? Face a ceux-ci, d’autres fugaha’
imamites qui sont plutdt pour 1'application des peines en période d’Occultation affirment
que DP’application des peines est un acte canonique et que ces peines doivent étre
exécutées sans aucune modification en tout temps et tous lieux. Un troisiéme groupe
professe la théorie des « peines comme voie » (tariga), signifiant par-la que I’application
des peines légales n’est pas le but du Législateur mais un moyen, « une voie » pour
atteindre I’objectif qui consiste a prévenir le crime, a corriger les criminels et a améliorer
et protéger la société. Par conséquent, en période d’Occultation, il est possible

d’atteindre cet objectif en appliquant les chatiments minorés appropriés.

En ce qui concerne I’arrét de l'application des peines en période d'Occultation et
le remplacement de la mort par le chatiment minoré, al-Shafti, par ailleurs partisan et
pratiquant les peines légales, défend en méme temps la thése selon laquelle afin de

prévenir la propagation de la corruption, de la prostitution et d’autres mauvais

164



comportements, il est recommandé d’appliquer le chatiment minoré comme la punition
islamique la plus importante au lieu de 1’application des peines légales. Dans Jami ‘ al-
shitar®® ce propos est également appuyé sur la base des écrits d’al- Allama al-Hilli dans
son Mukhtalaf al-shi’4%2 et ceux de Zayn al-Din b. ‘Alf al-Shahid al-Thani dans ses
Masalik®®,

Parmi les juristes-théologiens contemporains qui ont recommandé le principe de
la non-application des peines légales et leur remplacement par le chatiment minoré, on
peut citer des savants comme Sayyid Hasan Mudarris (m. 1316 h. s. /1937). Ceux-ci ont
écrit que la loi pénale de leur temps s’oppose a la loi canonique et ils ont autorisé la non-

applications des peines légales pour les crimes prévus par les sources scripturaires %4,

Les partisans d’une application légale évitant mort et blessures

Certains juristes-théologiens préconisent I’arrét des peines légales menant a la
mort et a la blessure pendant la période d'Occultation.

Al-‘Allama al-Hilli professait déja la non-autorisation pour les juristes-
théologiens de I’application des peines en période d'Occultation au cas ou ces peines
causent des dommages irréparables (mort, amputation, etc.). Il écrit : « Ma fatwa, c’est
que le fagih remplissant toutes les conditions nécessaires pourra appliquer les peines a
condition qu’il soit certain de ne pas causer par celles-ci des dommages irréparables. Si

c’est le cas, les fideles ont 1’obligation de 1’aider pour trouver une solution alternative,

%1 Mirza Abi 1-Qasim al-Qummi, Jami ‘ al-shitat - Ajwibat al-Masa'il, Bibliothéque
de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Téhéran, vol. 1, P. 731 et 713.
362 Al-*Allama al-Hilli, Mukhtalaf al-shi’4, Vol. 4, p. 478.
363 al-Shahid al-Thani, Masalik al-afham, Vol. 1, p. 127.
%64 op. cit., al-Muhaqqiq Damad, hudiid dar zamane ma, p. 77.
165



car D’annulation des peines mene a I’encouragement des actes illicites et a
’augmentation de la corruption®®® ».

On lit dans Jam’e ‘Abbasst, ouvrage important de 1’époque safavide, du Shaykh
Baha’1 (m. 1030/1620) : « il y a également un désaccord entre les mujtahids pour savoir
si I’application des peines est permise sans l’autorisation de I’imam ? Le juriste-
théologien remplissant toutes les conditions nécessaires, pourra-t-il appliquer ces peines
? Selon une fatwa forte, c’est possible a condition que ces peines ne causent ni mort ni
blessure irréparable®®® ».

Pour ces Docteurs de la loi, il n’est pas permis aux mujtahids d’appliquer les
peines légales comme couper le bras et la jambe ou encore tuer ou lapider. La position
d’al-Majlisi, auteur des Bihar al-Anwar al-anwar, est assez ambigle a cet égard.
Certains pensent que les passages afférents aux peines légales dans ses livres optent pour
I’option selon laquelle il n’est pas permis d’appliquer les peines qui ménent a la mort ou
aux blessures irréparables, que 1’application définitive des peines appartient a I’imam
impeccable et a son représentant particulier et que le mujtahid ne peut pas appliquer ces
peines ; Cela semble effectivement le cas et I’ambigiiité du grand théologien de 1’Etat
safavide dont le fait éclate au grand jour lorsque 1’on sait qu’il appliquait lui-méme, et

parfois avec grande violence, les peines légales®’.

35 al-Hilli, Qawa ‘id al-ahkam, p. 119 ; Irshad al-adhhan, vol. 1, p. 353 ; Tahrir al-
ahkam, vol. 1, p. 158; Tabsira al-Mu’Allimin, p. 90 ; Mukhtalaf al-shi’4, vol. 4, p. 462.

36 Baha’ al-Din al-* Amili, Jami -i ‘Abbast, p. 162.

%7 Muhammad al-Bagir al-Majlisi, Kitab al-Hudid, Qisds va Diyat, piyame Hagh,
Teéhéran, 1378 h.s./ 1999, p. 58. Sur les ambigiiités d’al-Majlisi, voir Amir-Moezzi, « Le
shi’isme entre exercice du pouvoir et sauvegarde de la foi. Le cas d’al-Majlisi », Studia
Graeco-Arabica. Volume d’hommage a Maurice Borrmans (1925-2017), 8 (2018), pp.
387-396.

166



Baha’ al-Din al-Isfahani connu sous le nom d’al-Fadil al-Hindi (m. 1137/1724)
estime que pour respecter la régle de la prudence concernant les peines légales menant
a la mort, il convient de réserver 1’application de la peine d’exécution uniquement a
I’imam impeccable. Son point de vue s’arréte a la menace de mort et il ne va pas élargir
sa théorie jusqu’aux blessures. Pour lui, il faut appliquer les peines coraniques prévues

pour le vol (amputation de la main) ou I’adultére (flagellation)3®8.

La question subsidiaire a celle des peines 1égales pendant 1’Occultation est celle
de l’autorité habilitée a désigner le juge religieux. Comme nous 1’avons Vu, au temps
des imams historiques, ceux-ci nommaient les juges pour la communauté de leurs
fid¢les. Que faire en I’absence d’un imam infaillible ? Quel juriste-théologien est
habilité a juger les affaires judiciaires? Le jugement est-il un devoir du juriste-
théologien ou bien est-il possible de penser a une justice non-religieuse (‘urfi ) ?

Comme on I’a déja vu, on sait, depuis les travaux de Joseph Schacht, et méme
avant lui, ceux d’Ignaz Goldziher, que le droit islamique et donc la jurisprudence
islamique ont trés peu de fondement coranique. Par voie de conséquence, la profession
de juge n’est pas coranique non plus. Certains théologiens se sont appuyés sur ce genre
d’argument pour prouver I’illégitimité d’un gouvernement islamique lequel compte
parmi ses prérogatives le jugement des affaires religieuses de ses gouvernés®®®,

Mohsen Kadivar pense ainsi que «La nomination des savants ou d’autres
personnes au poste de juge religieux ne peut étre fondée sur aucune source scripturaire.

En d’autres termes, il n’y a aucun fondement scripturaire issue du Coran ou du Hadith

%68 Fadil al-Hindi, Kashf al-litham fi sharh al-qawa ‘id, vol. 10, p. 477.
%9 Article de Mohsen Kadivar, le  21/07/2013  (accessible &
http://kadivar.com/?p=12150)

167



pour la désignation d’un juge religieux®’°. Autrement dit, en I’absence de 1’imam et d’un
juge personnellement désigné par lui, le jugement se fonde sur des bases non religieuses

M. Kadivar résume la position des juristes-théologiens traditionalistes de
tendance Akhbari. Face a ce positionnement, les Docteurs appartenant, explicitement ou
non, aux Usaliyya, argumentent autrement.

Les juristes-théologiens anciens y compris al-Shaykh al-Tast et al-Shahid al-
Thani estiment que, pendant la présence des imams historiques, le jugement était un acte
collectif obligatoire (al-wajib al-kifa'r), car il n’est pas possible de vivre dans une société
sans systeme judiciaire ; le juge et la justice, religieux par nature a cette époque, ont
I’obligation d'éradiquer le mal qui consiste essentiellement en I’absence de justice dans
la communauté. Il est évident qu’en 1’absence des imams, en 1’occurrence pendant
1I’Occultation, la justice et donc la fonction de juge demeurent indispensables. Selon les
Rationalistes Ustli, dés 1’époque safavide et jusqu’aux juristes de la République
islamique, I’institution judiciaire doit étre contr6lée et menée par le mujtahid remplissant
les conditions nécessaires (jami ‘ al-shara’it) qui, de ce fait, peut étre considéré comme

le « représentant genéral » de I’imam.

Muhammad Hasan al-Najafi, I’auteur de Jawahir al-kalam écrit : « La légitimité
d’un tel juge vient de 1’autorisation de 1’imam selon al-Hurr al-*Amil1,>"t. Nous savons

qu’il appartient a I’imam de désigner le juge. Par conséquent le juriste-théologien

370 Mohsen Kadivar , Hokiimat-e entesabi, Chapitre 5 intitulé : « La nomination
générale des juristes-théologiens au poste de juge ».

371 Effectivement voir al-Hurr al-* Amili, Wasa'il al-shi’4, Chapitre 4, vol. 71, hadith
7, p. 11 et hadith 6, p. 18

168



remplissant toutes les conditions nécessaires peut étre considéré comme ayant été

implicitement désigné par un imam impeccable®2 »,

De méme, on lit dans le Takrir al-wasila de I’ayatollah Rahollah Khomeyni que
« Le jugement religieux fait partie des prérogatives les plus importantes que Dieu a
accordées au prophete, aux imams impeccables et de la part de ces derniers, aux juristes-
théologiens remplissant toutes les conditions nécessaires®”® ». Selon lui, les juges sont
divisés en deux types distincts :

- Le juge nommé est le juge du temps du prophéte ou de I’imam
impeccable. Les juristes-théologiens du passé définissent ainsi le juge
nommé : « Le juge nommé est celui qui est désigné de la part de I’imam
impeccable grice a ses compétences reconnues par 1’Infaillible3™ ».

- Lejuge choisi par les partis du conflit (takkim).

Lorsque les parties choisissent une personne comme juge afin de régler leur
conflit, ce juge est appelé le juge de takkim et son jugement est valable aussi bien pendant
la présence de I’imam impeccable que pendant son Occultation®”® . Un tel juge doit avoir
toutes les conditions du juge nommé sauf évidemment [’autorisation de 1’imam
impeccable puisqu’il fonctionne pendant 1’Occultation®’®, Avec cette double distinction,
la critique des juristes traditionalistes sur 1’illégitimité des juges non désignés par I’imam

infaillible est contournée.

372 al-Najafi, Jawahir al-kalam, vol. 40, p. 17.
38R, Khomeyni, Tahrir al-wasila, vol. 2, p. 404.
874 \/oir par ex. al-Muhaqqiq al-Hilli, Shara’i “ al-islam, vol. 4, p. 68.
375 \/oir par ex. al-Najafi, Jawahir al-kalam, “Kitab al-Qada’”, vol. 40, p. 23, 280.
876 al-Tiist, al-Mabsit fi figh al-imamiyya, VI, p. 64.
169



Quatrieme partie

LA PRIERE DU VENDREDI

170



Remarques préliminaires

La priére collective du vendredi est le dernier des Quatre Préceptes que nous
étudions. Les priéres collectives et surtout la priére du vendredi sont des devoirs cultuels
pour les fideles selon le droit canonique islamique. Comme le jikad, le paiement et la
collecte de certains impdts religieux ou la justice religieuse et 1’exécution des peines
Iégales scripturaires, la réalisation des prieres collectives nécessite selon la jurisprudence
shi‘ite la présence de I’imam vivant ou d’un représentant personnellement et
nommeément désigné par lui.

Andrew Joseph Newman, un des rares chercheurs a avoir écrit des monographies
sur le sujet, résume bien la problématique : « Pendant le temps de 1’Occultation, la
Iégalite de la priere du vendredi constituait une question importante et un sujet réel de
controverses entre les savants religieux d’une part, et le gouvernement d’autre part. La
raison c’est que dans le shi‘isme, la présence de I’imam ou de son représentant est
obligatoire afin que cette priére soit agréée. C’est pourquoi, pendant 1’Occultation, pour
certains fideles le juriste-théologien a pris la place du représentant de 1’imam pour
diriger cette priere®’’ ».

Yann Richard a consacré un article a la priere du vendredi apres la révolution
islamique d’Iran®"®, Il y écrit notamment que 1’accomplissement de la priére du vendredi
a cessé pour les shi‘ites duodécimains a cause de I’absence physique de 1’imam caché.
Les savants religieux 1’ont annulée en période d’Occultation sauf dans le cas ou cet
abandon était pergu comme une prise de position ouverte contre la légitimité du pouvoir

de leur époque. Mais a I’époque safavide et & la suite de la conversion de I’Iran au

377 Newman Andrew « Friday Prayer in the Safavid Period », in Walbridge, Linda S.,
The Most Learned of the Shi’A, The Institution of the maraji ‘ tagqlid , Oxford University
Press, 2001, p. 34-35.

378 yann Richard, « La Fonction Parénétique du ‘alem: La priére du vendredi en Iran
depuis la Révolution », Die Welt des Islam, 29, CNRS, 1989.

171



shi‘isme au xVI1° siécle, non seulement les juristes mais aussi le régime politique afin de
créer la solidarité communautaire ont contribué a I’expansion de la pratique de la priére
du vendredi ; les souverains safavides se présentaient comme les héritiers des imams
shi‘ites et al-Muhaqqiq al-Karaki qui a obtenu le titre du représentant de I’imam de la
part de Shah Tahmasb, a insisté officiellement pour 1’organisation et I’exécution de la
priere du vendredi en créant une nouvelle fondation pour organiser les cérémonies de
cette priere®’.

Y. Richard écrit qu’al-Karaki « se heurtait & un courant plus traditionaliste,
partisan du “retrait du monde”, représenté notamment par Ibrahim al-Qatifi (m.
950/1543) ». C’est al-Karaki, selon Y. Richard, qui, non seulement a réuni les shi‘ites
une fois par semaine, mais il a aussi prépareé le terrain pour le retour des savants religieux
sur la scéne politique du pays en les désignant comme les imams du vendredi®®. Le
prédicateur qui prononce les discours, est souvent l’intermédiaire entre le pouvoir
politique et les fideles réunis a la priére du vendredi ; il cultive chez eux I’idée d’un
développement politique du pays ou les savants religieux sont au service du pouvoir

politique3st,

Dans les prieres collectives pratiquées en groupe, celui qui se place devant les
autres croyants est appelé « le guide » (imam) de la priére ; et les gens qui le suivent les
« guidés » (ma’mam). Selon le droit shi‘ite tel qu’il apparait dans le corpus ancien du

Hadith, participer aux prieres collectives du vendredi, a la féte de Qurban (Sacrifice), a

379 |bid., p. 63-66.

380 \/0ir aussi Husayn Modarresi Tabataba’1, Nahad haye Namaz-e Jum ‘e, p. 145-152,
cité par Yann Richard, op. cit., p. 66-67.

381 \Voir aussi Bruce M. Borthwick, « The Islamic Sermon as a Channel of Political
Communication », Middle East Journal, Vol. 21, N° 3, 1967, passim.

172



la féte du Fizr (fin du mois de Ramadan) sont des actes collectifs obligatoires®?. Or,
selon le méme corpus, seul I’imam infaillible ou une personne nommément désignée par
lui peuvent diriger la priéere collective.

La priere du vendredi est celle que les musulmans accomplissent chaque vendredi
a midi (zuhr) et qui remplace la priere journaliere de ce moment de la journée. Elle doit
étre exécutée a midi pile soit a douze heures. Elle est constituée de deux génuflexions
(rak’4) et de deux sermons (khuzba) prononcés par I’imam de la pri¢re du vendredi.

La premiére condition de la priére du vendredi est le nombre des participants. En
comptant 1’imam, ils doivent étre au moins cing personnes. Cette condition est
nécessaire pour commencer la priere et si, au milieu, les participants se dispersent et
qu’il ne reste qu’un participant avec 1’imam, la priére ne sera pas annulée. La deuxieme
condition concerne les participants eux-mémes : ils doivent étre de sexe masculin,
pubéres, sains d’esprit et musulmans. Un esclave affranchi peut participer a la priere
avec I’accord de son maitre. Les femmes ne sont pas autorisées a y participer. Cette
priére n’est pas obligatoire pour une personne malade, aveugle ou handicapée incapable
de se déplacer ou pour une personne dont le déplacement met en danger sa santé ou ses
biens.

Il n’y a pas lieu ici d’entrer dans les détails concernant la priére du vendredi.
Cependant il est important de souligner que le sermon obligatoire de cette priere,
prononce par « le guide » de la priére se compose d’une partie religieuse et morale et
d’une partie directement liée a la vie quotidienne de la communauté, c’est-a-dire aux
questions « politiques » dans le sens étymologique du terme. Dans sa thése de doctorat

intitulée « Le sermon du vendredi en pays d’Islam », Wafaa Aba-Chakra souligne le fait

382 Participer a d’autres priéres collectives comme celle sur le défunt ou celle pratiquée
au moment des catastrophes naturelles (la priére ayat) est également fortement
recommandé aux croyants.

173



et déclare que la priere du vendredi s’est transformée de nos jours en un discours
éminemment politique. C’est justement cette dimension collective politique qui rend
problématique I’exécution de la priére du vendredi pendant 1’Occultation, c’est-a-dire
en I’absence de I’imam infaillible et de la personne nommément désigné par lui. Comme

on I’a vu, c’est le cas de la totalité des Quatre Préceptes (al-akkam al-arba ‘a).

La sourate 62 du Coran est appelée « le Vendredi » (al-Jumu ‘a) et ses versets 9-
11 font allusion a la priére collective de ce jour : lorsque les fidéles entendent 1’appel a
la priere (adhan), ils doivent cesser leur travail et leur occupation pour participer a cette
obligation scripturaire. Malgré cette présence discrete dans le Coran, la priére du
vendredi et ’obligation de son accomplissement sont abondamment traitées dans le
Hadith. Il y est dit par exemple que la récompense de la priere du vendredi pour les
pauvres (qui ne peuvent pas accomplir le pelerinage a la Mecque) est égale a celle du
Hajj%3. D’autres traditions blament sérieusement ceux qui n’accomplissent pas cette
priére et celui qui ne la pratique pas fréquemment est taxé d’hypocrisie®*. Selon une
tradition prophétique : « la priére collective a vingt-sept fois plus d’avantages que la
priére individuelle®®® ». Ou encore d’aprés un hadith du 82 imam rapporté par lbn Babiiya
al-Shaykh al-Sadaq (m. 381/991) : « La priére collective est meilleure que la priére
individuelle accomplie dans la mosquée de Kiifa%® ».

Au cours des premiers siécles de 1’Hégire, 1’exécution de la priére du vendredi

aurait été fortement encouragée pendant les régnes des califes dits Rashidin (les quatre

383 Fadl Allah Rawandi, Navadir Rawandr, bonyad-e farhang-e Islami kushapur,
Téhéran, 1376 h.s/1988, traduit par Sadeqi Ardestani, p. 227.

384 Nasir Makarim, Tafsir-e Nemiineh, Téhéran, Vol. 24, p. 133,

385 al-Hurr al-* Amili, Wasa il al-shi’A, Vol. V, p. 370, Chapitre sur la priére collective.

%86 Ibn Babiiya, Kitab man la Yahduruhu |-Fagih, Vol. 1, p. 245.

174



premiers califes), des califes Omeyyades et ‘Abbassides®®’. Les rapports les plus anciens
au sujet de I’accomplissement de la priére du vendredi dans les communautés shi‘ites de
Bagdad témoignent de sa pratique dans la mosquée Barasa (la mosquée des shi‘ites a
Bagdad) en 329/941, c’est-a-dire des le début de I’Occultation majeure, sous la guidance
d’Ahmad b. Fadl al-Hashimiee.

Le caractére politique de cette priere est manifeste dans un rapport historique
d’Ibn al-Jawzi selon lequel, dans la Bagdad des Bouyides shi‘ites, la priére du vendredi
fut annulée a partir de 349/960 puisqu’elle était dirigée par un sunnite3®®,

Il est vrai que les cérémonies de la priére du vendredi dans les grandes villes ont
toujours été exécutées sur ordre du pouvoir en place. Pendant les époques Omeyyade
(41-132/661-750) et ‘Abbasside (132-656/750-1258) les califes eux-mémes ou leurs
délégués exécutaient la priere du vendredi®®®. Le calife ou d’autres hommes puissants
désignaient les imams du vendredi souvent depuis la capitale®®*. Le choix des imams du
vendredi dans les autres villes revenait aux émirs et aux gouverneurs®®2, Dans les
communautés shi‘ites, pendant la période des imams historiques et lorsque les
circonstances politiques le permettaient, ces derniers dirigeaient en personne la priére
collective ou bien déléguaient des personnes précises pour le faire. C’est pourquoi avec
I’avénement de 1’Occultation, la pratique des prieres collectives en général et celle de la
priere du vendredi tout particulierement sont tombées en désuétude parmi les shi‘ites.

Comme on le verra, c’est des siecles plus tard, a 1’époque safavide et la déclaration du

37 Rasiil Ja‘fariyan, Namaz-e Jum'e, Zamine-haye Tarikhi va Agahi-haye

ketabshenasi, Téhéran, pp. 23-25.
388 Al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad, Vol. |, p. 430.
389 |bn al-Jawzi, al-Muntazam fi tarikh al-muliik wa I-umam, Vol. XV, pp. 198-201.
390 al- Ya‘qabi , Tarikh, Beyrouth, Vol. II, p. 285 ; al-Tabari, Tarikh, Beyrouth, Vol.
VI, pp. 570-579.
391 |bn al-Jawzi, al-Muntazam.,Vol. X1V, p. 384.
%92 al-Qalqgashandi, Sub/ al-a ‘sha, Le Caire, Vol. X, pp. 15-20.

175



shi‘isme imamite comme religion d’Etat en Iran que les priéres collectives sont revenues
au devant de la scéne. Comme on le verra, I’explosion des écrits sur 1’autorisation ou la
non-autorisation de la pratique de la priere du vendredi pendant la premiere période
safavide montre clairement I’importance de ce rituel dans le contexte particulier de
I’officialisation du shi‘isme comme religion d’Etat.

On n’a pas d’indication, semble-t-il, sur I’existence de monographies et
d’ouvrages indépendants sur la priére du vendredi datant d’avant I’époque safavide. Ce
qui existait jusqu’a cette époque-la, se résumait a des textes dans les chapitres traitant
des priéres dans les ouvrages juridiques et les traités jurisprudentiels.

Avec la proclamation du shi‘isme comme religion d’Etat en Iran, la priére du
vendredi a pris trés vite de I’importance. Avant les Safavides, il y avait de nombreuses
communautés minoritaires shi‘ites en Iran mais c’est a la suite de la victoire des
Safavides que les habitants de la majorité des villes centrales de I’Iran se sont assez vite
convertis au shi‘isme. La propagation de la priére du vendredi a commencé dans les
différentes villes iraniennes avec 1’arrivée des juristes-théologiens arabes et non-arabes
sur la scéne politique. Al-Muhaqqiq al-Karaki a été le premier juriste a donner de
I’importance a cette question. L’attention que prétait ce juriste de la cour des Safavides
a la priére du vendredi, témoigne de la simultanéité de I’instauration des Safavides et de
la propagation de la priere du vendredi.

Au commencement de leur régne, les Safavides se sont inspirés des autres
dynasties ou d’Etats contemporains ou prédécesseurs dans la région, et surtout des
Ottomans, pour la creation des postes religieux ou gouvernementaux dans le cadre de
leur politique, comme le poste de chancelier et de Shaykh al-islam.

La formation de 1’Etat safavide en tant que premier Etat shi‘ite, marqué par

I’intention de concurrencer les Ottomans, a préparé le terrain pour que les juristes

176



révisent les caractéristiques de I’imam impeccable. Les juristes traditionalistes ont refusé
de collaborer avec les rois safavides parce qu’ils croyaient que la formation d’un pouvoir
shi‘ite était illégitime pendant 1’Occultation de 1’imam impeccable et avant son
avenement. Dans le camp adverse se trouvaient les juristes venus principalement de
Jabal ‘Amil (le Liban actuel), surtout al-Muhaqqiq al-Karaki, qui ont accepté I’ invitation
des Safavides et se sont rendus en Iran ; ils ont préparé le terrain pour justifier un Etat
shi‘ite. A cette fin al-Muhaqqjiq al-Karaki a tenté de changer les différents points de vue
juridiques dans le sens des exigences du gouvernement safavide. L’autorisation de
’exécution de la priére du vendredi est un exemple important de ces changements®®. La
priere du vendredi s’est propagée progressivement en Iran depuis le régne de Shah
Isma ‘1l (m. 930/1523). La raison de ce phénoméne se trouve dans 1’une des critiques de
1’Etat ottoman qui reprochait aux shi‘ites de ne pas exécuter la priére du vendredi et dans
les efforts des savants shi‘ites, surtout de Muhaqqiq al-Karaki, pour propager cette priére
partout en Iran pour démontrer « I’orthodoxie » du shi‘isme et sa plus grande légitimité
que le sunnisme ottoman®®. Malgré la collaboration d’un grand nombre de savants, de
Jabal ‘Amil a al-Muhaqqiq al-Karaki, au soutien des Safavides et parce qu’il n’était pas
habituel d’exécuter la priere du vendredi chez les shi‘ites et qu’il y avait des opposants
séveres parmi les juristes, 1’officialisation de la priére du vendredi dans la société
iranienne a été trés progressive®*. Les controverses et les conflits autour de la situation
de la priere du vendredi pendant I’Occultation de I’imam impeccable et autour de son
obligation ou son interdiction se sont aggravés a tel point que Shah Tahmasb 1°" a

organisé une réunion entre les juristes-théologiens et son chancelier pour arriver a un

393 Site du Hawza, consulté le 15/07/2009.
394 Muntaziri, al-Badr al-Zahir Fi Salat al-Jum’A wa al-Musdfir, 1983, p. 7 ; Rasil
Ja'faryan, Namaz-e Jum ‘e : Zamine-haye Tarikhi, 1993, p. 26-27.
395 Jabirt, Salat al-Jum’A4, 1997, p. 54-55 ; Rasiil Ja'fariyan, Namaz-e Jum ‘e, 1993, p.
28
177



résultat unique et cohérent sur la priére du vendredi®*®. Sur la proposition d’al-Muhaqgiq
al-Karaki, Shah Tahmasb 1* a désigné un imam du vendredi pour chaque grande ville
de I’empire®”. Le poste de I’imam du vendredi, en tant que haut fonctionnaire de I’ Etat,
a été créé et annoncé de maniére officielle sous Shah ‘Abbas 1% (m. 1038/1628) 3%, En
général, le Shaykh al-islam de chaque ville occupait le poste de I’imam du vendredi, et
méme certains juristes qui n’étaient pas Shaykh al-islam ont occupé cette fonction a la
demande de ce Shah®*°. Muhammad Taqf al-Majlist (m. 1070/1659) a accepté I’ imamat
du vendredi dans deux grandes mosquées de la capitale Isfahan apres deux autres grands
savants, Mir Damad (m. 1041/1631) et al-Shaykh Baha’1 (m. 1030/1620)*®. C’était
aprés une période ou I’exécution de la priére du vendredi n’avait pas été ordonnée
pendant des années. Jusque-1a, parfois al-Muhaqqiq al-Sabzevari et parfois al-Shaykh
Lutfullah Isfahani exécutaient la priére en tant qu’imam du vendredi. Ensuite, le pouvoir
safavide a confié cette fonction a Muhammad Taqi et aprés lui, a son fils Muhammad
Baqir al-Majlis**%. 11 faut ajouter que 1’autorité morale et intellectuelle de certains
savants comme Mir Damad et al-Shaykh al-Baha’1 qui faisaient partie des grands savants
et philosophes de I’époque de Shah ‘Abbas 1, a joué un role tres utile pour préparer le
terrain a 1I’exécution officielle de la priére du vendredi.

La premiére priere du vendredi a I’époque safavide a €té accomplie a la mosquée
Jami® d’Isfahan sous la direction d’al-Muhaqqiq al-Karaki (m. 940/1533). Parmi les

autres imams du vendredi célebres de 1’époque safavide on peut citer, répétons-le : al-

396 Qazwini, Tatmim amal al-amil, 1407/1986, p. 172-173.

397 al-Tihrani, Tabagat a ‘lam al-shi’A, 1404/1983, partie 1, p. 176.

398 Rasil Ja‘fariyan, Din va Siydsat dar Dowra-yi Safavi, pp. 133-141.

39 Rasiil Ja'fariyan, Safaviyya Dar ‘Arse-ye Din, Téhéran, Vol. llI, p. 237.

400 Sur la position du grand philosophe Mir Damad a I’égard de la priére du vendredi,
voir maintenant Mathieu Terrier, « Mir Damad (m. 1041/1631), philosophe et mujtahid.
Autorité spirituelle et autorité juridique en Iran safavide shi‘ite », Studia Islamica 113
(2018), pp. 121-165.

401 Al-Khwansar, Rawdat al-jannat, Vol. Il, p. 122-123.

178

Rapport- gratuit.com @



Shaykh Baha’i (m. 940/1533), al-Shaykh Lutfullah al-lsfahani (m.1032/1623), Mir
Damad (m. 1041/1631), Muhammad Taqt al-Majlist (m. 1070/1659), Muhammad Baqir
al-Sabziwart (m. 1090/1679) et Muhammad Baqir al-Majlist (m. 1111/1699). 11 était
courant a I’époque safavide de composer des livres contenant les discours de la pricre
du vendredi, comme le Basatin al-khutaba’, écrit par ‘Abdallah Afandi (m. 1130/1717),
disciple de Muhammad Bagqir al-Majlis, et qui est sans doute le plus célébre des livres

de cet auteur.

En tant que juriste en chef qui se voyait dans 1’obligation d’adapter le droit shi‘ite
a la politique du nouvel Etat, al-Muhaqqiq al-Karaki a rétabli la priére du vendredi pour
la premiére fois et est devenu lui-méme imam du vendredi. La priére du vendredi s’est
développée remarquablement pendant cette période et la rédaction des traités sur des
questions relatives a la priére du vendredi a connu un grand essor. On a publié plus de
cent traités au sujet de la priere du vendredi pendant cette période, ce qui montre qu’il
fallait démontrer sa Iégitimité aupres de la population. Gréce a ces traités, la priere du
vendredi et les questions qu’elle posait ont fait partie des problématiques religieuses et
politiques les plus importantes de 1’époque des Safavides et son organisation a pris de
nouveaux aspects. Elle est devenue 'une des obligations et des pratiques religieuses
essentielles et est entrée en rapport étroit avec les questions politiques et étatiques. La
relation de la priére du vendredi et de I’Etat était importante du fait que le choix et la
nomination des imams du vendredi officiels dans les différentes villes appartenaient a
I’Etat. Cette question a causé une divergence et des querelles juridiques entre les savants
religieux, la question étant de savoir si les juristes ont la permission de servir d’imam du
vendredi durant le temps de 1’Occultation ou non. S’ils ont une telle permission, quelles

en sont les conditions ?

179



Ces questions ont soulevé des controverses entre les juristes. Al-Muhaqqiq al-
Karaki s’est fondé sur une fatwa répandue dans 1’école de Hilla et a proposé une solution
moderée en déclarant que la priére du vendredi est une obligation a choix multiple. Il a
opté lui-méme pour cette solution et I’a conditionnée a la présence d’un juriste ayant
toutes les qualités nécessaires ou selon les expressions employées de son temps, d’un
marja‘ taqlid («une source d’imitation ») de I’époque. Il a présenté ladite source
d’imitation comme le remplacant de 1I’imam du temps, ayant les qualifications
suffisantes pour 1’exécution de la priere du vendredi. C’est ainsi qu’al-Muhaqgiq al-
Karaki a créé une place pour les sources d’imitation dans les affaires sociales et
religieuses.

En 962/1554, quelques décennies apres la rédaction du traité d’al-Muhaqqiq al-
Karaki, Zayn al-Din al-‘Amili, dit al-Shahid al-Thani (m. 966/1558), a écrit son propre
traité. 1l a employé toute la force de sa méthode juridique pour prouver que la priére du
vendredi est une obligation objective. En Iran, ses disciples et descendants ont insisté
sur la méme opinion. Mais de nombreuses oppositions ont mis en question ce point de
vue, de sorte que certains juristes sont restés fideles aux opinions d’al-Muhaqqgiq al-
Karaki et d’autres ont adhéré au caractere illicite de la priere du vendredi pendant le
temps de I’Occultation. Les polémiques et les controverses ont persisté pendant les deux
cent trois années du régne des Safavides et ont abouti a la rédaction de plus de cent
traités au sujet de la priére du vendredi. Au début du regne des Safavides, le pouvoir
politique disposait du droit de nommer les imams du vendredi, mais au fur et a mesure
que celui-ci s’éloignait de la religion et de la religiosité, ce sont les savants religieux qui
ont assume cette responsabilité pour 1’exécution de la priere du vendredi sans passer par

la permission explicite du pouvoir.

180



Aprés D’instauration de la dynastie des Qadjars, tandis que les fonctions
religieuses perdaient peu a peu leur place, comme ce fut le cas a la fin de 1’époque des
‘Abbassides, les politiques religieuses et la nomination des imams du vendredi se
dégradérent et perdirent de leur importance. La structure politique de la cour des Qadjars
en tant que régime politique tribal, n’était pas propice a faire accepter la place des
maitres religieux dans les cercles du pouvoir et ainsi la priére du vendredi n’avait plus
la place importante qu’elle occupait sous les Safavides. Malgré cette dégradation de la
place de la priére du vendredi, certaines traditions de 1’époque safavide en matiere de
politiques religieuses ont survécu. L’une des traditions mentionnées est la nomination
des imams du vendredi par le roi selon laquelle « le principe était que le roi du moment
désignait une personne pour assumer la fonction de I’imam du vendredi dans chaque
ville et méme dans les grands villages®®? ». C’est ainsi que les noms des imams du
vendredi sont apparus sur la liste des salariés de ’Etat Qajar.

Pendant le régne des Pahlavi en Iran, les imams du vendredi accomplissaient leurs
devoirs sous I’autorité de la cour et conformément aux ordres du roi. Les cérémonies de
la priere du vendredi se sont de plus en plus estompées sous les Pahlavis et il arriva
méme qu’a certains moments elles n’eurent pas lieu du tout. Avec ’avenement de la
Reévolution islamique de 1979 en Iran, les cérémonies de la priere du vendredi ont
retrouvé leur place et ont repris une nouvelle teinte politique. Ces cérémonies sont
directement organisées par le régime de sorte qu’aujourd’hui tous les agents impliqués
dans I’organisation de la priére du vendredi et des prieres quotidiennes fonctionnent

directement dans le cadre du velayat-e fagih (la tutelle absolue du juriste-théologien).

402 Muhammad °Ali Habibabadi, Makarim al-athar, Ispahan, 1985, Vol. I, p. 80.
181



La priere du vendredi et la taqgiyya

Revenons un moment en arriere. La position des imams historiques face a la
priere du vendredi semble avoir été variable selon les conditions politiques qu’ils ont di
affronter. Il nous reste quelques sermons du vendredi de I’imam ‘Al pendant les
quelques années de son califat et ceux de I’imam Hasan. Pendant le califat Omeyyade,
le nom de ‘Al1 était maudit sur les chaires des mosquées pendant les pricres collectives
surtout celle du vendredi, a I’exception du temps du calife ‘Umar ibn ‘Abd al-’Aziz (m.
101/720)%%. D’apres les traditions qui nous restent des imams ayant vécu a cette époque,
il était interdit aux fidéles shi‘ites de prier collectivement dans de telles conditions et
derriére des dirigeants de priére du vendredi nommés par un pouvoir injuste et brutal®,
Cependant, il semble que certains imams ont participé a des prieres collectives
organisées par le pouvoir califal en pratiquant la dissimulation tactique (tagiyya). Ils
conseillaient & leurs disciples la méme prudence*®.

Ibn Ishaq rapporte : « Marwan b. al-Hakam (le calife Omeyyade) injuriait 1’imam
‘Ali et I’imam al-Hasan dans ses sermons du vendredi. L’imam al-Hasan n’y prétait pas
attention et allait a la mosquée le vendredi ; il allait a ’endroit réservé de son temps au
Prophete et s’y asseyait en attendant la fin du sermon. Ensuite il faisait sa priere et
rentrait chez lui »*%. Selon plusieurs sources, I’imam al-Husayn ne se rendait pas a la

prigre du vendredi aprés la mort de ‘Ali que par tagiyya’®’. On a rapporté que le

403 al-Tabari, Tarikh, Vol. IV, p. 52 ; Dinawari, al-dkhbar al-Tiwal, 1989, p. 165 ; al-
Majlisi, Bikar al-Anwar, Vol. 23, p. 169.

404 Movahid Abtahi M. A., Tarikh al-Zurari, Ispahan, Vol. II, p. 27 ; Nairi, Mustadrak
Wasail, Qum, Vol. VI, p. 40.

405 al-Shaykh al-Mufid, Tashih al-i tigadat al-imamiyya, p. 137. Voir aussi Moktar
Djebli, « Takiyya » Encyclopedia of Islam, 2e ed., Vol. 10, p. 134.

408 al-Dhahabi, Tarikh al-islam, Beyrouth, Vol. V, p. 231 ; Name-ye Jame’, seir-e
Namaz-e Jum ‘e dar Zaman-e A ’eme-ye Ma’siiumin, décembre et janvier 2013, N° 107.

407 al-Tabari, Tarikh, Vol. III, p. 447 ; Tbn Kathir, al-Bidaya wa I-nihaya, Vol. IV,
Parite 7, p. 189 ; Muhammad Baqir Mahmudi, Nahj al-Balagha fi mustadrak Nahj al-
Balagha, Beyrouth, Vol. |, p. 427.

182



quatriéme imam Ali Zayn al-‘Abidin al-Sajjad participait par dissimulation aux priéres
du vendredi tenues par les imams nommeés par des califes tyrans mais qu’il ne leur prétait
pas attention et faisait sa propre priere®. Selon certains rapports, cet imam
accomplissait sa priére de midi le vendredi d’abord chez lui et il allait ensuite a la
mosquée pour participer a la priére collective du vendredi®®,

Les auteurs shi‘ites rapportent d’autres exemples de la tagiyya des imams pendant
le régne répressif des califes. D’aprés al-Hurr al-‘Amili, selon un hadith rapporté dans
le Sahih d’al-Bukhari, I’'imam Al faisait semblant de faire sa priere derriere les califes
qui ’ont précédé. Ou encore I’imam Musa b. Jafar, le septiéme imam, disait que les
imams Hasan et Husayn faisaient leurs priéres derriére Marwan par pure dissimulation
tactique*'®. On rapporte de 1’imam Ja‘far al-Sadiq au sujet de la tagiyya : « O mes fidéles,
si cela s’avére nécessaire (i.e. si vous €tes menacés) rendez visite a leurs malades (i.e.
les non-shi‘ites) participez a leurs funérailles, témoignez pour eux dans les tribunaux et
faites vos priéres collectives avec eux »*1,

A part les imams ‘Al et Hasan qui viennent d’étre mentionnés, a notre
connaissance, nous n’avons pas les textes d’éventuels sermons de la priere du vendredi
des autres imams. Bien qu’ayant interdit a leurs fideles de prier derriere des hommes
choisis par des pouvoir injustes, sauf en cas de menace sur leur vie, les imams
considérent cette priere comme particulierement importante lorsqu’elle peut étre

pratiquée dans de bonnes conditions. L’attitude de I’imam al-Baqir en matic¢re de

408 Al-Qadt al-Nu’man al-Maghribi, Da ‘@’im al-islam, Qum, Mu’asseseh Ahl-e Beyt,
2éme edition, 1996, p. 35. Voir aussi A. Sachedina, The Just Ruler in Shi ‘ite Islam The
Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence, Oxford, 1997, p. 177-
178.

499 al-Kulayni, al-Kafi, Vol. Ill, p. 375 ; al-Hurr al-Amili, Wasa’il al-Shi’4, Vol. VII,
p. 351.

410 al-Hurr al-* Amili, Wasa'il al-Shi’A, Vol. 11, p. 383, hadith n° 9.

411 al-Hakim al-Haskani, Shawahid al-tanzil, Vol. 1, p. 37, Téhéran, 1411/1990. voir
aussi Etan Kohlberg, Belief and Law in Imami Shi’ism, Variorum, 1991, p.100

183



I’accomplissement de la priére du vendredi est expliquée dans un rapport présenté par
Zayn al-Din al-* Amili al-Shahid al-Thani (m. 966/1558) qui cite al-Kulayni,**2. Al-Hurr
al-‘Amil1 fait de méme avec I’imam Ja‘far al-Sadiq qui aurait dit : « Celui qui accourt
vers la priére du vendredi par conviction, ses péchés sont pardonnés par Dieu 3 ».

En méme temps, le dirigeant de la priére du vendredi était désigné par 1I’imam
infaillible lorsque cela était possible et que le pouvoir califal ne s’y opposait pas. Les
shi‘ites se fondent principalement sur une priére du 4° imam, ‘Al1 Zayn al-‘Abidin dans
al-Sahifa al-sajjadiyya, pour défendre cette position. En effet dans cette priere il est dit
que ceux qui dirigent la priére du vendredi ne peuvent étre que des « représentants »
(khulafa’) et des « élus » (asfiya ) de Dieu ; autrement dit, selon le vocabulaire technique
shi‘ite, les imams et les élus parmi leurs disciples et leurs fidéles*!4,

De méme, I’imam ‘Alf aurait dit : « Les fideles, aprés la mort de leur imam et
jusqu’a I’élection de I’imam suivant, doivent cesser de payer leurs taxes religieuses,
d’accomplir leur pélerinage a la Mecque, de faire leur priére collective »*°. Dans
plusieurs hadith-s de ‘Ali, la priére du vendredi est présentée comme une fonction
réservée a I’imam et il insistait sur le fait que si I’imam s’oppose a 1’accomplissement
de trois préceptes, il périra: Priére du vendredi, Jihdd et Hajj*®. L’imam Ja‘far al-
Sadiq aurait déclaré : « La priére du vendredi ne peut étre accomplie que derriére un
dirigeant équitable et vertueux 417 ».

Les mémes opinions se rencontrent chez les savants shi‘ites qui ont connu les

temps qui ont suivi immédiatement le début de 1’Occultation. Selon les écrits d’al-

412 al-Shahid al-Thani, al-Rawda al-bahiyya, op. cit., Vol. II, p. 99.

413 al-Hurr al-* Amili, Wasa'il al-Shi’4, Vol. V, p. 6.

414 al-Sahifa al-Sajjadivya, Priére n° 48, Section 9.

15 Husayn Niir al-Tabrisi, Mustadrak al-Wasa’il, Qum, Vol. VII, p. 123-124,

416 1d., Mustadrak, Vol. VI, p. 6.

M7 al-Hurr al-‘Amili, Wasa il al-Shi’A, Vol. V1, p. 13. 1l s’agit, selon la terminologie,
des vertus d’un fideles désigné par un imam infaillible.

184



Shaykh al-Tasi, la désignation de I’imam pour les priéres quotidiennes n’a pas besoin
de I’ordre de I’imam impeccable ou de son représentant. Mais au contraire pour la
nomination de I’imam du vendredi, la permission de 1I’imam impeccable ou de son
représentant particulier est nécessaire. Il écrit : « A I’instar de la désignation du juge ou
du gouverneur, 1’une des conditions nécessaires de la priere du vendredi est la présence
de I'imam impeccable ou d’une personne que I’imam a désignée comme son
représentant ; sinon la priére est annulée ». Il ajoute : « Cependant il n’y a pas de
probléme pour les shi‘ites s’ils se rassemblent par dissimulation pour accomplir la priére
du vendredi et écouter ses deux sermons si cela s’avére nécessaire*'8 ».

Avant al-Tasi, al-Shaykh al-Mufid écrivait déja a propos de la permission de
I’imam dans son Mugni’A : « L’imam de la pri¢re du vendredi doit étre fiable c’est-a-
dire choisi par I’'imam infaillible*!® ».

Ces prescriptions juridiques d’al-Mufid et d’al-Tasi impliquéerent nettement que
pendant 1’Occultation, la priére collective du vendredi n’est pas obligatoire pour les
shi‘ites. En méme temps, ailleurs, al-Mufid semble dire que la priére du vendredi peut
étre déclarée légale par le juriste-théologien qui remplace 1I’imam pendant son
Occultation. Il explique ainsi dans 1’ /rshad : « Le bon sens exige qu’il y ait de tout temps
un juriste-théologien ayant toutes les conditions nécessaires pour s’occuper des affaires
et des préceptes du shi‘isme. Sinon il serait impossible au cours du temps que les fidéles
puissent accomplir leurs obligations et devoirs religieux ou puissent se préserver de la
corruption. Il est donc absolument nécessaire qu’il y ait toujours une personne
connaissant parfaitement les doctrines fondamentales (usi/) ainsi que les applications

juridiques ( furii ‘) de la religion afin que les gens s’adressent a elle pour régler leurs

418 al-Tast, al-Khilaf, Vol. 1, p. 348, cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 184.
419 al-Mufid, al-Mugni’A, p. 27, cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 185.

185



problémes aussi bien individuels que collectifs comme 1’accomplissement de la pricre
du vendredi*® ».

Cette ambiguité caractéristique des savants shi‘ites des débuts du temps de
1I’Occultation, comme nous 1’avons déja vu, ouvre la voie aux hésitations ultérieures des
juristes shi‘ites.

Dans un verdict équivoque, al-Muhaqqiq al-Hilli écrit: « Quand ni I’imam
impeccable, ni son représentant ne sont présents, il est possible (pour les croyants) de se
réunir et de diviser les sermons en deux. En effet, la question est débattue parmi nos
Docteurs depuis longtemps. Certains sont pour I’exécution de la priére du vendredi et
d’autres sont contre elle*?! ».

Parlant d’Abti ‘Ali al-Tusi, petit-fils d’al-Shaykh al-Tasi, le juriste tardif
Sabziwarl écrit : « Abi ‘Alf est partisan de I’accomplissement de la pri¢re du vendredi
pendant la présence de I’imam vivant. En méme temps, il est pour le point de vue selon
lequel le juriste-théologien est le représentant de 1I’imam pendant 1’Occultation. C’est
pourquoi, les opinions divergent parmi nous concernant cette priére et ce pour trois
raisons : premiérement, le comportement du prophéte et des imams qui désignaient eux-
mémes 1’imam du vendredi et le juge pendant leurs vies. Deuxiemement, les hadith-s
selon lesquels les imams n’étaient pas d’une trés grande exigence concernant
I’accomplissement de la priere du vendredi. Troisiemement, I’'unanimité sur les
arguments d’al-Muhaqqiq al-Hilli, d’al- ‘Allama Hilli et d’al-Shahid al-Thani selon

lesquels le Docteur de la Loi est libre d’en décider selon les situations*?? ».

420 al-Shaykh al-Mufid, Irshad, p. 674.

421 al-Muhaqqiq Hilli, Shara’i, Vol. 1, p. 98.

422 Sabziwari, al-Dhaka’ir wa [-Salat, Chapitre 1V, p. 261, cité aussi par Sachedina,
The Just Ruler, p. 186.

186



Nous reviendrons sur ces questions et sur les hésitations et débats des juristes. A
I’époque ancienne, il semble cependant que la plupart des juristes optaient pour
I’abandon de la priére du vendredi pendant 1’Occultation. Et pourtant ‘Abd al-Jalil al-
Qazwini, auteur du VI/Xlle siecle, écrit dans son célebre Kitab al-Naqgd, que les shi‘ites
de son temps accomplissent la priére du vendredi.

Ainsi, on constate clairement ’attitude ambivalente et hésitante des fidéles
shi‘ites a I’égard de la 1égitimité ou I’illégitimité de I’exécution de la priére du vendredi
en I’absence de 1I’imam infaillible et de son représentant désigné. Voyons de plus prés

les points de vue de leurs juristes-théologiens.

La priére du vendredi pendant le temps de 1’Occultation

Les defis de la légitimité

Comme nous venons de le voir, la problématique de la priere du vendredi pendant
1’Occultation a suscité beaucoup de débats parmi les juristes shi‘ites a partir de 1’époque
bouyide. A part le témoignage de ‘Abd al-Jalil al-Qazwini que nous venons de voir, il y
a peu de textes shi‘ites sur la priere du vendredi jusqu’a 1I’époque safavide. Au début de
celle-ci et a la suite de I’expansion de la priére du vendredi en Iran, la rédaction des
traités au sujet de cette pricre s’est développée et un grand nombre des juristes-
théologiens renommeés ont compose des traités en persan et en arabe sur le sujet. Ces
traités défendent ou rejettent les idées qui avaient éte développées jusque-la. On peut
classer ces traités en quatre catégories en fonction de leurs approches doctrinales : ceux

qui essayent de prouver le caractere obligatoire de la priére du vendredi ; ceux qui

187



cherchent a prouver le caractere recommandé de cette priére ; ceux qui sont écrits pour
démontrer son caractére illégal ; et enfin ceux que 1’on peut qualifier d’ambigus*?,

Nous présenterons plus de détails sur ces points de vue et sur leurs traités dans
les pages qui suivent. Les écrits consacres a notre sujet sont trés nombreux surtout a
partir de 1’époque safavide comme on vient de le dire. Ils ont été principalement
présentés, dans la premiére moitié du 20° siécle dans I’immense encyclopédie
bibliographique shi‘ite al-Dhari’A ila tasanif al-shi’A d’Aqa Bozorg al-Tihrani, et de
nos jours dans les « Douze traités juridiques sur la priére du vendredi » édités et
commentés par Rasiil Ja‘fariyan.

Avant d’aborder ces théories, il faut remarquer que les répétitions sont
nombreuses dans ces écrits et les interventions se recoupent souvent. 1l faut également
ajouter qu’ici nous présentons pour la premicre fois la liste la plus compléte des traités

sur le sujet, leur typologie ainsi que, le cas échéant, I’emplacement de leurs manuscrits.

Traités sur I’obligation de la priére du vendredi

Pour montrer combien la question de 1’obligation de la priére du vendredi agitait
les esprits a partir de 1’époque safavide, citons les écrits consacrés a ce sujet. Bien
entendu, I’enjeu pour les auteurs c’est de réhabiliter une pratique politico-religieuse
tombée plus ou moins en désuétude dans un grand pays passé maintenant au shi‘isme :

Al-Shahid al-Thani (m. 966/1559) déclare dans son traité que la priére du
vendredi est une obligation méme en I’absence de 1’imam infaillible*?*.

Zayn al-Din al-‘ Amili dit al-Shahid al-Thani (m. 966/1558) a rédigé trois traités

concernant la priére du vendredi : 1. Risala fi Salat al-Jum’A, 2. Al-Hiss ‘Ala Salat al-

423 Rasill Ja‘faryan, Davazdah Resdle-ye Fight Darbare-ye Namaz-e Jum ‘e, p. T6.
424 al-Muhaqqiq al-Thani, Risala fi Salat al-Jum’A.
188



Jum’4, 3. Risala fi adab al-Jum’A. Ces trois traités mettent I’accent sur la démonstration
du caractére obligatoire de la priére du vendredi*®.

- Le traité F7 Salat al-Jum’A, écrit par al-Shaykh Husayn b. ‘Abdu I-Samad (m.
984/1576), le pére d’al-Shaykh al-Baha’1 (m. 1030/1620). L’auteur était I’imam du
vendredi, surtout lorsqu’il occupait le poste de Shaykh al-islam dans le Khurasan et il a
joué un role important dans la réhabilitation de cette priére??®.

- Le traité intitulé Salat al-Jum’4 wa wujiabuha de Husayn b. Hasan b. Yasuf b.
Ahmad Bahrani (m. 1001/1592), composé en 996 de 1’Hégire*?’.

- Un traité sur la priére du vendredi de ‘Abdallah b. Husayn Shashtari (m.
1021/1612). Son auteur fait partie des célébres savants religieux d’lsfahan, il est le
maitre d’al-Majlist le Premier (m. 1070/1659) et d’autres savants. Ce traité est rédigé
pour démontrer le caractere obligatoire de I’accomplissement de la priére du vendredi
pendant 1’Occultation. Il est rapporté par Muhammad Yazdi dans son ouvrage sur la
priére du vendredi*?®,

- Le traité Min Masa il al-Jum’A de Sayyid al-Murtada b. Muhammad al-Sawrawi
(m. 1029/1619) ; apres son retour de Najaf en Iran ou il a constaté les multiples
désaccords au sujet de la priere du vendredi, I’auteur a composé ce traité pour démontrer

le caractére obligatoire de 1’accomplissement de la priére du vendredi*?®.

425 Mirza Abdallah Isfahani Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Astan-e Qods-e Radawt, Vol.
IL, p. 370. Quelques exemplaires de ces traités se trouvent dans I’archive de I’ Assemblée
nationale islamique d’Iran, Vol. VII, p. 183-184.

426 Muhammad Baqir Miisawi Khwansari, Rawdat al-Jannat, Vol. 11, p. 341 Un
exemplaire de I’ouvrage du Shaykh ‘Abd al-Samad se trouve signalé dans le catalogue de
I’ Assemblée nationale (majlis) islamique d’Iran, Vol. V, p. 285 et un exemplaire dans le
catalogue la bibliothéque de I’ Ayatollah Mar’ashi, vol. I11, p. 34.

427 Le catalogue de 1’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. XV, p. 70.

428 Muhammad Yazdi, al-Hujja fi Wujiib Salat al-Jum’4, éd. al-Sayyid Jawad al-
ModarresT, p. 81-82.

4297 ¢ catalogue de la bibliothéque de I’ Ayatollah Mar’ashi, Vol. VIII, p. 221, n° 3032.

189



- Le traité F7 Salat al-Jum’4 de Zayn al-Din ‘Alib. Sulayman b. Darwish b. Hatim
Qadami (m. 1064/1653). Selon Aqa Bozorg, I’auteur de ce traité a tiré profit des idées
de son maitre, Muhammad b. Hasan b. Rajab afin de démontrer le caractére obligatoire
de la priére du vendredi*®°.

- Le traité F7 Salat al-Jum’4 de Muhammad Taqi MajlisT (m. 1070/1659), dit
Majlist le Premier et pére de I’auteur célébrissime des Bikar al-Anwar al-anwar. Al-
Fayd al-Kashani écrit : « Muhammad Taqi Majlist a rapporté dans ce traité deux cents
hadith-s & propos du caractére obligatoire de la priére du vendredi. Parmi ces hadith-s,
quarante confirment explicitement son caractere obligatoire, cinquante concernent sa
pratique concrete, quatre-vingt-dix montrent sa 1égitimé pendant 1’Occultation et vingt
louent les avantages de cette priere*®l, Al-Fayd al-Kashani a cité une partie de ce traité
dans son propre ouvrage al-Shihab al-thaqib**?(voir plus bas). Les juristes Hasan Qa’ini
et Mir Muhammad Zaman Mashhadi ont écrit des commentaires sur le traité de
Muhammad Taqi Majlist ou ils ont insisté sur le caracteére obligatoire de la priere du
vendredi*®. D’autres partisans de ce caractére ont repris des passages de cet ouvrage,
exploitant ’autorité de son auteur, par exemple Yasuf b. Ahmad Bahrani dans ses
Hadd'’ig cite deux pages du traité en question***, Wali Qulf Shamlia**® ou encore Najaff,
lauteur des Jawahir*®.

- Fi Salat al-Jum’4 de ‘Isa Beyk b. Muhammad Salih Beyk (m. 1073/1662) ;

I’auteur de ce traité est le pere du célébre Mirza ‘ Abdallah Afandi, auteur du non moins

430 Aqa Bozorg al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. XV, p. 76.
%31 Ibid., Vol. XVI, p. 68.
432 Mola Muhsin al-Fayd al-Kashani, al-Shihab al-Thagqib, Beyrouth, p. 55.
433 al-Tihrani, Rawda al-nadira, p. 154.
434 yiisuf b. Ahmad Bahrani, al-Hada 'iq al-nadira, Qum, Vol. IX, p. 390-391.
435 Walt Quli Shaml, Qisas al-Khdgani, Téhéran, Vol. 111, p. 39sqq.
436 al-Najafi, Jawahir al-kalam, Vol. XI, p. 174sqq.
190



célebre Riyad al- ‘ulama. Dans ce dernier ouvrage, I’auteur présente la bibliographie de
son pere*’,

- al-Hujja fi Wujiib al-Jum’4 de Muhammad Mugim b. Muhammad ‘Ali Yazdi
(m. 1084/1673) ; cet auteur a un autre traité intitulé Wasilat al-Najah fi Sirat al-Jum’A,
ou en commentant la sourate al-Jum’A, il cherche a prouver le caractere obligatoire de
la priére du vendredi*®. 11 était 1’éléve de Majlist le Premier et il a occupé le poste de
I’imam du vendredi & Yazd pendant quarante ans. Il est connu pour avoir été le premier
a diriger la priére du vendredi dans cette ville aprés son passage au shi‘isme.

- Le traité Fr Wujib Salat al-Jum’A de Muhammad Amin b. Muhammad ‘Ali b.
Farajullah Kazim (m. 1085/1674)*,

- al-Shihab al-Thagib de Fayd Kashani (m. 1090/1679), grand penseur de
I’époque safavide ; ce traité a été écrit pour prouver le caractére obligatoire de la priere
du vendredi. Il a été imprimé a Beyrouth et sa traduction persane a été publiée 8 Qom*4°,
Il 'y écrit notamment : «L’époque des imams impeccables était le temps de la
dissimulation et pour la méme raison, les shi‘ites avaient le choix entre accomplir la
priere du vendredi avec les gouverneurs, accomplir la priere du vendredi en cachette ou
faire la priere individuelle du midi a la maison. Ce fut la cause de I’abandon de la priére
du vendredi par de nombreux shi‘ites. Aujourd’hui, les fidéles shi‘ites peuvent pratiquer
librement leur religion et donc la priére du vendredi est obligatoire pour eux ».**! Fayd
Kashani est plutdt considéré comme appartenant au courant traditionaliste Akhbari. Or,

la plupart des penseurs de ce courant ont opté pour le caractére non obligatoire voire

437 Afandi, Rivad al- ‘ulama’, Vol. 1V, p. 307sqg.
438 Catalogue de la bibliothéque Vaziri de Yazd sous le n° 103, Vol. I, p. 38.
439 Catalogue de la bibliotthéque de Astan-e Qods-e Radaw1, n° 865.
440 Catalogue de la bibliothéque d’Ayatollah Mar’ashi, Vol. VIII, p. 222 ; texte arabe,
Beyrouth, 1995 ; traduction persane, Qum, 1999.
441 al-Fayd al-Kashani, al-Shihab al-Thagib, trad. persane, Qum, p. 324.
191



I’illégitimité de la priere du vendredi en 1’absence de 1’imam. La prise de position de
Fayd montre combien les frontieres entre différents courants sont floues concernant la
question de la priére collective. Plusieurs traités ont été composes pour réfuter les idées
exposées dans le traité de Fayd, dont I’un par le juriste renommé Isma ‘1l b. Muhammad
Husayn al-Mazandarani**.

- L’épitre Salat al-Jum’A de Muhammad Baqir b. Muhammad Mu’min connu
sous le nom d’al-Muhaqqiq al-Sabziwari al-Khurasani (m. 1090/1679). Cet auteur et ses
descendants ont occupé le poste de 1’imam du vendredi d’Isfahan pendant de longues
décennies. Il a composé deux traités, I’un en arabe et I’autre en persan, sur le caractére
obligatoire de la priére du vendredi**®. Fadil al-Tiin1 (m. 1071/1660) a écrit un traité pour
réfuter son point de vue et 1’a violemment attaqué**.

- F1 Salat al-Jum’A de Muhammad Taqi b. ‘Abdallah al-Kashmiri (m.
1097/1685)%4.

- Le traité Raj’4t al-Hagqq de Muhammad Tahir al-Qummi (m. 1098/1686),
célebre pour sa rigueur et ses prises de position sévéres contre les adversaires des
Usiiliyya. Ce traité est €crit pour contester 1’avis de Hasan ‘Ali b. ‘Abdallah al-Shiishtart
(m. 1075/1664) I’un des partisans de I’interdiction de la priére du vendredi pendant
I’Occultation de I’imam infaillible. Hasan ‘Alf enseignait a Qom a 1’école de son pére,
connue sous le nom de I’école de Molla ‘Abdallah. Mais connu pour ses opinions
traditionalistes et sur I’instigation de Tahir al-Qummi, le gouverneur de la ville le

licencia et le remplaca par al-Muhaqgqiq al-Sabziwari**®. Tahir al-Qummi, intraitable sur

442 Muhammad Bagqir Khwansari, Rawdat al-jannat, Téhéran, p. 82-87.
443 Quelques exemplaires de son traité persan sont présentés dans le catalogue de la
bibliothéque Malek, Vol. VI, p. 96 et 169.
444 Catalogue de la bibliothéque de I’université de Téhéran, Vol. X1V, p. 3604.
45 1bid., Vol. V, p. 2091.
446 < Abdu I-Husayn Khatiinabadi, Waga'’i * al-’Awam wa I-sunan, Téhéran, p. 523.
192



le choix des imams du vendredi développa une attaque en régle contre ‘Allama Majlist
qui, selon lui, permettait & « n’importe quel illettré » de diriger cette priére collective**’.

- Le traité Salat al-Jum’d4 d’Ibrahim b. Hasan Akhiind al-Shiishtari (m.
1100/1688). Afandi, I’auteur de Riyad affirme qu’al-ShishtarT fait partie de ceux qui
considéraient obligatoire la priere du vendredi pendant 1’Occultation et qui la
pratiquaient eux-mémes*48,

- Le traité Fi Salat al-Jum’A wa al-gawl bi wujiibiha de Yasuf b. Ahmad Bahrani
(m. 1102/1690) ; 1l s’agit d’une réfutation du traité d’al-Shaykh Sulayman Shaykhuri
partisan de 1’illégalité de la priere pendant 1’Occultation®4°,

- Le traité al-Jum’4 de Muhammad b. al- Hasan al-Hurr al-‘Amili (m.
1104/1692) ; ce traité a été écrit en réponse a un traité réfutant le point de vue d’al-
Shahid al-Thani**®°,

- Le traité Fi Wujib Salat al-Jum’A de Sayyid Hashim b. Sulayman Bahrani (m.
1107/1695)*1,

- Le traité Salat al-Jum’d wa wwubiha al-‘ayni fi zaman al-ghayba
(littéralement : « La priére du vendredi et son obligation collective au temps de

I’Occultation ») de Muhammad Baqir al-Majlist (m. 1110/1698) ; al-Majlisi en parle

longuement aux différents endroits de ses Bikar al-Anwar al-Anwar*?.

447 Le manuscrit de cet ouvrage de Tahir al-Qummi se trouve a la bibliothéque
Mar’ashi, sous le n° 1124.

448 Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. 1V, p. 304.

449 Aga Bozorg al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. XV, p. 63.

450 al-Hurr al-*Amili, Amal al-amil, Vol. |, p. 144 ; Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. V,
p. 65.

41 Muhammad Baqir Khwansari, Rawdat al-jannat, Vol. V11, p. 183 Un exemplaire
de ce traité est présenté dans le catalogue de la bibliotheque nationale de Fars (295/2).

452 Saff Golpayegani, Figh-e Shi ‘e, p. 262. Un manuscrit de ce traité est présenté dans
le catalogue de la bibliothéque de 1’ Assemblée islamique d’Iran, Vol. XVI, p. 253.

193



- Le traité Hurmat Salat al-Jum’A fi al-safar de Muhammad Masih b. Isma‘il
Fasawl (m. 1115/1703) ; ’auteur croit au caractére obligatoire de la priére du vendredi
mais opte pour son interdiction pendant le voyage*®.

- L*épitre Fi Ithbat wujib Salat al-Jum’A de ‘Alam al-Hida, le fils d’al-Fayd al-
Kashani (m. 1115/1703)%4,

- Le traité Fi Wujub Salat al-Jum’A4 de Sayyid Muhammad Taqi b. Abi al-Hasan
Husayni Astarabadi, terminé en 1122/1710 .

- Le traité F7 Salat al-Jum’4 de Muhammad Ibn ‘Abdu I-Fattah « al-Sarab », (m.
1124/1712). L auteur a écrit plusieurs traités sur la priere du vendredi et faisait partie
des savants religieux les plus préoccupés par cette question. L’un de ses traités a été écrit
pour contester les points de vue de ‘Alf Rida Tajalli Shirazi (m. 1085/1674) et de Fadil
al-Tani que nous mentionnerons plus bas. Il a rejeté leurs arguments défendant
I’interdiction de la priére du vendredi pendant le temps de I’Occultation*®. Il a dit avoir
écrit ce traité a la demande de son maitre, Muhammad Bagqir Sabziwari, dont Fadil al-
TunT avait disputé le traité.

- Le traité F7 Salat al-Jum’4 de Sulayman b. ‘Abdallah Bahrani al-Mahiizi (m.
1127/1715) ; ce traité a été écrit pour prouver le caractere obligatoire de la priere du
vendredi et pour réfuter celui de Muhammad Baqir Masaw1 intitulé Risala fi mas’ala

wujith Salat al-jum 4%,

453 Bibliotheque de Astan-e Qods-e Radaw1, n° 328/20.

454 Catalogue de la Bibliothéque Mar’ashi, Vol. I, p. 80.

455 al-Hurr al-‘Amili, Amal al-amil, Vol. Il, p. 25 ; Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. V,
p. 46 ; al-Tihrani, al-Dhari’A, Vol. XV, p. 67.

46 Safi Golpayegani, Figh-e Shi ‘e, p. 267. Cataloge de la bibliothéque de I’ Assemblée
islamique d’Iran, Vol. VII, p. 178-179.

47 Muhammad Baqir Khwansari, Rawdat al-jannat, Vol. IV, p. 19.

194



- F1 Salat al-Jum’A de Husayn b. Hasan Jilani Isfahani (m. 1129/1716), éléve de
Aqa Jamal Khwansari. Son traité est dirigé conte les prises de position de ce dernier qui
professait I’interdiction de la priére en I’absence d’un imam infaillible*®®,

- F1 Wwab Salat al-jum‘a du célébrissime Mirza ‘Abdallah Afandi (m.
1129/1716), auteur des Riyad al- ‘ulama’. Dans sa biographie, I’auteur fait allusion a ce
traité qui a été écrit pour contester le point de vue de Fadil Qazwini*®.

- Le traité F7 Salat al-jum’A wa wujiitbiha al-’Ayni de ‘Imad b. Yanus (m. vers
1131/1718), éléve de ‘Abdallah al-Tustari et connu par ailleurs pour ses prises de
position Akhbari. Sayyid ‘Ali Tabataba’t (m. 1231/1815), auteur du Riyad, a décrit ce
traité comme étant fort bref mais particulierement percutant pour prouver le caractere
obligatoire de la priére du vendredi“®°.

- Le traité al-Qati’a li I-bid’A fi tark Salat al-jum’4 de ‘Abdullah b. Salih al-
Samahiji (m 1135/1723). Ce traité est divisé en quatre chapitres. Le premier chapitre
indique les preuves coraniques de 1’obligation de la priére du vendredi. Le deuxiéme
présente soixante-douze hadith-s pour prouver le caractére obligatoire de cette priére.
Le troisiéme chapitre est consacré a prouver ’'unanimité des grands savants religieux
sur la question. Dans ce chapitre, ’auteur présente les noms des savants parmi ses
contemporains qui ont écrit des traités sur ce sujet. Le chapitre quatre est une réfutation

des écrits des traditionalistes Fadil al-HindT (m. 1137/1724) et Mulla Khalil Qazwini (m.

1089/1678) L,

458 |bid., p. 22.

49 Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. 111, p. 231.

460 Aqa Bozorg al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. XV, p. 77.

461 al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. XV, p. 76. Sur I’auteur voir Andrew J. Newman, « The
Nature of the Akhbari/Ustlt Dispute in Late Safawid Iran. Part 1: 'Abdallah al-Samahijt's
Munyat al-Mumarisin » Bulletin of the School of Oriental and African Studies, Vol. 55,
No. 1 (1992), pp. 22-51.

195



- Le traité Salat al-Jum’4 de Abdallah al-Husayni al-Madani ; ce traité est une
critique de la question de la priére du vendredi telle qu’elle est abordée dans le Kashf al-
Litham de Fadil al-Hindi (m. 1137/1724) qui vient d’étre cité. L auteur remarque dans
les notes marginales de son écrit qu’il est possible que ce dernier traité ait ét€ composé
par I’un des éléves de Fadil al-HindT qui aurait utilisé le nom de ce dernier®?,

Al-Shaykh Ja‘far Kashif al-Ghita’ (m. 1227/1812), peut-étre le plus influent
juriste-théologien de 1’époque de Fath Ali Shah Qajar, a collecté les avis des Akhbaris

contre la priere du vendredi pour conclure que celui qui s’oppose a I’exécution de celle-

ci est un impie (kafir)*®.

Traités sur I’obligation a choix multiple

Il est évident que les premiers juristes du temps de 1’Occultation ne se voyaient
pas autorisés a étre officiellement reconnus comme les représentants de 1’imam cache.
Selon les sources historiques, c’est a partir de 1’époque safavide que certains juristes ont
prétendu étre le représentant ou le délégué général de I’imam. Al-Muhaqqiq al-Karaki
(m. 940/1533), shaykh de la cour de Shah Tahmasib safavide, en a été le premier. 1l se
fonde sur les points de vue d’al-Shaykh al-Ttsi, Salar Daylami et al-Sharif al-Murtada
et surtout d’al- ‘Allama Hillt dans ses commentaires de Qawa ‘id afin de répondre a la
non-autorisation de la priere du vendredi de la part des juristes traditionalistes. Il discute
tres longuement la question et finalement son point de vue est que pour
I’accomplissement de cette priére collective, il est conseillé de la part de 1’imam

impeccable que le juriste-théologien ayant toutes les conditions nécessaires puisse

462 Catalogue de la bibliothéque de Mar’ashi, Vol. XIII, p. 85-86.
463 al-Shaykh Ja‘far Kashif al-Ghita’, Kashf al-ghiza’, Office pour la propagation
islamique, branche de Kohrasan, Qum, p. 251.
196



diriger cette cérémonie*®*. Al-Sabziwari (m. 1090/1679) est un autre juriste de I’époque
safavide qui a fourni de nombreux détails sur les points de vue des juristes concernant
la priere du vendredi dans ses livres intitulés al-Dhakhira et Kifayat al-Ahkam. En se
fondant sur Nahj al- irfan ‘Ala hidaya al-insan d’al-Tabrisi, Sabziwari présente les
points de vue suivants sur la priere du vendredi des musulmans : accomplir la priere du
vendredi est une obligation individuelle pour les musulmans sans aucun prérequis, ni
autre obligation prévue. Car selon al-Tabrisi, elle n’est pas obligatoire pendant le temps

465 - Al-TabrisT remarque que s’il y a un juriste qualifié dans la ville,

de 1’Occultation
personne d’autre n’a le droit de diriger les cérémonies de la priére du vendredi*®®. Les
juristes sont unanimes pour dire qu’aussi bien al-Karaki qu’al-SabziwarT ont introduit
de maniére concrete dans les discussions sur la priere du vendredi la notion de
I’obligation a choix multiple (wwjub takhayyuri), ce qui signifie que les fidéles ont
plusieurs choix vis-a-vis de ’accomplissement de la priére du vendredi.*®’

Certains juristes-théologiens déclarent qu’il existe une unanimité de grands
savants considérant la priére du vendredi comme une obligation & choix multiple tout en
ajoutant que certains Docteurs s’ opposent a ce point de vue?®®,

Parmi les savants religieux qui ont opté pour plusieurs choix concernant la priére
du vendredi. Commencons encore par notre al-Karaki.

- ‘Alib. ‘Abd al-*Alf al-Muhaqqiq al-Karaki (m. 940/1533), en particulier dans son

épitre intitulée Salar al-Jum’A. Il est le premier a avoir écrit de maniére argumentée que

464 al-Muhaqqiq al-Karaki, al-Magasid, Vol. |, p. 131.

485 Sabziwari, Tadhkira, Kitab al-Salat, p. 261 cité par Sachedina, The Just Ruler, p.
196-198.

466 Sabziwari, Kifayat al-Ahkam, p. 20.

7 Wujiib takhayyuri ou 1’obligation a choix multiple, signifie que le vendredi, le
pratiquant est libre d’accomplir la priére du vendredi si les conditions sont convenables
ou bien, comme les autres jours, il peut accomplir chez lui sa priére du midi. Voir al-
Mar*ashi, Tawdih al-Masa ’il, Editions Eslami, Qum, Vol. I, p. 405.

468 al-Hurr al-* Amili, Wasa'il al-Shi’A, Chapitre 1, Vol. | ; p. 296

197



cette priere est une obligation a choix multiple a la seule condition de la présence du
juriste-théologien remplissant toutes les conditions nécessaires (mujtahid jami ‘al-
shara’it) pour la diriger ou pour désigner quelqu’un pour le faire. L’auteur en parle aussi
dans plusieurs de ses autres ouvrages*®. Al-Karaki écrit : « Il y a unanimité parmi les
savants imamites depuis le temps des imams impeccables sur le fait que la priére du
vendredi n’est pas une obligation absolue, mais une obligation a choix multiple »*7°.

Rappelons qu’al-Karaki a été le premier Docteur a avoir obtenu de la part du
souverain safavide Shah Tahmasb le titre du « Représentant général de I’imam caché ».
C’est justement au titre d’al-na’ib al-‘amm li l-imam al-gha’ib qu’al-Karaki fut
également le premier a écrire un traité sur 1’obligation conditionnée et a choix multiple
de la priére du vendredi. Son traité est d’une grande importance car ’auteur y expose
ses idées sur le role politique des juristes-théologiens. Il a composé son traité en 921 de
I’Hégire, c’est-a-dire a 1’époque de Shah Isma ‘il ou il n’occupait pas encore de poste
important. Pour lui, a la différence par exemple d’al-Shahid al-Thani, la direction de la
priere du vendredi est une fonction politique et reléve donc de la responsabilité du
pouvoir. Il insiste sur le fait que 1’autorité du juriste-théologien mujtahid remplissant
I’ensemble des conditions nécessaires doit s’exercer dans toutes les affaires religieuses
collectives*’.

- Le traité F7 Salat al-jum’A wa ikhtiyar nafy al-wujiab al- ‘ayni (« Epitre sur la
priere du vendredi et le choix de rejeter son obligation collective ») de ‘Ali b. Manshar

al-Karaki (m. 984/1576) ; I’auteur était I’un des éléves d’al-Muhaqqgiq al-Karaki et son

469 Safi Golpayegani, Pish Daramadi bar Tarikh-e Tahawol-e Figh-e Shi‘e, Qum, p.
176-179.

470 gl-Karaki, Rasa’il, catalogue de la Bibliotheque Mar‘ashi de Qum, Vol. I, p. 147
et 148.

471 al-Karaki, Jami ‘ al-Magqdsid, Vol. 1, pp. 115ssq.

198



traité rejette le caracteére obligatoire absolu de la priere du vendredi et confirme qu’elle
est une obligation a choix multiple*2,

- Le traité F7 Salat al-jum’A wa nafy wujibiha al- ‘ayni fi zaman al-ghayba de
‘Abdu I-’Ali Ibn Nir al-Din ‘Ali Ibn Husayn Ibn ‘Abdu I-’Alf al-Karaki (m. 993/1585),
le fils d’al-Muhaqqiq al-Karaki. Al-Shaykh Aqa Bozorg al-Tihrani semble indiquer que
ce traité s’appelle également al-Lum’4 fi Salar al-Jum’A*™. L’auteur fait partie des
personnages céleébres des toutes dernieres années du régne de Shah Tahmasib (930-
984/1524-1576) ou il a été le « Shaykh al-islam » dans les villes d’Ardabil et de
Qazwin*"*. Le traité est en fait une réfutation des prises de position d’al-Shahid al-Thani
(m. 966/1558) sur le caractére obligatoire de la priére du vendredi*’.

- Le traité Salar al-Jum’A écrit en arabe par Baha’ al-Din Muhammad al-* Amili,
le célébre Shaykh Baha’1 (m. 1030/1620) sur I’obligation de la priére du vendredi*®.
Nous avons déja cité ce traité parmi la premiére catégorie des écrits sur 1’obligation de
la priére du vendredi. Ailleurs pourtant, al-Shaykh Baha’i semble avoir une opinion plus
nuancee sur la priere du vendredi. Il écrit en effet dans son Jami‘ ‘Abbast : « Sache qu’il
y a un désaccord parmi nos savants sur le caractére obligatoire de la priere du vendredi
pendant le temps de 1’Occultation. Et la vérité est que le pratiquant peut choisir entre
I’accomplissement de la priere du vendredi (collective) ou de la priere du midi
(individuelle)*”" ».

- Risala fi Salat al-jum‘a Muhammad Baqir Astarabadi, dit Mir Damad

(m.1041/1631), un des plus grands philosophes de 1’époque safavide. L’ouvrage est

472 Aqa Bozorg al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. XV, p. 76-77.

473 al-Tihrani, Rawdat al-nadira, p. 183-184; voir aussi al-Karaki seyed Hossein,
Khulasat al-tawarikh, Vol. Il, p. 773.

474 al-Tihrani, Rawdat al-nadira, 184.

475 Safi Golpayegani, Figh-e Shi ‘e, p. 209.

476 Catalogue de la bibliothéque Malek de Téhéran, Vol. V, p. 224.

477 al-Shaykh Baha’1, Jam ‘i-i ‘Abbasi, Office des publications islamiques, Qum, p. 56.

199



compose des fatwas de Mir Damad sur la priére du vendredi. Dans I’ensemble, pour lui
cette priére collective est préférable aux prieres individuelles du midi et du soir a
condition qu’elle soit dirigée par le représentant général de I’imam. Si ce dernier n’est
pas présent, la priére n’est pas agréée. Fayd Kashant aurait dit que Mir Damad dirigeait
lui-méme la priere du vendredi en tant qu’imam et qu’il lui arrivait d’accomplir sa priére
a ses cotés*’®,

Muhammad Baqir Damad Astarabadi écrit dans ses ‘Uyin al-Masa’il : « il y
a unanimité parmi les savants imamites sur le caractére obligatoire de I’accomplissement
de la priere du vendredi puisqu’elle était réguliérement exécutée par le Prophéte, les
imams impeccables ou les personnes désignées par ces derniers ». Il ajoute : « Mais en
méme temps les savants imamites sont unanimes sur I’annulation de son caractére
obligatoire absolu pendant 1’Occultation de 1’imam impeccable. En I’absence de la
personne infaillible de I’imam, 1’obligation devient conditionnelle et accorde un choix
aux fideles*™® ».

- Le traité Salat al-Jum’A de ‘Abdallah b. Muhammad al-Fadil al-Tant (m.
1071/1660) ; ce traité a été composé pour réfuter le caractere obligatoire absolu de la
priere du vendredi ; Il s’agit d’un des écrits les plus connus, les plus commentés et les
plus réfutés de cette époque. Il a été par exemple rejeté par Muhammad b. ‘Abdu I-Fattah
« al-Sarab»*8, Al-Fadil al-Tani déclare au début de son traité que certains de ses
contemporains ont émis des déclarations curieuses sur le sujet et ont inventé des opinions

juridiques pour prouver 1’obligation absolue de la pri¢re du vendredi ou, au contraire

478 yiisuf b. Ahmad Bahrani, al-Hada'iq al-Nadira, Vol. IX, p. 395; voir maintenant
Mathieu Terrier, « Mir Damad, « philosophe et mujtahid. Autorité spirituelle et autorité
juridique en Iran safavide shi‘ite », Studia Islamica 113 (2018), pp. 121-165.

47 Mir Damad Mir Muhammad al-Baqir, ‘Uyiin al-masa i/, ed. Jamal al-din Mir Damadi,
Teéhéran, 1397/1977, p. 2109.

480 Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. I, p. 237.

200



pour demontrer que cette priere n’est pas conditionnée par la présence de I’imam, ni du
juriste-théologien remplissant toutes les conditions. Le but de son traité est de réfuter

ces inventions juridiques®®! ».

- L’épitre F7 Salat al-jum ‘a de Amin b. Ahmad al-Tani (m. 1083/1672) ; I’auteur
est le neveu d’al-Fadil al-Tuni et son traité est une réfutation de celle de Sarab contre
I’ceuvre de son oncle*®,

- Le traité sur la priére du vendredi de Mirza ‘Ali Rida b. Kamal al-Din Husayn
Ardakant Shirazi, surnommé al-Tajalli (m. 1085/1674). L’auteur fait partie des juristes
et des poctes de 1’époque de Shah ‘Abbas II. Il a écrit ce traité pour démontrer
’obligation conditionnée de la priére du vendredi contre les opinions juridiques d’al-
Muhaqqiq al-Sabziwari. Selon Aqa Bozorg al-Tihrani, un certain al-J1lant a écrit une

483 Mirza

réfutation d’al-Tajalli en marge d’un des manuscrits du traité de ce dernier
Tajallt pense que le caractére obligatoire absolu de cette priere est une innovation de
Zayn al-Din al-‘Amili dit al-Shahid al-Thani (m. 966/1558) et qu’aprés lui, ce point de
vue a été repris par d’autres juristes-théologiens. Voila ce qu’il écrit dans son traité :
« Le point de vue de I’obligation absolue de la priere du vendredi n’existait pas parmi
nos savants jusqu’au temps d’al-Shaykh Zayn al-Din ; et aucun de ses prédécesseurs n’y
croyait. C’était bien al-Shaykh Zayn al-Din qui dans les derniéres années de sa vie a
écrit un traité en la matiere, plus exactement dans les années 960 de I’Hégire. Ceux qui

sont venus apres lui, ont essayé de propager ce point de vue et ont fermement cherché a

devenir ’imam du vendredi ; ils se sont nourris de ses idées sans fondement et ont

481 Safi Golpayegani, Figh-e Shi‘e, p. 237.
482 Catalogue de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. VII, p. 180.
483 al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. V, p. 50.

201



484 ». Toujours selon Aqa Bozorg, al-Tajalll a écrit un autre

aggraveé les exagérations
traité sur le méme sujet qui est une réfutation du traité en persan de Muhammad Baqir
al-Khurasani a propos de la priére du vendredi*®. Dans ce traité, il cite un grand nombre
des partisans du caractére obligatoire conditionné et a choix multiple de la priére suivis
des noms des partisans de I’interdiction de la priére du vendredi. Voici les juristes
mentionnés par notre auteur : Muhammad Taqi Astarabadi, ‘Abdallah al-Tani, Mir
Muhammad al-Baqir Mir Damad, al-Shaykh ‘Imad al-Din al-Tabari, = Ahmad
Astarabadi, al-Shaykh Lutfullah al-Isfahani et son fils al-Shaykh Ja‘far, al-Shaykh
‘Abdu I-Latif Ibn ‘Al1 Ibn Abi Jami‘1, Mir Fayd al-Tafrishi, Murad al-Tafrishi, Aqa
Husayn Khwansari, Mirza al-Na’ini, Mir Qasim al-Kiihpa’i, Rajab ‘Al1 al-Tabrizi, al-
Qadi al-Mu‘izz, al-Shaykh al-Jawad, al-Shaykh Ahmad Ibn ‘Abdu I-Salam, al-Shaykh
‘Ali Ibn Nagrallah, Mir Sharaf al-Din ‘Al1 al-Najafi, Sadra al-Nasabi, ‘Abdu |-Karim al-
Tabrist, Mulla Sadra al-Shirazi, Shah Taqt al-Din Muhammad Shirazi, Shah Qawam al-
Din Hamza al-Shirazi, Mir Nizam al-Din al-Dashtaki, ‘Abdu I-Wali al-Shirazi, Mirza
Ibrahim al-Shirazi.

- Le Traité F7 Salat al-Jum’A wa ikhtiyar wujibiha (« Sur la priére du vendredi
et le choix concernant son caractére obligatoire ») dans al-Risala al-Sadriyya de Sadr
al-Din Muhammad Qazwini. Selon al-Dhari’A, ce traité a été écrit en 1110/1698. Selon
I’auteur de Riyad, ce traité sous forme de commentaires a été compose dans le but de

contester le point de vue du maitre de ’auteur, Aqa al-Razi al-Qazwini qui croyait qu’il

484 Catalogue des manuscrits de la bibliothéque de 1’Assemblée nationale islamique
d’Iran, Vol. 38, p. 293.

485 1pid. voir le catalogue de la bibliothéque de 1’Université de Téhéran, Vol. XIV, p.
436.

202



est préférable de s’abstenir de la priére du vendredi et qui a expliqué son point de vue
dans son ouvrage intitulé al-Tahajudiyya “e°.

- Le traité Salat al-Jum’4 de Sayyid Isma ‘il b. Muhammad Khattinabadi (m.
1116/1704), un des plus céleébres disciples d’al-Majlist  1l. 1l vy
écrit : « L’accomplissement de la priére du vendredi en tant qu’obligation absolue est
une innovation blamable (bid‘a) et en tant qu’obligation a choix multiple une vertu
(fadila) ». 11 conseille la prudence absolue pour 1’accomplissement de la priére du
vendredi et ajoute le danger d’illégalité qu’il y a a la pratiquer en présence des partisans
de son caractére obligatoire absolu*®’ ».

- Le traité Tabsira al-mujtahidin fi istizhar astar hujib al-yaqin de Sayyid ‘Abdu
I-Hasib b. Ahmad ‘Alawi (m. 1121/1709), fils du grand philosophe Sayyid Ahmad
‘Alawt et gendre de Mir Damad, autre célébre philosophe et juriste de 1’époque
safavide?®®,

- L’Epitre sur la priére du vendredi de Aqa Jamal Khwansari (m. 1122/1710) ; ce
traité a été écrit pour le souverain safavide Shah Sulayman*®® et dans une seconde
version, pour le souverain Shah Sultan Husayn*®. Etant donné 1’importance politique
de ’auteur et son autorité religieuse, son traité€ a suscité I’attention de ses opposants et

plusieurs textes de réfutation ont été écrits contre lui. L’un de ces textes a été écrit par

488 Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. V, p. 172 Un manuscrit de ce traité se trouve dans
la bibliothéque de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran (catalogue, VVol. X, Chapitre I,
p. 215-216).

487 Catalogue de 1’ Assemblée nationale islamique d’Iran, vol. X, Partie I, p. 491.

488 Catalogue de la bibliothéque Mar’ashi n° 5338 (vol 14, p.125).

489 Manuscrits de la bibliothéque de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. XIII,
p. 202.

490 Catalogue de la bibliothéque de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. XVI,
p. 333.

203



Muhammad al-Sarab*l. Un autre texte par son propre éléve Sayyid Ja‘far Ibn Husayn
Khwansari*®, enfin une réfutation par Husayn b. Hasan al-Jilant*®.

Aqa Jamal expose les avis des grands juristes du passé pour montrer qu’aucun
d’entre eux ne soutenait 1’obligation absolue de la priére du vendredi pendant le temps
de 1’Occultation avant al-Shahid al-Than1*®*. L’auteur consacre le troisiéme chapitre de
son traité a réfuter les arguments de ce dernier en déployant un grand nombre
d’arguments.

Al-Wahid al-Bihbahani (m. 1205/1790) défend la méme position dans son célebre
livre Masabih al-zulam et présente ceux qui optent pour I’obligation a plusieurs choix
beaucoup plus nombreux que les juristes défendant I’obligation sans condition de la
priére du vendredi.*®®

Muhammad Hasan al-Najaft (m. 1266/1849) défend la méme position dans ses
Jawahir 4% ».

- Le traité Nafy al-wujub al-muglaq li-Salat al-jum ‘a de Muhammad Tabataba’1
Mirza al-Na’ini (m. 1326/1908). Wali Quli Shamla écrit dans la biographie de cet auteur
qu’« il a composé, a part le Nafy, un autre traité pour rejeter le caractére obligatoire
absolu de la priére du vendredi pendant le temps de 1’Occultation®®’ ».

Sayyid Muhammad Kazim Tabataba’t al-Yazdi (m. 1337/1918) I’auteur d’al-

‘Urwat al-Wuthqa fait également partie de ce courant*®®,

491 Catalogue de la bibliothéque de I’ Ayatollah Mar’ashi, Vol. XIII, p. 87.

492 al-Tihrani, al-Dhari’A, Vol. XV, p. 68.

493 1bid., Vol. XV, p. 70.

494 Safi Golpayegani, Figh-e Shi‘e, p. 267-268. Voir le catalogue alphabétique de la
bibliotheque de Astan-e Qods, p. 588-589.

495 al-Bihbahani, Masabih al-zulam, Vol. |, p. 403.

4% Muhammad Hasan al-Najafi, Jawahir al-kalam, Vol. X1, p. 336.

497 Walt Qult Shamla, Qisas al-Khdagant, Vol. 11, p. 35.

498 Sayyid Muhammad Kazim Tabataba’1 al-Yazdi, al- ‘Urwat al-Wuthqgad, Téhéran,
1415, p. 79.

204



Parmi les contemporains, les ayatollahs ‘Abu I-Qasim Khi’t et Riahullah
Khomeyni n’ont jamais participé a la priére du vendredi, et I’ayatollah ‘Alt Sistani croit

au caractere obligatoire conditionnel de la priére du vendredi.

Pour résumer, les partisans de 1’obligation a choix multiple de la pri¢re du
vendredi font la synthése entre deux doctrines confirmées par les sources scripturaires :
I’obligation de cette pratique et sa légalité liée a la présence de I’imam impeccable ou
son représentant personnellement désigné par lui. Pour eux, 1’obligation devient relative
et conditionnée en 1’absence de 1’imam ; par ailleurs, comme le juriste-théologien
remplissant toutes les conditions nécessaires peut étre considére comme le
« représentant général de I’imam caché », il peut diriger la priére du vendredi au nom de

I’imam sans pour autant pouvoir obliger les fideles a s’y rendre.

Les partisans de I’illégalité de la priere du vendredi

Al-Sharif al-Murtada (m. 436/1044) écrit dans son ouvrage intitulé al-Masa il al-
Miyafaraqiyyat que la priére du vendredi n’est obligatoire qu’en présence de I’imam
impeccable ou de celui qui est désigné par lui. Il faut accomplir les quatre rak’4s de la
pri¢re du midi lorsque 1’imam impeccable ou son représentant est absent, autrement dit
accomplir la priére du vendredi de maniére individuelle chez s0i*®®. La majorité des
savants religieux ont attribu¢ I’avis de ’illicéité de la priere du vendredi a al-Sharif al-
Murtada. Ce dernier a déclaré¢ également que 1’accomplissement de toute pricre
collective comme la priére d’al-Fitr (fin du mois de Ramadan) nécessite la présence de

1I’imam impeccable ou son déelégué nommement désigné par ce dernier.

499 g|-Sharif al-Murtada, Rasa ’il, Dar al-Qor’an, Qum, Vol. I, p. 272.
205



Al-Shaykh al-Tasi (m. 460/1067) estime que si les conditions sont remplies,
I’accomplissement de la priere du vendredi est obligatoire. Selon lui, dans son Mabsitt,
I’accomplissement est conditionné par la présence d’un imam infaillible ou d’une
personne désignée par [ui*®. Il écrit exactement la méme chose dans al-Khilaf: « La
condition de I’accomplissement de la pri¢re du vendredi est la présence de 1’imam ou de
celui a qui I’imam a donné ’ordre de diriger la priére... et faute d’ordre de la part de

01

’imam, cette priére n’est pas agréée. »°L. Pour certains juristes, il y a unanimité des

grands savants sur cette opinion d’al-TasT %2,

Abu ‘Al Hamza b. ‘Abdu |-’Aziz, surnommé Salar al-Daylami (m. 463/1070)
fait partie des pionniers de la science juridique shi‘ite et fut un des plus brillants éléves
d’al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022). 11 est ’auteur d’al-Mardasim al- ‘Alawiyya wa al-
Ahkam al-Nabawiyya en droit. 1l est I’un des premiers Docteurs imamites a considérer
comme illicite d’accomplir la priére du vendredi pendant le temps de I’Occultation®®, Il
écrit également dans son livre intitulé Marasim al-Shari’A : « La priére du vendredi est
obligatoire en présence de 1’imam impeccable ou du représentant désigné par lui. Il
appartient aux juristes-théologiens imamites d’accomplir les priéres collectives des deux
Fétes (i.e. de la fin du mois de Ramadan et du sacrifice) ou celle de la sollicitation de la
pluie pendant 1’Occultation. Mais ils ne sont pas autorisés a exécuter la priere du
vendredi®® ». Ce célébre contemporain et ami d’al-Shaykh al-Tiisi, écrit dans son livre

intitulé Masarif, au chapitre sur ’exhortation au bien et ’interdiction du mal : « Les

juristes imamites sont autorisés a assumer 1’imamat concernant deux choses : les priéres

50 al-Tiist, al-Mabsiit, Vol. 1, p. 173-174.
501 al-Tasi, al-Khilaf, Vol. 1, p. 626.
S92 Rasiil Ja‘faryan, Davazdah resdle-ye fighi darbare-ye namaz-e jum ‘e, Qum, p.
411sqq et 606sqq.
%93 Sayyid Mustafa Husayni al-Dashti, ‘Awarif al-ma ‘arif, Vol. V1, p. 294.
504 galar b. ‘Abd al-’ Aziz dit Salar al-Daylami, , Marasim al-Shari’A, p. 77.
206



quotidiennes et les priéres de sollicitation de la pluie ; mais pour la priére du vendredi,
I’imam impeccable doit étre présent et assumer son imamat®% ».

L’idée de ’interdiction de la priére du vendredi pendant 1’Occultation a été
acceptée par beaucoup d’autres juristes célébres comme Ibn Idris al-Hilli (m. 598/1201),
une des plus grandes figures du droit shi‘ite®®, ainsi que par Fadil al-Hindi (m.
1137/1725) qui écrit que selon les points de vue d’al-Sharif al-Murtada, Salar Daylami
et [bn Idris, I’accomplissement de la priére du Vendredi n’est pas permis et 1’autorisation
incontestable de I’imam impeccable est nécessaire pour I’accomplissement de cette
priere®’,

Ibn Zuhra al-Husayni al-Halabi (m. 585/1189) écrit a propos des conditions de
I’obligation de la priére du vendredi dans al-Ghunya: «Parmi les conditions
obligatoires de la priere du vendredi il y a la présence de I’imam impeccable ou d’un
représentant désigné personnellement par lui. Ce fait est le résultat du consensus de nos
plus grands savants®%® ».

Dans son grand commentaire Majma ‘ al-Bayan, al-Shaykh Abu ‘Alt al-Tabrist
(m. 548/1153) déclare : « La priere du vendredi ne peut étre obligatoire qu’en la
présence de 1’imam impeccable ou de quelqu’un désigné par 1ui*® ».

Dans son célébre ouvrage intitulé al-Sara’ir, Muhammad Ibn Idris al-Hillt (m.
598/1201) considére que la priére du vendredi est illicite en temps d’Occultation. lbn
Idris, comme on I’a dit, reprend le texte de Salar al-Daylami pour affirmer que « les

juristes shi‘ites peuvent diriger la priére des ‘aydayn (les deux fétes de la fin du mois de

505 Salar Daylami, Masarif, manuscrit de la bibliothéque de I’université de Téhéran,
cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 194.

56 |bid., p. 193-194.

97 Fadil al-Hindi, Kashf al-Litham, Vol. I, p. 247, cité par Sachedina, The Just Ruler,
p. 194-195.

%98 |pn Zuhra al-Husayni al-Halabi, al-Ghunya, Qum, p. 90.

509 3|-Tabrist, Majma ‘ al-Bayan, Vol. X, p. 8.

207



Ramadan et celle du sacrifice) et de la sollicitation de la pluie en groupe mais ils ne
peuvent pas accomplir la priére du vendredi. A cet égard, les arguments de Salar en la
matiére sont décisifs et irréfutables®? »,

Al-Shaykh Shams al-Din Muhammad dit al-Shahid al-Awwal (m. 786/1384) écrit
dans al-Lum’4 al-dimashqiyya : « Si les conditions de réunion sont remplies pendant le
temps de 1’Occultation, la priére du vendredi n’aura lieu qu’en présence de 1’imam
impeccable ou de son représentant particulier»®'! Dans al-Dhikra, al-Shahid al-Awwal
énumere pour la priére du vendredi sept conditions dont la premiére est la présence de
I’imam ou de son représentant, parce que « nous, les savants shi‘ites, sommes unanimes
en la matiere », écrit-il. Il continue a propos du temps de 1’Occultation : « a toutes les
époques et partout, les savants shi‘ites ont soutenu que sans la présence de 1’imam ou de
son représentant explicitement et nommément désigné, la priere du vendredi ne peut pas
étre une obligation absolue %2 ».

Ibhrahim b. Sulayman al-Qatifi (m. 950/1543) faisait partie des savants célébres
de I’époque de Shah Tahmasb. Il a écrit un grand nombre d’ouvrages juridiques et un
certain nombre de traités contre les fatwa-s d’al-Muhaqqiq al-Karaki. Il a composé un
traité au titre d’une grande clarté : Fi Hurmat Salat al-Jum’4 Fi Zaman al-Ghayba al-
Muglaga (« Sur le caractére illicite de la priere du vendredi au temps de 1’Occultation
absolue (i.e. Occultation majeure) ») °3,

Qadi Narullah al-Shashtart (m. 1019/1610), auteur des célebres Majalis al-
mu’minin, a écrit le traite al-Lum’4 fi Tahqiqg Salat al-Jum’A pour démontrer

I’interdiction de la priére du vendredi en I’absence de 1’imam impeccable®. Le traité

510 Ibn 1dris al-Hilli, al-Sarair, Vol. |, p. 304.
S Cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 187.
%12 al-Shahid al-Awwal, al-Dhikra, Vol. 1V, p. 104-105.
13 Afandi, Rivad al- ‘ulama’, Vol. 1, p. 17 ; al-Tihrani, al-Dhari’4, Vol. XV, p. 62.
14 Khwansari, Rawdat al-jannat, Vol. VI, p. 159.
208



est une réfutation en reégle des écrits d’al-Muhaqqiq al-Karaki sur le sujet. En présentant
les conditions de 1’exécution de la priére du vendredi, al-ShiishtarT présente le role du
dirigeant de la priere du vendredi comme de loin plus important que ceux du juge ou du
mujtahid. Pour cette raison, I’auteur pense qu’aucun juriste-théologien, aussi important
qu’il soit, ne peut remplacer I'imam du vendredi qui était désigné par I’imam
infaillible>®®.

Afandi, I’auteur de Riyad al- ‘ulama’, rapporte au sujet du traité Fr Hurmat Salat
al-Jum’4 (« I’Illégalité de la priere du vendredi ») de ‘Ali Naqi b. Abi 1-A‘1a Kamare’1
(m. 1030/1620) : il était le gadr de la ville a I’époque d’imam Quli le gouverneur de
Shiraz et sous le ministére de Khalifa Sultan il a été le Shaykh al-islam d’lsfahan jusqu’a
la fin de sa vie. Il a composeé un traité intitulé Hurmat Salat al-Jum’A4 sur I’interdiction
de I’exécution de la priére du vendredi pendant 1I’Occultation. ‘Al Naqi Kamare’1 écrit
dans son traité sur la priére du vendredi : « al-Sharif al-Murtada, al-Shaykh al-Tts1 dans
al-Khilaf, Salar, Ibn Idris, al-’ Allama dans Takrir et Muntaha, et al-Shaykh Miqdad dans
Kanz al- ‘irfan, tous ces grands Docteurs ont déclaré que la priere du vendredi est illicite
pendant le temps de ’Occultation®® ».

Le traité Salat al-Jum’A4 de Hasan ‘Ali b.” Abdallah ShiishtarT (m. 1075/1664) est,
lui aussi, dédié a I’interdiction de la priére du vendredi pendant le temps de
1’Occultation®’. Ce traité a été trés violemment attaqué par Muhammad Tahir al-Qummi

(m. 1098/1686) que nous avons mentionné plus haut®:8,

515 Saff Golpayegani, Figh-e Shi ‘e, p. 216.

516 Afandi, Riyad al- ‘ulama’, Vol. 1V, p. 272.

517 al-Tihrani, al-Dhari’A, Vol. XV, p. 69. Voir le catalogue de I’ Assemblée nationale
islamique d’Iran vol.14, p.198.

518 Muhammad Tahir al-Qummi, Salat al-Jum’4, n° 11520 de la bibliothéque
Mar’ashi, fiche 107.

209



Mulla Khalil b. al- Qadi Qazwint (m. 1089/1678) professe lui aussi I’interdiction
de I’exécution de la priere du vendredi pendant 1’Occultation. Son traité en persan
portant sur ce sujet fait partie de son célébre commentaire sur le livre d’al-Kafi d’al-
Kulaynt®®®. Cet écrit du commentateur d’al-Kulayni a suscité plusieurs réfutations.
Mirza ‘Abdallah Afandi (m. 1129/1716) écrit dans Riyad al- ‘ulama’: « Qazwini a connu
des tensions avec les gouverneurs de Qazwin et de Téhéran et il fait partie de ceux qui
considerent la priere du vendredi comme illicite pendant 1’Occultation du Maitre du
temps®2 ».,

L’épitre Salat al-Jum’A de Muhammad Isma‘il b. Husayn Khaju’i al-
Mazandarani (m. 1173/1759) traite de I’interdiction de la priére du vendredi. 1l a été écrit
pour réfuter al-Shihab al-Thagib d’al-Fayd al-Kashant°?*. Le texte de ce traité se trouve
dans le recueil des écrits de 1’auteur publié sous le titre d’al-Rasa il al-Fighiyya®??. La
fatwa finale de Khaju’t Mazandarani est d’abandonner la priére du vendredi par
prudence jusqu’a I’avénement de 1I’imam Mabhdi.

Sayyid Ja‘far Kashfi (m. 1267/1850) écrit dans sa Kifayat al-aytam fi ma ‘rifat al-
ahkam . « Durant quatre nuits successives, j’ai fait des réves et j’ai alors compris que
I’exécution de la prieére du vendredi est illicite pendant 1’Occultation et que celui qui
cherche a la diriger est avide de pouvoir et d’autorité, usurpateur du droit et du rang de

I’imamat de ces nobles personnes que sont nos imams infaillibles®? ».

%1% Manuscrit de la Biblothéqye d’Astan-e Qods, n° 19859.

520 Afandi, Rivad al- ‘ulama’, Vol. 1, p. 261,

521 Quelques manuscrits de ce traité se trouvent a la bibliothéque d’ Ayatollah Mar’ashi
vol. 8, p. 222, n° 3032sqq..

522 Muhammad Hossein Husayni, al-Fihrist al-Tirath, Qum, 1422/2001, vol. 2, p. 69.

523 Muhammad ‘Ali Habibabadi, Makarim al-athar, Ispahan, 1985, Vol. V, p. 1856.

210



On voit ainsi, au terme de ce chapitre, combien la pratique de la priére du vendredi
en 1’absence d’un imam infaillible a posé problémes aux juristes imamites depuis un
millénaire. Encore une fois, les clivages sont nets et parfois violents entre ceux que 1’on
pourrait appeler les Traditionalistes Akhbariyya, les Rationalistes Usaliyya et puis une

troisiéme tendance qui semble avoir cherché une voie médiane entre les deux.

211



Conclusion

Il est vrai que, & quelques exceptions notables pres (droits des femmes, regles de
la répudiation, mariage temporaire...), le droit imamite ne présente pas plus de
divergences avec les droits des quatre grandes Ecoles juridiques sunnites que celles-ci
entre elles®®®. Cependant, il y a certainement un chapitre du domaine juridique
duodécimain qui ne se rencontre sous aucune forme similaire dans aucun autre courant
de I’islam, ni sunnite ni shi‘ite, et qui diverge radicalement avec les autres branches
islamiques dans le traitement réservé aux contenus de ce chapitre. Ce sont les Quatre
Préceptes (al-ahkam al-arba‘a) :

1) le jihad,

2) certaines taxes religieuses (le khums et la zakat),

3) les peines légales (hudiid),

4) la priére collective du vendredi (Salat al-jum ‘a).

Cette caractéristique proprement imamite duodécimaine vient du fait que les
problématiques liées a ces Quatre Préceptes dépendent d’un credo qui est propre au
shi‘isme duodécimain, a savoir 1’Occultation du dernier et douziéme imam survenue,
selon la tradition, en 329/940. Qu’il soit dit en passant que ce fait souligne encore une
fois, s’il en était besoin, la centralité de la figure de I’imam dans I’islam shi‘ite.

Les Quatre Préceptes ont principalement deux dénominateurs communs
évidents : d’abord, ils concernent la dimension collective des pratiques religicuses, ¢’est-

a-dire qu’aucun d’entre eux ne peut étre pratiqué de maniére individuelle et pour soi ;

524y, Linant de Bellefonds, « Le droit imamite » dans Le shi isme imamite, Collogque
de Strasbourg (6-9 mai 1968), Paris, 1970.

212



ensuite, et justement a cause de cette dimension proprement collective, pour étre
adéquatement appliqués, selon le droit imamite ancien que 1’on trouve dans le corpus de
Hadith, ils ont besoin de la présence physique de I’imam infaillible (c’est-a-dire I’un des
douze saints imams) et de ses directives positives ou bien d’un représentant nommément
et explicitement designé par lui. C’est ce qui ressort en tout cas des traditions juridiques
compilées dans les plus anciens corpus des enseignements remontant aux imams,
principalement les Furi* min al-Kafi d’al-Kulayni et le Kitab man la yahduruhu [-faqih
d’al-Shaykh al-Sadiiq Ibn Babiiya (fin 3%/9° et 4°/10° siécle) suivi d’al-Tahdhib et d’al-
Istibsar d’al-Shaykh al-TusT (5%/11° siécle) : dans le shi‘isme imamite, la collecte et la
distribution du Cinqui¢me et de I’aumone ne peuvent étre effectuées de maniére juste
que par I’imam infaillible ou par quelqu’un personnellement désigné par lui ; les peines
légales prévues par le Coran ne peuvent étre adéquatement appliquées aux cas
personnels que par I’imam ou son délégué personnel, sinon le risque d’injustice commise
par une personne faillible risque de jeter le doute et 1’opprobre sur le Livre saint ; la
priere du vendredi ne peut étre dirigée que par I’imam ou son délégué officiel
personnellement nommé a cette tache ; enfin la guerre sainte, notamment sous sa forme
offensive, ne peut étre déclarée et menée que par 1’imam (ici, la question d’un délégué,
méme personnel, ne se pose plus). L’Occultation du douzieme et dernier imam,
Muhammad b. al- Hasan al-’Askari, faisant de lui «1’Imam caché » et ayant pour
conséquence 1’absence de I’'imam physique et d’un représentant personnellement
désigné par lui, rendait théoriqguement impossible la mise en pratique de ces Quatre
Préceptes. Techniquement, ces derniers devenaient « suspendus » (wagfa, mutawaqqif
al-ijra’), c’est-a-dire « en suspens » jusqu’au Retour (raj ‘a) et la Manifestation (zuhiir)

de I’imam caché (en tant que Sauveur de la Fin du temps, Mahdr al-Qa’im akhir al-

213



zaman), autrement dit « en attente » de I’imam infaillible pour étre adéquatement remise
en pratique.

M. A. Amir-Moezzi a montré, de maniére claire et documentée, comment le
quatrieme siécle de I’Hégire (10° de 1’ére chrétienne) a été un tournant décisif dans
I’évolution doctrinale et historique de ’'imamisme ( imamiyya) qui, & cette époque,
devient duodécimain (ithna ‘ashariyya), puisque la lignée des imams s’arréte au
douziéme®?. Trois facteurs principaux ont marqué ce tournant qui a jeté les fidéles dans
I’embarras, la perplexité et la confusion. C’est pourquoi cette période est appelée celle
de la iayra dans les sources imamites.

1) La fin de la période des imams historiques. Pour une religion entiérement centrée
sur la personne du Guide, ¢’est une grande source de désarroi.

2) Les Shi‘ites sont au pouvoir dans les régions les plus importantes de 1I’empire
islamique : les Bouyides au centre du califat, les Ismaéliens en Afrique du Nord et
une partie de la Syrie, les Hamdanides en Syrie, les Qarmats dans la région du Golfe
Persique avec des extensions en Arabie et en Iran du Sud. Méme I’empire iranien
des Samanides qui régne en Asie centrale et de larges régions de 1’Iran oriental et
qui est officiellement sunnite a de profondes sympathies shi‘ites surtout
ismaéliennes. Pour ce qui touche notre étude, ce sont les Bouyides qui régnent en
malitres au centre du califat c’est-a-dire a Bagdad et contrdlent la majeure partie de
I’empire abbasside. Ce qui est embarrassant pour les fidéles imamites c’est que les
enseignements des imams interdisent aux fidéles toute activité politique, qu’il
s’agisse de 1’opposition a un pouvoir injuste ou la collaboration avec un pouvoir

jugé juste®®. L’arrivée au pouvoir des Shi‘ites, a la téte d’un califat sunnite et

525 \/oir en dernier Amir-Moezzi, Preuve de Dieu, Epilogue, pp. 271sqq.
526 Amir-Moezzi, Guide divin, partie 111-1, pp. 155sqq.

214



cherchant a gouverner une population trés majoritairement sunnite, est non
seulement embarrassant mais en rupture avec les enseignements des imams
historiques.

3) Ce 4°/10° siécle est le siecle de la « raison » en islam. A peu pres un siécle apres
le grand mouvement de la traduction des écrits philosophiques grecs, surtout les
écrits aristotéliciens en arabe et leur intégration par les savants musulmans, le mot
‘agl prend a cette époque le sens de raison dialectique et logique et devient le mot
clé de I’époque. Tout le monde se réclame d’une raison, certes soumise a la foi, mais
une raison jugée maintenant centrale dans la religion. C’est encore une fois
embarrassant pour les Shi‘ites dont les imams ont laissé un corpus d’enseignements
tres marquée par des données mystiques, ésotériques et méme magiques, bref des
enseignements jugés désormais irrationnels, a cette époque d’un certaine

« rationalisme » triomphant.

L’ensemble de ces facteurs est a la base de la naissance d’une nouvelle tradition
au sein de I’imamisme duodécimain : « la tradition juridico-théologique rationaliste »,
menée par un corps de Docteurs, sous la houlette d’al-Shaykh al-Mufid et ayant pour
objectif principal de justifier le pouvoir shi‘ite des Bouyides. S’appuyant sur la notion
de «raison dialectique » (‘agl), les tenants de cette tradition vont marginaliser « la
tradition originelle ésotérique », taxée d’irrationalisme et d’extrémisme, tout en
justifiant, par la science naissante du hadith shi‘ite (‘ilm al-hadith), que la collaboration
avec un pouvoir shi’ite (al- ‘amal ma ‘a [-sultan), voire 1’exercice du pouvoir (‘amal al-
sultan) par les Shi’ites, sont non seulement licites mais nécessaires justement a cause de

I’absence de 1I’imam infaillible.

215



A partir de cette époque, tout au moins dans le domaine juridique, I’imamisme
sera composé de deux tendances principales : le courant traditionaliste (appelé plus tard
Akhbariyya), adepte de la fidélité scrupuleuse a 1’égard de la tradition originelle telle
qu’elle est rapportée par le Hadith ; et le courant rationaliste (appelé progressivement
Usuliyya), devenu dominant a partir de I’époque bouyide comme on vient de le dire, et
partisan de 1I’évolution doctrinale de la religion afin de protéger la pérennité du shi’isme
en tant que religion collective d’'une communauté de fideles.

Le courant rationaliste connaitra des évolutions importantes comme la naissance
et le développement de I’Ecole de Hilla, avant et aprés I’invasion mongole (6%/12° &
8%/14° siecle) et bien sir I’avénement de la dynastie safavide, la proclamation de
’imamisme comme religion d’Etat et surtout la fondation du « clergé » shi’ite en Iran
au 10°%16° siécle. Ces derniers événements ont été d’une importance majeure pour
I’introduction du droit imamite dans les spheres sociale et politique et d’une maniére
générale I’idéologisation du clergé, évolutions cruciales qui restent valables jusqu’a nos
jours puisque exacerbées par 1’avenement de la révolution iranienne et 1’arrivée des
membres éminents du clergé au sommet du pouvoir et de I’Etat iranien depuis la fin des
années 1970 jusqu’aujourd’hui®?’.

Et pourtant, malgré la domination du courant rationaliste, la tendance
traditionaliste n’a jamais disparu. Elle a méme été tres présente dans les débats juridiques
et théologiques tout le long de I’imamisme post-Occultation. Notre étude montre
I’extréme richesse de ces débats, et parfois leur violence ; ce qui est également le signe
éclatant du dynamisme intellectuel de 1’imamisme tout le long du millénaire de

I’Occultation. L’histoire des Quatre Préceptes, depuis 1’avénement de 1’Occultation au

%27 C. Arminjon Hachem, Chiisme et Etat. Les clercs a I'épreuve de la modernité,
Paris, 2013 ; P.J. Luizard, Histoire politique du clergé chiite, XVIlle-XXle siécle, Paris,
2014.

216



4°/10° siecle jusqu’a nos jours est sans doute le meilleur témoin de ces évolutions, ces
débats et de ces conflits. Ceux-ci ont pour centre de gravité quelques questionnements
principaux : comment la communauté des fideles peut-elle gérer 1’absence de son
imam ? Comment peut-on envisager la vie collective et communautaire des Shi’ites
pendant 1’Occultation ? L’imam caché doit-il rester la seule et unique autorité religieuse
et spirituelle, comme c’était le cas pour les autres imams infaillibles pendant leur vie, ou
bien cette autorité, devenu purement spirituelle a cause de 1’Occultation, ne risque-t-elle
pas purement et simplement de disparaitre et laisser la vie effective de communauté dans
le désarroi ? Dans ce cas, quelle autre autorité peut-elle combler le vide laissé par la
disparition physique définitive de I’imam ?

Pour répondre a ces questions auxquelles dépend bien sir la survie du shi’isme,
la tendance rationaliste semble avoir mis en place ce que M. A. Amir-Moezzi appelle
« le processus de substitution » ou, dans une longue série de couple, le premier élément
remplace le second : le juriste théologien et I’imam infaillible, le taglid (I’'imitation du
juriste mujtahid) et la walaya (amour de I’imam), les membres du clergé et «les
Compagnons initiés des Imams » (ashab/abwab al-imam) ; le méme phénomeéne est
visible au niveau lexical : imam (traditionnellement exclusivement réservé pour désigner
les douze saints imams infaillibles et aujourd’hui le Guide de la révolution islamique),
shahid (traditionnellement martyr-témoin ayant subi les conséquences de 1’oppression ;
autrement dit le statut de chaque fideéle shi’ite ; aujourd’hui : martyr-combattant en
attaquant 1’oppression) ; giyam (traditionnellement le soulévement eschatologique du
sauveur a la Fin du temps ; aujourd’hui le soulévement populaire, en 1’occurrence la

révolution islamique) ; sezbollah (traditionnellement 1’ensemble des fidéles et surtout

217



les initiés des imams, aujourd’hui : les partisans de la révolution islamique et le nom du

parti politique shi’ite libanais que 1’on connait), etc. °2

Et pourtant le clergé n’a pas complétement réussi a politiser la religion. A part le
courant traditionaliste, toujours vivant mais isolé et trés minoritaire, la spiritualité
shi’ite, toujours fidéle d’une certaine maniére a la tradition originelle, se rencontre dans
les trés populaires confréries soufies imamites (qui compte plusieurs millions d’adeptes
sur toutes les terres imamites)®?° mais aussi dans la dévotion populaire et le culte des
imams (chaque année, entre 12 et 18 millions de fid¢les se rendent a Karbala pour
célébrer la cérémonie de ‘Ashiira et commémorer le martyr de I’imam Husayn, soit 4 ou
5 fois le nombre des pélerins a la Mecque). Nous citons encore une fois M. A. Amir-
Moezzi qui a décrit I’histoire du shi’isme imamite comme une tension entre la dévotion

mystique et la tentation politique®.

528 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 334-335.

529 \/oir maintenant D. Hermann et M. Terrier (éd.), Shi’i Islam and Sufism. Classical
Views and Modern Perspectives, Londres, 2020.

530 voir maintenant Amir-Moezzi, L’islam degli sciiti. Dalla saggezza mistica alla
tentazione politica, Edizioni Dehoniane, Bologne, 2016.

218



ANNEXES

219



Annexe I

Les versets coraniques concernant

les Quatre Préceptes

220



Les versets du jihad

(36 versets)
Sourate Verset
La vache (al-Bagara) 218
La famille de ‘Imran (Al ‘Imran) 142, 143
Les femmes (al-Nisa’) 95
La table servie (al-Ma’ida) 35, 53, 64
Les bestiaux (al-An‘am) 109
Le butin (al-Anfal) 74, 75
16, 20, 24,41, 44,73, 79,
Le repentir (al-Tawba)
81, 86, 88

221




11 Huad 78
24 La lumiére (al-Nuar) 53
25

Le discernement (al-Furqan) 52
29 L'araignée (al->Ankabiit) 8, 60, 69
31 Lugman 15
35 42

Le Créateur (Fatir)
47 Muhammad 31
49 Les appartements (al-Hujurat) 15
60 L'eprouvée (al-Mumtahana) 1,11
66
L'interdiction (al-Tahrim) 9

222




Les versets concernant les peines légales (Hudiid )

(52 versets)
# Sourate Verset
2 La vache (al-Bagara) 178, 179, 217, 219
4 Les femmes (al-Nisa”) 15, 92
23, 24, 25, 26, 27, 28, 29,
5 La table servie (al-Ma’ida) 30, 31, 32, 33, 34, 38, 39, 45,
90, 90, 91
7 Les hateurs (al-A‘raf) 80
16 Les abeilles (al-Nahl) 86, 88, 89, 106
2,3,4,5,6,7,8,9,10, 11,
24 La lumiére (al-Nar)
23
27 Les fourmis (al-Naml) 54,55
40 Le pardonneur (Ghafir) 40
Les versets
41 41

détaillés (Fussilat)

223




42

La consultation (al-Shiira)

42,43

49

Les appartements (al-

Hujurat)

Les versets sur les taxes religieuses

(59 versets)

# Sourate Verset

2 La Vache (al- 43, 83, 110, 177, 232
Baqgara)

7 Les hauteurs (al- 156
A‘raf)

8 Le butin (al-Anfal) 1,41

9 Le repentir (al- 11,18, 29, 34,60, 71, 103, 111
Tawba)

10 Yuanus 88

18 La grotte (al-Kahf) 74

19 Maryam 31

224




23 Les croyants (al- 72
Mu’miniin)
30 al-Riam 38, 39, 277
33 Les clans (al- 33
Ahzab)
41 Les versets détaillés 7
(Fussilat)
42 La consultation (al- 49
Shura)
51 Les vents qui 19
éparpillent (al-
Dhariyat)
53 L’étoile (al-Najm) 39
58 La discussion (al- 13
Mujadila)
70 Les marches (al- 24, 25

Ma‘arij)

225




Les versets sur la priere collective

(6 versets)

Sourate

Versets

62

La réunion

(al-Jum’A)

56,7,9, 10, 11,

226




Annexe 11

Les mouvements jihadistes actuels

En ce qui concerne 1’obligation canonique du jikad, les quatre écoles juridiques
sunnites - hanafite, shafi‘ite, malikite et hanbalite - semblent unanimes.

L’école hanafite est une école juridique et un systéme de pensée ou 1’opinion
(ra’y) joue un role important. Son fondateur éponyme est Abti Hanifa al-Nu‘man Ibn
Thabit (m. 150/767). Abu Hanifa était méfiant a 1’égard des hadith-s et acceptait
seulement les hadith-s aux multiples chaines de transmission (mutawatir), qui étaient
cités par des compagnons du prophéte et il n’acceptait pas le hadith a chaine de
transmission unique. Les partisans de cette école considerent son madhhab (« voie », ici
dans le sens d’école juridique) comme un systéme juridique basé sur 1’opinion
personnelle du juriste. Ainsi, aprés avoir énoncé toute fatwa et tout verdict, Aba Hanifa
disait : « Cela est notre avis et ¢’est la meilleure parole qu’on atteint, donc celui qui
prononce une meilleure parole que nous est plus proche de la voie correcte®! »,
Fereydoun Sepehri, qui rapporte ces propos d’Abu Hanifa, écrit que les musulmans
d’aujourd’hui soutiennent en majorité cette opinion®2,
Concernant le jihad, le hanafite Ibn al-Hammam (m. 861/1456) auteur d al-Fath

al-gadir, dans La Victoire du Tout-Puissant (5/187) écrit : « Appeler les infidéles a la

vraie religion, et les combattre s’ils n’acceptent pas® ».

31 Al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad, 13/352, cité par F.Sepehri, Pajuhesht
darbare-ye emaman-e ahl-e sonnat, p. 63

532 F. Sepehri, Pajuheshi darbare-ye emaman-e ahl-e sonnat, p. 20.

%33 « Extraits de Meeurs et jurisprudence du jihad », Gilles Kepel éd., Al-Qaida dans
le texte. Ecrits d’Oussama ben Laden, Abdallah Azzam, Ayman al-Zawahiri et Abou
Moussab al-Zargawi. Presses Universitaires de France, 2005, pp. 182-201.

227



Un autre savant de la méme Ecole, al-Kisani, dans Les Merveilles (9/4299)

écrit : « Dépenser tous les efforts et toutes les énergies pour combattre sur le chemin de

Dieu®3 ».

L’école malikite (éponyme Malik b. Anas, m. 179/795) est une école fondee
principalement sur le Hadith, qui s’oppose aux partisans de 1’opinion (ra’y). Ibn Rushd
(m. 595/1198), juge malikite et I’un des plus grands philosophes musulmans, est cité par
les jihadistes contemporains pour cette opinion sur la question du jikad : « Pour établir la
religion, luttez contre les incroyants, luttez contre ceux qui ont violé le pacte pour qu’ils

se convertissent a 1’islam ou qu’ils acceptent de payer les taxes qui leur sont imposées par

la L0i%%° ».

Muhammad Ibn Idris al-Shafi‘T (m. 204/819), fondateur éponyme de 1’école
shafi‘ite, a établi une nouvelle méthode fondée sur les hadith-s, en synthétisant en
quelque sorte les principes des Ecoles hanafite et malikite. Les fondements juridiques
de cette école sont en effet le Coran et le Hadith, le consensus (ijma’) et le raisonnement
par analogie (givas)®®. Al-ShafiT et ses continuateurs ont fait du jikad un devoir
canonique qui consiste en la lutte contre les incroyants et la conquéte de nouveaux

territoires, des guerres a visée religieuse, politique et économique 5%,

534 1bid.

535 < Abdallah Azzam, Ayman al-Zawahiri et Abii Mossab al-Zargawi (eds.), al-Qa 'ida
dans le texte, écrits d’Oussama ben Laden, traduction de Gilles Kepel, Paris, p. 185.

% Fazaie, Yusuf, Tahqiq dar Tarikh va ‘Aqa’ed-e Madhaheb-e Ahl-e Sonnat va Ferge-
ye Esma ‘iliyyeh, Téhéran, 2003, pp. 105-107

53" Muhammad Ja‘far Amir Mahalati, Ethics of war and peace in the Iran and Shii
Islam, University of Toronto Press, p. 135.

228



L’école hanbalite a pour éponyme Ahmad b. Muhammad Ibn Hanbal al-Shaybani
(m. 241/855), dit Ibn Hanbal. Cette école est d’abord fondée sur le rejet du débat
théologique (kalam), s’appuyant essentiellement sur le Hadith. C’est pourquoi, les
hanbalites sont parfois appelés les Gens du Hadith, ahl al-hadith- L’ école hanbalite s’est
manifestée & un moment ou de nombreux et importants changements traversaient la
communauté musulmane et les réflexions sur la religion avec le développement de la
théologie scolastique (kalam) avaient pris une grande importance. Farouchement
opposes a la théologie rationaliste mu’tazilite, le Hanbalisme a fini par accepter certaines
idées et méthodes de la théologie ash’arite en allant contre un certain nombre de ses
doctrines initiales. Selon Ibn Hanbal, le jihdd c’est lutter et utiliser tout ce qui est possible
pour faire gagner le commandement de Dieu®®. Les hanbalites-Ibn Taymiyya au x1v®
siecle et Ibn ‘Abd al-Wahhab au xv111° siécle de notre ere, ont donné chacun a leur époque
un tournant radical a la pensée de cette école>®. Ils citent souvent ce propos attribué au
prophete : « L’islam est 1’affaire la plus importante ; son pilier est la priere ; et son
sommet est le jihad »**°. Ibn Taymiyya participa en personne a la campagne de 702/1303
contre les Mongols et & celle de 704/1305 contre les shi‘ites syriens en changeant
I’application de la théorie classique des droits des combattants du jikad, les Mujahidiin
aux butins pris des incroyants. Autrement dit, pour Ibn Taymiyya, les shi’ites sont
assimilés aux incroyants. Selon Alfred Morabia, Ibn Taymiyya « radicalise la doctrine
islamique du butin, attribuant de droit toutes les personnes et propriétés infideles aux

moujahidines qui s’en emparent>*! ».

538 Ahmad Ibn Hanbal, al-Musnad, vol. 3, p. 19-61.

%3 Jean-Pierre Filiu, Les frontiéres du jihad, Fayard, pp. 38-59.

540 al-Tabari, La Chronique, Vol. 2, trad. Hermann Zotenberg, Paris, Actes Sud-
Sinbad, 1989, pp. 109 et 359.

1 A Morabia, Le jihad dans I'Islam médieval, Paris, Albin Michel, 1993, p. 150, Cité
par Filiu op. cit., p. 54.

229



Ibn Taymiyya, (m. 728/1327), juriste théologien hanbalite, est 1'un des
personnages les plus révérés des islamistes actuels qui exploitent ses écrits. Il est
considéré par beaucoup comme leur pére spirituel. Son point de vue selon eux conforte
leur idée d’une expansion de I’islam par la guerre, le jihad. Un jihad qui se place alors
au-dessus des cing piliers fondamentaux de I’islam : le jihad pour répandre 1’islam et
pour se défendre. En dépit des versets coraniques selon certains abrogés, le jihad est
selon eux une obligation dans le but de libérer le monde. Cette obligation est définie
comme un acte collectif obligatoire (al-wajib al-kifa’r) ou un acte individuellement
obligatoire (al-wajib al-’Ayni)**.

Ibn Taymiyya a composé au sujet des moines chrétiens un traité devenu célébre
ou il estime que tant que les moines restent dans leurs monastéres sans se méler aux
musulmans, sans prosélytisme, on peut les laisser en paix, mais que dans le cas contraire
on peut les considérer comme des ennemis de I’islam et les traiter comme tels. Cette
opinion a été appliquée a la lettre par les assassins des moines de Tibhirine en Algérie
en 1996°* Ses positionnements polémiques sur un certain nombre de sujets 1’ont parfois
Oppose aux savants de son temps et les troubles occasionnés par ces polémiques lui ont
valu d’étre emprisonné a plusieurs reprises. Il rejetait la philosophie (falsafa) et la
théologie (kalam) comme moyens d’arriver au Vrai parce qu’essentiellement fondées
sur la raison. lIbn Taymiyya considérait le jihad comme 1’un des piliers fondamentaux
de la religion et il estimait qu’il faut combattre les ennemis parce que I’islam est

constamment menacé®**,

%42 Bruno Etienne, L 'islamisme radical, L appel ou Da ‘wa comme discours politique,
Paris, p. 180.

MR, Bonney, Jihad From Qur’an to bin Laden, 2005, p.82.

%44 op. cit., Mahalati, Ethics of war and peace in the Iran and Shii Islam,p. 135.

230



11 faut cependant savoir qu’il y a toujours eu en islam des penseurs, parfois d’une
grande importance, qui ne partageaient pas ces opinions sur le jihad. Par exemple, le
célebre juriste, théologien et lettré de 1’Espagne musulmane, Ibn Hazm (m. 456/1067)
est passé par les écoles shafi ‘ite et malikite avant d’arriver finalement a I'école de Dawid
b. ‘Alf al-ZahirT (m. 270/883). Dans les écrits d’Ibn Hazm, on trouve peu de choses sur
la guerre sainte et il n’a jamais participé lui-méme a un jihad®*. Selon Roger Arnaldez,
pour Ibn Hazm, la seule chose que I'on puisse dire du jihad est que les anciennes
ghazawat se sont transformées en jihad tout en ayant gardé leurs caractéristiques
anciennes et historiques®*®.

Mentionnons enfin Abi Nasr Muhammad b. Muhammad al-Farabi (m. 339/950),
un des plus grands philosophes musulmans de tous les temps et membre comme Amir
Sayf al-Dawla al-Hamadani du tribunal d’Alep. Le grand philosophe, surnommé « le
deuxiéme maitre » (Aristote étant le premier) n'a pas nié que le jikad est un devoir, mais
il ne voyait personne en son temps ayant la légitimité de le déclarer et le mener. R.
Bonney a rappelé que selon al-Farabi une guerre déclenchée par le seul pouvoir 1égislatif

peut &tre une guerre injuste >4’

A la suite de cette introduction, nous pouvons aborder les groupes extrémistes
islamiques et tenter de montrer comment ces groupes Iégitiment leurs comportements
par des appels a la religion, en se fondant sur les sources anciennes. Ces groupes

considérent leur jihad offensif comme un devoir ordonné par Dieu. Il existe des

5 D. Cook, Understanding Jihad, University of California Press, Berkeley, 2002, p.
58.

46 R, Arnaldez, « la guerre sainte selon Ibn Hazm », Etudes d’Orientalisme dédiées a
la mémoire de Lévis-Provencal, Tome Il, G. P. Maisonneuve et Larose, 1962, Paris, p.
459.

%47 op. cit.; R. Bonney, Jihad From Qur’an to bin Laden, p. 82.

231



centaines de ces groupes et ils ne sont pas le sujet de notre étude. Mais ce qui compte
pour nous est de donner un apercu, méme bref, des racines idéologiques de certains
d’entre eux, qui sont aujourd’hui une source importante de I’insécurité dans le monde.

Si nous voulons considérer la généalogie des groupes extrémistes contemporains,
nous devons inévitablement nous référer a leurs origines intellectuelles et idéologiques.
Se référer a la totalité de groupes, comme mentionné ci-dessus, n'est pas nécessaire pour
notre recherche, mais il est intéressant de se référer aux racines idéologiques de certains
d’entre eux qui peuvent étre considérés comme étant les plus puissants et les plus
influents : les extrémistes d'al-Qa’ida au Moyen-Orient, le mouvement du Deobandisme
dans le sous-continent indien, le mouvement des Fréres musulmans en Egypte, le
mouvement wahhabite en Arabie Saoudite et les branches issues de ces groupes
extrémistes comme I'Etat Islamique (DAESH) ou Boko Haram — qui tous pratiquent le
Jjihad offensif.

Les jihadistes extrémistes affirment que d’un point de vue religieux, leurs actions
sont hautement légitimes, que ce qu’ils font est fondé sur un devoir religieux et moral et
qu’ils le font pour satisfaire Dieu. Ils considérent ces opérations comme conformes a
leur école juridique et fondées sur I’histoire de I’islam et des sources reconnues. Il
convient de préciser que des chercheurs affirment qu’entre 1968 et 2005 les groupes
islamistes ont assumé la responsabilité de plus de 93.6% de tous les attentats violents

dans le monde®®,

%8 D, E. Agbiboa, “Boko-Haram and the Global Jikad: ‘Do Not Think Jihdd is Over
Rather Jihad Has Just Begun”, Australian Journal of International Affairs, n°68 pp. 401-
417.

232



Racines ideologiques d'al-Qa’ida

Al-Qa’ida est I'une des organisations extrémistes apparues a Peshawar, au
Pakistan, en 1988. Elle est apparue lorsque les forces anticommunistes sont entrées en
Afghanistan, et la premiére génération d'al-Qa’ida a eté formée a partir de quelques
intellectuels et personnes éduquées avec I’appui des services secrets pakistanais et la
CIA en lutte contre I’influence soviétique en Afghanistan. Ayman Zawahiri, médecin et
petit-fils du chef de I'Université d'al-Azhar au Caire, Ben Laden, étudiant en économie
a l'université de Madinah et ‘Abdullah Azzam, diplémé de l'université de Damas et
« pere » des jihadistes, en ont été les principaux idéologues. En Irak, sous le
commandement de Ayman al-Zawabhiri, ils ont formé un trio dans le but de prendre le
pouvoir. Le trio se composait du groupe Jabhat al-Nusra en Syrie dirigé par al-Joulani,
du groupe d’Abdullah Azzam dirigé par Majid al-Majid au Liban et du groupe al-Qa’ida
d’Irak dirigé par Abt Mus’ab al-Zargawi.

Les racines intellectuelles et les fondements théoriques de ce groupe aboutissent
tous a Ibn Taymiyya et a ses écrits. Par exemple, les idées d'lbn Taymiyya peuvent étre
lues dans les ouvrages trés connus d’Abt Ala Mawdudi (m. 1399/1978), fondateur de la
communauté islamique du Pakistan. De méme, le célebre pamphlet al-Farida al-
gha’iba, ecrit par ‘Abd al-Salam Faraj (m. 1402/1981), penseur jihadiste égyptien, cite
de larges extraits de I'ceuvre d’Ibn Taymiyya. Gilles Kepel estime que ce livret n'est rien
de plus gqu'une anthologie des propos extraits d’ouvrages d'Tbn Taymiyya et réécrits pour

les rendre accessibles a tous®*.

549 G. Kepel, Le Prophéte et le Pharaon, Paris, 1984, pp. 184-95.

233



Nous ne cherchons pas ici a examiner en profondeur les fondements intellectuels
et idéologiques d'al-Qa’ida, un travail indispensable qui nécessite une recherche propre
qui a d’ailleurs été effectuée. En étudiant I’évolution de la pensée extrémiste concernant
les quatre préceptes, nous voulons seulement montrer comment des enseignements
traditionnels de I’islam qui avaient eu a une époque des criteres clairs, ont été
transformés dans la pensée extrémiste, particuliérement en ce qui concerne le jihad et
notamment le jihad offensif. Par exemple, le pamphlet al-Farida al-gha’iba (Le devoir
disparu), point de départ de beaucoup de mouvements extrémistes dans le monde
islamique, est considéré par beaucoup comme une réhabilitation des opinions d’Ibn
Taymiyya. Par contre, de nombreux érudits musulmans ont accusé son auteur d’avoir
recopi¢ des phrases d’Ibn Taymiyya et de les avoir citées hors contexte et de manicre
erronée >,

Selon Muhammad Amine Brahimi, penseur de la philosophie et de la théologie
islamique, la question principale des mouvements révolutionnaires musulmans est de
savoir comment il est possible d’élaborer dans le monde de 1’islam une civilisation aussi
avancée que celle de I’Occident sur la base de la civilisation et de la culture islamiques ?
Le probléme le plus ardu qui est apparu face a l'organisation d'al-Qa’ida et a des
mouvements idéologiques similaires est la question de savoir comment il est possible de
rester musulman a I'ere moderne ? Selon al-Qa’ida, la raison du jikad résiderait dans le
monde moderne hégémonique, dans la présence des puissances impérialistes étrangeres
et dans I'humiliation des musulmans a cause de leur foi et leur culture religieuse.

Dans cette optique d’islamisation du savoir, Brahimi évoque les centres de
recherches islamiques mis en place au cours des années 1980 : « L’objectif qui leur avait

été assigné était de concrétiser le projet d’islamisation du savoir, et d’en faire un

550 | bid., p. 240.
234



paradigme hégémonique au point de vue international. Dans la continuité de ce projet,
deux universités furent fondées : I’International Islamic University (Université
islamique internationale) a Islamabad, au Pakistan (1980) et International Islamic
University of Malaysia (Université internationale islamique de Malaisie) a Kuala
Lumpur (1983). Ces institutions devaient fonctionner comme des laboratoires pour

appliquer une islamisation des programmes d’enseignement®®! »,

Les racines idéologiques du Deobandisme

Au cours des trois derniers siecles, le sous-continent indien a été l'un des
principaux centres de promotion du fondamentalisme islamique. Les premiéres sources
du fondamentalisme pourraient peut-étre se trouver dans le vaste territoire de I'Inde, ou
régnait autrefois I'un des Etats islamiques les plus puissants, I’Empire Moghol. Une
forme de fondamentalisme a commencé sous I'Empire Moghol en Inde grace a al-
Shaykh Ahmed Sirhindi Farugi (m. 1014/1605) qui a lutté contre le régne de Akbar Shah
Babur (932-1108/1525-1696)) et qui cherchait un islam débarrassé des influences de
I’hindouisme. 1l est considéré comme étant le pére spirituel du mouvement
fondamentaliste Deobandi.

Shah Wali Allah Dehlavi (m. 1176/1762), juriste musulman et grand lettré soufi,
a remis en question la légitimité de 'Empire Moghol en Inde. Il est le premier en Inde a
avoir abordé publiquement la théorie du califat islamique. Il est aussi le premier a avoir

déclare le jihad dans le sous-continent indien. Depuis lors, le jihad est devenu une

*> Mohamed Amine BRAHIMI, La réforme islamique contemporaine : sociologie d 'un
marche intellectuel., These de doctorat en Sociologie, Ecole doctorale Sciences
Sociales, Paris, 2019, p. 63.

235



théorie stratégique pour la renaissance de la religion a travers le sous-continent indien®2,
I est a noter que Shah Wali Allah n'a pas mentionné la présence des Britanniques en
Inde au méme moment, et qu’il a prété toute son attention aux partisans hindous qui
s’opposaient aux musulmans. Par contre son fils, ‘Abd al-’Aziz Dehlavi, a émis une
fatwa, dans laquelle il nomme 1’Inde entiére « dar al-harb » (littéralement « Domaine
de la guerre » qui s’oppose traditionnellement a dar al-islam, « domaine de ’islam » ou,
théoriquement la guerre ne doit pas avoir lieu), et cela a cause de la présence
britannique®®2,

Ainsi, suite a cette fatwa, le jihad a été réhabilité contre les infideles et le
colonialisme, ce qui a conduit aux soulévements violents contre les Britanniques. Aprés
‘Abd al-**Aziz, la direction du mouvement anticolonial de 1'école Deobandi est passée a
son disciple, Seyyed Ahmed Barilvi (m. 1246/1830). C’est lui qui a organisé une large
mobilisation populaire contre la Grande-Bretagne qui s’est étendue a de nombreuse
régions de I'Inde et de I'Afghanistan. Ce disciple de ‘Abd al-’Aziz est le premier a avoir
mené des campagnes de propagande parmi les Pachtounes et a organiser le premier parti
islamiste du sous-continent appelé Jama ‘at islami >>*.

On retrouve des éléments du fondamentalisme islamique indien dans
I'organisation d'al-Qa’ida ; il s’agit d’une part des idées politiques d’Abu Ala Mawdudi,
et d’autre part de I’idéologiec du Deobandisme réapparue dans les autres écoles
islamiques du Pakistan. C’est a cause de cela, que le jihad s’est répandu en Afghanistan,
et plus tard sous la forme d'al-Qa’ida et le mouvement des Talibans.

Mawdudi était pakistanais et il est I’un des rares non-arabes a avoir eu autant

d’influence sur les mouvements islamistes du monde arabe. Ses opinons politiques

%52 Olivier Roy, Afghanistan, Islam et modernité politique, Paris, Le Seuil, 1985, p. 76.
553 |pbid.
554 |bid.

236



n’étaient pas aussi extrémistes que celles d’Ayman al-Zawahari et de Ben Laden. Les
opinions politiques de Mawdudi étaient trés répandues dans le monde arabe et elles ont
été introduites par Sayyid Qutb dans I’idéologie fondamentaliste islamique. Avec la
création de « Jamaat al-islamiya », dont le but était dans un premier temps d'établir un
Etat islamique, Mawdudi déclara le jihad contre les ennemis historiques des musulmans,
c’est-a-dire 1'Occident et ses «suppdts locaux », c’est-a-dire certains dirigeants
musulmans. Il a promu I'idée que I'islam est une religion totale englobant tous les aspects
de la vie intérieure et extérieure, et n’a donc nul besoin ni de 1’Est ni de I’Ouest °*°. 1l a
critiqué vivement ceux qui parlaient de démocratie islamique et de notions semblables
importées de I’Occident. Il a lui-méme congu un modéle d’Etat islamique qui a fourni
ensuite les chapitres principaux du modéle gouvernemental proposé par Sayyid Qutb.
La relation entre al-Qa’ida et les sources indiennes du fondamentalisme Deobandi
s’est établie a travers les écoles islamiques au Pakistan. Le but du Deobandisme selon
Ahmed Rachid est de changer de fond en comble la communauté islamique. Lorsque ce
mouvement est apparu sous la forme que lui ont donnée les Talibans, il a montré I’'un de
ses aspects les plus violents de I’islamisme en ceuvre. En 1967, lorsque le Deobandisme
proprement dit a fété son 100° anniversaire, il y avait 9000 écoles de Deobandisme en
Asie du sud.>® Plus d’un demi-million d’étudiants en sciences religieuses y étudiaient.
%7 La présence de ces « soldats anonymes », qui formaient une armée forte et motivée
est trées marquée dans le jihad en Afghanistan. Rappelons que le mot taliban signifie
« étudiant » (en sciences islamiques). Mais son croisement avec al-Qa’ida peut étre

mieux compris si I’on prend en compte le fait que les Talibans ont été utilisés dans une

%% Al-Mawdiidi, Nezam-e Siyasi-ye Eslam, traduction en persan de ‘Al Rafi’i, Téhéran,
1989, p. 63.

56 Ahmad Rashid, Taleban, Zanan, Tejarat-e Mafia va Proje-ye Azim-e Naft dar Asiya-
ye Markazi, Téhéran, premiére edition, 1382h.s./2003, p. 186.

%7 Ahmad Rashid, Ibid., p. 188.

237



coalition militaire internationale entre le Pakistan, I’Arabie Saoudite et les Etats-Unis,
contre le communisme de 1’Union Soviétique imposé de force en Afghanistan. Ce
croisement et cette relation deviennent plus compréhensibles lorsque nous considérons
les opinions politiques des mouvements arabo-islamiques, représentées par des
dirigeants comme ‘Abdallah Azzam ou Ayman al- Zawahiri. C’est pourquoi nous
devons nous tourner vers deux autres sources doctrinales d’al-Qa’ida, le Qutbisme

égyptien et le Wahhabisme saoudien.

Les racines idéologiques des Fréres musulmans

Sayyid Qutb et le mouvement des Freres musulmans (ikhwan al-muslimin) sont
deux autres sources d’al-Qa’ida. Le mouvement des Fréres musulmans et le
fondamentalisme égyptien sont fondés sur les idées relativement claires et sans
complexités philosophiques de Hasan al-Banna. Ces deux mouvements ont émergé
lorsque le nationalisme arabe et le mouvement de réforme islamique ont échoué a
combattre la domination coloniale des Britanniques. Selon Hasan al-Banna, le devoir
des Fréres musulmans n’était d’abord que d’inviter a suivre les enseignements
traditionnels islamiques et la Sunna du prophéte. D’apres lui, les Fréres musulmans
étaient plus qu’un parti politique, une institution caritative ou une organisation locale. Il
déclarait que les Freres musulmans étaient « une ame nouvelle dans le corps de la nation
d’islam »°%8. A la fin de la Deuxiéme Guerre mondiale, Hasan al-Banna a fait des Fréres
musulmans une organisation dotée d’une grande puissance de propagande dans les

milieux d'édition, de travail, de sport et de presse. Lorsque les questions du Canal de

%8 Richard Hrair Dekmejian, Jonbesh-hdye Eslami Mo aser dar Jahan-e ‘Arab, traduit
par Hamid Ahmadi, Téhéran, p. 151.

238



Suez et du compromis de Gamal ‘Abdel Nasser ont été abordées, les Fréres musulmans
se sont tournés vers la lutte armee révolutionnaire. Cependant, Hasan al-Banna n'était
pas d'accord avec les actions entreprises par les Fréres musulmans. Le destin a conduit
les Freres a devenir la base des groupes extrémistes et fondamentalistes. Cette question
est devenue plus aigie lorsque Hasan al-Banna fut assassiné en 1949 par les agents
gouvernementaux égyptiens.

Les luttes des Fréres musulmans avec le gouvernement de Gamal <Abdel Nasser
et plus tard avec celui d’Anouar el-Sadate, les défaites arabes successives contre les
puissances coloniales et plus tard Israél et la crise de Iégitimité provoquée par les troubles
intellectuels du monde arabe, les ont préparés a des combats politiques et
révolutionnaires. La faiblesse idéologique des autres groupes politiques a conduit les
Fréres musulmans a demeurer populaires aupres des masses. Néanmoins, il y a eu de
telles divisions au sein de leur organisation que dans les années 1970, nous sommes
témoins de I’émergence de trois groupes islamistes « Munazzamat al-Tahrir al-Islami »,
«Jama‘at al-Muslimin » et «Munazzamat al-Jihad », dont 1’ensemble forma
I’organisation al-Takfir wa I-Hijra en Egypte®®®.

Le lien entre le mouvement des Freres musulmans et les groupes extrémistes
ultérieurs n'est autre que la personnalité de Sayyid Qutb. Sans aucun doute, la
connaissance de ce dernier et de ses idées est I'une des clés pour comprendre le
fondamentalisme moderne qui s’est incarné dans al-Qa’ida. Sayyid Qutb est né en1906
dans la région d'Assiout en Egypte, dans une famille relativement connue (son pére fut
membre du parti patriotique al-/iwa’). La question la plus importante est 1’évolution
politique de Sayyid Qutb, a savoir comment il est arrivé a partir d’une vie relativement

ordinaire a la figue d’idéologue et de théoricien des diverses branches des Freres

59 |bid., Jonbesh-hdaye Eslami, p. 165.
239



musulmans. En 1945, il quitte le monde de la littérature et tout parti politique pour se
consacrer a 1’écriture d’articles politiques et sociaux. Ses articles ont fait peur a 1’Etat
égyptien et sous prétexte de I’étude du systéme éducatif, il a été envoyé aux Etats-Unis,
une pratique assez courante vis-a-vis des intellectuels dans le « Tiers-Monde » a cette
époque. Toutefois, dés son arrivée aux Etats-Unis, il s’est mis a diriger ses compagnons
et & son retour des Etats-Unis en 1951, il a adhéré aux Fréres musulmans. Il a commencé
alors a écrire sur les enseignements traditionnels de I'islam, rédigeant huit ouvrages,
jusqu'a sa condamnation a mort par décret du tribunal égyptien et son exécution en 1966.
De tous ses ouvrages, Ma ‘alim fi I-Tarig (« Signes sur le chemin »), et bien sar, son Tafsir
(commentaire du Coran) intitulé F7 zilal al-Qu’ran (« A ’ombre du Coran ») peuvent
certainement étre considérés comme les plus importants. En effet, les « Signes sur le
chemin » étaient une réponse islamiste a la question fondamentale « Que faut-il faire ? ».
Cet ouvrage a été traduit en de nombreuses langues et il reste toujours trés populaire parmi
les musulmans fondamentalistes.

Le jihad dans la pensée de Sayyid Qutb est quelque chose de différent de ce que
les anciens et les juristes-théologiens musulmans comprenaient. La contradiction
absolue que Qutb a établie entre la communauté de 1’ Arabie préislamique de la Jahiliyya
et la communauté islamique ne pouvait avoir qu’une conclusion : I’islam ne peut
s’établir qu’avec le jihad. Richard Hrair Dekmejian résume les idées de Sayyid Qutb
comme suit > :

1. Le systéeme socio-politique dominant le monde entier, y compris le monde de
I’islam, est celui de 1’ignorance mélée a la cupidité, I’injustice, la souffrance et le

déni de la direction divine.

50 bid., p. 166 — 167.
240



2. Pour faire évoluer une société ignorante, un bon musulman doit faire revivre
I’islam au moyen de I’invitation a cette religion et au moyen du jihad.

3. La transformation d’une société ignorante en une vraie société islamique est le
devoir d’un musulman sincere et dévoué pour sa foi.

4. Le but final doit étre 1’établissement du régne de Dieu sur terre afin d’éliminer

tous les péchés, les souffrances et I’oppression.

Selon R. H. Dekmejian, Sayyid Qutb est le premier a avoir présenté, selon une
interprétation relativement sans précédent en islam, une idéologie cohérente a partir d’un

ensemble d’opinions et d’avis extraits des ceuvres des penseurs de 1’islam classique.

Les racines idéologiques du Wahhabisme

Le Wahhabisme, en tant que secte islamique, est né au 12° /18° siécle avec la
prédication de Muhammad b. ‘Abd al-Wahhab (m. 1206/1791), le réhabilitateur
moderne de la pensée d’Ibn Taymiyya.

Muhammad b. ‘Abd al-Wahhab est né en 1703 & Uyayna, un village de la région
du Najd. Il étudia le droit hanbalite a 1’école religieuse de sa ville natale. Pour parfaire
ses études, il alla a Médine, puis s’installa a Bagdad ou il est resté quatre ans. 1l passa
ensuite cing ans a Bassora, puis se rendit en Iran, séjournant un an au Kurdistan et deux
ans dans la ville de Hamedan. Il alla ensuite & Isfahan et 8 Qom et de la il rentra au Najd.

Ibn ‘Abd al-Wahhab, influencé par le Hanbalisme d’Ibn Taymiyya, S'opposait a
la sagesse mystique (kikma), la philosophie (falsafa), a lijtihad, & l'interprétation

spirituelle du Coran (ta'wil), et au soufisme (tasawwuf), ainsi qu’a toutes sortes

241



d'innovations (bid’4) présumées qu’il considérait globalement comme eétant des
hérésies. Lui aussi, comme Ibn Taymiyya, s’opposait rigoureusement aux croyances des
shi‘ites et considérait ceux-ci comme des incroyants (kuffar).

Les partisans du wahhabisme sont aussi les partisans du Hadith comme moyen
exclusif dans la connaissance de la religion, ce qui était le cas dans la hanbalisme, comme
on I’a vu plus haut.

Cette Ecole ne s’appuyait que sur le texte littéral du Coran et sur les hadith-s. Les
juristes théologiens de ce courant rejetaient le recours a 1’opinion raisonnée. Ils étaient

connus comme les « Gens du Hadith », ashab al-hadith (ou encore ahl al-hadith ou
Muhaddithiin). Malik b. Anas et al-Shafi‘T en ont fait partie a divers degrés, mais Ibn
Hanbal et ses disciples étaient les maitres représentatifs de ce courant. Non seulement
ils n’acceptaient pas 1’opinion raisonnée comme source supplémentaire et légitime du
droit, mais ils s’opposaient aussi a toute discussion sur les questions de la foi®®*.

Dans cette voie, lbn ‘Abd al-Wahhab s’est profondément inspiré des ouvrages
d’Ibn Taymiyya et du disciple de ce dernier, Ibn Qayyim al-Jawziyya. Ainsi il a refondé
un mouvement de « partisans du Hadith » et de ce point de vue, les perspectives
politiques du wahhabisme peuvent étre considérées comme la continuation des idées
politiques des anciens hanbalites partisans du Hadith %2,

Selon Ibn Taymiyya, il ne faut suivre que les al-salaf al-salih (les pieux
Anciens) ; par conséquent, son activité en vue de modifier le droit islamique deviendra
connue sous le nom de mouvement salafiste®®. En tant que cadre général du

Wahhabisme, le salafisme prétend qu’il n’y a aucun madhhab (école juridique

561 Davud Farrahi, Ravesh Shendsi-ye Danesh-e Sivasi dar Tamaddon-e Eslami Téhéran,
centre de recherche des sciences et de la culture islamique, 2008, p. 153.

52 |bid., p. 155.

%63 Kamal Pouladi, Tarikh-e Andishe-hay-e Sivasi dar Iran va Eslam, Téhéran, Nashr-e
Markaz, p. 106.

242



islamique) légitime et qu’il faut revenir a la foi au temps des salaf, c’est-a-dire un islam
qui serait celui des compagnons du prophéte, un islam sans une pluralité d’écoles

juridiques (madhhab) et sans diversité doctrinale et spirituelle.

Les origines traditionnelles de I’Etat islamique (Daesh)

L'un des groupes islamistes les plus radicaux au Moyen-Orient est connu sous
’acronyme de DAESH (al-dawla fi I- ‘irdq wa I-sham al-islamiyya = « Etat islamique
en Irak et en Syrie»). Il s’agit d’un groupe militant jihadiste salafiste fondé
idéologiquement sur les enseignements fondamentalistes wahhabites. Abt Bakr al-
Baghdadi a été le chef de ce groupe, I’un des mouvements des mujahidin salafistes issu
de la nébuleuse al-Qa’ida.

Le groupe a revendiqué un califat mondial en juillet 2014 et a envahi de vastes
zones du nord de I'lrak et de I'est de la Syrie et de plus petites régions en Libye, au
Nigeria et en Afghanistan. Ce groupe est aussi connu sous le nom de « Jama ‘at al-
tawhid » ou de I'Organisation « al-Jihad fi bilad al-rafidin » (le jihad dans le pays des
Rafidites [les shi‘ites]).

Les racines idéologiques du groupe EI se confondent avec celles du « Jama ‘at al-
tawhid » et de 1’Organisation du Jihad. L’EI a été fondé en 1999 par Abu Mus’Ab al-
ZarqawT, qui a rejoint le réseau al-Qa’ida en 2004 et formé al-Qa’ida en Irak®“. Le groupe
«Jama‘at al-tawhid » entré en guerre avec le gouvernement irakien et les forces
américaines en Irak, a coopéré en 2006 avec plusieurs autres groupes islamistes et formé

le « Conseil Consultatif des Mujahidin », qui est devenu une puissance importante dans

%4 Zelin, A. Y. "The War between ISIS and al-Qaida for Supremacy of the Global Jihadist
Movement", Research Notes (Washington Institute for Near East Policy), 2014.

243



la province d'Anbar, la plus grande province irakienne. Le 13 octobre de la méme année,
le Conseil Consultatif, avec quelques autres groupes d’insurgés, a formé « I’Etat
islamique en Irak et en Syrie » ou Daech. Abii Ayyiib al-Misri et Abl ‘Umar al-Baghdadi
¢taient les deux principaux chefs de I’EL Ils ont été tués le 18 avril 2010 lors de
I’opération de I’armée américaine et Abai Bakr al-Baghdadi les a remplacés. Ce dernier
aurait été tué en 2018 par les américains.

Dans leurs déclarations, les membres de I’EI se référent toujours aux fatwas d'lbn
Taymiyya, le pére spirituel de leur groupe, louant chez le hanbalite rigoriste son
opposition a I’autorité indépendante de la raison en théologie et ses exhortations a éviter
d’avoir des relations amicales avec les fidéles des autres religions et les incroyants. 1ls
s’inspirent explicitement de 1’hostilité viscérale d’Ibn Taymiyya a 1’égard du shi’isme
qu’ils considérent comme de la mécréance. Ibn Taymiyya s’est violemment opposé aux
visites des tombeaux de saints personnages, y-compris celui du prophéte ; il écrit :
« Quicongue s'approche de la tombe du Prophete et lui demande quelque chose est un
idolatre. Par conséquent, il est impératif de forcer une telle personne a se repentir et s'il
ne se repent pas, il doit étre tué®® ». D’ou ’hostilité viscérale des groupes islamistes se
réclamant d’Ibn Taymiyya, et le DAESH en particulier, a I’égard des tombes et le culte
des saints. L’EI considére 1’établissement d’un Etat islamique et 1’application de la
jurisprudence sunnite hanbalite dans sa version wahhabite comme un devoir religieux.
A T’instar d’Ibn Taymiyya, 1’EI voit fondamentalement deux ennemis pour ’islam, un
ennemi lointain, I’Occident, et un ennemi proche, les musulmans en désaccord avec son
idéologie. Comme I’EI n’est pas capable de se battre contre I'ennemi lointain pour le
moment, il s'occupe de I’ennemi proche. Ainsi, I’El et Ayman al-Zawahir1 considerent

le jihad comme "unique solution pour éliminer les Etats musulmans illégitimes afin de

55 |bn Taymiyya, Ziyarat al-Qubir wa I-Istinjad bi I-Magbiir, p. 156.
244



faire renaitre le véritable califat c’est-a-dire I’Etat islamique®®®. Ayman al-Zawahirf écrit
. « La lutte des musulmans contre ceux qui violent le pacte de Dieu et qui ne respectent
aucun précepte de I’islam est nécessaire pour que le message de Dieu survive®®’ ».

Dans les villes qu’il dominait alors, comme Raqqa Sa « capitale », I’EI avait mis
en place une organisation appelée Hisba pour faire respecter la shari’A telle qu’il
I’interprete et en surveiller I’application. Ils coupaient les mains des voleurs en public,
et avaient recours a des exécutions capitales et des tortures collectives publiques.
Flagellations, esclavage et punitions séveres des femmes mal voilées avaient cours dans
leurs fiefs.

Les violations des droits de I'homme dans les zones controlées par I’EIl ont été
condamnées par de nombreuses organisations de défense des droits humains. Selon
I’observateur de ces droits, I’EI utilise massivement les enfants et les jeunes dans ses

luttes militaires.

Les racines idéologiques de Boko Haram

Depuis quelques années, on entend de plus en plus souvent le nom de « Boko
Haram » dans les médias occidentaux. Boko Haram signifie « L’éducation occidentale
interdite », le mot « boko » se référant au mot anglais « book » (livre : symbole de
I’éducation) et « haram », signifiant « religieusement interdit ». La premiére génération
de ce groupe anti-éducation occidentale a été formée par des étudiants et des élites
politiques et économiques nigérianes. Les affrontements violents de ce groupe ont

débuté par de nombreuses attaques contre des banques, des restaurants, de grands

%66 Site al-Mundjad, question numéro 10272.
567 Ibid., p. 185.

245



magasins et continué avec des tueries brutales qui ont fait des centaines de milliers de
morts et déplacé au moins un million de personnes.

Boko Haram, dont le nom officiel est « Jama ‘atu ahli I-sunna li I-da ‘wa wa I-
jihad » (Le groupe des fideles de la Sunna prophétique pour la propagande et la guerre
sainte) est un groupe rebelle islamiste et jihadiste du nord du Nigeria qui appelle a la
fermeture de toutes les écoles modernes et a I'imposition de la shari’A islamique dans
toutes les régions du Nigéria. Le groupe, également actif au Niger, au Tchad et au nord
du Cameroun, a été fondé a Maiduguri en 2002 par Muhammad Yasuf, qui a été
fortement influencé, lui aussi, par Ibn Taymiyya. En 2004, il a déménagé a Kama dans
I’état de Yobe. Déja avant cela, il était en contact avec le réseau al-Qa’ida et, en mars
2015, le chef de Boko Haram, Abii Andrew Walker, auteur d’un livre intitulé Mange le
ceeur du mécréant. Ce dernier, qui a une expérience de dix ans de vie au Nigeria, décrit
ainsi les circonstances de la naissance de Boko Haram : un homme, longtemps membre
du groupe du « Jama ‘atu ahli I-sunna », dont le nom de guerre, Abii Dujana, a été adapté
du nom de l'un des compagnons du prophéte, décrit le centre de commandement de ce
groupe a Maiduguri : Le mode de vie de cet ensemble a été déterminé par le leader
charismatique de ce groupe, Muhammad YTsuf. Celui-ci utilisait la maniére dure pour
I’application des rites religieux islamiques par les membres du groupe. Abli Dujana dit
fierement : « Oui, j’ai vécu la. Il n'y avait pas de mosquée semblable dans tout le pays,
vous pouvez y aller et acquérir beaucoup de connaissances °8 ».

Avant la guerre ouverte entre le gouvernement et Boko Haram, le groupe s’était

déja formé, fermement établi et agrandi dans certaines couches de la population. Il y

%68 Andrew Walker, Eat the Heart of the Infidel: The Harrowing of Nigeria and the Rise
of Boko Haram, Kindle Edition, 2016; Audio file
https://www.bbc.co.uk/programmes/m000flkz

246



avait dans ses rangs des gens de tous les milieux, des enfants de rues aux hommes

d'affaires en passant par des étudiants mécontents.

Muhammad Yisuf, a partir du milieu des années 1990, a constamment voyagé
dans le nord-est du Nigeria ou il pronongait de nombreux sermons. Il disait a ses
partisans que les musulmans qui participent de quelque fagcon que ce soit au systéme
démocratique sont des apostats et que les croyants ont le devoir de les tuer. Selon lui, la
source de toute la corruption est le systeme éducatif du pays, établi par la Grande-
Bretagne chrétienne pendant la période coloniale au Nigeria. Au lieu de prendre la parole
le vendredi pendant la priere collective, Muhammad Y usuf prononcait ses discours dans
les villes surpeuplées les jours ou il y avait les marchés locaux. Son absence de respect
a I’égard des traditions a provoqué la colere de nombreuses institutions islamiques mais
il a pu rassembler de nombreux partisans autour de lui.

Muhammad Ysuf ne s'est pas joint au soulévement islamiste de Kanama en
2003. Il s'est rendu en Arabie saoudite pour se défendre de toute accusation
d'intervention dans ces protestations. Il parait que pendant qu'il était en Arabie Saoudite,
il a communiqué avec les salafistes partageant les mémes idées que lui et il les a
persuadés de le soutenir en Afrique. 1l est revenu & Maiduguri un an plus tard.

Dés son retour d'Arabie Saoudite en 2005, il a reconstruit son réseau au Nigeria
et a bati « la Mosquée et la Maison d'lbn Taymiyya » dans le district de Maiduguri. Cette
fois, au lieu de s’installer dans la forét comme c’était le cas dans le passé, le groupe a
construit son centre d’activités en plein milieu de la ville, d’accés plus facile pour attirer
des membres et financer les opérations. La secte commenca alors a proner la lutte armée

au nom de I’islam salafiste wahhabite fondé¢ sur les écrits d’Ibn Taymiyya.

247



Hezbollah, fondation et organisation intellectuelle

Contrairement aux mouvements présentés jusqu’ici, le mouvement
fondamentaliste Hezbollah est shi’ite. Il a vu le jour au Liban au début des années 1980.
Le noyau du Hezbollah était composé d'islamistes, de membres du Hizb al-Da ‘wa, du
syndicat des étudiants musulmans (branche étudiante du Hizb al-Da ‘wa), de certains
responsables du mouvement Amal (« Espoir ») et des membres du mouvement
palestinien Fata/. lls se disaient fideles aux doctrines théologico-politiques du chef de
la révolution islamique d’Iran, I’ayatollah Khomeyni, et étaient unanimes dans leur
opposition a Israél. Lors de la Révolution islamique de 1979 en Iran, les trois principaux
groupes shi‘ites libanais étaient : le groupe Amal dirigé par Sayyid Husayn Moussavi, le
parti libanais al-Da‘wa dirigé par ‘Ali al-Kurani et le rassemblement d‘érudits
musulmans réunis sous I'égide de Subhi Tufayli. Ces groupes ont choisi neuf personnes
pour établir un plan pour créer une branche libanaise de la Révolution islamique d’Iran.
Les principes de coopération de cette nouvelle organisation étaient : « La foi en I’Islam,
la résistance face a Israél et 'acceptation du leadership du Guide supréme de I’Iran®®® ».

Puis les fondateurs ont remis leur plan final a Rouhollah Khomeyni pour obtenir
son accord, ils ont dissous I'organisation des neuf personnes et ont créé une nouvelle
organisation unitaire appelée « Hezbollah » (mot coranique signifiant « Parti de Dieu »)
dirigé par un conseil de direction composeé de neuf personnes.

Au printemps 1991, lors du deuxiéme Congrés du Hezbollah, il a été décidé de
réduire les membres du Conseil du Hezbollah de neuf a sept. Seyyed ‘Abbas Moussavi

a été élu nouveau Secrétaire général du parti. Moins d'un an apres son élection, Seyyed

%69 Hashishu Nihad, Ahzab Siyasi lobnan, trad. Hossein Musavi, Markaz mutaliat rahbordi
khavar miyaneh, Téhéran, 1380 h. s./2001, p. 47.

248



‘Abbas Moussavi fut la cible d’une attaque par des hélicopteres israéliens lors de la
commémoration du huitiéme anniversaire du martyre de Shaykh Ragib Harb a Beyrouth
et il a été tué ainsi que son épouse et son enfant.>"®

Le Conseil du Hezbollah, le lendemain de cette attaque, a nommé Seyyed Hasan
Nasrullah Secrétaire général du Hezbollah. En réponse a I'assassinat de Seyyed ‘Abbas
Moussavi, le Hezbollah a tiré pour la premiére fois des roquettes sur les villes situées au
nord d’Israél. Ainsi, le lancement de missiles a été introduit comme un nouveau facteur
dans les équations des opérations anti-israéliennes du mouvement. >

Une déclaration militaire du Hezbollah signée « la Résistance islamique » a été
publiée pour la premiere fois en 1984. Lors d'une réunion officielle le 16 février 1985,
le Hezbollah a annoncé son identité, sa stratégie et son programme idéologique en
publiant une lettre ouverte. Dans sa premiere déclaration officielle, le Hezbollah a
explique ses positions : la seule solution aux problémes du Liban est I'établissement
d’une République islamique ayant pour modéle le régime islamiste shi’ite iranien. Il
s’agit du seul mode de gouvernement de nature a garantir la justice et I'égalité pour tous
les citoyens du Liban. L’objectif le plus important du Hezbollah est de mener une guerre
contre lI'impérialisme occidental et d'expulser ses représentants au Liban. Ce groupe a
concentré tous ses efforts pour expulser les forces américaines et francaises et leurs alliés
du Liban, et a considéré la guerre contre Israél comme sa préoccupation la plus
importante. Il ne s'agissait pas seulement de la présence de I'armée israélienne au Liban

mais d'éliminer I'Etat d'Israél et d'établir la Loi islamique sur Jérusalem.

570 yazdanpanah Zohreh, « zendegi nameh Seyyed ‘Abbas Moussavi », Kayhan, Téhéran,
mardi ler octobre et samedi 5 octobre 2007.

"1 Na’im, Qasim, Hezbollah-e Lobnan, Khat-e Mashy, Gozasht-e va Ayand-e, Nashr-e
Ettela'at, Téhéran, 1386 h. s./2007, p. 155.

249



Le Hezbollah considére la Syrie comme l'un des piliers soutenant sa lutte et sa
résistance. Au cours des dernieres années, le Hezbollah s'est battu aux c6tés de I'armée
syrienne en tant que protecteur du sanctuaire de la sainte Zaynab, lieu de pélerinage
shi‘ite de la petite-fille du prophete. Les Gardiens de la Révolution iraniens dans la

région ont joué un role important dans la formation des forces du Hezbollah®"2.

572 John Louis Esposito, Engelab-Iran va Baztiab-e Jahani-ye An, traduit par Mohsen
Shanehtchi, Téhéran, 2003, p. 141.
250



Bibliographie

‘ABD AL-JABBAR, Abi 1-Hasan, al-Mughni fi abwab al-tawhid wa I-’Adl, Le Caire,
1960.

ABEL, A., Réle de la structure juridique dans le développement et le déclin de I’Etat

musulman arabe, Recueils de la société Jean-Bodin, 1973.

ABU-CHAKRA, W., Le sermon du vendredi en pays d'Islam, Thése de doctorat,

Université Paris 111-Sorbonne, 2000.
ABU HANIFA, al-Figh al-akbar, Hyderabad, 2° éd., 1979.

ABU SHUJA", Précis de Jurisprudence musulmane selon le rite shdfi ‘ite, traduit par S.
Keijzer, Leiden, Leyde, 1859.

ABU YUSUF, Ya‘qub b. Ibrahim, Kitab al-kharaj, Le Caire, 1302/1884. (= Le livre de
["impat foncier, trad. E. FAGNAN, Paris, 1921.)

__, Kitab al-kharaj, Beyrouth-Londres, 1985.

AFANDI Abullah, Riyad al- ‘ulama’, Vol. IV, Bibliothéque de I’ Ayatollah Mar’ashi,
Qum, 1401/1980.

AGIEGBA AGBIBOA, D., « Boko-Haram and the Global Jihad: ‘Do Not Think Jihad is Over.
Rather Jihad Has Just Begun’ », Australian Journal of International Affairs, Vol. N° 68, pp. 401-
417.

AHMAD, Z. «Financial policies of the Holy Prophet: case study of the distribution of
ghanima in early Islam », Research Institute, Islamic Studies, International Islamic
University, Islamabad Vol. 14, No. 1, pp. 9-25, 1975.

__, « Some Misgivings about Interest Free Islamic Banking », International Institute of

Islamic Economics, Islamabad, 1985.

251



AHMADI H., Khums, Tchalesh-ha va Rahkar-ha, Office pour la Propagande
Islamique, sous la direction de I’Organisation générale du Khorasan al-Radaw1,
boustan kitab, Qum, 1387 h.s./2008.

ALGAR, H., Religion and State in Iran 1785-1906, Berkeley-Los Angeles, 19609.

ALVERNY, A., «La priere selon le Coran. Il. La priére rituelle », Proche-Orient
Chrétien 10, Jérusalem, 1960.

AL-ALUSI, Sayyid Mahmad, Rith al-ma ‘ant, 3 vol., Beyrouth, 1415/1994.

AL-‘AMILI Baha’ al-Din , Jami i ‘Abbasi, Daftar-e nashr-e farhang-e Islami, Qom,
1429/2007.

AL-‘AMILI, Muhammad Tagqi, al-Makasib wa I-Bay‘, Téhéran, 1372 h.s./1993.

AL-‘Amili, Yasin b. ‘Isa, al-Istilahat al-Fighiyya fi al-Rasa’il al- ‘Ilmiyya, Beyrouth,
1413/1993.

AMIR ARJOMAND, Said, Shadow of God and the Hidden Imam , Chicago, 1984.

__, Authority and Political Culture in Shi’ism, », Albany, 1988.

__, «Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of Occultation : Imami
Shi’ism circa 280-290/802-902 A. D. », Journal of The American Oriental Society,
117,n° 1, 1997, 1-12, pp. 549-562.

__, «The Consolation of Theology: Absence of the imam and Transition from Chiliasm

to law in Shi’ism », Journal of Religion, 21, 1996, p. 548-571.

252



__, «The crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in Twelver Shi’ism »,

International Journal of Middle East Studies, 28, 1996 p. 491-515.

__, « Shi’ism authority and Political Culture », in S.A. Arjomand, Authority and Political
Culture in Shi’ism, p. 1-24.

__, « Shiism ; critical concepts in Islamic Studies », in Paul Luft and Colin Tuner (éds.),
Origins and evolution, Volume I, Routledge Taylor & Francis Group London and New
York, 2007, p. 175.

AMIR MAHALATI, Muhammad Jafar, Ethics of war and peace in the Iran shii Islam,
Toronto, 2016.

AMIR-MOEZZI, M. A., Le Guide divin dans le shi’isme originel. Aux sources de

[’ésotérisme en Islam, Paris, éd. Verdier, coll. « Islam Spirituel », 1992,

__, « Al-Shaykh al-Mufid (m. 413/1022) et la question de la falsification du Coran” dans
D. De Smet & M. A. Amir-Moezzi (éds.) Controverses sur les écritures canoniques
de l'islam, Paris, 2014, pp. 199-229 (paru aussi dans Rivista degli Studi Orientali,
nuova serie, vol. 87, fas. 1-4 (2014), pp. 155-176).

__, «Contribution a la typologie des rencontres avec I’'Imam caché (Aspects de

I’imamologie duodécimaine I1) », Journal Asiatique, 284/1, 1996, p. 109-135.

__, (dir.) Controverses sur les écritures canoniques de l'islam (avec Daniel De Smet),
Cerf, Paris, 2014.

__, (dir)) Le Shi’isme imamite : 40 ans aprés. Hommage a Etan Kohlberg, (avec Meir
Bar-Asher et Simon Hopkins), « Bibliothéque de I’Ecole des Hautes Etudes », vol.

137, Turnhout, Brepols, 2008.

__,(dir.) Lieux d’islam. Cultes et cultures de I’ Afrique @ Java, Paris, éd. Autrement, coll.
« Monde » n° 91, 1998 et 2005.

253



__, Dictionnaire du Coran, Robert Laffont « Bouquins », Paris, 2007.

__, « Dissimulation », Encyclopaedia of the Qur’an, J. Mac Auliffe, (ed.), Leiden, V014
| (2001), pp. 320-324.

__, «Jamkaran et Mahan, deux pélerinages insolites en Iran », in Lieux d’islam. Cultes et
cultures de I’Afrique a Java, sous la direction de Amir-Moezzi M. A., Paris, 1996
(nouvelle éd. 2005).

__, La Preuve de Dieu, La mystique shi'ite a travers I'ccuvre de Kulayni (ix®-x® siécle),
Cerf, Paris, 2018.

__, La religion discréte : croyances et pratiques spirituelles dans l'islam shi’ite, Paris,
éd. Vrin, coll. « Textes et Traditions », 2006.

__, Le Coran silencieux et le Coran parlant, Sources scripturaires de I'islam entre
histoire et ferveur, CNRS Edition, Paris, 2011.

__, « Le shi’isme entre exercice du pouvoir et sauvegarde de la foi. Le cas d’al-Majlisi »,
Studia Graeco-Arabica. Volume d’hommage a Maurice Borrmans (1925-2017), 8
(2018), pp. 387-396.

__, L’islam degli sciiti. Dalla saggezza mistica alla tentazione politica, Edizioni

Dehoniane, Bologne, 2016.

__,«Muhammad le Paraclet et ‘Ali le Messie. Nouvelles remarques sur les origines de
I’islam et de I’imamologie shi’ite » dans L'Esotérisme shi'ite, ses racines et ses

prolongements, Turnhout, Brepols, 2016, p. 29.
__, «Réflexions sur une évolution du shi’isme duodécimain: tradition et

idéologisation », in Les Retours aux Ecritures. Fondamentalismes présentd et passés,
éd. E. Patlagean et A. Le Boulluec, Louvain, Paris, 1993, p. 63-82.

254



__, «Remarques sur les critéres d’authenticité du hadith et ’autorité du juriste dans le

shT’isme imamite », Studia Islamica, 85, 1997, p. 5-39.

__, «Une absence remplie de présences : herméneutiques de 1’Occultation chez les al-
Shaykhiyya (Aspects de imamologie duodécimaine VII) », BSOA 64/1, 2001, p. 1-18
(trad. anglaise dans R. Brunner and W. Ende, éd. The Twelver shia in Modern Times :

Religious culture and Political history, Leiden, 2001).

AMIR-MOEZZI, M. A., et JAMBET, Ch., Qu’est-ce que le shi‘isme? Fayard, Paris,
2004.

ANDERSON J. N. D., « The religious elements in wakf endowments », Journal of the
Royal Central Asian Society, 1951.

ANSARI, H., L’imamat et l’occultation selon 1'imamisme. Etude bibliographique et
histoire des textes, Leiden, 2016.

AL-ANSARI, al-Shaykh Murtada, al-Makasib (Bab al-Tagiyya), Edition Mehr, Qum,
1336/1946.

__, Kitab al-Khums, 200°™ Congrés d’anniversaire al-Shaykh Ansari, Tabriz, 1375
h.s./1996.

AQA’T, Abi I-Fadl, Faslnam-e Ma ‘rifat-e siyasi, N°. 4, Téhéran, 1391 h.s./2012.
AQIQI BAKHSHAYESHI, A., Fogaha-ye namadar-e shi’e, Qum, 1985.

A ‘RAFI, Mahdi, Jihad al-da ‘wa fi ‘Asr al-ghayba, Bustan-e Kitab, Qum, 1389 h.s./ 2010.
ARAZI, A. «Igan al-Hajar li-man zakka sabb Abt Bakr wa ‘Umar d’al-Suytti ou Le

témoignage de 1’insulteur des Compagnons », Jérusalem studies in arabic and Islam
10, 1987, p. 211-287.

255



AL-ARDABILI, Ahmad b. Muhammad, Majma  al-fa’ida wa [-burhan, 7 vols., Qum,
1403/1982.

AL-ARDABILI, Muhammad b. ‘Al1, Jami’ al-ruwat, Qum, 1331 h.s./1952.

ARMINJON-HACHEM, C. Chiisme et Etat. Les clercs a [’épreuve de la modernité,
CNRS Editions, Paris, 2013.

__, Les droits de I’homme dans ['islam shi’ite. Confluence et lignes de partage, Cerf,

Paris, 2017.

ARNALDEZ, R., Etudes d’orientalisme dédiées a la mémoire de Lévis-Provencal, vol.
I, G.P. Maisonneuve et Larose, Paris, 1962, p. 459.

__, «Statut juridique et sociologique de la femme en Islam », Cahiers de civilisation
médiévale, 1977, p. 131.

ASHMAWY, Muhammad Said, Eslam-gera’t ya eslam, trad. Amir Reza’1 Qaside Sara,
Téhéran, 1382 h.s./2003.

., L’islamisme contre [’Islam,La Découverte, Paris, 1990.

ASHURI, Muhammad, ‘Edalat-e Keyfari, Téhéran, Premiére édition, 1997.

ASTARABADI, Muhammad Amin et Nur al-Din AMOLI, al-Fawa'id al-Madaniya &
al-Shawahid al-Makkiya, Deuxiéme édition, Qum, 1426/2005.

AZIMI, Habibollah, Tarikh-e figh va fugaha’, Téhéran, 1385 h.s./2006.

AZIZ, T. M., « An Islamic perspective on political economy, The views of martyr
Muhammad Bagir al-Sadr », al-Tawhid, 10 (1), p. 139-154.

AZZAM, ‘Abdallah, Rejoins la caravane, Gallimard, Paris, 2004.

256



AL-BAGHDADI, Abii Bakr Ahmad b. Thabit, al-Khatib, Tarikh Baghdad, Le Caire,
1341 h.s./1962.

AL-BAHRANI, Yusuf, al-Hada'iq al-Nadira, Qum, 1957.

AL-BALADHURI, ‘Ali, Kitab Futith al-Buldan éd. M. J. de Goeje, Leyde, 1966.

__, The Origins of the Islamic State, vol. 1, trad. P. K. Hitti, New York, 1916.

BAQIR ZADEH, M. R., Ma ‘rifat-e siyasi, Téhéran, 2010.

BAR-ASHER, M., Scripture and Exegesis in Early Imami shi’ism, Leiden, Jerusalem,
1999.

__, Les juifs dans le Coran, Albin Michel, Paris, 2019.

__, « Variant Readings and additions of Imami-Shi’a to the Quran », 10S 13, 1993.

AL-BARQI, Ahmad b. Muhammad, Kitab al-Mahdsin, éd. al-Hussayni al-Muhaddith,
Téhéran, 1370/1950.

BASHEAR, S., «On the Origins and Development of the Meaning of Zakat in Early
Islam, » Arabica, 40, p. 439, 1993.

BAYAT Asadullah, Manabi -i Mali-yi Dowlat-i Islamt, Chapitre sur Zakat, Entesharat
Keyhan, Téhéran, 1365 h.s./1986.

AL-BAYDAWI, ‘Abd Allah b. ‘Umar, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil, Beyrouth,
1992.

BAYHOM-DAOU, T., al-Shaykh al-Mufid, One World, Oxford, 2005.
BEN SHEMESH, A., Taxation in Islam, Yahya Ben Adam’s Kitab al-Khardj, Leyde,

1958.

257



BERQUE, J., L'Islam au défi, Paris, 1980.

AL-BIHBAHANI, Masabih al-zulam, Vol. 1, p. 403.

BIN LADEN, O., al-Qa’ida dans le texte, écrits d’Oussama bin Laden, ‘Abdallah Azzam,
Ayman al-Zawahiri et Abii Mossab al-Zargawi (traduction de Gilles Kepel,
introduction de Jean-Pierre Milelli), PUF, 2008.

BOKHTORTASH, Nosratallah, Nabard-Adye Muhammad, Téhéran, 1376 h.s./1997.

BONNER, M., Jihad in Islamic History : Doctrines and Practice, Oxford, 1984.

__, Poverty and Charity in Middle Eastern Contexts,New York, 2003.

BONNEY, R., Jihad from Qur’an to bin Laden, Palgrave Macmillan, London, 2005.

BORTHWICK, B. M., « The Islamic Sermon as a Channel of Political Communication
», Middle East Journal, Vol. 21, n°. 3, 1967, passim.

BOTIVEAU, B., Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, Mutations des systémes

juridiques du Moyen-Orient, Paris, 1993.

BOULOS, M. F., La succession en droit musulman : son origine et son évolution, Thése

pour le doctorat Faculté de droit de I'Université de Paris, Paris, 1925.

BOUSQUET, G. H. et TAKARBI, Kh., Le livre de succession du Cahih d’el-Bukhary.

Traduction avec éclaircissement et commentaires, 1933, T.49, pp. 208-238.
BRAHIMI Mohamed Amine, La réforme islamique contemporaine : sociologie d’'un

marché intellectuel., Thése de doctorat en Sociologie, Ecole doctorale Sciences
Sociales, Paris, 2019, p. 63.

258



BRUNSHWIG, R., « A Nineteenth Century view of jihad », Studia Islamica, 32, 1970,
pp. 181-192.

AL-BUKHARI, Muhammad b. Isma’il, al-Jami’ al-Sahih, édité par M. L. Krehl et T. W.
Juynboll, 4 vol., Leyde, 1862-1908 ; ( = The Translation of the Meaning of Saki/ al-
Bukhart, traduction anglaise de M. M. Khan, 5 vols., 2° éd., Ankara, 1976.)

BUSSON DE JANSEN, G., Les waqfs dans [’Islam contemporain, Paris, 1980.

BUSTAN, Khums Chalesh-ha va rahkarha, Qum, 1387 h.s./2008.

CALDER, N., «Accomodation and Revolution in Imami Shi’1 Jurisprudence:
Khum’Ayni and the classical Tradition », Middle East Studies, 18, 1982, pp. 3-20.

__, « Doubt and prerogative: the emergence of an Imami Shi’i theory of Ijtihad », Studia
Islamica 70, 1989, pp. 57-78.

__, « Friday Prayer and The Juristic Theory Of Government: al-Sarakhsi, Shirazi, al-
Mawardi », Bulletin of the School of Oriental and African Studies, Vol. 49, N°. 1 in
Honor of Ann K. S. Lambton, 1986, p.42.

__, « Ikhtilafand ijma ‘ in Shafi’i’s Risala », Studia Islamica, 58, 1983, p. 57.

__, Interpretation and Jurisprudence in Medieval Islam, éd. Jawid Mojaddedi and

Andrew Ripping, Ashgate, Variorum, Routledge, 2006.

__, « Khums in Imam1 Sh1’1 Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D »,

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 45, 1982, p. 40.

__, «Zakat in Imam1 Sh1’1 Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D. »

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 44, 1981, p. 469.

CALMARD, J., « Le shiisme imamite en Iran a 1’époque seldjoukide d’apres le Kitab al-
naqd », Le monde iranien et ['Islam 1, 1971, pp. 43-67.

259



__, «Les rituels shi‘ites et le pouvoir. L’imposition du shi’isme safavide eulogies et
malédictions canoniques » dans Etudes Safavides, éd. J. Calmard, Téhéran
publications de I’Institut Frangais de Recherche en Iran, 1993.

CASSON, L., «Tax-collection problems in Early Arab Egypt », Transactions and
proceeding of the American philological association, 69, 1938, pp. 274-291.

__, The Administration of Byzantine and Early Arab Palestine, Bruxelles, 1952.

CHAPRA, ‘Umar, Islam and the Economic Challenge, Leicester, Islamic
Foundation,1995.

CHAUMONT, E., Les Voies de ['ljtihad selon Abi Ishaq ash-Shirazi, Thése de Doctorat
en Sciences religieuses, E.P.H.E. Paris, 1993.

CHERAGH ‘Ali Moulavi, A critical exposition of popularly « jihad », Calcutta, 1885.

CHITTICK, W., 4 Shi‘ite Anthology, New York, 1981.

COLE, J. R., « Imami Jurisprudence and the Role of the Ulama: Murtada Ansari on
Emulation the Supreme Exemplar », in N. R. Keddie, éd. Religion and Politics in Iran.

Shi’ism from Quietism to Revolution, New Haven-London, 1983.

_, «Sh’i Clerics in Iraq and Iran, 1772-1780: The Akhbari-Usuli Conflict
Reconsidered », Iranian Studies, 28, 1985, pp. 3-33.

COOK, D., Understanding jihad, University of California Press, Berkeley, 2002.
COOPER, S. R., « Land classification terminology and the assessment of the kharaj tax

in medieval Egypt », Journal of the Economic and Social History of Orient, 17 , 1974,
pp. 91-102.

260



CORBIN H., En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques, Gallimard, Paris,
1971-72.

__, Histoire de la philosophie islamique, Paris, 3° édition, Gallimard, Paris,1986.

COULSON, N. J., Histoire du droit islamique, Paris, 1995.

CRONE, P. et HINDS, M., God’s Caliph, Religions authority in the first centuries of
Islam, Cambridge University Press, 1986.

CURTIN, P. D., «Jihad in West Africa, Early phases and inter-relations in Mauretania
and Senegal », Journal of African History 12 (1), pp. 11-24.

DECOBERT, C., Le mendiant et le combattant. L institution de [l’islam, Seuil, 1991.

DEKMEJIAN, H., Jonbesh-haye Eslami Mo 'aser dar Jahan-e Arab, traduit par : Hamid
Ahmadi, Téhéran, 1395 h. s./2016.

DEL RIO, S., Jewish Christianity and the Origins of Islam, Turnhout, 2018.

DE PREMARE, A. L., Les fondations de l’islam. Entre écriture et histoire, Seuil, Paris,
2002.

DE SMET, D., La pratique de tagiyya et kitman en islam chiite : compromis ou

hypocrisie ?, Armand Colin, Paris, 2016.

AL-DHAHABI, Tarikh al-islam, Vol. V, Dar al-kitab al-arabi, Beyrouth, 1410/1990.

ELIASH, J., « Misconceptions Regarding the Juridical Status of the Iranian ‘Ulama »,
IIMES, 10, 1979, pp. 23-24.

__, « The Ithna ‘asharT juristic theory of political and legal authority », Studia Islamica,
29, 1969, p. 17.

261



ESHMAVI M. S., Eslamgerd’i ya eslam, trad. par Amir rezaie, ghasideh sara, Téhéran,
1382h.s./2003.

ESHRAQ, Muhammad Karim, Tarikh wa muqarrarat-€ jang dar Islam, Daftar-e nashr-e
farhang-e Islami, Téhéran, 1368 h.s./1989.

ESLAMI, R., ‘Elm-e Figh, Premiére édition, Qum, 2005.

ESPOSITO, J. L., The Iranian Revolution: Its Global Impact, (Engelab-Iran va Baztab-
e Jahani-ye An), traduit par Mohsen Shanetchi, Téhéran, 2003/1990.

ETIENNE, B., L’islamisme radical, L’appel ou Da‘wa comme discours politique,
Hachette, Paris, 1987.

FADIL, Abi Hasan, Kashf al-rumiiz fi sharh mukhtasar al-manafi, Entesharat eslami,
Qum, 1408/1987.

FADLALLAH, Sayyid Muhammad Husayn, al-Islam wa Mantiq al-Quwwa, Dar al-
ta‘aruf li-I-matba‘at, Beyrouth, 1987.

FALATURI, A., «Die Zwolfer-schia aus der Sicht eines Schiiten, Problem ihrer
Untersuchung », Festschrift Werner Caskel, Leiden, 1968, pp. 2-25.

FAQIH IMAMI Hasan, Kitab al-khums, Khushnavaz, Isfahan, 1380 h.s./ 2001.

FARAHANI, Mirza Abii 1-Qasim Qa’immaqam, Risdleh jihadiyya, Qum, 1392 h.s./2013.

FARHANG, Manuchihr, Farhang bozorg ‘Ulum eqtesadi, Premiére édition, vol. I,
Téhéran, 1371 h.s./1992.

Farhang-nameh Usil-e figh, Markaz e’tela’at-e va Madarek-e eslami, Qum, 1389/1969.

FARRAHI, D., « Mafthiim-e jihad dar figh-e shi‘-e va ahl-e tasannun » et « Mafthiim-e

jang va akhlaq », Mahname-e ‘uliim-e ensant, 2, N° 10, Tehéran 1390 h.s./2011.
262



__, Ravesh Shenasi-ye Danesh-e Siyasi dar Tamadon-e Eslami. Centre de recherche des
sciences et de la culture islamique, Téhéran, 2008.

FAYD, ‘Alireza, Mabadi-ye Figh va Usu/, université de Téhéran, 1397 h.s./2018.

AL-FAYD AL-KASHANTI, al-Haqq al-Mubin, Sdzmane chap-e daneshgah, Téhéran,
1349/1930.

__, al-Shihab al-Thagqib, Mu’asseseh al-ilmi al-matbuét, Beyrouth, 1401/1980.

__, Mafatih al-Shari’A, Kitab al-Khums, Vol. Il, Bibliothéque de 1’ Ayatollah Mar’ashi,
Qum, 1112/1700.

FAZAIE, Yusuf, Tahqiq dar Tartkh va ‘Aqa’ed-e Madhaheb-e Ahl-e Sonnat va Ferge-
ye Esma ‘tliyyeh, ashianeh kitab, Téhéran, 1392 h.s./2013.

FILIU, J-P., Les frontieres du jihad, Fayard, Paris, 2006.
FISCHER, M., Iran : from Religions Dispute to Revolution, Cambridge, 1980.

FISCHER, H. J., « Prayer and Military Activity in the History of Muslim Africa South of
the Sahara », The Journal of African History, 1971, pp. 391-406.

FYZEE, Asaf, Outlines of Muhammadan Law, Oxford University Press, Oxford, 1993.
AL-GHAZALI, Abi Hamid, al-Iqtisad fi al-i tigad, Le Caire, 1964.
__, lhya’ ‘uliam al-din, Dar al-Kutub al-arabi, Beyrouth, 1402/1982.

__, Les Secrets de l'aumone légale et du don charitable, (Kitab Sirr al-Zakat), Trad. Idris
de Vos, Editeur al-Bourag, Collection Revivification des sciences de la religion, Paris,
2014,

263



GIMARET, D., al-Usil al-hamsa du Qadi ‘Abd al-Gabbar et leurs commentaires, , Le
Caire, 1979.

GLEAVE, R., «Between Hadith and Figh : The ‘Canonical’ Imami Collection of
Akhbar », Islamic Law and Society, vol. 8, no. 3, 2001, pp. 350-382.

__, Inevitable Doubt. Two Theories of Shi ‘T Jurisprudence, Leiden, 2000.

GOLDZIHER, I., Le Dogme et la loi de [’Islam, Histoire du développement dogmatique
et juridique de la religion musulmane, trad. Félix Arin, Libraire Paul Geuthner, Paris,
1920.

__, « Schi’itisches Redende und schweigend Imame », Zeitschriff der Deutschen
Morgenlandischen Gesellschaft (ZDMG), 64, Wiesbaden, Harrassowitz, 1910, pp.

529-534.

GOLPAYEGANI Safi, Figh-e Shi ‘e, Cataloge de la bibliothéque de I’ Assemblée
islamique d’Iran, Vol. VII, Téhéran, p. 178-179.

GOMEZ, A., Pragmatism in the Age of Jihad. The Precolonial State of Bundu,
Cambridge, 1993.

GORII, Abii 1-Qasim, Tarikh al-figh wa al-fugaha’, Simat, Téhéran, 1397/1976.

GRAN, P., « Political economy as a paradigm for the study of Islamic history », IJMES
11, 1980, pp. 511-526.

GRANVILLE, B. E., The Persian revolution of 1905-1909, History Mohammad Ali, Iran

Politics and government, Cambridge University Press, 1910.

GRAVIERS, J., Le droit canonique (Que sais-je ?), PUF, Paris, 1967.

264



GUSAU, S. A, « The Role of Zakat in Economic Development in the literature », in Sule
A. Gusau (ed.), Readings in Islamic Economics, Ill, Sokoto, Usman Danfodiyo
University, Department of Economics, 1995, pp. 109-123.

HABIBABADI Muhammad ‘Ali, Makarim al-athar, Vol. |, Nifais makhtutat, Isfahan,
1364 h.s./1985.

AL-HAKIM al-Haskani, Shawahid al-tanzil, Vol. |, vizarat irshad, Téhéran,
1411/1990.

AL-HALABI ‘Ala al-Din Abi I-Hasan , Isharat al-sabgh ela marefat al-hagh, jame-e
modaressin, Qum, 1414/1993.

AL-HALABI Au al-Salah Taghi, al-Bidayya fi figh, Mu’asseseh al-Bayt, Qum, 1401/1980.

__, al-Kafi fi I-figh, maktab imam ‘Ali, Isfahan, 1403/1982.

HALM H., Die islamisches Gnosis. Die estreme Schia und die ‘Alawiten, Zurich-
Munich, 1982 (traduction persane : Ghuniisiyan dar islam. Shi’tyan-e ghali va

‘Alawiyan, par E. Miisavi Khalkhali, Téhéran, 2015).

HAMIDULLAH, M., « Al-1laf ou les rapports économico-diplomatiques a La Mecque
préislamique », Mélanges L. Massignon, Damas, Il, 1957, pp. 293-311.

__, Rasil-e akram dar maydan-e jang, trad. par Gholamreza Sa‘1di, Kaniin-e entesharat-

e Muhammadi, Téhéran, 1351 h.s./1972.
HANSON, J. H., « Generational conflict in the ‘Umarian movement after the jihad
Perspectives from the Futanke grain trade at Medine », Journal of African History

31(2), pp. 199-216.

__, Migration, Jihad, and Muslim Authority in West Africa. The Futanke Colonies in
Karta, Bloomington, 1996.

265



HAQIQAT, ‘Abd al-Rafi, Tarikh-e Jonbesh-hdy-e madh’habi dar Iran, volume 1,
éditions Kish, Téhéran, 1996.

HARANDI, M. J., Fugahd’ wa hukiimat pazuheshi dar tarikh-i figh-i siyasi-yi shi’a,

intesharat Rouzaneh, Téhéran, 2000.

HASHISHU Nihad, Ahzab Siyasi lobnan, trad. Hossein Musavi, Markaz mutaliat
rahbordi khavar miyaneh, Téhéran, 1380 h. s./2001.

HECK, P. L., The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudama b. Ja ‘far
and his Kitab al-kharaj Wa- Sina’at al-Kitaba, Leyde-Boston, 2002.

HERMANN D. et TERRIER M. Shi’i Islam and Sufism. Classical Views and Modern

Perspectives, Londres, 2020.

HILAL B. YAHYA’, « Ahkam al-wagf », Hyderabad, 1936.

AL-HILLI Ahmad Ibn Fahd, al-Muhadhab al-bari’, vol. 2, Mu’asseseh nashr-€ eslami,
Qum, 1407/1986.

AI-HILLI al-‘Allama Abdi Mansur, al-Mukhtasar al-nafi’, Mu’asseseh matbii‘ati dini,
Qum, 1318/1900.

__, Mukhtalaf al-Shi’4, Mu’asseseh nashr-e ieslami, Qum, 1374/1954.

__, Muntaha al-maglab, Astan Ghods razavi , Mashhad, 1412/1991.

__, Tadhkirat al-fugaha’,al-Maktab al- Murtadavi, Najaf,1375/1955.

_, Qawa ‘id al-ahkam, Mu’asseseh al-Bayt, Qum, 1413/1992.

AL-HILLI, al-Muhaqqiq Abi 1-Qasim Ja“far, al-Mu ‘tabar fi sharh al-mukhtasar,
Mu’asseseh seyed al-shuhada, Qum, 1407/1986.

266



__,al-Rasa’il, Tahghigh Reza ostadi, Qum, 1369/1949.

__, Shara’i‘ al-islam fi masa'il al-halal wa al-haram, Téhéran, 1403/1983.

__, Tahrir al-ahkam, Mu’asseseh imam sadig, Qum, 1420/1999.

AL-HINDI Fadil, Kashf al-/itham fi sharh al-gawa ‘id, vol. 10, Mu’assesech nashr-e
eslami, Qum, 1416/1995.

HITTI, P. K., Précis d'histoire des Arabes, Payot, Paris, 1950.

HOYLAND, R. G., Dans la voie de Dieu, Alma, Paris, 2018.

__, Seeing Islam as Others Saw It. A survey and evaluation of Christian, Jewish and

Zoroastrian writings on early Islam, New Jersey, 1997.

HUMPHREY, J. F., « Prayer and Military Activity in the History of Muslim Africa South
of the Sahara », The Journal of African History, 12, 3, pp. 391-406, 1971.

AL-HURR AL-‘AMILI, Muhammad b. Hasan, Amal al-amil, Vol. I, Maktab al-andulus,
Bagdad, 1385 h.s./2006.

_, Wasa'il al-shi’a, Mu’asseseh al-Bayt, Qum, 1416/1995.

HUSAYNI Muhammad Husayn, al-Fihrist al-Tirath, Qum, 1422/2001, vol. 2.

HUSAYNI Sayyid ‘Ali, Tarjomeh va shark-e Luma*, Vol. |. Dar al-‘Ilmiyya, Qum,
1385 h.s./2006.

AL-HUSAYNI AL-AMILI, Sayyid Jawad, Miftah al-karama, Le Caire, 1332 h.s./1953.

HUSAYNI al-DASHTI Sayyid Mustafa, ‘Awarif al-ma ‘arif, Vol. V1, Arayeh, Téhéran,
1385 h.s./2006.

267



HUSSAIN, J. M., The occultation of the Twelfth Imam: A historical background, London,
1986.

IBN ‘ABD AL- HAKAM, Kitab Futih Misr, C. C. Torrey (éd.), New Haven, 1922.

__, Sira ‘Umar b. ‘Abd al-"Aziz, éd. A. ,"Ubayd (éd.), Beyrouth, 1967.

IBN ABI ‘AQIL, Usil al-Figh, Mu’asseseh al-risalah, Beyrouth, 1420/1999.

IBN AL-JAWZI, al-Muntazam fi tarikh al-muliik wa I-umam, Dar al-Kutub al-
‘IImiyya, Caire 1415/1995.

IBN AL-QAYYIM AL-JAWZIYYA, al-Furisiyya, éd. Mashhiir b. Husayn Muhammad
b. Sulayman al-Sa‘tdiyya, Beyrouth premiére édition, 1993.

_, al-Futiih, Isfahan, 1391 h.s./2012.

IBN ‘ASAKIR, Abii 1-Qasim, Tarikh Madinat Dimashg, Beyrouth, 1995.

IBN A‘THAM AL-KUFI, al-Futih, trad. Persan par Muhammad b. Ahmad Harawi
(VI¥/XI11¢ siecle), éd. Gh. Tabataba’i, Téhéran, 1372 h.s./1993.

IBN ATHIR, ‘Ali ‘Izz al-Din, al-Kamil fi I-Tarikh, Beyrouth, 1386/1966.

IBN BABUYA, Shaykh Sadiq ‘Ali b. Husayn, al-Hidaya, Téhéran, 1377 h.s./1998.

__, al-Imama wa I-tabgsira min al-kayra, Qum, 1984.

__, Amali/Majalis, éd. Tabataba’1 Yazdi, Téhéran 1984 ; reéd. M. B. Kamare’1, Téhéran,
1984.

__, Figh al-Rida, Mu’asseseh al-Bayt al-ihya, Qum, 1406/1985.

__, I'tigadat fi ‘ilm al-imamiyya, Téhéran, 1371 h.s./1992.

268



__, Kamal al- dm wa tamam al-ni'ma éd A. A. Ghaffari, Qum, 1405/1985.

__, Maani l-akhbar éd. ‘A. A. Ghaffari, Téhéran, 1379 h.s. / 2000.

__, Kitab man la yahduruhu |-Fagih, éd. Al-Mussawi al-Kharsan, Qum, 1970.

__, ‘Uyin Akhbar al-Rida, Vol. |, traduit par ‘Al Akbar Ghaffari, Téhéran,
1404/1983.

IBN BARRAJ, ‘Abd al-’Aziz Halabi, al-Mahdhab, Mu’asseseh nashr-e eslami, Qum,
1406/1985.

__, al-Muhadhdhab, Qum, 1387 h.s. /2008.

IBN HANBAL, al-Musnad, Le Caire, 1896.

__, Kitab al-sunna, La Mecque, 1930.

IBN HISHAM, Abii Muhammad ‘Abd al-Malik, al-Sira al-nabawiyya, Téhéran, 1369 h.
s./1991.

IBN IDRIS AL-HILLI, Aba ‘Abdallah Muhammad , al-Sara ir, 11, Qum, 1410/1989.

IBN ISHAQ, Muhammad, Sira, éd. M. Hamidullah, Rabat, 1976.

IBN KATHIR, al-Bidaya wa I- ‘nihaya, La Caire, 14 vol. 1932-39, Beyrouth, 1977.

__, Tafsir, Beyrouth, 1966.

IBN KHALDUN, ‘Abd al-Rahman b. Muhammad, Les Prolégoménes, Paris, 1989.

__, Peuples et Nations du monde, extraits des ‘Ibar traduit et présenté par A. Cheddadi,

Paris, 2 tomes, 1986.
269



__, Tarikh, Téhéran, 1375 h. s./ 1996.

IBN KHURDADHBIH, Kitab al-masalik wa I-mamalik, éd., et trad. M. J. de Goeje, BGA
VI, Leyde, 1889.

IBN MANZUR, Lisan al-’Arab, 15 Vol., Dar al-Beyrouth, Beyrouth, 1375/1955.

IBN MUTAHHAR al-HILLI, Hasan, al-Muntaha, Tadhkira al-fugaha’, Mashhad,
1412/1991.

__, Mukntalif al-shi’A fi ahkam al-shari’4, Qum, 1374 h.s./1995.

__, Tahrir al-Kalam, Mu’asseseh Imam al-Sadiq, Qum,1420/1999.

IBN AL-NADIM, Muhammad b. Ishaq, Kitab al-Fihrist, traduit par Reza Tajaddod,
Téheéran, 1352 h.s./1973.

IBN QUDAMA, Ja‘far Abu I-Faraj al-Baghdadi, Kitab al-kharaj, Baghdad, 1981.

IBN QUTAYBA, al-Ma ‘arif, éd. Th. ‘Ukasha, Le Caire, 1960.

IBN SA ‘D, Muhammad, al-Tabagat al-kubra, traduit par Mahmad Mahdavi Damghani,
Téhéran, 1374 h.s./1995.

IBN SHAHRASHUB, Mandgib, Vol. IV, Editions ‘Allama, Qum, 1379/1959.

IBN TAWUS, al-Malahim wa ‘I-fitan, Qum, 1989.

IBN TAYMIYYA, Majmii* al-fatawa, Beyrouth, 1425/2004.

__, Ziyarat al-Qubiir wa I-Istinjad bi [-Magbur.Dar al-Kutub al-‘IImiyya, Beyrouth,
1424/2003.

270



IBN ZUHRA Abu I-Makarim Hamza, al-Ghunya al-nuzulila ilm al-usul, Mu’asseseh
nashr-e imam Sadeq, Qum, 1375 h.s./1996.

IBRAHIM HASAN, Tarikh-e siyasi-ye islam, traduit par Aba |-Qasim Payandeh,
Téhéran, 1380 h.s./2001.

IBRAHIMI KIRMANTI, Abii 1-Qasim Khan, « Ejtehad va taqlid » in Rasael-e marhiim-¢
aqa-ye hajj Abu [-Qasim Khan, fac-similé du ms. Autographe de 1’auteur, Fonds

Shaykhi de I’EPHE, SHA VL5 ; 2°¢ éd. Kirman, s. d.

AL-ISFAHANT ABU L-FARAJ, Magatil al-Talibiyyin, éd. S. A. Sagr, Qum, 1372
h.s./1993-1994

ISMA’ILL, H., al-Qd eda, Az Pendar Ta Padidar, Téhéran, 1389 h.s./2010.

‘ISMATALLAH, 1., « Bayn al-irhab al-mamnii‘ wa al-Jihad al-mashrii », Kashmir al-
muslim, 116, Riad, 1422/2001.

JABIRI K, Salat al-Jum ‘, Qum, Rashid, 1390 h.s./2011.

JA'FARYAN, R., Davazdah Resdle-ye Fighi Darbare-ye Namdz-e Jum ‘e, insarian
Téhéran, 1381h.s./2002.

__, Din va siyasat dar dowre-ye safavi, Qum, 1376 h.s./1997.

__, Hayat-e fekri siyasi-ye Imaman-e shi-e, Qum, 1376/1997.

__, Namaz-e Jum ‘e, Zamine-haye Tarikhi va Agahi-haye ketabshendsi, insarian
Téhéran, 1381h.s./2002.

__, Safaviyya Dar ‘Arse-ye Din, Pajuhishdah hawzeh va daneshgah, Téhéran, 1389
h.d./2010.

__, Tarikh-e tashayyu’ dar Iran ; az aghaz ta garn-e dahom-e hejri, Qum, 1996.
271



JAFRI, S. I., Origins and Early development of shi’A Islam, Londres-New York, 1979.

JAMBET, C., « Les ressources du shi‘isme iranien et la paix », dans Les enjeux de la

paix, Paris, 1995.

JANNATI, M. L, Advar-e Ijtihad, Keyhan, 1372 d. s.

JAWAD ‘ALI al-Mufassal fi Tarikh al-’Arab gabl al-Islam, vol. 5, Bagdad, 1993.

AL-JAWAHIRI, Mu jam Rijal al-Hadith, Mu asseseh al-tarikh al-arabi, Beyrouth,
1430/2009.

JAZIRI ‘Abd al-Rahman, al-Figh Ala al-Madhahib, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, Caire,
1424/2003.

JENES, M., «al-Sira al-Nabawiyya as a source for the economic history of Western
Arabia at the time of the rise of Islam », Studies in the History of Arabia I, Riyadh,

1979, pp. 15-23.

KADIVAR, M., Hokiimat-e entesabr, Site officiel de Mohsen Kadivar, Partie 3, Chapitre
14, 2014.

__, Nazariyya ha-ye dowlat dar figh-i shi’a, Téhéran, 1997.

KAMAL AL-DIN, Muhammad , Fath al-Qadir, Sharh al-Hidaya, Vol. 6, Beyrouth,
2003.

AL-KARAKI, ‘Al b. Husayn, al-Risala fi I-tagiyya, Qum, 1368/1948.
__,Jami" al-Magqasid fi sharh al-Qawa ‘id, Ahl al-Beyt, Qum, 940/1533.
_, Qati’A al-lajaj fi tahqiq hall al-kharaj, Vol. |, Catalogue des manuscrits de la

bibliothéque de I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, 1111/1609.

272



__, Rasa’il, Vol. 1, catalogue de la Bibliothéque Mar‘ashi de Qum, 1368 h.s./1989.

KASHIF AL-GHITA’, Kashf al-Ghiza’, traduit par Kazim Yazdi, Qum, s. d.

KAZIM DEHKORDI, H., Risheh hay-e Tarikhi Ejtemd’i- ye Jonbesh ha-ye Eslami-ye
Mo ’aser, Téhéran, 2002.

KEPEL G., Le Prophéte et Pharaon. Les mouvements islamistes dans 1'Egypte
contemporaine, Paris, 2012.

AL-KERMANI, Muhammad Karim Khan, Irshad al- ‘awamm, Kirman, 1355 h.s./1976.

_, St fasl, Kirman, 1376 h.s./1997.

KHADDURI, M., Islamic Conception of Justice, Baltimore, 1955.

__, War and peace in the Land of Islam, Baltimore, 1955.

KHATUNABADI ‘Abdu |-Husayn, Waqa'’i‘ al-’Awam wa I-sunan, Téhéran, 1352
h.s./1973.

KHOMEYNI, R., Estefta’at, volume 3, Qum, 1392/1972.

__, Kitab al-bay, Mu’asseseh nashr-e imam khomeiny, Qum, 1388/1968.

__, Sahife_ye nir, Téhéran, 1353/1934

__, Tahrir al-wasila, volume 1, Téhéran, 1392/1972.

__, Velayat-e Faqih, Mu’asseseh nashr-e asar Khomeini, Téhéran, 1356 h.s./1977.

AL-KHU’T Aba I-Qasim, Mabani Takmilat al-Minhaj, Baghdad, 1422/2001.

273



__, Minhaj al-salihin, 1, Qum, s. d.

__, Mu jam Rijal al-Hadith, al-thaghafeh, Beyrouth, 1983.

__, Mustanad al- ‘Urwat al-Wusgqa, Latifi, Qum, 1364 h.s./1985.

AL-KHURASANI, Muhammad Kazim, Kifayat al-usil, Qum, 1321/1903.

AL-KHWANSARI, Ahmad, Jami ‘ al-Madarik FT Sharh Mukhtasar al-Nafi ‘, Téhéran,
1420/1999.

AL-KHWANSARI Mirza Muhammad al-Baqir, Rawdat al-jannat fi ahwal al- ‘ulama’
wa l-sadat, Vol. 11, maktab ismailian, Qum, 1390 h.s./2011.

AL-KINDI, Muhammad b. Yisuf, Kitab wulat misr wa-qudatihd, éd., R. Guest, Leyde
and London, 1912.

KOHLBERG, E., « Autoritive Scriptures in Early Imami Shi’ism », in E. Patlagean et A.
Le Boulluec, éd. Les retours aux Ecritures, Fondamentalismes présents et passé,
Louvain, Paris, 1993, p. 139-175.

__,«Bara’a in Sh1’i doctrine », dans JSAI, 7, 1986, p. 139-175.

__, Belief and Law in Imami-Shi’ism, Variorum, Aldershot, 1991.

__,« Imam and Community in the Pre-Ghybat Period », dans S. A. Arjomand éd. Autority
and Political Culture in Shi’ism, Albany, 1988, (= Belief and Law, article 13).

__, « Non Imam1 Muslims in Imamf figh », JSAI 6, 1985, p.99-105.

__, «Shahid », EI2, vol. 9, pp. 203-207 ; id.,« Shahid : Framework on Islamic
Martyrdom » dans Cristianesimo nella Storia 27 (2006), pp. 129-141.

__, «Some Imami-Shi’i Views on taqiyya », JAOS, 95, 1975, p.395-402.

274



__, « Some Imami Shi'T views on the Sahaba », JSAl, 5, 1984, pp. 143-174.
__, «Taqiyya in Shi’T Theology and Religion », dans H. G. Kippenberg et G. G.
Stroumsa, éd., Secrecy and Concealment. Studies in the History of Mediterranean and

Near Eastern Religion, Leiden, 1995, p.345-380.

__, « The development of the Imami shi’1, Doctrine of Jikad », ZDMG, 126, 1976, pp.
64-86.

AL-KULAYNI, Abi Ja‘far B. Ya‘qab, al-Furi’ min al-Kafi, éd., H. Rasili Mahallati, 4
vols., Téhéran, 1956.

__,al-Kafi, éd. ‘A. A. Ghaffari, Téhéran, 1377 h.s. / 1998.

__, al-Rawda min al-Kafi, éd. et trad. persane de H. Rasiili Mahallati, Téhéran, 1969.

__, al-Usal min al-Kafi, traduit en person par Jawad Mustafavi, Téhéran, 1375 h.s./ 1996.

KURANI Ali, « Histoire et performance du Hezbollah-e Lobnan, Réle de la Révolution
Islamique d’Iran », Fasl nameh imamat pajuhi, n® 12, Qum, 1392 h.s./2013, p. 89.

LALANI, A. R., Early shi’a Thought. The Teachings of Imam Muhammad al-Bagir,
London, 2000.

LAMMENS, M., Etudes sur le régne de Calife Omaiyade Mu’awia 1%, Paris, 1908.

LANGE, C., Justice, Punishment, and the Medieval Muslim Imagination, Cambridge,
2008.

LECKER, M., Jews and Arabs in Pre- and Early Islamic Arabia, the preservation of
Muhammad’s Letters (from b. Sa‘'d (230/845)), Variorum Collected Studies,

Routledge, 1998.

275



LEVY, R., The Social Structure of Islam, Cambridge, 1957.

LINANT DE BELLEFONDS Y., « Le droit imamite » dans le shi’isme imamite, Paris,
1970, p. 185.

LOKKEGAARD, F., Islamic Taxation in the Classic Period, Copenhague, 1950.

LUIZARD, P. J., Histoire politique du clerge chiite, XVII1®-XXI® siécle, Paris, 2014.

MADELUNG, W., « Authority in Twelver Shiism in the Absence of the Imam », in La
notion d’autorité au Moyen Age, Islam, Byzance, Occident, Colloques internationaux
de la Napoule, 1978, Paris, 1982, p. 163-173.

_, “Land ownership and land tax in northern Yemen and Najran, 3rd-4th/9th-10th
century”, in Tarif Khalidi (éd.), Land Tenure and Social Transformation in the Middle

East, Beyrouth, 1984, pp. 189-207.

__, Religious Schools and Ethnic Movements in Medieval Islam, Variorum Reprints,
London, 1 985.

_, «Shi’ite Discussion on the Legality of the Kharaj», Proceedings of the Ninth
Congress of the Union Européenne des Arabisants et Islamisants, éd., R. Peters,
Leyde, 1981, pp. 193-202.

__, The Succession to Mukammad, Cambridge, 1977.

MAHMUDI Muhammad Bagqir, Nahj al-Sa ‘ddah fi mustadrak Nahj al-Balagha, Vol. |,
Nash-e farhang-e Islami, Téhéran, 1380 h.s./2001.

AL-MAIJLISI, Muhammad al-Bagqir, Bikar al-anwar, Téhéran, réimpression 1391
h.s./2012.

__, Irshad al-qulib, Téhéran - Qum, 1956-1972.

276



__, Kitab al-Hudud, Qisas va Diyat, piyame Hagh, Téhéran, 1378 h.s./ 1999.
__, Haqq al-yagin, Qum, 1956.
AL-MAIJLISI, Taqi. Tukaf al- ‘ugil (article in Bihar al-anwar, vol. 1, p. 77).

MAKARIM SHIRAZI, N. al-Figh, Kitab al-Khums, Madraseh imam Ali, Qum, 1370
h.s./1991.

__, Al-Tagiyya fi l-islam, Qum, 2016.

__, Da’erat al-Maarif Figh-e Mugaren, Qum, Premiére édition, 1427/2006.

__, Tafsir-e Nemiineh, Téhéran, 1382 h.s./2003.

__, Mawsii’A fighiyya istidlaliyya, Beyrouth, 1989.

MA’LUF L., al-Munjid, trad. Bandarrigi, Téhéran, 1384/ 1964.

MANSURI LARIJANI Isma‘1l, Tafsir-i Ulya, Qum, 1383/1963.

MANTRAN, R., Expansion musulmane, PUF, Paris, 1991.

MASHKUR, M. J., Tarikh-e shi‘e va ferqe-ha-ye Islam, Téhéran, 1390 h.s./2011.
MASSIGNON, L., La Guerre Sainte supréme de [’Islam arabe, Fata morgana, s. |. 1997.

__, Les écrits mémorables (recueil d’articles), sous la direction de C. Jambet, Paris, 2009,

volume 1, « Marie et Fatima », pp. 211-2809.

AL-MAWARDI, Abi al-Hasan, al-Akhkam al-Sulraniyya wa |-Wildaya al-Diniyya,
deuxiéme édition, Le Caire, 1966.

277



__, Les Statuts Gouvernementaux ou Regle de Droit Public et Administratif, Traduit et
Annotés par E. FAGAN, Beyrouth, 1982,

AL-MAWDUDI, A. A., Nezam-e Siyasi-ye Eslam, traduit par ‘AlT Rafi’i, Téhéran, 1989.

MESKUB, S., Barrasi-ye ‘aqlani-ye Haqq, Paris,1995.

MILLIOT, L. et BLANC, F-P., Introduction a 1’étude du Droit musulman, 2e édition,
Sirey, 1987.

MIR DAMAD Mir Muhammad al-Bagfr, ‘Uyiin al-masa i/, ed. Jamal al-din Mir Damadi,
Téhéran, 1397/1977.

MODARRESI, H., An Introduction to Shi’i Law, London, 1984.

__, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi’ite Islam, Abii Ja far B. Qiba
al-Razi and his Contribution to Imamite Shi’ite Thought, New Jersey, Princeton,
1993.(trad. persane : Maktab dar frayand-e takamul, Traduit par Hashim Izad panah,
Téhéran, 1386 h.s./2007).

__, «The Just Ruler or the Guardian Jurist, An Attempt to Link Two Different Shi’ite
Concepts », Journal of the American Oriental Society, (JAOS) 1991, P. 549-562.

MOHAGHEGH Mohammad Bagqir, Nemuneh bayyenat dar sha 'n-e nuzul ayat, az nazar
Sheikh Tusi wa sayer mofaserin ‘am wa khas, indisheh islami, Téhéran, 1384
h.s./2005.

MOQOSA, M., Extremist Shiites. The Ghulat Sects, Syracuse, New-York, 1980.

MORABIA, A., Le Gihad dans [’Islam médiéval, Paris,1993.

MORIMOTO K., The Fiscal Administration of Egypt in the Early Islamic period, Kyoto
university, 1998.

278



MOTZKI, H., The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Figh Before the Classical
Schools, Leyde, 2002.

MOVAHID ABTAHI Mohammad Ali, Tarikh al-Zurari, Isfahan, 1400/1979.

AL-MUFID, Muhammad b. Muhammad b. al-Nu‘man, al-lkhtisas, éd., ‘A. A. Ghaffari,
Qum, s. d.

__, al-Mugni ‘a, Qum, 1410/1989.

__,Awa’il al-magqalat, éd., F. Zanjani, Tabriz, 1951-2 (trad. fr : D. Sourdel, L imamismes
vu par le cheikh al-Mufid, Paris, 1972.)

__, Kitab al-Irshad,, éd. H. Rasult Mahallatt, Téhéran, 1346 h.s./1967.

__, Kitab al-Jamal aw al-nusra fi harb al-Basra, Najaf, 1963.

__, Tashih al-i ‘tigadat al-imamiyya Qum, 1413/1992.

MUGHNIYAH, M. J.,, al-Figh ‘4la al-Madhahibb al-Khams, Ansarian, Qum,
1379/1959.

__, «Zakat and Khums, According to Five Schools of Islamic Law», Islamic Culture and
Relations Organisation, al-Tawhid ,10 (1), 1999.

__, al-Figh al-Madhahib al-khamsa, Dar al-tabar al-jadid, Beyrouth, 1426/2005.

MUHAMMADI, M., Tarikh va Farhang-e Iran dar dowran-e enteqal az ‘Asr-e sasant
be ‘Asr-e eslam, vol. |, Téhéran, 1993-1996.

AL-MUHAQQIQ DAMAD Sayyid Mustafa, « Hudiid dar Zaman-e Ma : Ejra’ ya Ta’til
? », Revue Tahghighat-e Hogqiiqi, Revue des recherches juridiques, Tehéran, 1378 h.s./
1999, n° 25-26, p. 582-583.

279



__, Qawa ‘id al-figh, Bakhsh-e Jaza 7, Mu’asseseh nashr-e “ulum-e eslami, Téhéran,
1383 h.s./2004.

MU’MIN M., Faslname-ye Ahl al-bayt, 26, Qum, 1380 h.s./2001.

__, «jihad-e ebteda’1 dar ‘asr-e ghaybat », Faslname-ye Ahl al-bayt, 26, Qum, 1380
h.s./2001.

MUNDY, M., The family, inheritance and Islam: a re-examination of the Contexts, ‘Aziz
al-Azmeh, éd., Londres-New York, 1988.

MUNTAZIRL H. ‘A., al-Badr al-Zahir F1 Salat al-Jum’4 wa al-Musafir, Nigin, Qum,
1416/1995.

__, Andar bab-e ijtihad dar figh islami emriz, Qum, 1382 h.s./2003.

__, Dirasat fi wilayat al-faqih wa figh al-dawlat al-islamiyya, Qum, 1374 h.s./1995.

AI-MURTADA al-Sharif, al-Intisar fi Infiradat al-Imamiyya, Mu’asseseh nashr-e
eslami, Qum, 1415/1994.

__,Jumal al- ilm wa al-’Amal, commenté par Ibn Barraj, Mashhad, 1974, p. 269.

MUSAWTI ‘Amili, Muhammad Ali, Madarik al-ahkam, Qum, 1410/1989.

MUSAWI KHWANSARI, Mirza Muhammad al-Bagqir, Rawdat al-Jann’at Fi Ahwal al-
Ulama’ wa [-Sadat, Qum, 1390/1970.

MUSLIM, al-Jami’ al-Sahih, Istanbul, 1963.

__,Sahih, M. F. ‘Abd al-Baqi éd., 5 vol., Le Caire, 1955 ; trad. Ang. A.H. Siddiqt, Lahore,
1971.

MUSTAFAWI, H., al-Tahgiq fi kalimat al-qur’an al-karim, Téhéran,1981.

280



MUTTAHARI, Murtada, Islam va Moghtaziyat-e Zaman, Vol. |, Troisieme édition,
Téhéran,1987.

NA’IM, Qasim, Hezbollah-e Lobnan, Khat-e Mashy, Gozasht-e va Ayand-e, traduit :
Muhammad Mehdi Shari’ Atmadari, Beyrouth, 1992.

AL-NAJAFI, Muhammad Hasan, Jawahir al-kalam, Téhéran, 1367 h.s./1988.

AL-NAJASHI, Abii-’Abbas Ahmad, Kitab al-Rijal Bombay, 1899, rééd. Qum, s. d. ; éd.
M. Al-Shubayri al-Zanjani, Qum, 1987.

__, Rijal al-Najasht, Mu’asseseh nashr-e ieslami, Qum, 1365 h.s./1986.

AL-NARAQI, Ahmad, Awayed al-Ahkam Fi Bayan Qawa ‘id al-Ahkam, Qum, 1375
h.s./1996.

__, Mustanad al-shi’a fi ahkam al-shari’a, Qum, 2008.

NAVA’L, ‘A, H. et GHAFFARI, F. ‘A., Tarikh-e tahavvolat-e siyasiye ejtema’iye
eqtesadiye Iran dar dowre-ye Safaviyan, Téhéran, 1381 h.s./2002.

NEWMAN, A. J., « Friday Prayer as the Safavid Period », dans WALBRIDGE, L. S
(éd.)., The Most Learned of the Shi’A, The Institution of the Marji‘ Taqlid, Oxford
University Press, 2001, p. 34-35.

__, The Development and Political Significance of the Rationalist (usili) and
Traditionalist (Akhbari) School in Imami Shi’i History from the Third/Ninth to the
Tenth/Sixteen Century A.D., These de doctorat, UCLA, Los Angeles, 1986.

__, The Formative Period of Twelver Shi’ism: Hadith as discourse Between Qum and

Bagdad, Richmond, 2000.

281



__, « The Nature of the Akhbari/Usuli Dispute in Late Safawid Iran. Part 1: 'Abdallah al-
Samahiji's Munyat al-Mumarisin » Bulletin of the School of Oriental and African
Studies, Vol. 55, n°. 1 (1992), pp. 22-51.

AL-NISHABURI, ‘Ali B. Ahmad Wahid, 4sbab al-nuziil, Le Caire, s. d.

AL-NU‘MANI, Muhammad b. Ibrahtm, Kitab al-Ghayba, Téhéran, 1397/1977.

AL-NURI AL-TABRISI, Mirza Husayn, Mustadrak al-Wasa il wa mustanbat al-masa’il,
25 vols., Qum, 1407/1986.

PAPE, R., « The Strategic Logic of Suicide Terrorism », American Political Science
Review, 97.3, New York, 2006, pp. 132-149.

PATTON, W. M., Aimad b. Hanbal and the Mi%na, Leyde, 1897.

PEERZADEH, A., Readings In Islamic Fiscal Policy, Delhi, 1996.

PETRUSHEVSKI, Isiam dar Iran, traduit par K.Keshavarz, Téhéran, 1350 h.s./1971.

PFEIFER, K., « s there an Islamic economics ? » in Joel Beinin & Joe Stork (eds),

Political Islam. Essays from Middle East Report, Berkeley, 1997, p. 158.

POULADI, K., Tarikh-e Andishe-hay-e Siyasi dar Iran va Eslam, Téhéran, 2004.

AL-QADI AL-NU‘MAN, Da ‘@’im al-islam, Le Caire, 1370/1951.

AL-QALQASHANDI abu al-Abbas, Subk al-a ‘sha, Vol. X, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya,
Caire 1340/1922.

AL-QARADAWLI, Y., Figh al-Zakat: A Comparative Study: The Rules, Regulations and
Philosophy of Zakat in the Light of the Quran and Sunna, Dar al Tagwa Ltd, Londres,

1990.

282



QARAWI, M. J., Piramiin-e Zann-e Faqih va Karbord-e An, Figh Estedlali, traduit par :
Sayyid ‘Ali Asghar Qaravi, premiére édition, Téhéran, 1999.

AL-QATIFI AL-BAHRANTI, Ibrahim, al-Sirdj al-wahaj lidafijaj qati I-lijaj, Qum, 1992.

QAZWINI ‘Abd al-Nabi, Tatmim amal al-amil, Bibliothéque de I’ Ayatollah Mar’ashi,
Qum, 1407/1986.

QAZVINI, Muhammad Khatib, al-Idah fi ‘Uliim al-Baldagha al-Ma ‘ani, édité par M. M.
Khafaji, Beyrouth, 2003.

QUERRY, A., Droit Musulman, Recueil de Lois concernant Les Musulmans Schyites,

L’Imprimerie Nationale, Paris, 2008.

AL-QUMMI Mirza Abi 1-Qasim Jami * al-shitat - Ajwibat al-Masa'il, Bibliothéque de

I’ Assemblée nationale islamique d’Iran, Téhéran, vol. 1, 1371 h.s./1992.

AL-QUMMI Muhammad Tahir, riséil fi Salat al-Jum’4, Bibliothéque de 1’Ayatollah
Mar’ashi, Qum, 1401/1980.

RASHID, A., Taleban, Zanan, Tejarat-e Mafia va Proje-ye ‘Azim-e Naft dar Asiya-ye

Markazi, Téhéran, édition Buq’a, premicre édition, 2002.

AL-RAWANDI Qutb, al-Khara’ij wa I-jara’ih, Qum, 1989.

__, Figh al-qur’an, vol. 2, Bibliothéque de 1’ Ayatollah Mar’ashi, Qum, 1405/1984.

RAWANDI Fadl Allah, Navadir Rawandi, traduit par Sadeqi Ardestani, bonyad-e
farhang-e Islami kushapur, Téhéran, 1376 h.s./1997.

AL-RAZI, Fakhr al-Din, al-Tafsir al-kabir, 18 vol., Beyrouth, 1420/1999.
AI-RAZI Abill al-Fath, Tafsir Rith al-Jinan, Vol. 1l, Astan-e Qods-e Radawi, 1371

h.s./1992.
283



REZA’L, H., Barresi Miyan reshte’i-ye Mojazat-e E’dam dar Eslam va Iran-e Emriiz,
Engelab Eslami, Frankfurt, 1390 h.s./2011.

RICHARD, Y., « La Fonction Parénétique du ‘alem: La priére du vendredi en Iran
depuis la Révolution », Die Welt des Islam, 29 ¥, 1989, pp. 61-82.

__, L’Islam Chi’ite, Croyances et idéologies, Paris, 1991.

RODNEY, W., «Jihad and social revolution in Futa Djalon in the eighteenth century »,
Journal of the Historical Society of Nigeria 4, 2009, pp. 269-284.

ROSENTHAL, F., A History of Muslim Historiography, Leyde, 1952,

ROY, O., L'Afghanistan, Islam et modernité politique, le Seuil, Paris, 1985.

RUBIN, U., « The Direction of Prayer in Islam ; On the History of Conflict Between
Rituals », Historia, vol. 6, 2000, pp. 5-29.

RUDOLPH; P., Crime and Punishment in Islamic Law, Cambridge, 2006.

SABRA, A., Poverty and Charity in Medieval Islam, Cambridge, 2000.

SABZIWARI, al-Muhaqqiq Muhammad Bagir, al-Dhaka al-ma’ad (Chapitre IV al-
Dhaka’ir wa al-Salat), Mu’asseseh al-Bayt, Qum, s. d.

__, Kifayat al-Ahkam, Qum, 1995.
__, Zakhira al-Ma ‘ad, Ahl al-Bayt, Vol. III, Mu’asseseh Ahl al-bayt, Qum, 1050/1640.
SACHEDINA, A. A., « Al-Khums: the Fifth in the Imami Shi’1 Legal System », Journal

of Near Eastern Studies (JNES), 39,1980, pp. 275-289.

284



__, « A Treatise on the Occultation of the Twelfth Imam », Studia Islamica, 48, 1978, p.
117.

__, The Just-Ruler in Shi’ite Islam, New York, 1988.

SADIQ, A. H. et GAZALI, L., ‘Aqa’id eqtesadi-ye andishmandan-e mosalman, traduit
par Ahmad Sheybani, Téhéran, 1385 h.s./2006.

SADR, S. J. A., FANI, K. et KHURAMSHAHI, B. D., Da erat al-ma’aref-e tashayyu ",
Téhéran, 1989.

AL-SADR, Muhammad Bagqir, al-Ma ‘alim al-jadida, Maktab al-Nijah, Téhéran, 1395
h.s./2016.

__, lgtisaduna, Dar al-fikr, Beyrouth, 1982 (traduit en persan par Muhammad Kazim
Musavi, Qum, 1408/1987.)

__, Tarikh al-ghayba al-sughra, Beyrouth, 1972.

SAFARI, ‘A., Noskhe shenakht, Téhéran, 1389 h.s./2010.

AL-SAFFAR AL-QUMMI, Basa'ir al-darajat, éd., M. Kiichebaght, Tabriz, 2 © éd., ca.
1960.

SAJJADI, J., Farhang ma ‘arif islami, Téhéran, 1373 h.s/1993.

SALAR AL-DAYLAMI, ‘Abd al->Aziz, al-Marasim al-figh imamiya, manshurat al-
arabiya, Qum, 1404/1983.

AL-SARAKHSI, Abii Bakr Muhammad b. Ahmad, Kitab al-Mabsiit, Cairo, 1324/1906.

SCHACHT, J., « A revaluation of Islamic traditions », Journal of the Royal Asiatic
Society of Great Britain and Ireland (JRAS),42, 1942, pp. 143-154.

285



__, «Foreign elements in ancient Islamic law », Journal of Company legislation and
International Law, 32, 1950, pp. 9-17.

__, Histoire du droit Islamique, Maisonneuve et Larose, Paris, 1983.

__, Introduction au droit musulman (traduit par A. Kempf et A.M.Turki), Maisonneuve
et Larose, Paris, 1983.

__, « Problems of Islamic Legislation », Studia Islamica, 12, 1989, pp. 99-129.

__, «Zakat» Encyclopaedia of Islam, First Edition (1913-1936), Edited by M. Th.
Houtsma, T.W. Arnold, R. Basset, R. Hartmann.

SEPEHRI F., Pajuheshi darbare-ye emaman-e ahl-e sonnat,intesharat daneshgah
Kordistan, sanandaj, 1384 h. s./2005.

SHAFFER, J. G., « Origins of Islam: a generative model », Eastern Anthropologist, 31,
1978, pp. 355-364.

SHAMLU Wali Quli, Qisas al-Khaqani, Bibliotheque Nationale , MS Suppl. Pers. 227.

AL-SHAFI1, Kitab al-Umm, 7 vol. Le Caire, 1903.

SHAHABI, M., Advar-e figh, Kitab jihad, Université de Téhéran, 1336/1917.

AL-SHAHID AL-AWWAL Shams al-Din Muhammad, al-Dhikra, Vol. IV, Mu’asseseh
al-Beyt, Qum, 1377 h.s./1998.

__,al-Duras al-Shart’a, Qum, 1412/1982.

__,al-Lum’A4 al-Dimashgiyya, Vol. Il, Dar al-islami, Beyrouth 1410/1989.

__, Kitab al-Duris, Qum, 1358 h. s./ 1980.

286



AL-SHAHID AL-THANI, Zayn al-Din b ‘Ali, al-Rawda al-Bahiyya fi sharh al-Lum’A4
al-Dimashqiyya, Librairie Vojdani, Qum, 1373 h.s./1994.

__, Masalik al-Afham ila Tangih Shara’i ‘ al-islam, Qum, 1413/1992.

_, Rasa’il, éd. R. Mukhtart et H. Shafi’1, Qum, 1421/2000.

__, Risala fi Salat al-Jum ‘, Markaz intesharat, Qum, 1421/2000.

SHAHIDI, S.J., Nahj al-balagha, Téhéran, 1376 h.s./1997.

SHAHRASTANI, Le livre des religions et des sectes, vol. I, trad. en francais de D.

Gimaret et G. Monnot, Paris-Louvain, 1986.

SHAKED, Sh., « Andarz, In Pre-Islamic Persia », Encyclopaedia Iranica I, pp. 11-16.

__,« From Iran to Islam: on Some Symbols of Royalty », JSAI 7, 1986, pp. 75-91

SHAMLU Wali Quli, Qisas al-Khdgani, Vol. Il et I11, vizarat irshad, Téhéran, 1374
h.s./1995.

AL-SHARIF AL-MURTADA, al-Rasail, 5 vol., Qum, 1415/1994.

AL-SHARIF AL-RADI, Diwan, Qum, s. d.

__, Nahj al-balagha, éd. et trad. persane de ‘A. N. Fayd al-islam, Téhéran, 4° éd., 1972.

AL-SHAYBANI, al-Musnad (Afdal al-Jihad Kalima Haqq ‘inda al-Sultan, Jahiz)
volume 3, al-Risala, Beyrouth, 2015.

AL-SHAYBI, K. M., « al-Tagiyya usiiluha wa tatawwuruha », Revue de la Faculté des
Lettres de I’Université d’Alexandrie, 16, 1962, pp. 14-40.

287



AL-SHAYKH ‘ABDALLAH, « Zakat », Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic
World, IV, Oxford, 1962, pp. 366-370.

AL-SHAYKH BAHA’L, Jam i-i ‘Abbast, Ed. offset, Téhéran, 1319 h.s./1940.

SIDDIQI, S. A. Public Finance in Islam, Lahore, 1948.

SINGER, A., Charity in Islamic societies, Cambridge, 2008.

SIVAN, E., L’islam et la croisade, vol. VI, Paris, 1968.

SNOUCK Hurgronje, Selected works, éd. G.-H. Bousquet and J. Schacht, Brill, Leiden,
1957.

SOURDEL, D., « La Politique religieuse du calife ‘Abbasside al-Ma’miin », Revue des
Etude Islamiques (REI) 30/1, 1962, pp. 26-48.

__, « Les conceptions imamites au début du X1°™ siécle d’aprés le al-Shaykh al-Mufid »,
in D. S. Richard (ed.), Islamic civilisation, Oxford, 1973, pp. 950-1150.

SUBHANTI, Ja'far, Manshur-e Javid, Angize-ye tashri’-e jehad-e ebteda’r, Mu’asseseh
imam sadiq, Qum, vol. 14, 1383/1963.

SULAYM B. QAYS (attribué a) , Kitab al-Saqifa, Qum, 1415/1994.

AL-SUYUTI, Jalal al-Din, al-Durr al-manthir, Dar al-Fikr, Beyrouth, 1983.

__, Tarikh al-khulafa al-rashidin, Beyrouth, 2008.

AL-TABARI, Muhammad b. Jarir, Book of jihad, traduction en anglais, introduction et

notes par Yasir S. Ibrahim, The Edwin Mellen Press, Lewiston, Question, Lampeter,

2007.

288



__,Jami* al-Bayan ‘an Ta 'wil ay al-Quran aw Tafsir al-Tabart, €d.M. M. Shakir, 9 vol.,
Le Caire, 1961.

__, La Chronique, Volume II, Paris, Actes Sud-Sinbad, 1983.

__, Tarikh al-rusul wa l-mulitk, éd., de Goeje, Leyde, 1879-1901 ; éd., M. A. F Ibrahim,
Le Caire, 1960.

TABATABA’T AL-HAKIM Sayyid Muhsin, Mustamsak al- ‘urwat al-wuthga, Vol. IX,
Dar al-Tafsir, Qum, 1391/1971.

TABATABA’I ‘ALLAMA, Tafsir al-mizan, IV, Jame’e-ye mudarresin, Qum, 1374 h. s.
/1996.

TABATABA’I S. M.’Al1, Riad al-Masa ’il, Entesharat eslami, Qum, 1379 h.s./2000.

TABATABA’I YAZDI, Muhammad Kazim, al- ‘Urwat al-wuthga, Qum, 1417/1996.

AI-TABRISI Fadl b. al- Hasan, Majma ‘ al-Bayan fi al-Tafsir al-Qur’an, Vol. 1, éd.
Muhammad Jawad al-Balaghi, Téhéran, 1372 h.s./1993.

AL-TABRISI, Abii Mansiir Ahmad b. ‘Alf, al-14tijaj, Téhéran, 1386/1966.

TAKIM, L. A., « From Bid’a to Sunna: the Wilaya of ‘Ali in the sh1’i Adhan », JAOS
120, 2000, pp. 166-177.

TALEQANI, Hedayatollah, Marja ‘iyyat, Téhéran, 1374 h.s./1995.

TERRIER, M., « Le combat sacré des vaincus de 1’histoire : expérience et représentation
du jihad dans le sh’isme imamite ancien », JA 305-1, 2017 ; pp. 23-31.

__, «Mir Damad (m. 1041/1631), philosophe et mujtahid. Autorité spirituelle et autorité
juridique en Iran safavide shi‘ite », Studia Islamica 113, 2018, pp. 121-165.

289



AL-TIHRANI, Aqa Bozorg, al-Dhari’A ila tasanif al-shi’A, Qum, 1304 h.s./1925.

__, Tabagqat a‘lam al-shi’A, Dar al-ihya, Beyrouth, 1430/20009.

__, Rawda al-nadira fi tarajim (dans vol. 5 Tabagat a‘lam al-shi’4). université de
Téheérén, 1372 h.s./1993.

AL-TIRMIDHI, al-Jami * al-sahih, éd., A. M. Shakir, Le Caire, 1937.

TRITTON, A. S., Muslim Theology, Royal Asiatic Society, Londres, 1947.

TUCKER, W., Mahdis and Millenarians: Shi‘ite Extremists in Early Muslim lrag,
Cambridge, 2008.

TUNAKABUNI, Muhammad, Qisas al- ‘Ulama’, premiére édition, ‘Ilmiyya Islamiya,

Téhéran, s. d.

AL-TUSI, Abii Jafar, al- ‘Idda fi usi al figh, alaghehbandian, Qum, 1417/1996.

__, al-Istibsar, Najaf, 1957.

__, al-Khilaf, Vol. 1, jame-e modaressin, Qum, 1407/1986.

__, al-Mabst fi figh al-imamiyya, Mu’asseseh farhangi Tibyan, Qum, 1387 h. s. /2008.

__, al-Nihaya fi mujarrad al-figh wa l-fatawa, Qum, 1980.

__, Fihristkutub al-shi’4, éd., Sprenger et ‘Abd al-Haqq, rééd., Mashhad, 1972, Beyrouth
1983.

__, Kitab al-Ghayba, Tabriz, 1905.

__, Tahdhib al-ahkam, éd., al-Miisaw1 al-Kharsan, Najaf, 1958-1962.

290



UZEGAN, A., Le meilleur combat, Afdal al-jikad, Paris, 1962.

VASMAGHLI, S., Beda at figh, figh-e islamt, Téhéran, 1387 h.s./2008.

VITRAY-MEYEROVITCH, E., De la priére en Islam, Paris, 1998.

WAARDENBURG, J. J., L’Islam dans le miroir de 1'Occident , 2° édition, Paris - La
Haye, 1963.

WALKER Andrew, Eat the Heart of the Infidel: The Harrowing of Nigeria and the Rise
of Boko Haram, Kindle Edition, 2016.

AL-WAQIDI, Kitab al Maghazi, éd. trad. allemande par J. Welhausen, Berlin, 1882 ; M.

Jones, 3 vol., Londres, 1966.

WASSERSTROM, S. M., « The Sht’1s are the Jews of our Community : An Interreligious
Comparison within Sunni Thought », Israel Oriental Studies 14, 1994, pp. 297-324.

WATT, W. M., «Conditions of membership of the Islamic community », Studia
Islamica, 21, 1964, pp. 5-12.

__, «Economic and social aspects of the origin of Islam », Islamic Quaterly 1,1954, pp.
90-103.

__, Free Will and Predestination in Early Islam, Londres, 1948.

__, «Ideal factors in the origin of Islam », 1Q 2, 1955, pp.160-174.

__, La pensée politique de [’islam. Les concepts fondamentaux, trad. S. Reungoat, PUF,
Paris, 1998.

__, Muhammad at Medina, Oxford, 1962.

__, Mukhammad Prophet and Statesman, Oxford, 1961.

201



__, «Shi’ism under the Umayyads », JRAS 1960, pp. 158-172.

__, The Formative Period of Islamic Thought, Edimbourg, 1973.

__, « The Origin of the Islam doctrine of acquisitions (al-Kasb »), JRAS, 1943, pp.234-
247.

WEBER, E. et REYNAUD, G., Croisade d’hier, jihad d’aujourd’hui, Paris, 19809.

WEISS, H., « A tentative note on Islamic welfare: zakat in theory and praxis in the Sokoto
caliphate », Hemispheres 13, 1999, pp. 67-77.

__, « Obligatory almsgiving: an inquiry into zakat in the pre-colonial Bilad al-Stdan »,
Studia Orientalia / Societas Orientalis Fennica, 96, Finnish Oriental Society :

Tiedekirja, Helsinki, 2003.

WENSINCK, A. J., Concordance et Indices de la tradition musulmane, 7 vol., Leyde,
1936-69.

__, Muhammad and the Jews of Medina, Berlin 1975. (Version originale en néerlandais :
Mu/kammad en de Joden te Medina, Leyde, 1908).

__, The Muslim creed: its genesis and historical development, Cambridge, 1932.

WILLIS, J. R., « Jihad fi sabil Allah - Its doctrinal basis in Islam and some aspects of its
evolution in nineteenth-century West Africa », Journal of African History 7(3), 2004,
pp.395-415.

YA‘QUBI, Ahmad b. Ishaq, Kitab al-Buldan, M. J. de Goeje, BGA VII, Leyde, 1892.

__, Tarikh al-kamil, trad. persane par Ibrahim Ayati, Téhéran, 1382 h.s./2003.

292



YAHYA B SA‘ID, al-Jami‘ li-|-Shara’i’, Mu’asseseh seyed al-shuhada, Qum,
1405/1984.

YARKHI JUSHEQANI, H. ‘A., Ghazavat-e payambar, Tarikh va mugarrarat-e jang dar
Islam, Téhéran, 1368 h.s./1989.

YAVARI Mohammad Javad, JABBARI Mohammad Reza, Tarikh dar Ayini-yi

Pajihish, Dixieme année, N° 34.

YAZDANPANAH Zohreh, Biographie de Seyyed ‘Abbas Moussavi, Kayhan, Téhéran,
2007.

YAZDI, M., Jang wa jikad dar Qur’an, Qum, 1382 h.s./2003.

AL-YAZII Nassif, Majma ‘ al-Bahrayn, Math’al-‘Aba, Beyrouth, 1302/1884.

ZAID, A. M., The Islamic Law of Bequest , Londres, 1986.

AL-ZAWAHIRI, A., L’ absolution des oulémas et des mujahidines de toute accusation

d’impuissance et des faiblesses, (trad. : Jean-Pierre Milelli). Paris, 2008.

ZAYAS, G. F., The Law and Philosophy of Zakat, The Islamic Social Welfare System,
Damas, 1960.

ZELIN, A. Y. « The War between ISIS and al-Qaida for Supremacy of the Global

Jihadist Movement », Research Notes (Washington Institute for Near East Policy),
2014,

293



INDEX GENERAL

Noms propres, titres d’ouvrages,

noms de lieux, termes techniques ...

Dans cet index, I’abréviation b. = ibn (i.c. « fils de ») et les caractéres diacritiques

ne sont pas pris en compte dans I’ordonnancement alphabétique. Les personnes sont

indiquées selon leur appellation la plus usuelle. Les articles ainsi que les apostrophes de

transcription ne sont pas pris en compte.

CATISh@ e 30
CABDAAAN ... 67
ADDAST et 199
‘Abbassides ......cooeeeevreeeeeiireeeennen. 139, 175, 181
‘Abd al-Malik (b. ‘Umar) .......ccceeeeeevreerreennne. 67
*Abd al-MUEAHID ..., 101, 125
‘Abd al-QaysS ...cveeeeeeeiee e 105
‘Abd al-Wahhab ........c.ccceceeveennns 229, 241, 242
‘Abdel Nasser (Gamal)........cocveereveerveercneanns 239
‘Abdu 1-Salam (Ahmad) .....c.cccccevereeeneennnes 202
‘Abdu I-Samad (HUSayn) .......ccceeevevecvervennnn 189
‘Abdullah Ibn Jahsh.......ccccoininininiinnnn, 104
‘Ala al-Din Abi 1-HASaN .....oeeevveeeeneeeeenee. 71

‘Alam al-Huda (le fils d’al-Fayd al-Kashani) 194
‘Al1 (1° imam). 10, 29, 30, 50, 78, 101, 112, 121,
125,127,129, 151, 159, 182, 183, 184

‘Al (ibn al-Rashid) .......cccovvevvieeeeeiieeenene 111
CAIT (Shah) ...cvieeiceieieeeeereeee e 78,196
‘AlT al-Rida (8% imam) .....cccoocevevercnieienn 112
‘AlT Ibn Nasrallah.........ccooveeeieiiieiiiiineeencen, 202
CAITION YAt e 113
‘Ali Zayn al-‘Abidin(4° imam) ............. 120, 184
‘ASNTIE ovieeieieeietee et 218
‘AskarT Hasan (11% imam) .....13, 14, 15, 52, 113
AWarif al-ma ‘Arif ....ccoceeeeeeneenieeienienen, 206
‘AZ1z (Abl al-QaSIim) ...ccoevvevrerrirerinieieiennns 70

‘AZ1z (HAMZA)..ooeeeeieieeeeeeeeeeee, 130, 156
VA (011 DTS 130, 160
CAZIZ (SAIAT) veerrieiieeeieeseee e 206
2 LG ) N 37,38
M al-adith.........cooeveeeeiieieeeeeeeeeee, 215
‘Umar (b. al-Khattab).................. 29,59, 69, 121
‘Umar (ibn ‘Abd al-’Aziz) .............. 67,139, 182
‘Umar b. Hanzala..........c.cccoveevveneennnen. 152, 159
‘Umar b. Yazid ...coccevovereiieenieieicienieieee 133
Uthman (b. “ISA) ceevveieiieicereeeeseee e 113
‘Uthman (ibn 'Affan).......ccccceevveevceneeneenenn, 29
ADBraham........cociiiiiiiic, 101
Abu Bakr (calife) .....cccccvvvvennne 29,69, 121,138
ADBT DUJana.....coceeveeveereerieeieeee e 246
Abl HanTfa........ccocceevieeninenne 104, 125, 142, 227
Abi Ja'far, (Muhammad b. Ya‘qub)............... 69
ADbU I-MaKarim ...ccevveeeeeeeieeiieeeeeeeeeenns 72,158
Abi Sayyar Misma“ b. ‘Abd al-Malik ......... 133
AbT YUsuf Ya'qub..oooooereeeeeeieienne, 104, 142
ADBT-ChaKra.......cceovrevienrerireieneereneeenes 173

Afandi (‘Abdallah)179, 189, 190, 191, 193, 194,
195, 200, 203, 208, 209, 210

Afdal al-jihad ..........ccocoveioiiiiiniiieeee, 50
Afghanistan................... 233, 236, 237, 243, 284
AfriqQUE .. 214, 247, 253, 254
Agbiboa (D. E.)...ooveiiieeeeeeeeee 232

294



ahl al-bayt (Gens de la Maison prophétique )

................................................................. 100
ahl al-hadith (Gens du Hadith) ..................... 229
Ahmadi (Hamid) .....coccovevvevveieenreeireeerecnene, 238
Ahwazi (al) Mahziyar ......ccccoeeeeveeneeiens 68,113
Akbar Shah Babur ........ccccccevevveecieeiieesieens 235
AKhbarT......ccocvvvveennns 18, 20, 168, 191, 195, 281
ARhDariyya .......ccceeeeueenee. 18, 136, 143, 211, 216
al-ahkam al-arba ‘@..............ccveevecveceeceannnnen, 8
al-Ahkam al-Sult@niyya ..........ccccvveevcvnenne 140
al-AlisT (Mahmid) ......oveveveveveeeeeeeeeeererererenenes 9
Al-AZNAT ..o 233
al-Dhikra....cccccooveveeeieieeceeeeee e 208, 286
al-Durits al-Shari’a .........ccoeevveevveceecnsnennnn, 100
al-Farida al-ghd’iba.............cccccueuenene. 233,234
al-Fath al-gadir..........coccovoeneenienicie, 227
al-Fihrist al-Tirath ........cccoooveevineiene 210
Fo Y B 3 77 77 29
AlGENIE ..o 230
al-Ghayba (Kitab al-Nu‘'mani) ................. 13,83
al-Ghayba (Kitab al-Tus) ......cccceevvevverreennenne. 21
al-Ghunya........cccccevvvivrvennnnne 72,129,207, 271
al-Hada'iq al-Nadira.................... 142, 200, 257
Al-Hid@YA ..o, 89
al-Hujja fT Wujib Saldt.........ccueceeeveeeeevennnnn. 189
Al-T HGAAAL oo 88
al-Jami " [i-1-Shard’i “.......coceovvevecvveieeceennnn, 73
A-KGfT e 67
al-Kafi frI-figh...cceeeieeeeeee e, 129
AI-K@MILeooneeiesiieisieieeee e 29
al-Kawthar .........coecevineeninceeeeee 124
al-Khilaf ..ocoveeevreevaennnn. 126, 185, 206, 209, 290
al-Lum’A al-dimashqiyya.......cc.ccoevevvecvennnnnn. 208
Al-MaKGSTb ... 80
Al-MaArasin ........ceeeeeeeeeceeeeeceeceeceeee e 130
A-MUGNI A oo 44
al-Musnad...........ccoevvvivinieeiine. 229, 269, 287
Al-NIAGYA et 111

295

al-Qa’ida ...... 228, 232, 233, 234, 236, 237, 238,
239, 243, 246, 258
al-Sara’ir 72,129, 130, 159, 160, 207, 208, 269

al-Shihab al-Thagqib .............. 190, 191, 210, 263
al-Sira al-nabawiyya..........cccccenenee. 47,49, 269
al-Tadhkira, ......ccocceveveneneeeneeeeee e 73
al-TARAAID ...c.eeeeviiieiieiiieeeeeee e 156, 213
al- ‘Urwat al-Wuthqa..................... 100, 122, 204
Amal (MOUVEMENL)......ccevveeririeinerceeiereenes 248
Amal al-@mil .......cocoovvveviiieciiieene, 193,194
‘Amilt (Baha’ al-Din).......cccceeeeevevennnne. 89, 199

‘Amili (Hurr).... 17, 19, 26, 67, 68, 92, 101, 121,
123, 136, 137, 152, 159, 160, 168, 174, 184,
193, 194, 197

Al (HUSAYNT) +vovevereriicereeereesesereeeeee e, 78
‘AmilT (Muhammad Jawad) ........cccevvevrvrernnnne. 78
AMIIT (MTSAWT) o 100
Amir Arjomand (Said) .......ccoveeveeverieninns 50,51
Amir Mahalati (Ja“far ) ....cccccceevveevviiiniennnnnn, 228

Amir-Moezzi (Mohammad Ali)....5, 7,9, 12, 17,
20, 21, 27, 29, 33, 52, 54, 62, 63, 64, 68, 76,
79, 83, 88, 93,98, 102, 114, 115, 147, 148,
149, 166, 214, 217, 218

amour (de walaya) ......ccccoveeeeveevenenerenne, 11, 217

AnsarT (Murtada)79, 80, 119, 121, 137, 144, 145

Aqa’1 (Abt al-Fadl ). 81
Arabie Saoudite..........cceeerrereinnnnee. 232, 238, 247
ArdakanT ("AITRIda ) ccoovevveiieiieienieieee 201
YN 1Y (0] TSR 86, 231
ariStOteliCieNnsS....oocveevveevieenie e 215
Arminjon Hachem (Constance) .................... 216
Arnaldez (ROGEN )...coovererinenenieeeeereie 231
Arsas (ancienne ville de Qazwin).................... 67
Asamm (‘Abd al-Rahman).........ccccceevvvrnennnne 68
ASFIYA BIUS ..o 184
P (N 10 1SRRI 229



ashab al-hadith (Gens du Hadith)................. 242
Ashmawy (Muhammad Said ) ..........c....... 58, 59
Astan-e Qods-e Radawi......... 189, 191, 194, 283
Astarabadi (Muhammad Amin).........cccceeennen. 18
Astarabadi (Muhammad Baqr)............ 199, 200
Astarabadi (Muhammad Tagqj).............. 194, 202
At-Tur (le Mont Sinai)......ccoeeeveeveeeeeeeereenens 41
Ayatollah........ 189, 191, 204, 210, 251, 263, 283

Badr......... 30, 47, 48, 49, 68, 102, 106, 177, 280
Bagdad.........cc.c..... 175, 214, 241, 267, 272, 281
Baghdadi AbT ‘Umar.......cooceeviiinieiniieneeens 244
Baghdadi Abt Bakr............... 175, 227, 243, 244
Baha.....89, 90, 94, 116, 166, 178, 179, 189, 199
Baha’1..89, 90, 94, 116, 166, 178, 179, 189, 199
Bahrani (Hashim b. Sulayman)..................... 193
Bahrani (Yusuf b. Ahmad)19, 89, 141, 142, 189,
190, 200

Baladhurt (Ahmad )....coceevveveineneirciene, 105
Balaght (Muhammad Jawad ) ............... 104, 289
Banna (Hasan al) ......cccceevevveveeveeniecieee, 238
Banii ‘Abd Shams.......ccccceevevierienieneeneeeene 29
Bant Hashim .....29, 30, 100, 101, 111, 116, 121
Banii Jazima .......ccoovviieiiniiiiiiiiiecee, 105
Ban Qurayzah.........cccoevevvevevenineneeees 48
Bani Umayya....ccocoeeveviieenniieiecieeeee, 29,30
Bagqir Zadeh (M. R.) ceoveeiieieiiiiiceeeeees 84
Barilvi (Ahmed ) ....ccevveieeeeeceeeeee 236
Bashir al-Dahhan..........ccoccevieiiiienieiiniennenn. 67
Basra.....ccooveenieiiiieen 51, 279
Bayat (Asadullah ) .......cccoovvinininieciiinne, 114
Bayhom-Daou (Tamima)................. 64, 65, 152
Ben Laden (Oussama ) .......cccceeveveneennn. 233, 237
Berque (Jacques )......ccccevveeuenne. 35, 36, 37, 38, 39
Beyrouth....... 100, 101, 102, 112, 113, 142, 175,

182, 190, 191, 249, 251, 252, 257, 261, 262,
263, 268, 269, 270, 272, 274, 276, 277, 278,
279, 281, 283, 285, 286, 287, 288, 290, 293

296

Bihar al-Anwar .. 19, 78, 83, 101, 166, 182, 190,

193
Bihbahan (Wahid) .......ccceeerereenerieenrieeenes 204
Blachére (REQIS )...cevvvveveereeveiieienne 45, 81, 82
Bokhtortash (Nosratallah) .........ccoeceevvieineeennne. 49
Boko Haram.........cccccevenee.. 232, 245, 246, 291
Bonney (Richard ).......cccoceveenuenene. 60, 230, 231
Book of Jihad .........c.oooeeereeciniiiiiee, 68
Borthwick (Bruce M. ) ...cccocvevvveveieieiennns 172
Bouyides.............. 54, 64, 89, 116, 175, 214, 215
Brahimi (Mohamed AMINe )....cccccevevvveneenens 234
BUKNAIT (SBATA) wveeeeeeeeeeeeeeeseeeeeererees 105, 183
Burraj (QAdT ) eveveeevereeeeeieererieeeeie e 91
BYzanting ........ccceoevivieinineneeeeees 38
Caire..... 175, 233, 251, 257, 263, 264, 267, 268,

269, 270, 272, 277, 280, 282, 286, 289, 290

(01 (011 1 - O 56, 260
Calder (Norman).......... 60, 72,97, 116, 117, 118
Charity in islamic societies..........c.cccveruenene. 139
Chaumont (E.)..cceveeeveeieierere e 9
Cheragh (Al Moulavi )....c.cccoceeneeneennnne. 55, 56
Chiisme et Etat.......ccccooevevvenernirenciee 216
Christianisme ........ccoceveveeveeerienennne 98, 102, 103
combat dans le chemin de Allah ..................... 32
Co0K (David) .....ccceeveerreeieriesee e 231
Coran (AUMONE) ...eeeeeuveeeeeeeeeeeteee e 114
COran (EXEQESE) . .cververrerrerrrerereereeeesereessensenns 33
Coran (falsification) .........ccceeeevveeveeccreeecneeenne 83
Coran (jihad offensif) .......cccccevvevrennnne. 34,40, 43
Coran (Khums) .......ccccvevevvevreriennnne, 104, 105, 119
Coran (peines) ............... 147, 149, 163, 164, 213
Coran (POlySEMIQUE) ......ccvrvevererieerierieesieens 30
COoran (ZAKGt).....cueeeeeeueeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 113
Coran silencieux et le Coran parlant................ 7
Corbin (HENry) ....oooeeeeeeeeeeeeeceee e 7



Da ‘a@’im al-islam ............ccocovvveiveineineananne, 183
DaeSh ..ot 243
Damas........ccoovviiinniiiiiin, 233,265, 293
dar al-harb ..o 236
Aar al-iSIAM .......ccoovoeviiniiiiiiiiieeee e 236
Dashtaki (Mir Nizam al-Din).........cccccccuvueenn. 202
De Smet (Daniel) .....cccooeveverenenieiene 83,253
Dehlavi (Shah Wali Allah) ........ccccccvveennenneee. 235
Dekmejian (Richard Hrair)........... 238, 240, 241
Deobandisme.........ccccceeuveenee.. 232, 235, 236, 237
Dhahab .......cooeeviiiiiierieceecee e, 182
Dhaka’ir wa I-Sal@t .........ccceeveveeecneniiaenen, 186

Dhari’4.188, 190, 193, 194, 195, 199, 201, 202,
204, 208, 209

Dictionnaire du Coran .........cceceeveveceerveveeneene. 9
Die islamisches GNOoSIS.......ccccoceverereereeneeneene. 7
Dieu (chemin de).............. 35, 36, 37, 70, 89, 228
Dieu (droit de) .....cocevveerveneeneneereneceerens 45
Dieu (ENVOYE de)....cccecvvvveereeerenrennenn. 38,47, 100
Dieu (gouvernement de) .......cccevvevveennenne. 81, 87
DieU (JUSLICE d)..cceeeeeereieierieriereeeeieieie e 46
Dieu (pacte de) ...cccveeevereeiereeereeeeee e 245
Dieu (part de).....cccvevveeveeverieenenns 120,121, 134
Dieu (Parti de) .....cccevveveveereneceneeeeiereeees 248
Dieu (preuve de) .....ccceevevveeeeeenens 17, 88,92, 153
Dieu (regne de) ....cveveveeveeceiecieeieeeeeecreies 241
Dieu (représentant de).........cccceevevennenne. 123,127
Dieu (voie de) ....cccveveeverererrnnnne 34,44, 61, 90
dissociation (bard@’a )....c..ccceeevvvecvecercvecvereeniens 11
Djebli (MoKtar).......ccooeveneninenireeieeen 182
Edward (William) .......cccceveveniereneeierienienns 56
=0}, o] (T 31, 232, 239, 273
BNTEI e 83
eschatologique .......cccccvvveeeeeenenee. 27, 50, 83, 217
EShmavi (M. S.).coveiriniieineeneeeneene 31
Esposito (JOhn LOUIS) ...cceevveveerenerceieieene 250

BatS-UNiS...vveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 238, 240

Etienne (Bruno)........ccccveeeeevenccnenecnicnne, 230
Fadil (‘Abdallah b. Muhammad)................... 200
Fadil (HindD).......ovoevererenane 167, 195, 196, 207
Fadil (Jalal al-Dn) .......ovveeeveeeeeeeeeerereere. 157
FAIl ADT ..o 125
Faqth ImamT (Hasan) ......ccccccevevevenenncnennnn 106
Farabl (AbT Nasl) .cocceeveereeviieieeienieseeneene 231
Faraj ‘Abd al-Salam...........ccceeeveveveieviennenne. 233
Farhang (Manuchihr)..........cccoeveveieiieneninnne. 101
Farhang ma ‘arif islami............ccooovevvevvnceennnne 9
Farhang-i Buzurg-i ‘Ulam-i Iqtisadr ............ 101
Farhang-nameh Usil-e figh..........ccccveenvnne.e. 16
FarrahT (Davud).......ccccovevinenenineeicicncen 242
Fars cooeee e 193
fath makka.......coooveeeeeiiiie e 47
Fatima ......cooeveeeiiniiieieiieee 7,29,50,121,124
FatiMIdES. e 65
Filiu (Jean-Pierre )...occvecveeceeeeereeceeie e, 229
Figh al-qur’@n.............cccooceveenecienncncnne, 160
Figh al-Rida........ccooeevriniinineiiencnees 108

Figh-e Shi‘e.. 193, 194, 198, 199, 201, 204, 209,

264
Suri (Branches) “......ooeevvveeveeeeeeeesees 8,9
Furd’ min al-KGfT.......ccooveeeveeeeniiieeeiiee s, 213
GabIIEl .o 41
Ghaffart (AIT Akbar ) ......cccceeeennee.. 15,101, 134
Shanima ........ccceeceeevceeeeneennne 106, 107, 126, 251
Ghayba al-kubra........ccccoeveeeceecciennnnnn, 12,52
Ghazavat-e payambar ..............cccceeeeevencuennnenn 47
Gleave (RODEM)......cccevvrerieereeieeeee e 20
Goldziher (IgNaz ) ....ccoceeeeeeeeiennne. 54,97, 167
Golfe Persique......eeeeeeiecciiiieeee e 214
Golpayegani (Safi) ...... 193, 194, 198, 199, 201,

204, 209
gouvernement mondial..........cccceceeeieiinennnenn 46

297



Grande-Bretagne .........ccoevevevevvevvennennn. 236, 247
Guide divin. 7, 17, 20, 21, 27, 33, 52, 54, 68, 83,
88, 93, 214, 218

Habibabadi (Muhammad ‘Al7)............. 181, 210
Hadith (droit du) ......oco..eveeereeeeenne. 18, 19, 22, 23
hadith (NAbawi).........eeecceeeeeciie e 50
HafS b. QIyas ..c.ccoveveririeicieneneneeccieenen 162
Hajeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeseseesesesesess e 174, 184
Hakim (MUBSin).......cccceevveveeireeieeeenen, 121,122

Halabi Abt al-Salah91, 115, 121, 129, 141, 156,

207
Halabi Abii I-Hasan .........cccceeevveeeeieeenns 71,72
Halabi Ibn Zahra........cccoevveeeeeiieeciee e, 16
Halm (HEINZ ) e 7
Hamadant (Amir Sayf) .....cccceeveeveeneencneenne. 231
HamadanT (IbrahTm) ........ccccevcverveevivriennenen. 113
Hamdanides .......cccoevevvecieecieeiece e 214

Hamidullah (Muhammad )34, 36, 39, 40, 47, 48,
102, 105, 106, 109, 151

Hamza b. Bazl......cccooeeeviiieeciiecceee e, 113
hanafite ....ceevvveeeieiieece e 227,228
Hanafiyya (‘Ali b. Muhammad) ............c........ 50
Hanafiyya (Muhammad)............ccoevvvrevenennnn. 50
hanbalite .........ccccveneee. 227,229, 230, 241, 244
Haqiqat (‘Abd al-Rafi®) .....ccccceevvierieiiiennenn 13
Hariin al-Rashid........ccccocoveeeeiienennen.. 104, 113
Hasan (b. Rashid).......cccoeeeeeeiiiiiinreeeieeceennns 113
Hasan (Fakhr al-Muhaqqigin) ..........cccceueeee. 157
Hasan (IbrahTm) ........cccceeeveeeeeiiiieeiiieeeciieeeas 48

Hasan (Jamal al-Din) .......ccccoeveveeeveveeneniennne 73
Hasan b ‘Alf (2¢ imam) ........... 29, 143, 182, 183
Hasan Nasrullah..........ccooevveeieeievieneniennn, 249
Hashimi (Ahmad b. Fadl)........cccccvevninenene. 175
Hashishu (NThad ) ...ccooovevineniiinicicicnn 248
HaskanT (al-Hakim ) ......ccooveeveciieieciecieeneen, 183
Hayy (Yahya ) .ooeoeeeneenenceecnceecncceenees 73
HelSINKi ....ooovieeiiicicce e 140, 292
Hezbollah ...............o.... 248, 249, 250, 275, 281
hIErarchi€ .....cceeevveeeeeeieceeee e 98, 115
hikma (la sagesse mystique) ........ccecveveervennene 241
Hilla e 180, 216
Hilli (‘Allama)...... 55,73,74,77,117, 119, 128,
131, 141, 144, 157, 162, 163, 165
Hill1 (Abt ‘Abd Allah), voir Ibn Id1Ts. ............ 72

Hillf (Muhaqgqiq) .. 16, 44, 72, 73, 75, 77, 92, 93,
118, 130, 148, 153, 159, 160, 163, 186

Histoire de la philosophie islamique................. 7
Hitti (Philipe K. ) oo 102
HIZb al-Da Wa......ccuoeeeeviieieiiieieeeceenn 248
Hokiimat-e entesabi ...............ccovvvuevneiiveinin. 161
Hoyland (RODErt ) ....ccovvevevieireeieeeee e, 61

hudid . 8, 63, 147, 148, 150, 152, 155, 159, 160,

165, 212
Hunayn (bataille de).........cccoevevvrvvecinviererennne 47
Husayn (3% imam)..... 27, 29, 30, 32, 50, 62, 124,

182, 183, 218

Husayn (Shah Sultan).......ccccceeveeriiieneennnen. 203
HusaynT (“AlT) .coooveeniiiiieiiieeees 124,135
Husayn (Muhammad Hossein)..................... 210

298



Husayni (Muhammad Jawad).......cccceevvennnenn. 78
HusaynT (Muhammad Taq) .......cccceceevennnne. 194
HusaynT (Mustafa) ........cccceveeveeneeneenceenne 206
Ibn A‘tham al-KTfT......cccooviriiiiiiiiiieee 29
Ibn Abt al-Hadid........cceeeveeviieeieecieeeieeee 121
DN AI-AITL .o 82
Ibn al-Barrdj .....covvvevvvecneeeienn, 129, 130, 160
Ibn al-Hammam........cccocceviveninenceeenenne, 227
IBN Al-JAWZT ..o 175
Ibn al-Junayd al-Iskafi.................. 108, 120, 121

Ibn Babaya ... 14, 15, 88, 89, 101, 108, 121, 174,

213
Ion Hanbal .........cccooovveeveeiieennns 105, 229, 242
1N Hazm .....ooovveiicieecececeeeeeee 231
Ibn Hisham ........ccccceveevveecinennen. 47,49, 104, 105
DN HUZAYM ..o 105

Ibn Idris .. 72, 118, 129, 130, 158, 159, 160, 207,
208, 209, 228

IDN IShAQ . ceeieeceeeee e, 47,182
Ibn Khaldtn.........ccoeevvvveeeeeeiiinnnnnnnnn. 29, 60, 140
IDN MAJJa .eeiieiieieeieeiereeeeeeie e 50, 83
10N MANZOT ..o 107
1bn Qutayba.......ccevvevieieeee e 29
Ibn Shahrashiib ..........ccooevevieneenieieeieeeen, 113

Ibn Taymiyya .28, 229, 230, 233, 234, 241, 242,
244,246, 247

Ibn Thabit ....ccovevireieeieeecseceee e, 227
Ibn Zuhra.....c.coovevvrirreine. 72,115, 129, 207
Ibrahim (AbT YUsuf) ..coovvvvveveeeenneee. 104, 143
IbrahTm (Hasan ) ....ccccocvvevveenieeniieenieceieenene 193
IbrahTm (MTrza )....ccovvveveeeeeeeiireeee e, 202
ikhwan al-muslimin ...........ccccevvveevcvenieenne. 238
HKhanide......ccooeveeiniceeeccee 55

imam caché... 17, 21, 55, 63, 64, 76, 79, 88, 118,
119, 122,129, 130, 131, 135, 136, 141, 143,
156, 158, 161, 171, 196, 198, 205, 213, 217

imam impeccable . 15, 27, 53, 54, 66, 75, 77, 79,
80, 81, 85, 90, 93, 115, 120, 150, 151, 158,
161, 166, 167, 169, 177, 185, 186, 196, 200,
205, 206, 207, 208

imamat . 10, 13, 68, 74, 111, 112, 120, 178, 206,
210, 255, 275

imamologie duodécimaine............... 63, 253, 255

Inevitable Doubt..........cccocoeivininiieeee e 20

Iran... 62,93, 137, 150, 153, 163, 165, 171, 176,
177,178, 180, 181, 187, 189, 193, 194, 195,
200, 201, 202, 203, 209, 214, 216, 228, 241,
248, 294

Isfahan.. 178, 189, 192, 209, 241, 262, 265, 268,

279
Isfahani (Aba [-Faraj)......ccccceerevenenicncnenens 13
Isfahant (Baha’ al-Din) .......cccocevvveeiiieninenns 167
Isfahant (HUSAYN) ....cccevviviiriieniieiieevieeeieene 195
Isfahani (Mirza ‘Abdallah)...........ccccccvveennene 189
Isfahant (Shaykh Lutfullah) .......... 178, 179, 202
ISharat al-saDr ........c.oeeeeeeviieiiiiiceeeeeeeene 71

Islam ...42, 55, 56, 57,59, 72, 73, 74, 75, 77, 78,
85, 86, 103, 139

Islam et modernité politique ..........ccccvevennee. 236
[ - 1= USSR 239, 248, 249
Ithn@ ‘ASRArIYYQ....cccccveeeecieeeecieeeeciee e 214
Jabal ‘Amil.....ccocoevvviviiiiieiceeeeeeee e 177
JabbarT (REZA )..veveveeeveeeeeeve e 104
Jabhat al-NUSIa ........ccooeverereeieeeeeree 233

Ja'far al-Sadiq (6° imam) . 12, 51, 67, 69, 78, 94,
112,120,121, 133, 134, 137, 152, 159, 160,

183, 184
Ja'faryan (Rasiil ) .....ccceeeneee 131, 177, 188, 206
JARITEYYA oo, 240
Jam’e ABDDASST......c.cecveevveiieieieieeeeenes 89
Jama‘at al-tawhid ...........cceeeeeeiieeierinn 243
Jama ‘at iSIGMI........cccocevuvevveeiiieiiieiieeseeenes 236

299



Jama ‘atu ahli I-SUNNA.........ccovvveeeeeeeiiirnnee.. 246

Jambet (Christian ) .5, 7, 12, 20, 64, 65, 98, 115,

148, 149
Jami* al-Maqasid ...........ccovvveeinvnnnnns 157, 198
Jami* al-shit@t...........cccccovvcuenuennen. 163, 165, 283
Jassim HUSSaAIN ......ccveeevveeereeereecreecveenne 23,51
Jawahir al-Kalam.......... 100, 101, 132, 142, 154
Jawahiri (Muhammad)........cccceeevererenenenenn 113
Jawziyya (Ibn Qayyim) ....ccccceveveverenennenenn 242
Jiddah ..o 67

Jjihad.. 3,8, 11, 23, 27, 28, 30, 31, 32, 33, 34, 35,
36, 38, 39, 40, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50,
53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64,
65, 66, 67, 68, 69, 70, 71,72, 73,74, 75, 76,
77,78,79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88,
89,90, 91, 92, 93, 94, 98, 116, 171, 212, 221,
227, 228, 229, 230, 231, 232, 234, 235, 236,
237, 240, 241, 243, 244, 246, 294

jihad al-akbarfal-afdal ............c.ccoooveveienennn. 26
Jihad al-asghar .........coceceeeeniieniieneeee 26
Jilant (Husayn b. Hasan).........ccccueeuueee. 201, 204
jizya (imp6t de capitation) .........c.ccecveneeee. 38, 97
Joulani (Abt Muhammad) ........ccevevveeennnenne 233
JUOATSIME oo 98, 102
Jugement dernier .........cccevvveveeereeeenieneeneenns 10
Kadivar (Mohsen )................ 161, 163, 167, 168
kafir (IMPIE ) e 196

kalam ..48, 79, 88, 129, 142, 155, 158, 168, 169,
190, 204, 229, 230, 281

Kama (NIgeria) ......coceeuerenenenenereeieneeee 246
Kamare’T (‘AlT Naqi) ..occoevveeveeeenieennennn 209, 268
Kanama.......ccccooviiviiiiniiiiiiiciice 247
Karaki (‘Al1 b. Manshar) .........cccccueue. 198, 199

Karaki (al-Muhaqqiq)...44, 76, 92, 93, 118, 131,
132, 144, 155, 156, 157,172,176, 177, 178,
179, 180, 196, 197, 198, 199, 208, 209

Karbala ......oooovvvveeiiiiiieiiie e, 30, 218

300

Karim Khan (Muhammad ).....c.ccceeveevennee. 62,63
Kashani (Fayd) 19, 123, 136, 190, 191, 194, 210

Kashf al-Ghifd’ .....c.ccooovivvieeiiiieeie e 78
Kashf @l-Lith@m .......c..cccoveovvnconncinnncncne, 207
Kashf al-Rumiiz Fi Sharh Mukhtasar............ 125
Kashfi (Ja“far ) cooccceeceveveeciicee e, 210
Kashif al-Ghita’ .................. 78, 83, 84, 157, 196
KashmirT (‘Abdallah) .......cccccveeveeeviienivennnen. 192
Kaysanides .......ccceevevenininineeeiieicnennns 50, 51
Kazim (78 imam).......cccceevevvevrernennn. 51,112,113
Kazim (Muhammad)................ 90, 100, 191, 204
Kepel (GilleS ) ..ovveerieieieriiieene 227,228,233
Kermant (Muhammad ).....cccceeeveiiiiicineee, 62
Khadduri (Majid ) ...ccccovenenininiiicieene, 57,58
Khaji’T (HUSAYN ) .eeeveeeeeeieeiceeeeeeeeeeene 210
KhalkhalT (E. MTSaVT ) ..ovvevreriinrenecieeeeicieneene 7
Khandag.........ccceveveeveeeeece e 47
khardj..... 3,97,98, 99, 114, 142, 143, 144, 251,

260, 266, 272

KRATTJIEE .ot 30
Khatainabadi (‘Abdu 1-Husayn ) ............ 192,203
Khaybar ........ccoovveiveeeceececeeeeee e 47
Khomeyni (Rahollah )........... 156, 169, 205, 248
Khii’T (Abii 1-Qasim) ................. 35, 85, 120, 155
KRUIGTG .ot 184
khums...... 3, 11, 15, 22, 96, 97, 98, 99, 100, 101,

102, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 110,
111, 112, 113, 114, 115, 116, 118, 119, 120,
121, 122, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130,
131, 132, 133, 134, 135, 136, 137, 138, 212,

262,294
Khurasan .......occceeveeiinienneiinienieeeeee 137, 189
Khurasant (MUhaqaiq) .......ceeeveeeeeevereerveneenns 192
Khwansari (Ahmad) .........cceevenes 152, 159, 161
KhwansarT (Agqa HUSAYN) ...ceveererereereneeeennnn. 202
Khwansari (Aqa Jamal)...........ccceueveeee. 195, 203

Khwansari (Muhammad Bagir).... 136, 155, 160,
178, 189, 192, 193, 194, 208



Kifayat al-ahkam ..........ccoeeeeveeinieinieeninanns 151

KisanT (ECole) ......ovuvuereereereereereereeseeiee e, 228
Kitab al-Tabaqat al- kubrd.................c........ 105
Kitab al-UmMM ......cccocvvviivininiiiiiicien, 117
Kitab man la ya hduruhu I-fagih ................... 213
Kohlberg (Etan ) .............. 28,32, 33,54,62,183
Kuala LUMPU.......ccoevieiieecceeeeeeerreee 235
KO Q. 67,174
Kthpa’1 (M1r Qasim) .......ccceevveevveriereenieennen. 202

Kulayni (Muhammad b. Ya‘qib) .49, 53, 67, 68,
69, 111, 120, 134, 183, 184, 210, 213

Kumayl ibn. Ziyad.......ccccoeoevenevenencinenenns 78
Kurani (‘AT ) ceeeeeeeeeeinieeieenieeseeenieesiees 248
La Chronique.......coeveeverieneeereeneseeeceieee 229
La religion diSCrete ........coeveeevverveennenee 7,10, 63
Lakhmi (Nasr b. Qamus ) ...ccceevvveercveeriveennne 112
LaUusSanne......cccevvviiiiiiiiiiiinic e 1
Le Gihad dans I'Islam médiéval..................... 61
Le Prophéte et le Pharaon ............................ 233
Liban......coooinniee 177, 233, 248, 249
LiDYE. e 243
Linant de Bellefonds ..........c.cccecevvereennnnee. 7,212
Lisan al-"Arab .........occuevveeeeceieieeseeinnnns 107
LUFt (PAUT) o 50
LUizard (P.J.) v 216
Lumiere (sourate An-NUI) .....ccooeveveveiennene. 160
Ma Fifat-€ SIYAST coouveeeeeeeeeeeieniiesieeieeiesae e 84
7 RO SRSR 10
Mabant takmilat al-minhdj .......................... 155

Mabsit..44, 53, 70, 92, 116, 128, 169, 206, 285,

290
Madani (‘Abdallah ).....ccceeevevevieeiiiiniienieens 196
Madarik al-ARKGM...........ccooevuvveiiiiiiniiinnannn.. 100
Madelung (Wilfred ) ...c.coveeeveeereeieieieienne 97
Maghribi (Al-Qadi al-Nu’man )............c....... 183

301

Mahd110, 14, 15, 18, 66, 83, 115, 116, 118, 121,
122,123,127, 128, 131, 132, 210

Mahdrt al-Qa’im, voir Mahd............cccoeveenen. 50
Mahmadi (Muhammad Bagqir)........cccceeeennenne 182
MaidUGUIT.c.veeeeeieeeeee e 246, 247
Majid al-Majid ...cccooeveeerenieenerceeeeeeeee 233

Majlist (Muhammad Bagqir )... 78, 101, 153, 154,
166, 182, 189, 191, 193, 203

Majlist (Muhammad Taqi) ..... 19,178, 179, 190
Majma * al-bayan..............ccoeeevecveceneeneennnns 38
Makarim (NESIr )..ecereeeeeeeerieriene, 37,112,174
MalaySia.......ccoeverereinenieeeneeseeee e 235
Malek (bibliotheque)........ccocveeverveennnene 192, 199
MaliK b. AN@S...cceerieirieeiieeniee e 228, 242
1011 11 S LS 227,228, 231
MARAGID ... 113
Mange le ceeur du mécréant...........oeceevenee. 246
MansGrT LarijanT......coccevveereereeeneeeneeneeneenienns 114
Mar’ashi (Ayatollah ) .....ccceevveciieiiiniinieene 189
Maraji taqlid ..........ccooevevieveiniiiiiiieineee. 97
Marasim al-Shari’A ........cccceeevveiencennennne. 206
MaFTIE ..o 7,277
THATTA  ceveveieiieeneeeee et 180
TA T oottt 9,11
Marwan ......ooeeveeeeeiiiiiiiiieee s 182,183
Masabih al-zulam..........cccceeeeveiineeennns 204, 258
Masalik al-afham ..........c.ccoooveviecinciniinenenns 77
Mashhadt (Mir Muhammad Zaman ) ............ 190
Mashkr (M. J.) oo 29
Massignon (LOUIS ) w.evevevereiniereeeeeeeeeie s 7
Mawardi (Abi al-Hasan).........cccceeuenee. 117, 140
Mawdudi Ab@l Ala.......cccoevveveeereinnreieeneeene 233
Mazandarani (Muhammad Husayn)...... 192, 210

Mecque... 11, 29, 48, 49, 58, 104, 174, 184, 218,

265, 269
Médine.......ccovnnee. 30, 47, 49, 58, 104, 133, 241
MESISAN ...t e 67
MESSIE ...t 102, 254



MICNEEL......viieeiieieeeeeeee e 41

Mifiah al-karama.............cccocevecevenccenicnencns 78
Minhaj al-Salikin.........cooovvveeveeneenennnenns 35, 36
Miqdad (Jalal al-D1n ) ...ccceeveereeneenieenenene 157

Mir Damad (Muhammad Bagqir), voir

AstarabadT. .....coeeeereenieiieeeeeee 178
MISHT (ADT AYYTD) e eeeeenee 244
Modarresi (HUSAYN).....c.ccveeerenerererencnienenne 172
MOGhOL ......eiiiiii e 235
Mohaghegh (Mohammad Baqir ) ........c.......... 37
MONEOIE..cceiiieeeiee et e 216
Morabia (AIfred )....ccevevevevieeeiee, 61, 229
Moulavi (‘AlT ) .eeccveeeiieeeeeeceeeeee e, 55, 56
Moussavi (‘AbbAS ) ..ececvvvvieeniiiniieniennn 248, 249
Moussavi (HUSAYN ) ..cocveverreririneeeeieeeeee 248
Movahid (ADahi) ........coceveeerennirercrenn 182
Mu ‘jam Rijal, al-Hadith ............cccccueeeeuene. 120
Mu’min (Muhammad ) .........ccueeue.e... 36, 68, 192
MU LAZIIEE veeeeeiree e 121, 229
MU AWIYYA ceveerieiieniieniienieenieeie e siee e 29
Mufaddal b. ‘Umar.......c.cceceeevvvevieeenreeeneens 112

Mufid (Shaykh al-)14, 15, 16, 34, 44, 54, 64, 84,
91,92, 93, 115, 117, 121, 125, 126, 127, 128,
140, 152, 155, 158, 162, 185, 206, 215

MUGhNIYa ..ocveveveieieeecee e, 106, 107
Muhadhdhab al-bari’ .........ccccceveerenninennn. 161
Muhammad at Mecca........ccccevevererienieene 139
Muhammad at Medina..........ccccceeerverieniennne. 103
Muhammad b ‘Uthman al-’Umari.................. 52
Muhammad b. ‘Abd Allah, voir prophéte. .... 10
Muhammad b. Sinan.......ccccceveveeriveenveerineenns 113
Muhaqqiq al-Ardabili..........ccceceeernnen 144,163
Muhaqqiq al-ThanT.........cccceveerervereecveriennenns 188
Muhaqqiq Damad.......... 149, 155, 156, 162, 165
Mu'izz (QAT ) ceeeeeeieeieeieriereeeeeee e 202
mujtahid...... 18,47, 81, 119, 153, 154, 155, 156,

161, 163, 166, 168, 178, 198, 200, 209, 217,
289

MUjtahid MULQJAZT........ccoeeeeeeiieiieeiiieieeen 155
Mukhtalaf al-Shz’A ......cccoovvviviiieeeeee 110
Mukhtasar ......... 73,74, 115, 125, 159, 266, 274
Mulla Sadra al-Shirazl .......cccceevevveeeecveeeenneen, 202
MUNICH .. 7, 265
MUNKAT «.ecvveceieeceieeccee e, 9,11, 63, 159
Muntaha............ 74,75, 141, 162, 209, 266, 270
MuntazirT (H.AL) v 81,177
MUSAVT (E.) e 7

Muslim. 101, 105, 263, 265, 267, 275, 284, 290,

292
Mustadrak al-Wasa il ........c.ccoceevveneenienenns 184
MUSEAIAG e 47
Mutawakkil AbT TS ....coovvverererereeceeeeeeennen 14
TMULAWGALTY «oevvvvveeeeeeeeeiiceee e eeviieee e 158, 227
N2’ im, QASIM.cuveerreerieeiieenieerieeseeesreeneeees 249
N2’ INT (MIIZA) cveerveeeveenieeeiee e e 202, 204
NATS. ..ttt e 26
Nafy al-wujib al-muglaq ........ccoceeeeeeenennne. 204
Nahj al-Balagha..............cccceeen... 121, 182, 276
Nahj al- Tfan ....cocoeeeeeeeeeeeieeeeceeeeee, 197
NaNraWan ....c.oeeveeeeeerceneeeeeeeeeenen 30
naib (pl. NUWWGED) ........ceeeviiiieeiieecciee e, 52
Najafl (‘AT ) ceeeeeeeeieee e 202
Najafi (‘Abd al-Rahim ) ......ccccevvevrcveierieinnne, 79

Najafi (Muhammad Hasan ) ... 47, 48, 75, 79, 88,
101, 129, 132, 142, 154, 155, 158, 168, 169,

190, 204
N@JaShT .eoveereriieieeeceeecc 113, 281
NAJA. .o 241
NAJTAN 1evevieireeeiee e 104
NaKNIa........cooreriireinece e 104
Naragi (Ahmad) .......cccceeeeee 93, 119, 121, 154

Nawbakhti Abti al-Qasim Husayn b. Rawh ....52

NAWTSIACS 1vveeevreeeirreeeeiee e e e sree e e 51
NAWTSTYYA cverviririieiereiene e 51
Near EaSt........ceveivivviiieeeieeiieiiiieeeeee e 243, 293

302



Newman (A. J.)ececeeeeeeeieeererienens 20, 171, 195

Nezam-e Siyasi-ye ESIam............ccocevuee.ne. 237
NIgeria....cceeveverereeennene 243, 246, 247, 284, 291
NishabiirT (‘Abdallah) ........ccccevenerienienienne 113
NISHAPUI ... 51
Nah al-Nakha ......cccoevvenienieniineeneecee 113
Nu‘mani (Muhammad b. Ibrahim).......... 83,127
Nuri (Mirza Husayn )......ccceceeveeennen. 90, 182, 184

Occultation majeure .12, 22, 52, 53, 65, 98, 115,
123, 131, 150, 158, 175, 208

Occultation mineure .....17, 21, 52, 76, 122, 129,
131

Omeyyades................ 30, 68, 139, 143, 175, 182

Ordre du Jihad ........cceceveeeeceneneenieeeeene 69

Oxford ...... 54, 65, 103, 152, 171, 183, 257, 258,
263, 281, 288, 291

Pahlavi (1e régne) ......ceceeveverervrenieeenans 181
Pakistan .......c.ccecveveevieecieennene 233, 235, 236, 237
Paraclet......coooveeeeeeiiiieeee e 102, 254
Payandeh (AbT [-QaSiM ) ..cvevvvvivicieeeien, 48
Peerzadeh (Afdal ) ....cccoeeevvvevvierieeiens 103
PeShAWAL ..o 233
philosophe ........c.ccoveee. 178, 200, 203, 231, 289
piliers de la religion.........ccccoecvvevevevennnne. 44, 85
Planhol (M.) oo, 102
Pouladi (Kamal ) ....ccceeeevvieeeeiieceieee e, 242

priere du vendredi.4, 11, 65, 171, 172, 173, 174,
175,176,177, 178, 179, 180, 181, 182, 183,
184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192,
193, 194, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201,
202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210,
211, 213,284,294

prophéte.... 22, 26, 34, 47, 49, 58, 59, 65, 68, 74,
78, 85, 87, 88, 90, 94, 97, 101, 102, 103, 104,
105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 116,

120, 121, 124, 127, 129, 133, 138, 139, 140,
150, 151, 152, 169, 186, 227, 229, 238

Qa’im (12¢ imam), voir MahdT........cccceevvene 213
Qa’inT (HaSaN ) .eevveeeeeeiieeeiee e 190
QadamT (HAtIm ) .oceeveeveerereeeneeeeeeeeie e, 190
QAJAT e 78,181, 196
Qalgashandi (abu al-AbbA&s).........c.ccceeruenee. 175
Qarmats ..oooceeeiriiee 214
Qati’A al-lajaj fi tahqiq hall al-khargj.......... 143
QattfT (IbrahTm) .....oovvvevvieenieerieeeieene, 143, 144
Qawa ‘id al-figh ..o 149
QAZWIN ..eevieieee e 67, 199, 210
Qazwini (‘Abd al-Jalil )......ccceveveerneennee. 178, 187
Qazwini (Din Muhammad ) .....ccceevevverierennne. 202
Qazwini (Fadil ) ..occooeveeireeieeeeeee e, 195
Qazwini (Mulla Khalil ) .......ccoceveneennee. 195, 210
Qisas al-Khaqani ..........cceceeeeeveenencnnns 204, 286
GIVAS oo 16,17, 19, 22,53, 228
Qu’est-ce que le Shi‘isme ? ..........ccueun.e. 12,115
Queeston (Ibrahim ).......cccceveeveeviecieciecieniens 68
QUEITY (AL) et 55
Qummi (Mirza Aba 1-Qasim)................ 163, 165
Qummi (Muhammad Tahir)........... 192, 193, 209
QUIaYZah......ccveeeieesee e 47
27 TR 17,19, 22, 53, 227, 228
(R E: 101 | R 47, 269
Rachid (AhMed ) ....coeevverieieeieeeeeeeeee, 237
TAIT (ML AL e 80
Rajab (MOIS ) ...evveveereeieierieeeeeeeeee e, 104
Rajab (Muhammad ) .....ccoovvvvveeneeierienienne, 190
Ramadan (mois) ...... 11, 21, 102, 106, 173, 205,
206, 208
RAQQA ..ot 245
Rasd’il al-Fighiyya ......ccccoeevveveveeeieieseen 210
RaSA’I QI-10S ‘A oo 73
rationalistes, voir Usiliyya. ........cececeevenennne. 156

303



Rawandt (Fadl Allah ) ..., 174

Rawandi (Qutb al-Din ) ......ccoocevvrvrceienne. 160
FAZZIA cuveeveeereeereereereeeecree st 31, 32,57
religion d’Etat............cccceeuevveeeeeeennn. 176, 216

représentants de I'imam caché, voir nuwwab. 52

RESUITECtion ....c.coovvevveeeiceieeieeeieeiens 10, 82, 134
ReUNgOAat (S.) coveevveerieenieenieenieeeiee e 57
révolution islamique.............c........ 171,217, 248
ReyNaUd (G.)..cceeeeeeeeeieieieseseeeecee e 32
RezA’T (AMIL )eveveieiiieieeiieeee e 59
Riad al-Mas@ il........ccocoveveeeciiiiiniicinieeeenne. 66
Richard (D. S.)eeeeveneirereenerereeceieeee 54
Richard (Yann ) ....cccccoeeevvvevienceecveninnne, 171,172
Rijal al-NajaSAT .....c.cooeeveeeinienieieenieene, 113
Riyad al- ‘ulama’...............couun..... 195, 209, 210
ROME . 56
ROY (OlIVIEr ) eeeeeeeeeeeeeeeececee e 236
Rith Ql-ma Ani........ocoeeeeviveiiiiieieeneen, 9,38
RUSSIE ..ottt 79
Rustam (Farrokhzad) .........ccceeeevvenniiinnennnenn 82
Sabziwari (‘Abd al-A1a ) ccveeeeveeeeeeeeeeeee. 157
Sabziwari (Muhammad Bagqir) .....136, 151, 155,

179, 186, 194, 197, 201
Sabziwarl (MUhaqqiq) .....ceoveevereerereereereennens 192
Sachedina (Abdulaziz)...183, 185, 186, 197, 207,

208
Sa‘d ibn AbT Waqqas......ceoeereereeneenverneeneenne 82
Sadeqt ArdestanT........ccoeveeeveeeniveeneeene 174, 283
Sadr (Muhammad Bagqir) ................ 12, 202, 256
NY: (o[ 177 VTSR 202
Sadiig, voir Ibn Babiiya. .......ccccceevvveiiieinnnnns 88
Safar (MOIS ) veccveeeeveeereeeereeecee e 104

safavide... 20, 62, 76, 93, 94, 123, 131, 143, 153,
166, 168, 171, 175, 176, 178, 181, 187, 188,

304

191, 196, 198, 199, 200, 203, 216, 260, 289,

294
Safawan b. Yahya ....cccooeevevveneeninienceeee, 113
S2QESSE MYSTIQUE ...vvevveererreere et 241
SAATIA .o 184
sahiha AbT Khadija ...........cooveveveveveeennennnns 160
Sahih-i MUSIIM ..o, 101
Sajjadi (Ja‘far) ..cceeeeeeeieeee e 9
Salar al-Daylami ........... 121, 130, 156, 206, 207

Salat. 11, 43, 113,177, 188, 189, 190, 191, 192,
193, 194, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201,
202, 203, 204, 208, 209, 210, 212, 271, 280,
283, 284, 287

Salat al-jum‘a ......... 11, 195, 199, 201, 204, 212
Salih Beyk (Muhammad) ........ccccevvevvernennen. 190
SaljuGIAEs..cveereeerrieiieieeeeeeeeeeee e 116
SamahijT ("Abdallah ) ......cccocerininieniiiiinne, 195
SAMANIAES .eeeiiieieeiee e 214
SAMATTA ..vveeeiieeiieeee e 14
Sarab (‘Abdu I-Fattah ) .......ccc.e.... 194, 200, 204
Sauveur, voir Mahdr....... 14, 27,52, 55, 83, 120,
213
Sayyid ...... 9,72,78,90, 97, 100, 103, 106, 107,

112, 115, 120, 121, 122, 124, 135, 136, 138,
144, 149, 155, 157, 165, 189, 193, 194, 195,
203, 204, 206, 210, 237, 238, 239, 240, 241,
248, 262, 279, 283, 289

Sayyid Qutb.......cccene. 237, 238, 239, 240, 241
Schacht (Joseph) ...cccceeveverinnnens 97,98, 102, 167
Selected WOTKS........coeveririneneeeeee e 98
Sepehri (Fereydoun) .........ceceveeeieieeneenenienne. 227
ShATIIEE weveereeie e 227
ShafiT cuveiiiiiiece e 117, 228
Shaftt (Muhammad al-Bagqir ) ............... 155, 164



Shah ISma Tl..ccveeevieeiiiiiieeieeieeeee 177,198
Shah Tahmasb ....... 131, 143,172,177, 198, 208
Shahid al-Awwal Abi ‘Abdallah Ibn al-Makki
....75,100, 119, 131, 134, 141, 155, 157, 208
Shahid al-Thani Zayn al-Din b. Ahmad al-
‘Amil1 76, 118, 119, 132, 134, 148, 153, 155,
157, 168, 180, 184, 186, 188, 193, 198, 199,

201, 204
Shamla (Wali QulT)....ccccccvveeveeiiieinenns 190, 204
Sharif (BAqir) .....ccoerveerenieeneieeneseeeesiene 29

Sharif al-Murtada ...64, 116, 117, 121, 126, 127,
144, 196, 205, 207, 209

Sharif al-Radi .......ccceevvvvveeeieeeciee e, 144
Shaybani (Hanbal) ... 229
Shaykh Ragib Harb .........cccoeovinenene 249
Shaykhiyya.....ccoccoeeveeeiiiieeeeiee e, 62, 63, 255
ShaykhurT (Sulayman) .......ccccceeereeneeneennene 193
SNIISM oo 50
Shirazi (al-Sarakhsi) .......ccoeeeeeereeeenienieenenn, 259
ShiishtarT (AKhTNd)......cocvvveeevveeeiriieeieeeeeaes 193

Shiishtari (Hasan ‘Al b. ‘Abdallah) .... 189, 192,
209

ShashtarT (Qadi Nurullah)........ccceeeveeirieennnnnn 208
SN et 29
Simmari Aba al-Hasan ‘Ali b Muhammad..... 52
SINGEr (AMY) oo 139
SiFQ..eeeiiiiiiiiiiieeee, 47,49, 104, 105, 269, 272
Sirhindi Faruqi.......ccocevveeneeneniiiicnieneees 235
STSANT (“AIT) o 124
Snouck (Hurgronje) ......c.ceeeeee.. 97, 98, 102, 103
SOCTALE ....eeieeieeee ettt 86
SOUTFISIME ..o 241
sourate al-Anfal .......c.coeevverecirienieecene 106
sourate al-Jum’A .....ccoovevveneneeeee 191
sources d’ Imitation ..........ceeeveeeeevveeenneen. 97, 180
Sourdel (D.) oo 54

305

Strasbourg.....ccocveeeecee e 1, 212
Subhani (Ja'far) c...ceceeeeeeceeceeeeeieen, 82, 86, 87
SUDRT TUAYIT ...eoveveeeviieecee e 248
1 (0 b1 IS RR 140, 292
Sulayman b. ‘Abdallah Bahrani.................... 194
SUNNA (NOFME) ...ttt 100
Sunna (religion) «..ec.eeveeeevenereneneeeeeeenne 246
SYFE ceeieeerieercee 214, 233, 243, 244, 250
77 OO 47
1A "W (EXEEESE) ..vveeeeereeeecirieeeeiiee e 241

Tabari.. 13, 29, 68, 106, 175, 182, 202, 229, 289
Tabataba’1 (‘Al).....cvene... 66, 90, 100, 157, 195
Tabataba’1 (Muhammad).... 38, 51, 90, 100, 172,

204
Tabataba’t (MuhsSin) .......cccceeevveveevennnnns 121,122
TaADOUK ..ot 38
Tabrisi Abt ‘Al (Amin al-Islam).....17, 38, 106,

121, 160, 202, 207

Tabrizl (Jawad) ....cccevevvveveeiiiiiiiececeieein 124
Tabrizi (Muhammad ‘Ali Mudarris) ..... 155, 202
Tafrish (Mir Fayd ) ..ccooovevvevieiiiiieieieneee 202

Tafsir 37, 38, 104, 106, 109, 114, 174, 240, 269,
277, 283, 289

TARARTD ... 113
Tahrir al-wastla ...........cooeeevveeeneeiieiiireenneeenn, 153
Tajalli (‘AlT Rida)....cccoverenereeieieneenne, 194, 201
Taleban, Zanam, .............ueueeeeeeeeeeeeeeeeeeevnenennns 237
Talha oeciieeereeceeee et 30



taqiyya...... 4, 32, 62, 88, 94, 141, 144, 160, 182,
183, 261, 272, 274

(0 [0 T SRS 217
TAVTII ettt 13
TASAWWUT ... 241
Tatmim amal al-Gmil ..............cccooueveevennne. 178
TAWATA ..o 10, 243, 251

taxes religieuses.. 3, 21, 22, 97, 98, 99, 101, 102,
112, 114,118,122, 126, 127, 139, 140, 184,
212,224,294

EQ ZIF coveeeeeiiieeeeiieeeeeieeeeie e 4,148, 151, 164
Terrier (Mathieu) ......c.ccceeeenee. 5,178, 200, 218
Tibhiring (AIGErie).....cccovevevereeeeieieiesien, 230
TiedeKirfa ...ooveveerereeee e 292

Tihrani (Aqa Bozorg ) ..178, 188, 190, 193, 194,
195, 199, 201, 204, 208, 209

Tirmidhi (AbTG DAWTd) ....c.ccvvvevirrreinirieinenen 50
traditionnistes, voir Akhbariyya. ..................... 18
TanT (‘Abdallah ) ..ccooevevieieeeieeeeeen, 202
TanT (Fadil ) oo, 192, 194, 200, 201
TGST (AbT “AlTal) v, 186

Tt (Shaykh al-) .. 15, 37, 38, 44, 54, 64, 69, 70,
72, 83,91, 92, 93, 115, 116, 118, 121, 126,
127, 128, 131, 141, 155, 156, 158, 160, 162,
168, 185, 196, 206, 209, 213

TustarT (‘Abdallah ) ....cccoevvevvenininiiiiiene, 195
L0 /10T O 47
Union SOVIBLIQUE ....ccevvveeeeeeieieesieeeeeeieee 238
USTL @l-diMaeeeciicoociiiiiiii s 8,9, 10
USIL Ql-KGfTocoeeoviiieiiiiiieeeciceee e 49

Usaliyya...19, 137, 143, 156, 168, 192, 211, 216

Uyin al-Mas@’il.............ccooeveeeeececccnennnnne. 200
Uzegan (AMMAr).....cccoevveeereeneenreenrenieneenenes 50
Vaziri (bibliotheque) .......cccovveverereenricinnes 191
WahhabiSme........ccccevveevveeeiieiieeeiee e 238
Wahhabite.......covveiiiiecieceecee e, 232,244
WaJID QIR T 230
WALAYA e 10, 11, 217
Walbridge (L.)..oeoeeereereneeeereceeeecieee 171
Walker (ANdreW)......ccceoveereevieecrieieeeeeeeeiens 246
War and Peace ........cccceevveveveveereenieereeenns 57,273
Wasa’il al-shi’a...... 68, 120, 121, 123, 124, 127,
129, 267
Washington .........ccccovveveevieciecieceeiens 243,293
Watt (Montgomery)..... 31, 57, 97, 102, 103, 139
WEDEK (E.) ceviieeeeteecieeeteeee ettt 32
Weiss (Holger) .....cccevveveeveeieee, 97, 139, 140
Wieshaden........ccoevveeiiiieeeeciie e 54, 264
WUTUD QL= QYAT .ot 198
WUih akhayyuri........ccooeeeevevivciniiiiiennn, 197
WUJUDIRG @l-"AYAT...ceiiiiiiiiiiiiieeee, 195
Ya‘qubi (Ahmad b. Ishaq)......c.ccecveruenene. 13,175
Yahya b SaTd....ccceeeierieniiieeneeeeeeeseeee 73
Y aAMANT ... 82, 83
Yarekhi JOchqanT .......ccccveevvvveneenieenenieeieen, 47
Yavari (Mohammad Javad)........ccccceevervennnne. 104
YaZA oo 191
Yazdanpanah (Zohreh).......c.ccoeeeevevverierieninnne. 249
Yazdi (Kazim)......cocoeevverennenn 90, 100, 189, 204
Yazdi (Misbah) ......ccccevceereenennienienen. 45, 46, 81
Yazdi (Muhammad Muqim) .........cccccuevveunene. 191
Yazid (calife omeyyade) .......ccoovveveveviereriernnns 29
YazjT (Nassif) c.cecveeveneninineiicecccceee 100
Yobe (NIgeria) ....ccceeevererenereeeeeee e, 246

306



Yinus b. ‘Abd al-Rahman........cccccceeeeeeennnnes 113

Yisuf (Fazaie) ......cooeeeeveveenenininceccieee, 228
ZAhIIT (CAIT) cveieeeccee e 231
Zakariya ibn Malik .......ccocoevvininieccccienenne, 121
Zakariyya b. Adam.........ccccervvvirvreinerererennnn, 113

zakat3, 11, 22, 59, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102,
103, 105, 113, 114, 116, 117, 118, 127, 133,
138, 139, 140, 141, 142, 143, 212, 292, 294

Zakhira al-Ma ‘ad ...........cccoueeveueevciiniiininans 136
Zargawi (Abdallah Azzam) .......... 227,228, 233
Zawahiri (Ayman) ......c.cceceeevenennn. 227,228,233
ZaYAItES c.vveeeeieee e 62,67
Zelin (A Y.) e 243
Ziyad al-QandT.......c.ccocevevenineneneecee, 113
Zotenberg (Hermann) .........cccceevvvecvenvennenen. 229
A V] o | S 30
4| o] o SR 7, 265

307



308



RESUME

Depuis le IV/Xe siecle, le shilisme imamite est entré dans le temps de I'Occultation puisque
son dernier et douzieme Guide est devenu I'lmam caché. Or, selon le droit imamite, en
'absence de la personne physique de I'lmam infaillible, la mise en pratique de Quatre
Préceptes collectifs devient problématique : la guerre sainte, la collecte et la distribution de
certaines taxes religieuses, I'application des peines coraniques et la priére collective du
vendredi. La thése consiste en I'étude de I'évolution historique des courants et des théories
sur la légalité ou Tlillégalité de la mise en pratique des Quatre Préceptes pendant
I'Occultation depuis le IV/Xe siecle jusqu’a nos jours, avec un attention particuliere
accordée a I'ere safavide (X-XII/XVI-XVllle s.), c'est-a-dire 'époque de la déclaration de
I'imamisme comme religion d’Etat en Iran et de la naissance du clergé shi’ite. On observe
ainsi a travers cette étude, le remplacement progressif de I'autorité spirituelle de I'lmam
infaillible par I'autorité théologico-politique du juriste faillible.

MOTS CLES

Shi'isme imamite, Occultation, Quatre Préceptes, jihad, khums et zakat, peines
coraniques, priére du vendredi, Iran safavide.

ABSTRACT

Since the 4/10th century, the Imami Shi'ism has entered in the time of Occultation since
his last and twelfth Guide became the Hidden Imam. However, according to the ancient
Imami law, in the absence of the physical person of the infallible Imam, the practice of the
Four Collective Prescriptions becomes problematic: holy war, the collection and distribution
of some religious taxes, the application of Quranic penalties, and collective Friday prayer.
The present thesis consists of the study of the historical evolution of the currents and
theories on the legality or illegality of the implementation of the Four Prescriptions during
the Occultation from the 4/10th century up to the present day, with particular attention to
the Safavid era (10-12/16-18th c.), that is the time of the declaration of Imamism as the
state religion in Iran and the birth of the Shi’ite clergy. We can thus observe how the spiritual
authority of the infallible Imam is gradually being replaced by the theological-political
authority of the fallible jurist.

KEYWORDS

Imami Shi'ism, Occultation, Four Prescriptions, jihad, khums and zakat, Quranic

punishmentd, Friday prayer, Safavid Iran.



http://www.rapport-gratuit.com/



