
 

 

 

Table des matières  

 

Remerciements  ………………………………………………………………………………………….  5 

Système de transcription  …………………………………………………………………………….  6 

Introduction  ……………………………………………………………………………………….  7 

Première partie : le jihād  ……………………………………………………………….  25 

Remarques préliminaires  …………………………………………………………..  26 

La question du jihād offensif  ……………………………………………………  28 

L’Occultation et la question du jihād  ………………………………………  50 

Le jihād selon les islamologues occidentaux  ………………………….  55 

Les théories des premiers juristes-théologiens shi’ites à propos 

 du jihād offensif  ……………………………………………………………………….  66 

Théories pour l’arrêt et l’interdiction du jihād offensif  …………….  66 

Théories favorables au jihād offensif  ……………………………………..  80 

Substituts au jihād offensif  ……………………………………………………  88 

 

Deuxième partie : les taxes religieuses, le khums et la zakāt  96 

Remarques préliminaires  …………………………………………………………..  97 

L’origine des taxes religieuses  …………………………………………………  101 

Le prophète Muḥammad et le khums  ……………………………………..  103 

Le khums après la période prophétique  ………………………………….  108 

La zakāt  ……………………………………………………………………………..  113 

L’évolution des théories du khums depuis l’Occultation  ……….  114 

Remarques supplémentaires au sujet du khums  ………………………  120 

Les bénéficiaires  …………………………………………………………………  120 

Le khums rend licite ce qui est illicite  ……………………………………  124 

Les sayyid-s, un groupe particulier qui bénéficie du khums  ………  124 

Les partisans du caractère obligatoire du khums  …………………….  125 

Les opposants au khums obligatoire  ………………………………………..  133 

Quelques mots sur la zakāt  ………………………………………………………  138 

Le kharāj pendant le temps de l’Occultation  ………………………….  142 

 



 

 

Troisième partie : les peines légales  …………………………………………  146 

Remarques préliminaires  …………………………………………………………  147 

L’application des peines légales pendant la période de l’Occultation 150 

Les partisans de l’application des peines légales  ……………………  151 

   Les opposants de l’application des peines  ……………………………..  158 

Les juristes de l’hésitation  …………………………………………………..    162 

Les partisans de la transformation des peines en d’autres châtiments 

 corporels minorés (taʿzīr)  …………………………………………………….  164 

Les partisans d’une application légale évitant mort et blessures    165 

 

Quatrième partie : la prière du vendredi  …………………………………  170 

Remarques préliminaires  …………………………………………………………  171 

La prière du vendredi et la taqiyya  …………………………………………  182 

La prière du vendredi pendant le temps de l’Occultation  ……..  187 

Les défis de la légitimité  …………………………………………………….  187 

Traités sur l’obligation de la prière du vendredi  …………………….  188 

Traités sur l’obligation à choix multiple  ……………………………….  196 

Les partisans de l’illégalité de la prière du vendredi  ………………  205 

Conclusion  ………………………………………………………………………………………  212 

Annexes  ……………………………………………………………………………………………  219 

Annexe 1 : les versets coraniques concernant les Quatre Préceptes  …………  220 

Annexe 2 : les mouvements jihadistes actuels  ………………………………………  227 

Bibliographie  …………………………………………………………………………………..  251 

              

  



 

 

 

 

 

REMERCIEMENTS 

 

Je tiens à exprimer toute ma reconnaissance à mon directeur de thèse, 

Professeur Mohammad Ali Amir-Moezzi. Je le remercie de m’avoir encadré, 

orienté, aidé et conseillé, de sa patience, sa disponibilité et surtout de ses judicieux 

conseils qui ont largement contribué à développer ma réflexion sur le sujet. 

J’adresse mes sincères remerciements à tous les professeurs, conférenciers 

et toutes les personnes qui par leurs paroles, leurs écrits, leurs conseils et leurs 

critiques ont guidé mes travaux et ont accepté de me rencontrer et de répondre à 

mes questions durant mes recherches. J’aimerais remercier à cet égard tout 

particulièrement Madame Sepideh Parsapajouh et Messieurs Pierre Lory, Christian 

Jambet et Mathieu Terrier. 

Je remercie également mes amis bibliothécaires Éric Allorge et Morgan 

Guiraud qui ont toujours répondu présents pour m’aider à trouver les documents 

dont j’avais besoin pour mes recherches. Leur soutien inconditionnel et leurs 

encouragements m’ont constamment été d’une grande aide. 

Je souhaite enfin exprimer toute ma gratitude aux personnes suivantes, pour 

leur aide précieuse et bienveillante dans la réalisation de ma recherche et la 

rédaction de ma thèse : d’abord Mme Monique Ozoux et Mr Dariouche Kechavarzi 

Tehrani pour leur révision rigoureuse et méthodique de mon travail. Ensuite, mon 

épouse et mon fils Behdad qui m’ont permis d’aller au-delà de mes certitudes faciles 

grâce à leurs critiques éclairées. 

  



 

 

 

SYSTÈME DE TRANSCRIPTION 

 

CONSONNES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 VOYELLES BRÈVES 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Nom Transcription 

 hamza ʼ ء

 thāʼ th ث

 jīm j ج

 ḥāʼ ḥ ح

 khāʼ kh خ

 dhāl dh ذ

 shīn sh ش

 ṣād ṣ ص

 ḍād ḍ ض

 ṭāʼ ṭ ط

 ẓāʼ ẓ ظ

 ˓ ʻayn ع

 ghayn gh غ

 qāf q ق

Lettres  Nom Transcription 

 alif ā ا

 yā ī ou y ی

 wāw ū ou w و

 tāʾ a ة



 

7 
 

Introduction  

Ce qui caractérise l’islam shi’ite en général et le shi’isme imamite ou 

duodécimain en particulier, au sein des nombreux courants religieux de l’islam, ce qui 

marque spécifiquement les textes shi’ites fondamentaux, c’est-à-dire le corpus du Ḥadīth 

ancien, ce sont les dimensions mystique, ésotérique et initiatique. Après les nombreuses 

études de Louis Massignon (surtout sur la figure mystique de Fāṭima)1 et de Henry 

Corbin (notamment sur la philosophie et mystique spéculative dans le shi’isme)2, les 

œuvres abondantes de Heinz Halm3 et de Mohammad Ali Amir-Moezzi4 ont 

définitivement établi ce fait. Ce n’est donc pas le droit, le domaine juridique qui distingue 

particulièrement le shi’isme minoritaire, et particulièrement l’imâmisme, du sunnisme 

majoritaire. Comme l’écrit à juste titre Y. Linant de Bellefonds : « Au plan des solutions 

pratiques dans le domaine juridique, les duodécimains ont des options qui sont toujours 

celles d’une des écoles sunnites, et de ce point de vue, les divergences avec le sunnisme 

ne sont pas plus accusées qu’à l’intérieur même du sunnisme »5.  

Cependant, dans le droit imamite, il y a un « chapitre » précis qui nuance 

fortement la phrase du grand spécialiste du droit musulman et ce chapitre est celui des 

                                                 
1 Voir maintenant L. Massignon, Les écrits mémorables (recueil d’articles), sous la 

direction de C. Jambet, Paris, 2009, volume 1, « Marie et Fâtima », pp. 211-289.  
2 Voir différents chapitres de H. Corbin, En Islam iranien. Aspects spirituels et 

philosophiques, Paris, 1971-72 et Histoire de la philosophie islamique, Paris, 3e édition, 

1986.  
3 Surtout H. Halm, Die islamisches Gnosis. Die estreme Schia und die ‘Alawiten, 

Zurich-Munich, 1982 (traduction persane : Ghunūṣiyān dar islām. Shī’īyān-e ghālī va 

‘Alawiyān, par E. Mūsavī Khalkhālī, Téhéran, 2015).  
4 Par ex. M.A. Amir-Moezzi, Le Guide divin dans le shi’isme originel, Paris-Lagrasse, 

1992 ; La religion discrète. Croyances et pratiques spirituelles dans l’islam shi’ite, Paris, 

2006 ; Le Coran silencieux et le Coran parlant, Paris, 2011 ; ou tout récemment La 

Preuve de Dieu, Paris, 2018. 
5 Y. Linant de Bellefonds, « Le droit imâmite » dans le shî’isme imâmite, Paris, 1970, 

p. 185 



 

8 
 

« Quatre préceptes » ou « Quatre cas juridiques » puisque ces derniers sont directement 

liés à l’Occultation du dernier imam des duodécimains et caractérisent donc très 

spécifiquement le droit imamite.  

Par l’expression « Quatre préceptes » (al-aḥkām al-arba‘a) on désigne quatre 

pratiques collectives qui, selon le droit shi’ite imamite, sont devenues problématiques à 

cause de l’Occultation de l’imam, à savoir les prières collectives notamment celle du 

vendredi, les peines légales (ḥudūd), le jihād, et certains impôts légaux ; ils appartiennent 

au domaine juridique ou de ce que l’on appelle les « branches » (furūʿ), dérivées des 

principes de la religion (uṣūl al-dīn), c’est-à-dire le droit religieux (fiqh). Ces branches 

ont été codifiées pour la plupart plusieurs siècles après l’époque du prophète Muḥammad. 

Pour les comprendre, il est nécessaire d’étudier le contexte de leur émergence et les 

influences qui ont été à l’œuvre pour leur application. Quelles doctrines ou institutions 

ont été fondées sur la base de ces préceptes et comment se sont-elles perpétuées jusqu’à 

nos jours ? 

Pour répondre aux questions posées autour de ces quatre préceptes dans la pensée 

shi‘ite durant la période d’Occultation du douzième imam, il faut commencer par étudier 

de manière critique les œuvres des savants qui ont élaboré des théories à ce sujet. Il n’est 

évidemment pas possible d’étudier tous les savants qui ont commenté ces préceptes, ou 

tous les courants de pensée et toutes les tendances politiques de ces époques. Toutefois, 

un aperçu général du contexte intellectuel et du contexte politique à certaines époques 

est nécessaire pour saisir pleinement la nature de ces théories et leur mise en application. 

En outre, l’analyse sémantique des mots-clés et des liens entre ces mots constitue un 

élément important dans notre approche. Avant d’aborder les étapes de l’évolution de ces 

quatre préceptes, il convient de donner une brève définition et de déterminer le moment 

de leur émergence.  



 

9 
 

L’édifice dogmatique de l’islam a deux fondements : les principes de la religion 

(uṣūl al-dīn), auxquels tout musulman doit croire, et les branches (furūʿ) dérivées de ces 

principes, c’est-à-dire l’application juridique de ces principes dans les domaines 

politique, économique, social et culturel que le musulman doit respecter dans sa vie 

quotidienne. Mais on ne trouve dans le Coran ou dans les ḥadīth-s les plus anciens, aussi 

bien shi‘ites que sunnites, que les fondements et prémices des « branches de la religion » 

explicitement énoncées ou codifiées. On y trouve cependant un ensemble plus ancien de 

préceptes et de valeurs, comprenant le blâme des « mauvaises actions » (munkar) et la 

recommandation des « bonnes actions » (maʿrūf) et qui constituent le socle des préceptes 

proprement juridiques6. Autrement dit, le Coran comporte assez peu de données 

juridiques. Il procure plutôt un cadre moral et spirituel à partir duquel les savants juristes 

ont pu élaborer des théories et pratiques juridiques. D’un côté on trouve le blâme d’actes 

comme le meurtre et différentes espèces de crime, la débauche, l’obéissance aux tyrans 

; d’un autre côté, la recommandation d’actes comme le pardon, l’aide à l’opprimé, 

l’équité, la justice, l’aumône, la foi, la bonne conduite, la piété, etc. Les principes et les 

branches du droit sous leurs formes actuelles ne se trouvent donc pas dans le texte du 

Coran7. Mais des juristes et des théologiens se sont efforcés de les déduire des versets 

coraniques et des traditions rapportées dans le corpus de Ḥadīth afin de les présenter aux 

fidèles sous l’autorité des textes sacrés8.  

                                                 
6 Sur la notion de munkar voir Coran, 2 : 169, 2 : 268, 3 : 21, 3 : 80, 4 : 37, 9 : 67, 

11 : 59, 11 : 97, 12 : 53, 12 : 102, 26 : 151, etc. Sur la notion de maʿrūf, voir Coran, 2 : 

43, 2 : 268, 3 : 104, 4 : 58, 4 : 114, 6 : 163, etc. Voir aussi E. Chaumont, « Ordonner le 

bien et interdire le mal », dans M. A. Amir-Moezzi (éd.), Dictionnaire du Coran, 2007, 

p. 620-623. 
7 Sayyid Maḥmūd al-Ālūsī, Rūḥ al-ma‘ānī, II, p. 76. 
8 Sajjâdi Ja‘far, Farhang maʿārif islāmi, vol. I, Kumesh, Téhéran, 1373 h.s./1994, p. 

222. 



 

10 
 

Le shi‘isme duodécimain, quant à lui, compte cinq dogmes dont les trois premiers 

sont partagés avec le sunnisme : 1. L’affirmation du principe fondamental de la foi, à 

savoir l’Unicité divine (tawḥīd) ; 2. L’affirmation de la Prophétie (nubuwwa), le fait que 

Dieu transmet de temps en temps des messages à des messagers qui les font connaître à 

leur communauté ; c’est en dernier lieu le cas de la mission législatrice du prophète 

Muḥammad b. ‘Abd Allāh ; 3. L’affirmation de l’existence du Jugement dernier et du 

« tribunal final » de la Résurrection ; croire que le terme final (maʿād) de l’existence est 

la Résurrection, le Jour du Jugement dernier, du décompte des actions en présence de 

Dieu quand tous les hommes seront réunis et que chacun recevra la récompense ou la 

punition de ses actes. Les deux derniers sont proprement shi’ites : 4. L’affirmation de la 

Justice (‘Adl) de Dieu appliquée selon le mérite de chacun. 5. L’affirmation de l’imamat, 

succession du Prophète représentée par la direction spirituelle et temporelle des douze 

imams infaillibles depuis ‘Alī Ibn Abī Ṭālib jusqu’au Mahdī occulté et attendu. Les trois 

premiers sont appelés « les fondements de la religion » (uṣūl al-dīn) et les deux derniers 

« les fondements de la voie » (i.e. de « la voie » shi’ite - uṣūl al-madhhab). Le dernier 

principe, malgré sa place, constitue le socle de la foi proprement shi’ite, c’est-à-dire le 

dogme de l’existence des imams comme les continuateurs et les garants du bon 

fonctionnement des messages prophétiques. Il s’agit du principe qu’exprime l’adage 

shi’ite : l’imamat ou la walâya constitue le sens profond de la prophétie (al-imāma/al-

walāya bāṭin al-nubuwwa)9.   

Les branches de la religion (furū‘ al-dīn) ou « préceptes légaux », fixés assez 

tardivement et énonçant les normes du culte dans le dogme shi‘ite sont au nombre de dix, 

les huit premiers étant communs avec le sunnisme. Ce sont : la prière canonique 

                                                 
9 Voir Amir-Moezzi, « Notes à propos de la walāya imamite » dans id. La religion 

discrète, chapitre 7. 



 

11 
 

quotidienne (Ṣalāt), le jeûne de Ramaḍān (ṣawm), le pèlerinage à la Mecque (ḥajj), 

l’aumône (zakāt), la guerre sainte (jihād), ordonner le bien (al-ʾamr bi-l-maʿrūf) et 

interdire le mal (al-nahī ‘an al-munkar). Les deux derniers, typiquement shi’ites, 

concernent encore une fois la personne des imams :  l’affirmation de l’amour 

(walāya/tawallī) pour les imams et la dissociation (barā’a/tabarru’) d’avec leurs 

ennemis10. Notre étude porte sur certaines applications particulières de quatre parmi ces 

dix préceptes. Pourquoi ces quatre préceptes (al-aḥkām al-arba‘a) en particulier ? 

Comme on l’a dit, l’application et la mise en pratique de ces quatre préceptes sont 

problématique durant la période d’Occultation de l’imam, pilier de la religion shi’ite : 

1. Les prières collectives, effectuées lors de certaines occasions rituelles : prière 

du vendredi (Ṣalāt al-jum‘a), prière de la Fête du Sacrifice (‘ayd al-aḍḥā) , prière 

de la Fête de la rupture du jeûne (‘ayd al-fiṭr). Ces prières sont accompagnées 

d’autres obligations religieuses comme celle d’assister à la prédication du 

sermonnaire. Il s’agit de la forme collective de la prière canonique individuelle. 

2. L’application des peines et des châtiments religieux, plus précisément des 

peines prévues par le texte coranique. Elles sont considérées comme dérivant des 

deux principes d’ordonner le bien et d’interdire le mal.  

3. Le jihād ou « combat saint », bien entendu dans son sens physique extérieures. 

4. Les versements religieusement obligatoires : l’impôt du « cinquième » (khums) 

et l’aumône (zakāt).  

 

La particularité des quatre préceptes c’est qu’ils sont collectifs et que pour être 

adéquatement accomplis ils ont besoin, selon le droit imamite, de la présence de l’imam 

infaillible en personne ou de quelqu’un nommément désigné par ce dernier. En l’absence 

                                                 
10 Sur ces couples de termes opposés et leur centralité dans la foi shi’ite voir ibid. 



 

12 
 

de l’imam et de son délégué désigné, comme c’est le cas pendant la période appelée 

« l’Occultation majeure » (al-Ghayba al-kubrā), c’est-à-dire celle qui est la nôtre selon 

le shi’isme, la pratique de ces préceptes devient problématique. 

La théorisation de ces quatre préceptes est au cœur des spécificités pratiques de 

l’école juridique shi‘ite duodécimaine. Leur application, c’est-à-dire leur pratique 

effective concrète, d’après les traditions shi‘ites les plus anciennes, n’ont de sens et ne 

peuvent se réaliser que par l’imam et en sa présence. En période d’Occultation, 

l’application de ces préceptes est donc théoriquement suspendue11. Tant que les shi‘ites 

avaient accès à leurs guides, les imams historiques, ils n’avaient pas besoin, pour 

résoudre leurs problèmes, d’autres sources de connaissance et de pratique. En ce qui 

concerne le droit et les pratiques juridiques, la religion shi’ite s’est particulièrement 

développée pendant les imamats des cinquième et sixième de leurs imams, à savoir 

Muḥammad al-Bāqir et Jaʿfar al-Ṣādiq , c’est-à-dire grosso modo de la moitié du premier 

à la moitié du deuxième siècle de l’hégire. Pendant la période des imams historiques, les 

fidèles se référaient directement aux imams et à leurs disciples directs, leur soumettant 

des questions et des problèmes concernant leur vie de tous les jours. Il y avait aussi des 

savants qui prenaient note de toutes les paroles des imams et les compilaient ensuite dans 

des recueils appelés uṣūl ou musannaf, sources premières des grandes compilations de 

ḥadīth-s ultérieures12. Ainsi, du 1er au 4e siècles/7e-10e siècles, les enseignements de 

l’imam vivant, procurés soit oralement soit par écrit dans les recueils de ḥadīth-s, 

suffisaient pour répondre aux besoins des fidèles. C’est après la disparition du douzième 

                                                 
11 Mohammad Ali Amir-Moezzi et Christian Jambet, Qu’est-ce que le shī‘isme ?, 

Fayard, Paris 2004, p. 207sqq. 
12 Muḥammad Bāqir Ṣadr, al-Ma‘ālim al-jadīda, Maktab al-Nijāh, Téhéran 1395 h., 

p. 985. 



 

13 
 

et dernier imam que certains aspects de la vie religieuse de ces derniers sont devenus 

fortement problématiques. 

 

La crise de l’Occultation, à l’origine de la transformation de cette branche 

ḥusaynide du shi’isme en shi‘isme duodécimain, commence à la mort de l’imam al-

Ḥasan al-’Askarī, le onzième imam, en 260/874, mort manifestement sans règlement de 

la question de sa succession13. Les califes ‘abbassides et les courants religieux rivaux 

s’efforçaient alors de supprimer les groupes imamites et les persécutaient14. Non 

seulement la disparition du onzième imam sans descendance évidente encourageait 

l’hostilité des adversaires des imamites mais elle plongeait aussi les fidèles dans l’anxiété 

et la perplexité (les textes imamites appellent cette période celle de la ḥayra). De 

nombreuses divergences sont alors apparues causant autant de divisions en groupes 

hostiles les uns aux autres, chacun maudissant l’autre et le qualifiant d’impie. L’un de 

ces groupes affirmait que le onzième imam n’avait pas eu de fils ; un autre groupe 

déclarait la fin de l’imamat ; un troisième soutenait que le onzième imam était en 

occultation et reviendrait plus tard. Les partisans d’un autre groupe encore prirent Jaʿfar, 

frère du onzième imam, pour le nouvel imam. Ce groupe considérait que Jaʿfar avait été 

désigné comme imam par Muḥammad, autre fils du onzième imam disparu du vivant de 

son père. D’autres encore croyaient que Jaʿfar avait été désigné par le dixième imam lui-

même15.  

                                                 
13 al-Ṭūsī, Kitāb al-Ghayba, p. 360-361. 
14 Voir les rapports des années 245/859 et suivantes dans le Tārīkh d’al-Ṭabarī ; aussi 

Ya‘qūbī, al-kāmil fī l-tārīkh, II, p. 444-446 ; Abū l-Faraj al-Iṣfahānī, Maqātil al-

Ṭālibiyyīn, Sharḥ-e hāl-e ‘Alawiyān, éd. S. A. Ṣaqr, Qum, 1372 h.s./1993. 
15 ‘Abd al-Rafī‘ Ḥaqīqat, Tārīkh jonbesh-hā-ye madhhabī dar Irān, Téhéran, 1375 

h.s./1996, I, p. 374-376. 



 

14 
 

À propos de la mort de l’imam al-Ḥasan al-’Askarī à Sāmarrā, le 8 Rabīʿ al-thānī 

de l’an 260/874, al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022) écrit : « Lorsque la nouvelle de la 

mort de l’imam fut annoncée, la ville de Sāmarrā fut plongée dans le chagrin. Après le 

lavement du corps et la procession funéraire, le souverain ‘abbasside donna l’ordre au 

fils d’al-Mutawakkil Abū ʿĪsā, d’effectuer la prière sur le corps de l’imam »16. Selon une 

autre version, alors que Jaʿfar, frère d’al-Ḥasan al-’Askarī , commençait la prière, un 

garçon fendit soudain la foule et se plaça devant Jaʿfar en lui disant : « Mon oncle, 

pousse-toi ! C’est à moi, plutôt qu’à toi, que revient la dignité de faire la prière sur le 

corps de mon père ». Selon cette version, le garçonnet est le douzième imam et le futur 

Sauveur. D’après ce récit, le onzième imam fut enterré lors d’une cérémonie intime entre 

familiers et proches, sans aucun autre participant, probablement dans la maison même de 

l’imam, de sorte que son successeur, le futur Mahdī put paraître et faire la prière sans 

être arrêté par les représentants du souverain ‘abbasside. Une autre cérémonie aurait eu 

lieu publiquement, lors de laquelle la prière aurait été effectuée par al-Mutawakkil Abū 

ʿĪsā. On constate ici clairement que les versions canoniques duodécimaines viennent 

neutraliser les récits sur l’inexistence d’un fils du onzième imam et mettre fin aux débats 

et conflits sur la succession de ce dernier. 

De nombreuses questions se sont posées et se posent encore sur la naissance et la 

vie de l’imam déclaré le douzième et le Mahdī, auxquelles l’historien a du mal à 

répondre. Mais la naissance de cet imam et son occultation ainsi que son existence 

pendant l’Occultation, sont pour les croyants shi‘ites des événements 

historiques indiscutables qui occupent une place centrale dans leur vie spirituelle. 

Certains, comme Ibn Bābūya (m. 381/991) et al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022) font 

remonter le début de l’Occultation qu’ils appellent « mineure » à la naissance du Mahdī 

                                                 
16 al-Shaykh al-Mufīd, Irshād, III, p. 323. 



 

15 
 

car durant les premières années de sa vie, seuls quelques amis proches ont eu le privilège 

de le rencontrer en personne. Selon al-Shaykh al-Mufīd, la naissance et la vie de « l’imam 

du temps » ayant été cachées, seul un petit nombre de personnes étaient au courant de 

son existence. Son occultation est aussi qualifiée par eux d’occultation relative (nisbī), 

commençant à partir de sa naissance, et ils font ainsi commencer son occultation à partir 

de la mort de l’imam al-’Askarī17.  

Après l’Occultation définitive de l’imam en 329/941 selon la tradition, le 

douzième et dernier imam des shi‘ites devenus ainsi des duodécimains, les croyants ont 

dû progressivement accepter que les juristes, considérés évidemment d’un statut inférieur 

à celui des imams, puissent répondre à leurs questions religieuses. Ils se résolurent 

finalement à demander l’aide aux juristes en attendant le retour de l’imam. Mais certains 

juristes comme al-Shaykh al-Mufīd et al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1068) n’étaient pas 

disposés à accepter tout ce qu’on leur imposait comme responsabilité. Pour donner un 

exemple, ces derniers refusèrent notamment de percevoir la taxe religieuse appelée le 

« droit de l’imam », soit le cinquième des revenus, appelée khums. Al-Shaykh al-Mufīd, 

en réponse au problème de la collecte de cette taxe, donna l’instruction aux fidèles de 

déposer la première moitié du khums, revenant à la personne de l’imam, auprès des 

collecteurs assermentés qui pourraient cacher ces sommes jusqu’au retour de l’imam 

absent, pour qu’elles soient alors remises à leur destinataire originel, à savoir l’imam 

impeccable. Al-Shaykh al-Mufīd proposa également, étant donnée la difficulté de veiller 

sur ces sommes, de les conserver en lieu sûr ou de les enterrer jusqu’au jour du retour du 

Mahdī où il faudra les lui restituer. Quant à la seconde moitié de ces sommes, la part du 

khums échéant aux nobles descendants du prophète (sādāt), al-Shaykh al-Mufīd donna 

                                                 
17 Ibid., II, p. 340 ; al- Sadūq Ibn Bābūya, Kamāl al-dīn wa tamām al-nī'ma éd A. A. 

Ghaffārī, Qum, 1405/1985, p. 435.  



 

16 
 

l’instruction de la diviser en trois et d’en donner le premier tiers aux pauvres, le deuxième 

aux orphelins et le troisième aux voyageurs (à court d'argent)18. Nous traiterons bien sûr 

en détail du khums par la suite, mais nous en parlons ici pour rappeler que la question 

s’est posée dès le début de l’Occultation pour des savants comme al-Shaykh al-Mufīd ou 

al-Shaykh al-Ṭūsī. D’autres, comme Abū Sahl (m. 405/1014) et Ibn Zahrā al-Ḥalabī (m. 

585/1189) ont également suivi al-Shaykh al-Mufīd, de sorte qu’un consensus sur ce sujet 

a régné jusqu’au septième siècle de l’Hégire /XIIIe de l’ère commune. Puisque l’absence 

de l’imam durait plus longtemps qu’on l’avait pensé, les fidèles ne savaient plus ce qu’ils 

devaient faire du khums. Au 7e/XIIIe siècle, al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 676/1277) chercha 

une solution à ce problème. Progressivement, on s’employa à percevoir le khums et à le 

dépenser pour des œuvres religieuses. Un tel effort d’interprétation (ijtihād) de la part 

d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, justifié par l’absence prolongée de l’imam, entraîna des 

changements dans le rôle des juristes-théologiens dans le domaine de l’application des 

préceptes. Cela suscita diverses critiques à leur égard : on disait qu’il s’agissait là d’une 

sorte d’interprétation personnelle et que toute interprétation personnelle était fondée sur 

un « raisonnement analogique » (qiyās) qui introduisait un changement potentiel dans la 

religion. L’interprétation par raisonnement analogique s’applique lorsqu’il n’y a pas de 

texte explicite (naṣṣ) pour un cas précis : alors le juriste recherche des cas semblables 

dans la tradition et par analogie en déduit une règle valable pour le cas présent. Or, 

l’interprétation personnelle des données religieuses ainsi que le raisonnement par 

analogie sont déclarées nuisibles par les imams dans leurs ḥadīth-s19. Tant que les imams 

étaient présents, ils répondaient eux-mêmes aux questions posées sur des cas non prévus 

par les Ecritures ou bien donnaient leur imprimatur sur d’éventuelles décisions prises par 

                                                 
18 al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, al-Mu‘tabar fī sharḥ al-mukhtaṣar, citant al-Mufīd, Qum, 

1318 A.H., p. 298. 
19 Voir Farhang-nāmeh Uṣūl-e fiqh, Markaz e’telā’āt-e va Madārek-e eslāmī, p. 75. 



 

17 
 

les savants parmi leurs fidèles. Ils interdisaient donc le recours à des procédés logiques 

comme le raisonnement par analogie et l’interprétation déductive. Or, dans leur absence, 

certains savants pensaient que, malgré cette interdiction, la communauté n’avait d’autre 

choix qu’avoir recours à ces procédés20. D’où des siècles de débats sur lesquels nous 

reviendrons. 

Aux débuts de l’Occultation, les juristes-théologiens ont revendiqué un rôle 

propre dans la résolution des problèmes religieux. Pour légitimer leur autorité, ils s’en 

sont référés aux ḥadīth-s. L’un des plus importants ḥadīth-s, en relation avec notre 

propos, concerne un message présumé de l’imam caché, adressé à un fidèle, Isḥāq b. 

Yaʿqūb, par le biais  de son deuxième représentant  pendant l’Occultation mineure : 

« Dans les affaires qui vous posent problème, référez-vous à ceux qui collectent nos 

paroles, car ils sont une preuve de moi pour vous et je suis une preuve de Dieu pour 

eux »21. Les juristes-théologiens font aussi référence à un autre ḥadīth rapporté du 

onzième imam par exemple par Ṭabrisī : « Il est obligatoire, pour que le peuple suive les 

savants, que ceux-ci s’abstiennent de commettre tout péché, qu’ils soient soutenus par la 

foi contre leurs tentations sataniques et obéissent à Dieu »22. Selon ce genre de ḥadīth-s, 

les juristes-théologiens devaient remplir certaines conditions : ils devaient être 

transmetteurs de ḥadīth-s, c’est-à-dire bien informés des données révélées et de leurs 

interprétations, être justes et épris du Vrai.   Par ailleurs, ils devaient se tenir à l’écart des 

tentations mondaines et en premier la recherche du pouvoir et d’autorité auprès des 

autres.  

                                                 
20 voir Amir-Moezzi, Guide divin, index sub qiyās, ijtihād, ra’y. 
21 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il, 17, p.11 ; al-Majlisī, Biḥār, 35, p. 111. Sur les 

Occultations mineure et majeure et le rôle des “représentants” pendant la Mineure, voir 

Amir-Moezzi, Guide divin, parties IV-1 et IV-2. 
22 Ṭabrisī, Ihtijāj, II, p. 263 ; Ḥurr, Wasā’il, 18I, p. 94. 



 

18 
 

Après une première période d’attente du Mahdī d’une durée de soixante-dix ans 

et une seconde période d’une durée de cent quarante ans, les fidèles ne savaient pas 

combien de temps l’Occultation allait durer et se trouvaient ainsi confrontés à l’absence 

d’une définition claire de leurs devoirs canoniques. Les affaires des shi‘ites étaient 

auparavant réglées par le recours aux ḥadīth-s des imams et par l’intervention des 

juristes-théologiens qui avaient permission de la part des imams. Mais, avec l’absence 

physique d’un imam, ces affaires se trouvaient exclusivement posées aux juristes-

théologiens, et plus spécialement parmi ces affaires les quatre préceptes posaient 

problème. Ainsi, après l’Occultation du douzième imam, deux points de vue juridiques 

(qaḍāʾī) se distinguent dans la communauté shi‘ite. Le premier point de vue est défini 

comme étant le « droit des juristes » (fiqh al-fuqahāʾ), le second comme le « droit du 

Ḥadīth ». Le « droit des juristes » emploie une méthode de raisonnement dialectique 

(istidlāl) et d’effort personnel d’interprétation (ijtihād). Les questions juridiques sont 

soumises à l’analyse des préceptes, aux règles de l’exégèse coranique, à l’interprétation 

personnelle mises en perspective avec les interprétations des juristes précédents, 

mujtahid ou faqīh. Sur la base de ces méthodes, ce « droit des juristes » crée de nouvelles 

règles. Le « droit du Ḥadīth », par contre, déduit son application juridique directement 

des ḥadīth-s compilés dans les ouvrages de Ḥadīth qui font autorité, sans aucun autre 

moyen intermédiaire. Opposé à l’interprétation et à l’opinion personnelle du « droit des 

juristes », ce droit-là est fondé sur la transmission traditionnelle des ḥadīth-s et se focalise 

sur l’authenticité de ceux-ci.  

Nous sommes ici à la base des deux traditions imamites que l’on finira par appeler 

« le rationalisme » (uṣūliyya) et « le traditionalisme » (Akhbāriyya). En effet, les 

partisans du « droit du Ḥadīth », appelés plus tard des Akhbārī (traditionnistes), comptent 

parmi eux de grandes figures comme Muḥammad Amīn al-Astarābādī (m. 1033/1624) 



 

19 
 

fondateur de ce qu’on appelle maintenant le néo-akhbārisme, Mullā Muḥammad Taqī al-

Majlisī (m. 1070/1660), dit Majlisī le Premier, père du célèbre auteur des Biḥār al-Anwār  

al-anwār,  de grands penseurs comme Mullā Muḥsin Fayḍ al-Kāshānī (m. 1091/1680), 

al-Shaykh al-Ḥurr al-ʿĀmilī (m. 1104/1693), al-Shaykh Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī  (m. 

1186/1772). À diverses époques, ces juristes ont attaqué la légitimité des Uṣūliyya ou 

partisans de l’ijtihād en leur expliquant que les imams historiques ont condamné 

l’opinion personnelle et le raisonnement analogique en matière juridique, déclarant que 

personne, en dehors d’eux, n’avait suffisamment de légitimé pour émettre des décrets. 

De leur point de vue, tout ce que les imams ont dit étant vrai, tout ce qu’ils n’ont pas dit 

est nul et non avenu. 

Ces deux points de vue juridiques s’opposent donc radicalement. Dans un cas, 

celui des « rationalistes », on utilise les recueils de ḥadīth-s en s’efforçant d’adapter et 

de faire évoluer le fiqh qu’ils peuvent contenir et en faisant un effort indépendant 

d’interprétation (ijtihād) fondé sur le raisonnement par analogie (qiyās) et sur l’opinion 

personnelle (ra’y). Dans le cas des « traditionalistes », on se fonde exclusivement sur le 

Ḥadīth. La différence fondamentale entre ces deux méthodes du fiqh dans le shi‘isme se 

concentre donc en dernier lieu sur la présence ou l’absence des imams historiques. En 

effet, les modalités d’application des préceptes sont différentes pour l’époque où l’imam 

est disponible pour ses fidèles et celle où l’imam est occulté. Les juristes « rationalistes » 

cherchaient ainsi à articuler la religion avec la politique, cherchant à prouver aux 

partisans du « droit du Ḥadīth » que l’absence de l’imam n’impliquait pas la fin de la 

religion légale, et que c’était désormais à eux de faire des recherches et prendre des 

décisions pour appliquer les préceptes, ceci par l’usage de l’opinion et de la raison. Ces 

juristes ne s’interdisaient pas d’intervenir dans tout ce qui concernait l’autorité du droit 

dans la vie sociale des fidèles, autrement dit dans la sphère du politique. 



 

20 
 

Ainsi le droit canonique s’est divisé en deux courants par rapport au fait 

politique : d’un côté un courant cherchait à rester à l’écart de la politique et d’un autre, 

un second courant s’adaptait aux décisions des détenteurs du pouvoir politique. 

Cependant, jusqu’à une époque toute récente, le droit shi’ite est resté sans théorie ni 

programme politique bien définis, et ceci malgré la marginalisation des traditionalistes 

(appelés plus tard Akhbārī) et le triomphe des juristes rationalistes (appelés 

postérieurement uṣūlī) d’abord à partir de l’époque bouyide et surtout après la naissance 

du clergé shi’ite à l’époque safavide23.  

Tant que les imams, pivots et piliers fondamentaux du shi‘isme, étaient présents, 

toutes les affaires liées à la religion étaient concentrées sur leurs personnes jugées 

infaillibles. Sans eux, cette conception semblait vidée de son contenu. En l’absence du 

« Guide divin » infaillible, les questions importantes de la communauté comme la 

guidance, l’autorité religieuse ou encore les pratiques collectives devenaient 

problématiques. C’est justement le cas des quatre préceptes, par définition appartenant à 

la sphère collective comme on l’a dit précédemment.  

En ce qui concerne les actions légales et cultuelles individuelles comme la prière 

effectuée seul ou le jeûne, il n’est pas nécessaire qu’un imam vivant soit présent auprès 

de fidèles, car ces pratiques cultuelles sont des affaires personnelles. Par contre, dès lors 

qu’il s’agit d’actes cultuels de caractère collectif, leur accomplissement dépend des 

conditions sociales et du consentement collectif. En l’absence de l’imam et de son 

délégué nommément désigné et en dehors de la collaboration des membres de la société, 

leur accomplissement pratique devient problématique. Etant collectives, ces pratiques 

                                                 
23 Amir-Moezzi et Jambet, op. cit., p. 221sqq. ; voir aussi A.J. Newman, The 

Development and Political Significance of the Rationalist (uṣūlī) and Traditionalist 

(Akhbārī) School in Imami Shi’i History from the Third/Ninth to the Tenth/Sixteen 

Century A.D., Thèse de doctorat, UCLA, Los Angeles, 1986 ; R. Gleave, Inevitable 

Doubt. Two Theories of Shī‘ī Jurisprudence, Leiden, 2000.  



 

21 
 

nécessitent une direction spirituelle qui, dans le shi‘isme, revient à l’imam vivant ou 

quelqu’un nommément désigné par lui. Comme l’explique M. A. Amir-Moezzi : 

 

« Selon la tradition originelle, ces prérogatives exclusivement 

réservées à l'imam restent ‘suspendues’ (mutawaqqif, ijrā’ sāqiṭ) pendant 

toute la durée de son absence parce que personne d'autre n'a le droit de les 

revendiquer. C'est surtout le cas de ce qu'on a appelé les ‘quatre domaines 

juridiques’ ou les Quatre Préceptes, (al-aḥkām al-arba’a) dont la théorie est 

probablement d'origine zaydite yéménite, à savoir : la justice religieuse et 

les peines légales, la collecte de certaines taxes religieuses, les prières 

collectives (celles du vendredi et des deux fêtes du sacrifice et de la fin du 

mois de Ramaḍān) et enfin la guerre sainte ».24 

 

La question tient à ce que ces préceptes sont des affaires collectives, alors que les 

imams historiques ne sont plus vivants et que les délégués nommément désignés par 

l’imam vivant ne sont pas présents non plus. D’importance cruciale est le fait que « dans 

le dernier message de l’imam du temps, il est dit que toute personne qui se proclamerait 

publiquement son représentant serait un menteur25 ». En effet, selon la tradition imamite, 

dans une dernière lettre adressée à son dernier représentant pendant l’Occultation 

mineure, l’imam caché lui annonce que dorénavant il n’aurait plus de « représentant » et 

que celui qui se déclarerait tel est un charlatan et un menteur26.Cette lettre, quoi qu’il en 

soit de son authenticité historique, est d’une importance majeure pour le croyant shi’ite 

                                                 
24 Ibid., p. 207-208 ; aussi Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 322sqq. 
25 al-Shaykh al-Ṭusī, Muḥammad b ‘Alī, Kitāb al-Ghayba, Bongāh-e nashr, Qum, p. 

395. 
26 Amir-Moezzi, Guide divin, p. 276 et surtout Religion discrète, pp. 326-327. 



 

22 
 

puisqu’elle inaugure l’ère de l’Occultation majeure. Sur la base de cette lettre, l’imam 

caché n’a plus de représentant public, alors comment ces préceptes peuvent-ils être 

appliqués et sous quelle forme ? À l’époque de la vie des imams, il y avait une loi 

générale que les imams rappelaient toujours : tout ce qu’ils disaient et faisaient était 

fondé sur le Coran et la Sunna du prophète et ils ne prononçaient aucun jugement par 

eux-mêmes au nom de la religion. C’est dans ce sens que les imams disaient qu’ils étaient 

les héritiers du prophète. Tant que les imams étaient en vie, l’effort d’interprétation 

personnelle (ijtihād, qiyās, ra’y) ne jouait aucun rôle, mais dès lors qu’ils ne furent plus 

présents, nombreux furent les juristes-théologiens qui dirent représenter « l’imam du 

temps » et pouvoir décider en son nom en son absence pour appliquer ses préceptes. La 

question se pose de manière aiguë pour ce qui est l’application des quatre préceptes. La 

réponse est cruciale, en particulier dans les domaines de la justice pénale, de la requête 

judiciaire, de la punition, des châtiments légaux et de l’application des pénalités légales 

islamiques (notamment des peines héritées de la période antérieure à l’islam comme 

l’amputation de la main ou du pied, la lapidation). En ce qui concerne les prières 

collectives, dans le droit imamite ancien et dans le « droit du Ḥadīth », il est dit que 

l’homme qui dirige la prière collective doit être l’imam ou son délégué nommément 

désigné. Mais alors, que faire quand l’imam est caché et qu’il n’a donc nommé 

personne ? Puisque l’imam n’est plus présent pour diriger la prière et qu’il n’a désigné 

personne pour le faire, les prières collectives n’ont-elles plus lieu d’être ? Au sujet de la 

collecte des taxes religieuses, en particulier celles du khums et de la zakāt, il est dit dans 

les ḥadīth-s juridiques que c’est aux imams de collecter et de redistribuer ces taxes. 

Maintenant qu’il n’y a plus d’imam, comment payer et collecter ces sommes dues ? 

Comme nous l’avons dit plus haut, après l’Occultation de l’imam, certains juristes-

théologiens ont déclaré qu’il fallait enterrer les revenus de ces taxes religieuses en 



 

23 
 

attendant le retour de l’imam pour les lui remettre. Plus loin, nous allons examiner le 

problème en détail. Au sujet de la guerre sainte, le jihād, il est dit dans le « droit du 

Ḥadīth » que l’imam doit être présent pour pouvoir déclarer et conduire le jihād, et que 

seul l’imam en personne peut déclarer la guerre sainte. Dès lors se pose la question : 

l’imam étant absent, que devient le jihād ? Si l’on attaque la communauté des fidèles, 

que doit-elle faire ? Certains juristes-théologiens, s’appuyant sur des références 

coraniques, autorisèrent la guerre défensive.  

Ce sont ces questions qui sont soulevées au cours de la période d’Occultation où 

l’application de ces préceptes collectifs est particulièrement problématique. Dans une 

religion centrée sur l’imam, l’absence de ce dernier rend les réponses à toutes ces 

questions très incertaines.  

 

Dans cette étude, nous procéderons en trois temps. D’abord, les quatre préceptes 

sont présentés. Au sujet de chacun d’eux, nous traitons les sources disponibles en deux 

parties : la première partie utilise des sources primaires, c’est-à-dire des sources attribuées 

aux imams et des livres écrits au cours des premiers siècles de l’Hégire. Ces sources sont 

généralement en langue arabe. Des traductions persanes et anglaises sont également 

utilisées. La seconde partie utilise des sources secondaires, c’est-à-dire des études que des 

chercheurs scientifiques modernes ont développées à partir des sources primaires27.  

  

Dans un second temps, notre but est d’explorer et de résumer les questions centrales 

relatives aux quatre préceptes. Nous avons réuni et étudié les théories d’autorités célèbres 

                                                 
27 À ce sujet, mentionnons le précieux travail de Jassim Hussain qui recense toutes les 

sources écrites au sujet de l’occultation de l’imam, depuis le début de la période 

d’occultation jusqu’à la période contemporaine, ce qui nous a permis d’avoir de bons 

repères pour accéder aux sources originales datant de la période de l’occultation ; J. M. 

Hussain, The occultation of the Twelfth Imam: A historical background, London, 1982. 



 

24 
 

et de grands savants shi‘ites de la période de l’Occultation, depuis le quatrième siècle de 

l’Hégire jusqu’à nos jours, concernant directement ou indirectement ces préceptes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 



 

25 
 

 

 

 

 

 

Première partie 

LE JIHĀD  

 

 



 

26 
 

Remarques préliminaires 

Le mémoire que j’ai présenté pour l’obtention du diplôme de l’École Pratique des 

Hautes Études (EPHE) en 2016 avait pour thème principal le jihād. La présente thèse 

reprend et développe ce travail antérieur. 

Les lois du jihād et plus particulièrement du jihād offensif, dont nous voyons 

certaines conséquences à l’époque actuelle, est une construction des vainqueurs 

historiques de l’islam, autrement dit des autorités se réclamant de l’islam majoritaire dit 

le sunnisme, vainqueurs des guerres qui ont eu lieu durant les différentes périodes de 

l’histoire de l’islam. Ces guerres ont été déclarées et menées sur la base de nombreuses 

traditions et coutumes du passé, jointes à des croyances doctrinales plus récentes. Elles 

se sont appuyées sur de nombreux ḥadīth-s et récits soi-disant historiques, évidemment 

souvent sortis de leur contexte. Au fil du temps, spécialement après le troisième siècle de 

l’Hégire, et à la suite de conflits aussi durables que sanglants, les juristes-théologiens ont 

articulé ces traditions et ces croyances avec des règles et des préceptes religieux fixes et 

selon les exigences de leurs milieux politique et social. Selon un dit célèbre du prophète, 

la guerre sainte est de deux sortes : le petit jihād (al-jihād al-aṣghar) qui est la guerre 

physique extérieure et le grand ou le meilleur jihād (al-jihād al-akbar/al-afḍal) qui est le 

combat contre l’égo, contre ses propres vices. Or, le « meilleur jihād » (al-afḍal), ou jihād 

intérieur (fī-l-nafs)28 est progressivement oublié dans les cercles dirigeants au profit du 

jihād extérieur devenu un des dogmes les plus importants de la Loi.  

Ceux qui promulguaient un tel précepte violent s’employaient d’une part à 

gouverner, d’autre part à parer ces préceptes de légitimité et de valeurs religieuses aux 

yeux des gens. C’est dans un tel contexte de l’articulation entre autorité politique et 

                                                 
28 al-ʿĀmilī, Wasā’il, XI, p. 110 



 

27 
 

légitimité religieuse que souverains et juristes ont étroitement collaboré pour soutenir 

politiquement et juridiquement une certaine violence guerrière. 

Dans le shi’isme, le jihād en période d’Occultation comporte les deux dimensions 

mentionnées dans le Ḥadīth prophétique. La première est spirituelle et intérieure et ne 

peut être effectuée que sous l’autorisation et l’orientation d’un guide divin qui est l’imam 

impeccable soutenu par Dieu. La seconde dimension est extérieure : le combat physique 

contre « les ennemis » de Dieu. Cette dimension subit un changement de traitement 

radical après l’assassinat de l’imam Ḥusayn et sa famille , dans le courant shi’ite qui 

aboutit à l’imamisme duodécimain. Dans leur comportement extérieur, les imams 

suivants pratiquèrent la dissimulation et suspendirent le jihād. Ce fut ce renoncement au 

jihād qui, avec la dissimulation, auraient marqué l’attitude « quiétiste » des imams de la 

lignée duodécimaine29. Dorénavant, seul le Sauveur eschatologique était habilité à mener 

la guerre sainte contre les injustes. Les juristes partisans de cette explication se sont 

éloignés du jihād militaire en suivant la voie spirituelle du jihād intérieur, lequel est par 

définition individuel.  

Le premier aspect du jihād est spirituel, intérieur et donc individuel. Le second 

aspect est temporel, séculier et collectif. Cet aspect est déterminé par les caractéristiques 

de chaque époque, et il s’oppose ou se conforme à la politique, aux intérêts et à la 

puissance du pouvoir en place. Sous cet aspect, le jihād offensif, en l’absence de l’imam 

impeccable, a suscité des discussions et des oppositions diverses parmi les juristes, 

jusqu’à aujourd’hui. Aucune unanimité, aucun consensus ou solution propre à mettre tout 

le monde d’accord n’a jamais été trouvée. C’est ce que nous allons examiner en détail. 

  

                                                 
29 Amir-Moezzi, Guide divin, partie III-2.  



 

28 
 

 

 

 

 

La question du jihād offensif  

Le jihād, « guerre sainte », qu’elle soit une guerre offensive pour la foi ou une 

lutte de défense contre l’ennemi, est une pratique religieuse discutée aussi bien par les 

juristes shi’ites que sunnites30. En droit, une interprétation du jihād au sens particulier en 

fait la mise en œuvre de tous les efforts pour combattre les incroyants et leur faire la 

guerre. Une autre interprétation du jihād, au sens général, est « d’une part l’effort intensif 

pour réaliser ce qui plaît à Dieu en termes de bonnes pensées et de bonnes actions et 

combattre ce qui lui déplaît comme l’impiété, la corruption et la tyrannie »31. La guerre 

sainte, comme tout autre phénomène historique, n’est pas advenu de manière soudaine et 

fortuite, mais comme prolongements d’antiques antécédents, remontant à l’époque 

préislamique et en ce qui nous concerne à la période antérieure à l’Occultation du 

douzième imam. Depuis l’Occultation et jusqu’à nos jours, ce thème a évolué et continue 

à prendre des formes nouvelles.  

Pour mieux comprendre l’évolution du jihād et en particulier le jihād offensif chez 

les shi‘ites contemporains, il faut remonter jusqu’au conflit entre les shi‘ites et leurs 

ennemis et sa probable racine historique, à savoir l’opposition entre les clans qurayshites 

                                                 
30 E. Kohlberg, « The development of the Imami-Shī’i Doctrine of Jihād », ZDMG, n 

126, 1976, p. 64. 
31 Ibn Taymiyya, Majmū‘ al-fatāwā, X, p. 191. 



 

29 
 

des Banū Hāshim et des Banū ‘Abd Shams à la période préislamique, pour gagner la 

suprématie au sein des tribus Qurayshites de La Mecque. Ce conflit se poursuivit ensuite 

entre Abū Sufyān et le prophète Muḥammad, puis entre les Alides et les Banū Umayya, 

principale branche des Banū ‘Abd Shams. Ce sont ces mêmes vieux conflits entre les 

Banū Hāshim et les Banū Umayya qui, après l’assassinat du calife ‘Uthmān, ont poussé 

Muʿāwiyya fils d’Abū Sufyān à rejeter le droit de ‘Alī au califat, le déclenchement de la 

grande guerre de Ṣiffīn ou encore plus tard le massacre d’al-Ḥusayn, petit-fils de 

Muḥammad et fils de ‘Alī par l’omeyyade Yazīd, massacre qui, pour certains, marque 

l’acte de naissance de la communauté shi’ite 32.  

Après la mort de Muḥammad commença une vague de violence entre ses partisans 

en vue de fonder et de développer un État islamique. Dès les premiers jours qui suivirent 

sa mort, une violente dispute opposa ‘Umar Ibn al-Khaṭṭāb à Fāṭima, fille du prophète et 

épouse de ‘Alī Ibn Abī Ṭālib, si violente qu’on dit qu’elle entraîna la mort de Fāṭima. Cet 

événement n’affecta pas seulement les shi‘ites, il fit aussi honte à ceux qui devaient plus 

tard prendre le nom de sunnites et a initié un cycle de violences et de vengeances. Le 

premier calife des musulmans, Abū Bakr (11-13/632-634), commença son califat dans le 

sang avec la répression des tribus désirant se retirer des accords passés avec Muḥammad, 

un chef maintenant disparu. Après Abū Bakr, le deuxième calife ‘Umar b. al-Khaṭṭāb (19-

23/640-643) continua et réussit les guerres de conquêtes des Arabes et finit par périr, 

d’après la tradition, sous le coup de couteau d’un esclave persan33. Le troisième calife, 

‘Uthmān (23-35/644-655), passa l’essentiel de son califat au milieu d’une nouvelle guerre 

                                                 
32 M. J. Mashkūr, Tārīkh-e ferqe-hā-ye shī‘e, Téhéran, 1390 h.s / 2011-2012, pp. 3-4, 

citant al- Ṭabarī, Tārīkh, III, pp. 1088-1099, et Ibn Athīr, al-Kāmil, II, p. 16-22. Pour les 

guerres civiles aux débuts de l’islam voir Amir-Moezzi, Le Coran silencieux, 

Introduction et Chapitre 1. 
33 Ibn A‘tham al-Kūfī, al-Futūḥ, p. 266 ; Ibn Khaldūn, Tārīkh, I, p. 539 ; Md. al-Bāqir 

al-Majlisī, Biḥār al-anwār, XIII, p. 113 et XCII, pp. 25-29 ; Bāqir Sharif al-Qarshi 

Qurashī , Hayāt al-imām al-Ḥasan b ‘Alī, I, p. 226 ; Ibn Qutayba, al-Ma‘ārif, p. 183. 



 

30 
 

civile entre musulmans, qu’on appellera la « discorde » (fitna), au cours de laquelle lui-

même finit par être tué. En quatrième lieu, ‘Alī accéda au califat (35-40/656-661). La 

courte période de cinq ans de son gouvernement fut marquée sans interruption par des 

guerres intestines pour réorganiser la communauté de Médine. ‘Alī, qui faisait partie des 

premiers compagnons du prophète et des premiers croyants de l’islam, soutenu par 

quelques amis, se trouva en guerre contre d’anciens proches partisans du prophète comme 

‘Ā’isha, l’une des épouses de ce dernier ou Ṭalḥa et al-Zubayr, lors de la bataille du 

Chameau. Après cinq ans de califat et trois guerres sanglantes, ‘Alī est assassiné à son 

tour sous les coups d’un khārijite voulant venger les siens tués lors de la bataille de 

Nahrawān. Pratiquement tous les grands personnages de l’islam naissant, ont été tués et 

ces violences fratricides continuèrent pendant plusieurs siècles. Après l’assassinat de ‘Alī, 

pendant un peu moins d’un siècle, le califat échut aux Banū Umayya – les Omeyyades, 

qui n’ont eu de cesse, eux aussi, de réprimer et de massacrer leurs adversaires, notamment 

en cherchant vengeance pour la bataille de Badr, en l’an 2 de l’hégire où ils avaient été 

vaincus par les Banū Hāshim et leurs alliés. Après le massacre de l’imam Ḥusayn 

(m.61/680) à Karbalā, pour certains shi‘ites, la signification du jihād changea pour 

devenir une simple guerre (ḥarb). Pour d’autres fidèles, le combat devait continuer contre 

ceux qui persécutaient la sainte famille de Muḥammad ou la maudissaient du haut des 

chaires des mosquées contrôlées par le califat.  

Ainsi, tout au long des premiers temps de l’islam, la guerre et les massacres n’ont 

jamais cessé. Il semble que c’était déjà le cas avant l’islam. Avec l’arrivée de l’islam et 

son expansion extraordinaire, ces affrontements se sont développés au nom du jihād, 

terme déjà présent, quoique polysémique, dans le Coran. Sous l’appellation de jihād, le 

pouvoir califal (à partir de ‘Umar et à l’exception notable de ‘Alī) chercha à mobiliser et 

unifier les forces des arabes en les dirigeant à l’extérieur de leurs frontières. L’acquisition 



 

31 
 

de butin fut l’un des principaux motifs de leur participation. Les expéditions étaient 

menées là où le butin était abondant et où la résistance n’était pas trop importante. Comme 

le dit M. Watt, « la notion de jihād joua dans la conduite de ces raids un rôle important 

qui affecta le résultat final de plusieurs manières »34. 

Contrairement à ce que prétend l’apologétique musulmane, la foi a joué un rôle 

secondaire dans les conquêtes. Une religion met évidemment du temps pour être acceptée 

et la conversion des peuples conquis a, elle aussi, pris plusieurs siècles. Par exemple, 

plusieurs siècles après la conquête du pays, le peuple d’Égypte n’était pas encore converti 

à l’islam ; ou encore en Espagne, sous le pouvoir des musulmans, la majorité de la 

population était restée chrétienne. Ces conquêtes répondaient surtout aux préoccupations 

politiques et économiques du pouvoir35. 

Montgomery Watt, en abordant le changement de nom de ghazwa (raid) en jihād, 

écrit :  

 

« La transformation de la razzia nomadique a de profondes 

implications (…). Le terme traduit par ‘combattre’ est jāhada et le nom 

verbal correspondant est jihād, ‘combat’, qui avec le temps prit le sens 

technique de ‘guerre sainte’. Le changement de la razzia au jihād peut 

sembler n’être qu’un simple changement de nom, le don d’une aura 

religieuse à ce qui était fondamentalement la même activité. Mais il n’en est 

pas ainsi. »36 

 

                                                 
34 M. Watt, La pensée politique de l’islam Les concepts fondamentaux, 1998, p. 18. 
35 M. S. Eshmāvī, Eslāmgerā’ī yā eslām, 1382h.s./2003, p. 106. 
36 M. Watt, Muhammad Prophet and Statesman, p. 108. 



 

32 
 

Au sujet de ce passage de la razzia au jihād, Edgard Weber parle d’un 

renforcement conceptuel qualitatif par un changement quantitatif, où l’on peut considérer 

le jihād comme une forme différente de razzia désormais informée par un point de vue 

différent sur les richesses du monde considérées comme un monde de richesses 

métaphoriques. Ces formes et ces dimensions nouvelles par rapport à la razzia ont résulté 

en une perspective nouvelle sur les vastes potentiels de la richesse du monde et à l’entrée 

des arabes dans un monde nouveau au sein de l’histoire humaine. En réponse à la question 

de savoir si ces affrontements guerriers relèvent de l’agression ou de la simple application 

de la loi de la razzia, E. Weber écrit :  

 

« La loi de la razzia était admise par les Bédouins comme un moyen 

de survie. Muḥammad en fit un moyen et une fin pour répandre la 

prédication. Par cette nouvelle inflexion donnée à la razzia, désormais 

appelée jihād fī sabīl Allāh, ‘combat dans le chemin de Allāh’, Muḥammad 

réussit à unifier les tribus belliqueuses de l’Arabie, à leur donner un ciment 

qui les soude ensemble tant que durent les conquêtes. »37 

 

Quant au shi’isme, selon l’expression d’Etan Kohlberg, un nouveau changement 

de forme est survenu dans le shi‘isme avec l’articulation du jihād avec la taqiyya, la 

« dissimulation pieuse », suite au bref règne de l’imam ‘Alī et au meurtre de l’imam 

Ḥusayn. Les imams suivant ce dernier se sont efforcés, pour sauver l’héritage spirituel de 

l’imam ‘Alī, à employer la dissimulation (attitude défensive d’autoprotection) au lieu de 

la guerre, car leur attitude vis-à-vis des gouvernements de leur temps était une politique 

                                                 
37 E. Weber et G. Reynaud, Croisade d’hier, jihād d’aujourd’hui, Cerf, Paris, 1989, 

pp. 91-92. 



 

33 
 

de défense des valeurs shi‘ites et non pas l’opposition frontale et violente. Au jihād, ils 

substituèrent la discrétion et à la place de la guerre, ils firent profession de dissimulation. 

Les partisans shi‘ites étaient désireux de faire la guerre et, de tomber en martyr mais, 

selon de nombreuses traditions, les imams leur demandaient la maîtrise de soi, de préférer 

la vie car professer le shi’isme est en soi avoir le privilège du martyre38.  L’imam al-Bāqir 

aurait ainsi déclaré: « Tout véritable croyant shi’ite est un martyr, même s’il meurt dans 

son lit »39.  

Pourtant dans le shi’isme après l’avènement de l’Occultation, une définition 

unique et commune du jihād n’a pu être imposée.  

Beaucoup de savants, se fondant sur les ḥadīth-s des imams, ont professé la 

suspension de la guerre sainte. D’autres ont opté pour l’avis contraire. Étant donné que la 

plupart des savants de l’islam sont d’accord pour dire que le jihād offensif n’a pas de 

fondement coranique, les Docteurs shi‘ites ont cherché leurs différents arguments dans 

l’exégèse du Coran (et non sa lettre) ainsi que dans les avis des juristes qui font autorité.  

Des jurisconsultes des premiers siècles de l’islam, avaient fait du jihād offensif un 

sujet d’examen détaillé dans les compilations de traditions et les ouvrages de droit et ils 

ont admis le jihād offensif comme l’un des devoirs canoniques de l’islam. Ils ont 

considéré le jihād offensif comme soumis à des conditions précises. La plupart des 

savants vont considérer le jihād comme un pilier de l’islam. C’est également le cas des 

shi’ites, notamment chez les savants représentants de la tradition juridique post-bouyide. 

                                                 
38 E. Kohlberg, « Shahīd », EI2, vol. 9, pp. 203-207 ; id., « Shahīd : Framework on 

Islamic Martyrdom » dans Cristianesimo nella Storia 27 (2006), pp. 129-141.  
39 E. Kohlberg, « The Development of the Imamī Shī’ī Doctrine of jihād », ZDMG 

126, 1976, p. 21 (in Belief and Law, p. 78). Voir aussi Amir-Moezzi, Guide divin, partie 

III-1. Il est intéressant de noter que l’importance que possède la notion de jihād dans le 

sunnisme a comme équivalent shi’ite la notion de martyr (shahāda). Le sujet mérite une 

étude à part. 

 



 

34 
 

Par exemple Abū ‘Abdallāh, Muḥammad b. Muḥammad b. Nuʿmān, al-Shaykh al-Mufīd 

(m. 413/1022), ira jusqu’à dire que le jihād offensif même aux côtés d’un pouvoir injuste 

(hākim jawr) est obligatoire. Mufīd écrit dans son al-Muqni’a : « Pour celui qui est 

désigné par le détenteur de la force, faire la guerre aux impies est obligatoire. Sans doute 

le jihād fait-il partie des affaires que le détenteur de la force considère comme l’un de ses 

devoirs, par conséquent, son représentant doit assumer la responsabilité du jihād »40. 

Nous allons y revenir plus longuement. 

Le Coran contient 210 occurrences liés directement ou indirectement au jihād41. 

Il est évident que le Coran ne contient aucune allusion à l’application du jihād après la 

mort du prophète. Certaines prescriptions coraniques relatives au jihād, semblent désigner 

une véritable guerre physique dont l’objectif final est la disparition complète de l’iniquité 

et l’établissement de la justice dans la paix. Afin que les hommes retournent sur la voie 

de Dieu, le Coran les appelle à suivre les prescriptions de la religion et leur promet aussi 

des récompenses. Il est ainsi répété : « Et quant à ceux qui luttent pour Notre cause, Nous 

les guiderons certes sur Nos sentiers. Allāh est en vérité avec les bienfaisants » (Coran, 

29 : 69 trad.  Muḥammad Ḥamīdullāh). 

Avant d’étudier le précepte du jihād en période d’Occultation, il convient 

d’examiner s’il est question du jihād offensif dans le Coran et la vie du prophète. À la 

lumière de la vie traditionnelle du prophète et des principes coraniques tels qu’ils nous 

sont parvenus, il a paru d’une manière générale aux savants musulmans que le jihād 

offensif n’est pas permis. Les juristes et théologiens musulmans ont appelé jihād offensif 

(ibtidā’ī) le fait de commencer la guerre sans qu’il y ait eu préalablement attaque, 

agression ou rupture d’un pacte de la part de l’ennemi.  

                                                 
40 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni‘a, Bāb amr bi-l-ma‘rūf, p. 810. 
41 Jihād apparaît 36 fois ; Ḥarb et muḥāraba, 4 fois ; qatala/yaqtulu, 94 fois ; muqātala, 

67 fois ; taqtīl 5 fois ; iqtitāl 4 fois. 



 

35 
 

Cependant, certains docteurs, considèrent la participation au jihād offensif comme 

une obligation collective (wājib kifā’ī), c’est-à-dire une obligation qui ne s’impose pas à 

tout croyant individuellement, mais à la communauté dans son ensemble. Cela signifie 

que ce devoir peut être accompli par certains membres de la communauté pour l’ensemble 

des individus de celle-ci ; ils ne tiennent donc pas comme nécessaire une autorisation 

spéciale de participer à cette action42. Pour appuyer leur position, ces juristes se réclament 

de tels versets : 

 

« Combattez sur le chemin de Dieu ceux qui vous combattent, sans 

pour autant commettre d’agression : Dieu déteste les agresseurs. Tuez-les 

où vous les aurez accrochés. Évincez-les d’où ils vous auront évincés. Car 

le trouble est plus grave que le meurtre. Mais ne les combattez pas auprès 

du Sanctuaire consacré, à moins qu’ils ne vous le disputent par combat. S’ils 

le faisaient, alors combattez-les pareillement - telle soit la récompense des 

dénégateurs…- ainsi combattez-les jusqu’à ce qu’il n'y ait plus trouble, que 

la religion soit rendue à Dieu. Cependant s’ils en finissaient… - alors Dieu 

est Tout pardon, Miséricordieux » (Coran, 2 : 190-193, trad Jacques Berque) 

 

« Ainsi donc, faites-leur la guerre, jusqu’ à ce qu’il n’y ait plus de 

trouble, et que toute religion n’aille qu’à Dieu. S’ils en finissent... Dieu voit 

clair sur leurs actions s’ils se dérobent, sachez que Dieu est votre Maître. Ô 

Maître merveilleux et Victorieux secours ! » (Coran, 8 : 39-40 trad. Jacques 

Berque).  

 

                                                 
42 al-Khū’ī, Minhāj al-Ṣāliḥīn, I, p. 36. 



 

36 
 

Les opposants de ces thèses soutiennent que ces versets doivent être comparés 

avec le principe coranique selon lequel il n’y a « pas de contrainte en religion » (Coran, 

2 : 256 trad. Jacques Berque). À part cela, ces versets font référence à ceux qui font la 

guerre aux musulmans et incitent ouvertement à les expulser de leurs maisons. Ces 

extraits coraniques parlent donc clairement de « guerre défensive ». Il ne s’agit donc pas 

de mettre fin à l’impiété mais à la transgression. Il est dit que si les adversaires mettent 

fin à ce qu’ils faisaient avant, il leur sera pardonné. Il s’agit de pardonner à ceux qui 

mettent un terme à leur agression. 

Pour certains traditionalistes, une fois précisées les conditions et le contexte de la 

révélation des différents versets, il devient clair que ces versets étaient liés à des guerres 

défensives, à une époque où les musulmans étaient victimes d’agressions sans motifs de 

la part de leurs ennemis43. Cela apparait en particulier dans le verset 29 de la sourate 9 : 

« Combattez ceux qui ne croient pas en Dieu ni au Jour dernier, ni n’interdisent ce 

qu’interdisent Dieu et Son Envoyé, et qui, parmi ceux qui ont reçu l'Écriture, ne suivent 

pas la religion du Vrai - et cela jusqu'à ce qu’ils paient d’un seul mouvement une 

capitation en signe d'humilité » (Coran, 9 : 29 trad. Jacques Berque). Or, il est évident 

que Dieu ordonne à Ses fidèles de se défendre en cas d’agression. 

On peut citer d’autres versets utilisés par les partisans de la guerre offensive pour 

défendre celle-ci mais dont la lettre et l’esprit semblent contredire cette interprétation : « 

Alors, qu’ils combattent sur le chemin de Dieu, ceux qui achètent la vie dernière au prix 

de celle d’ici-bas ! Car combattre sur le chemin de Dieu, c'est obtenir ou mort ou victoire 

: dans les deux cas. Nous lui vaudrons un salaire magnifique »44. Si ce verset affirme 

clairement l’obligation de combattre dans le chemin de Dieu, on ne peut pas en déduire 

                                                 
43 Mu’min M., « jihād-e ebtedā’ī dar ‘asr-e ghaybat », Faslnāme-ye Ahl al-bayt, 26, 

Qum, 1380 h.s./2001; al- Khū’ī, Minhāj al-Ṣāliḥīn, I, p. 36. 
44 Coran, 4 : 74 trad. Muḥammad Ḥamīdullāh.  



 

37 
 

avec certitude l’obligation du combat offensif, surtout que d’après certains 

commentateurs, « ces versets ont été révélés à un moment où de nombreux ennemis 

menaçaient l’islam, de l’intérieur comme de l’extérieur »45. De ce point de vue, il est 

évident que ce verset justifie le combat défensif.  

Ou encore ce verset : « Prophète, exhorte les croyants à la guerre. S'il en est parmi 

vous seulement vingt à être patients, ils en vaincront deux cents ; s'il en est cent, ils 

vaincront mille dénégateurs, car c’est un peuple incapable de sûre connaissance »46. C’est 

une claire indication de la nécessité de faire face à l’agresseur dans un combat temporaire. 

Le juriste Makārim Shīrāzī écrit : « Nous pouvons estimer que ce verset vise seulement 

à donner du moral aux combattants »47. Dans ce cas, il ne concerne en rien le combat 

offensif ou l’obligation de commencer la guerre.  

 

Autre verset, utilisé par al-Shaykh al-Ṭūsī (al-‘Idda, vol. 1, p. 183), « Une fois 

dépouillés les mois sacrés, tuez les associant où vous les trouverez, capturez-les, bloquez-

les, tendez-leur toutes sortes d'embûches. Seulement, s'ils se repentent, accomplissent la 

prière, acquittent la purification, dégagez-leur le chemin – Dieu est Tout pardon, 

Miséricordieux »48. Ce verset semble être pour les juristes partisans de la guerre sainte 

offensive à l’instar d’al-Ṭūsī, la plus importante indication coranique allant dans leur 

sens49.  

                                                 
45 Nāṣir Makārim Shirāzī, Tafsīr-e Nemūneh, IV, p. 4. 
46 Coran, 8 : 65 trad. Jacques Berque. 
47 Nāṣir Makārim Shirāzī, Tafsīr-e Nemūneh, VII, p. 136. 
48 Coran, 9 : 5 trad. Jacques Berque.  
49 Mohammad Bāqīr Mohaghegh,  Nemuneh bayyenāt dar sha’n-e nuzul āyāt, az nazar 

Sheikh Tusi wa sāyer mofaserīn ‘ām wa khās, indisheh islāmi, Téhéran, 1384 h.s./2005-

2006, p. 62. 



 

38 
 

Si nous nous référons aux explications de commentateurs sur ce verset50, le point 

principal est l’occurrence des autres impératifs, c’est-à-dire : tuer, faire des prisonniers, 

assiéger, tendre des embuscades, tout cela jusqu’à l’expiration des mois sacrés, ceux 

durant lesquels la guerre et l’affrontement violent sont interdits. Al-Shaykh al-Ṭūsī, sur 

la base des théories de la plupart des juristes, comprend que ce verset indique que le 

combat est permis mais non obligatoire51. 

Le jihād contre les gens du Livre, différents des infidèles puisque monothéistes et 

détenteurs d’Écritures, s’appuie sur le verset suivant : « Combattez ceux qui ne croient 

pas en Dieu ni au Jour dernier, ni n’interdisent ce qu’interdisent Dieu et Son Envoyé, et 

qui, parmi ceux qui ont reçu l'Écriture, ne suivent pas la religion du Vrai - et cela jusqu'à 

ce qu’ils paient d’un seul mouvement une capitation en signe d'humilité »52. Ce verset dit 

clairement qu’il faut combattre les gens du Livre jusqu’à ce qu’ils paient la jizya, ce qui 

ne veut pas dire qu’il faut les combattre en raison de leur religion mais, comme nous 

l’avons vu dans les versets 38 et 39 de la sourate 8, les gens du Livre peuvent observer 

leur religion tout en payant la jizya. 

L’indication ou l’absence d’indication du jihād offensif dans ces versets se 

comprend par les savants musulmans, selon les différentes interprétations, à la lumière 

des circonstances de leur révélation. Al-Ṭabrisī, l’auteur du Tafsīr Majmaʿ al-bayān 

écrit : « Ce verset a été révélé quand l’envoyé de Dieu promulguait les règles de la guerre 

avec les Byzantins, à la suite de quoi les musulmans partirent à la guerre de Tabouk. 

Certains ont dit que ce verset n’avait pas été révélé en particulier pour cette guerre mais 

dans un sens général »53. Ṭabrisī , en utilisant l’expression « certains ont dit », semble 

                                                 
50 Seyyed Mahmoud Al-Ālūsī, Rūḥ al-ma‘ānī, vol. 2, p. 76 et vol. 3, p. 13, cité par 

Muḥammad Husayn Ṭabāṭabā’ī (m. 1981).  
51 al-Ṭūsī, al-‘Idda, I, p. 138. 
52 Coran, 9 : 29 trad. Jacques Berque. 
53 Al-Ṭabrisī, Majmaʿ al-bayān, V, p. 34. 



 

39 
 

indiquer qu’il ne s’agit pas ici de sa propre interprétation. D’autre part, en se référant à la 

guerre de Tabouk il utilise le terme de « bataille » et non de jihād. 

À la lumière de ces explications, on peut se rendre compte que les fondements 

coraniques du jihād offensif sont problématiques et sujets à interprétations divergentes. 

La plupart des versets utilisés par les uns et les autres vont plutôt dans le sens de guerre 

défensive et même de la recherche de paix dès que cela s’avère possible : « S’ils inclinent 

à la paix, fais de même » (Coran, 8 : 65 trad. Jacques Berque). Plus encore, les musulmans 

ne sont pas autorisés par Dieu à faire du tort à des non musulmans qui sont neutres à leur 

égard (Coran, 4 : 90-91 trad. Muḥammad Ḥamīdullāh ) : 

 

« Excepte ceux qui se joignent à un groupe avec lequel vous avez 

conclu une alliance, ou ceux qui viennent chez vous, le cœur serré d’avoir à 

vous combattre ou à combattre leur propre tribu. Si Allah avait voulu, Il leur 

aurait donné l’audace (et la force) contre vous, et ils vous auraient 

certainement combattu. (Par conséquent,) s’ils restent neutres à votre égard 

et ne vous combattent point, et qu’ils vous offrent la paix, alors, Allah ne 

vous donne pas de chemin contre eux. » ou encore « Vous en trouverez 

d’autres qui cherchent à avoir votre confiance, et en même temps la 

confiance de leur propre tribu. Toutes les fois qu’on les pousse vers 

l’Association, (l’idolâtrie) ils y retombent en masse. (Par conséquent,) s’ils 

ne restent pas neutres à votre égard, ne vous offrent pas la paix et ne 

retiennent pas leurs mains (de vous combattre), alors saisissez-les et tuez-

les où que vous les trouviez. Contre ceux-ci, Nous vous avons donné autorité 

manifeste ».  

 



 

40 
 

Les partisans de l’obligation du jihād offensif dans le Coran semblent avoir plus 

de mal que leurs opposants pour trouver des textes coraniques pertinents à l’appui de leurs 

idées. Ce d’autant que certains versets viennent clairement contrecarrer leur avis , comme 

le verset 256 de la sourate 2 (trad. Muḥammad Ḥamīdullāh) qui dit : « Pas de contrainte 

en religion ! La voie droite se distingue de l’erreur », ou les versets 2-6 de la sourate 

109 (trad. Muḥammad Ḥamīdullāh) : « Ô vous les incrédules ! Je n’adore pas ce que vous 

adorez : vous n’adorez pas ce que j’adore. Moi, je n’adore pas ce que vous adorez ; vous, 

vous n’adorez pas ce que j’adore. A vous votre religion ; à moi, ma religion ». Et si la 

guerre contre les infidèles a pour but de les soumettre, cela entre à nouveau en 

contradiction flagrante avec la claire déclaration du Coran que Dieu ne donne aucun 

pouvoir aux musulmans de soumettre d’autres musulmans ou des non-musulmans, 

(Coran, 2 : 190-198 et 5 : 2-8 trad. Muḥammad Ḥamīdullāh) :  

 

2.90. Comme est vil ce contre quoi ils ont troqué leurs âmes ! Ils ne croient pas 

en ce qu’Allah a fait descendre, révoltés à l’idée qu’Allah, de par Sa grâce, 

fasse descendre la révélation sur ceux de Ses serviteurs qu’Il veut. Ils ont donc 

acquis colère sur colère, car un châtiment avilissant attend les infidèles ! 

2.91. Et quand on leur dit : « Croyez à ce qu’Allah a fait descendre », ils disent: 

« Nous croyons à ce qu’on a fait descendre à nous ». Et ils rejettent le reste, 

alors qu’il est la vérité confirmant ce qu’il y avait déjà avec eux. – Dis : « 

Pourquoi donc avez-vous tué auparavant les prophètes d’Allah, si vous étiez 

croyants ? ». 

2.92. Et en effet Moïse vous est venu avec les preuves. Malgré cela, une fois 

absent vous avez pris le Veau pour idole, alors que vous étiez injustes. 



 

41 
 

2.93. Et rappelez-vous, lorsque Nous avons pris l’engagement de vous, et 

brandi sur vous At-Tur (le Mont Sinaï) en vous disant : « Tenez ferme à ce que 

Nous vous avons donné, et écoutez ! ». Ils dirent : « Nous avons écouté et 

désobéi ». Dans leur impiété, leurs cœurs étaient passionnément épris du Veau 

(objet de leur culte). Dis-[leur]: « Quelles mauvaises prescriptions ordonnées 

par votre foi, si vous êtes croyants ». 

2.94. Dis : « Si l’Ultime demeure auprès d’Allah est pour vous seuls, à 

l’exclusion des autres gens, souhaitez donc la mort [immédiate] si vous êtes 

véridiques ! » 

2.95. Or, ils ne le souhaiteront jamais, sachant tout le mal qu’ils ont perpétré 

de leurs mains. Et Allah connaît bien les injustes. 

2.96. Et certes tu les trouveras les plus attachés à la vie [d’ici-bas], pire en cela 

que les Associateurs. Tel d’entre eux aimerait vivre mille ans. Mais une pareille 

longévité ne le sauvera pas du châtiment ! Et Allah voit bien leurs actions. 

2.97. Dis : « Quiconque est ennemi de Gabriel doit connaître que c’est lui qui, 

avec la permission d’Allah, a fait descendre sur ton cœur cette révélation qui 

déclare véridiques les messages antérieurs et qui sert aux croyants de guide et 

d’heureuse annonce ». 

2.98. [Dis :] « Quiconque est ennemi d’Allah, de Ses anges, de Ses messagers, 

de Gabriel et de Michaël… [Allah sera son ennemi] car Allah est l’ennemi des 

infidèles ». 

5.2. Ô les croyants ! Ne profanez ni les rites du pèlerinage (dans les endroits 

sacrés) d’Allah, ni le mois sacré, ni les animaux de sacrifice, ni les guirlandes, 

ni ceux qui se dirigent vers la maison sacrée cherchant de leur Seigneur grâce 

et agrément. Une fois désacralisés, vous êtes libres de chasser. Et ne laissez pas 



 

42 
 

la haine pour un peuple qui vous a obstrué la route vers la Mosquée sacrée vous 

inciter à transgresser. Entraidez-vous dans l’accomplissement des bonnes 

œuvres et de la piété et ne vous entraidez pas dans le péché et la transgression. 

Et craignez Allah, car Allah est, certes, dur en punition ! 

5.3. Vous sont interdits la bête trouvée morte, le sang, la chair de porc, ce sur 

quoi on a invoqué un autre nom que celui d’Allah, la bête étouffée, la bête 

assommée ou morte d’une chute ou morte d’un coup de corne, et celle qu’une 

bête féroce a dévorée – sauf celle que vous égorgez avant qu’elle ne soit morte 

-. (Vous sont interdits aussi la bête) qu’on a immolée sur les pierres dressées, 

ainsi que de procéder au partage par tirage au sort au moyen de flèches. Car 

cela est perversité. Aujourd’hui, les mécréants désespèrent (de vous détourner) 

de votre religion : ne les craignez donc pas et craignez-Moi. Aujourd’hui, J’ai 

parachevé pour vous votre religion, et accompli sur vous Mon bienfait. Et 

J’agrée l’Islam comme religion pour vous. Si quelqu’un est contraint par la 

faim, sans inclination vers le péché… alors, Allah est Pardonneur et 

Miséricordieux. 

5.4. Ils t’interrogent sur ce qui leur est permis. Dis : « Vous sont permises les 

bonnes nourritures, ainsi que ce que capturent les carnassiers que vous avez 

dressés, en leur apprenant ce qu’Allah vous a appris. Mangez donc de ce 

qu’elles capturent pour vous et prononcez dessus le nom d’Allah. Et craignez 

Allah. Car Allah est, certes, prompt dans les comptes. 

5.5. Vous sont permises, aujourd’hui, les bonnes nourritures. Vous est permise 

la nourriture des gens du Livre, et votre propre nourriture leur est permise. 

(Vous sont permises) les femmes vertueuses d’entre les croyantes, et les 

femmes vertueuses d’entre les gens qui ont reçu le Livre avant vous, si vous 



 

43 
 

leur donnez-leur mahr, avec contrat de mariage, non en débauchés ni en 

preneurs d’amantes. Et quiconque abjure la foi, alors vaine devient son action, 

et il sera dans l’au-delà, du nombre des perdants. 

5.6. Ô les croyants ! Lorsque vous vous levez pour la Ṣalāt, lavez vos visages 

et vos mains jusqu’aux coudes ; passez les mains mouillées sur vos têtes; et 

lavez-vous les pieds jusqu’aux chevilles. Et si vous êtes pollués « junub », alors 

purifiez-vous (par un bain); mais si vous êtes malades, ou en voyage, ou si l’un 

de vous revient du lieu ou’ il a fait ses besoins ou si vous avez touché aux 

femmes et que vous ne trouviez pas d’eau, alors recourez à la terre pure, passez-

en sur vos visages et vos mains. Allah ne veut pas vous imposer quelque gêne, 

mais Il veut vous purifier et parfaire sur vous Son bienfait. Peut-être serez-vous 

reconnaissants. 

5.7. Et rappelez-vous le bienfait d’Allah sur vous, ainsi que l’alliance qu’Il a 

conclue avec vous, quand vous avez dit: « Nous avons entendu et nous avons 

obéi ». Et craignez Allah. Car Allah connaît parfaitement le contenu des cœurs. 

5.8. Ô les croyants ! Soyez stricts (dans vos devoirs) envers Allah et (soyez) 

des témoins équitables. Et que la haine pour un peuple ne vous incite pas à être 

injuste. Pratiquez l’équité: cela est plus proche de la piété. Et craignez Allah. 

Car Allah est certes Parfaitement Connaisseur de ce que vous faites.  

 

Alors, selon les partisans de l’interdiction du jihād offensif, si le combat n’a lieu 

ni pour obtenir un plus grand nombre de musulmans ni pour soumettre les non-

musulmans, la seule guerre sainte autorisée est celle qui peut avoir lieu contre l’agression, 

autrement dit le jihād défensif. Le Coran demande en effet très souvent aux fidèles de 

faire uniquement la guerre à ceux qui leur font la guerre. 



 

44 
 

Si les textes du Coran approuvent surtout et fréquemment le jihād défensif, la 

question se pose alors de savoir d’où vient l’idée du jihād offensif et comment celui-ci 

est devenu l’une des « obligation du droit islamique », voire pour certains, notamment 

aux époques modernes et contemporaines, un des piliers de la religion.  

Une grande partie des savants anciens optaient pour la doctrine de rejet de la licéité 

du jihād défensif pendant l’Occultation et défendaient le jihād offensif en l’absence d’un 

imam infaillible, ils n’hésitaient d’ailleurs pas à exploiter une certaine ambigüité pour 

appuyer leur propre thèse. C’est le cas de certains passages des ouvrages d’al-Shaykh al-

Mufīd (m. 413/1022)54, d’al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067)55 ou d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī 

(m. 676/1277)56. Al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 937/1530) semble être le premier savant à 

justifier clairement le jihād offensif en allant jusqu’à dire qu’il est obligatoire pour la 

communauté une fois par an sauf si des nécessités l’en empêchent, car le combat contre 

les polythéistes et ceux qui vivent sous leur empire est nécessaire à l’établissement de la 

souveraineté de l’islam57, question sur laquelle nous reviendrons. Parmi les bases 

évoquées par les juristes précités pour défendre cette perspective, on peut noter les 

suivantes : 

1. Le principe du dualisme opposant l’islam comme le symbole du Bien et ce qui 

n’est pas islam comme le symbole du Mal.  

2. Le jihād étant évidemment connoté positivement dans le Coran comme combat 

sur la voie de Dieu, le jihād offensif est considéré non seulement comme légitime 

mais également obligatoire. Il s’agit en effet d’une synonymie établie entre jihād 

tout court et jihād offensif. 

                                                 
54 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni’A, bāb al-amr bi-l-ma‘rūf, p. 810. 
55 al-Ṭūsī, al-Mabsūṭ fī fiqh al-imāmiyya, II, p. 2. 
56 al-Ḥillī, Tadhkirat al-fuqahā’, IX, p. 7. 
57 al-Karakī, Jāmi‘ al-maqāṣid, III, p. 365. 



 

45 
 

3. Appelant « jihād offensif » toute attaque militaire, ces juristes considèrent toute 

opposition à une opération militaire au nom de l’islam comme une opposition à la 

foi et les partisans de cette opposition comme des incroyants. 

 

Il faut souligner par ailleurs que ces juristes justifiant le jihād offensif ont souvent 

présenté celui-ci comme une sorte de jihād défensif, la défense du droit de Dieu (ḥaqq 

allāh). Selon cette doctrine, le seul droit originel et essentiel dans le monde est le droit de 

Dieu et tous les autres droits sont subordonnés à celui-ci, c’est-à-dire que Dieu est le 

souverain véritable de tous les êtres et le souverain des hommes en particulier ; que ce 

lien de souveraineté entre Dieu d’un côté et tous les êtres de l’autre exige que Dieu ait le 

droit que tout être agisse selon Sa volonté. En ce qui concerne la société humaine, 

l’exigence de ce droit divin est aussi que dans toutes les sociétés les hommes n’adorent 

que Dieu, que Sa religion règne et que Sa parole soit supérieure à toute autre. Si les 

hommes rechignent à accepter ce droit, en plus du châtiment dans l’au-delà, Dieu peut 

aussi les châtier pendant la vie terrestre. Ce châtiment peut prendre la forme d’une 

épreuve naturelle, mais Dieu peut aussi commander à des croyants et des hommes pieux 

d’attaquer et de punir leurs crimes sur terre, ce qui revient au jihād offensif. « Combattez-

les ! Par vos mains, Dieu les tourmentera et les couvrira d’opprobre » (Coran, 9 : 14 trad. 

Régis Blachère). Le juriste-théologien shi’ite contemporain, Miṣbāḥ Yazdī, résume ainsi 

cette doctrine :  

 

« Le jihād offensif n’est rien d’autre que l’intention d’appliquer le 

droit que Dieu a sur toute l’humanité. Des groupes de fidèles compétents 

sont chargés d’attaquer ceux qui foulent aux pieds le droit de Dieu pour 

suivre la voie de l’impiété, de l’hypocrisie, de l’injustice et de la corruption. 



 

46 
 

Et aussi longtemps que la religion du Vrai et la volonté de Dieu ne règneront 

pas, ils doivent continuer la guerre. Le jihād offensif à l’encontre des 

infidèles et des polythéistes doit donc se poursuivre jusqu’à ce que la terre 

soit débarrassée de l’impureté de l’infidélité, de l’hypocrisie et de la 

corruption, et que la souveraineté divine soit établie dans le monde 

entier. »58  

 

Si Dieu a décidé d’instaurer le gouvernement divin et l’autorité divine, comment 

l’homme pourrait-il réaliser cette volonté ?  

L’objectif n’est pas la conversion universelle mais l’instauration d’un 

gouvernement mondial juste en accord avec la justice de Dieu.  

 

« L’objectif de l’élimination de l’impiété et de l’hypocrisie n’est pas 

que tous les hommes sur terre deviennent musulmans et monothéistes, car 

par la contrainte et la violence, on n’exercera aucune influence sur leurs 

cœurs. Mais le but est que le régime du gouvernant du monde soit un régime 

divin et monothéiste, et que toute l’autorité de ce régime soit celle de 

Dieu »59.  

 

Pour les théoriciens de cette doctrine, la contradiction entre l’obligation du jihād 

offensif et le principe coranique de « pas de contrainte en religion » est ainsi résolue.  

Voyons maintenant comment s’articulent les théories concernant la guerre sainte 

et les données traditionnelles sur la vie de Muḥammad.  

                                                 
58 Misbāh Yazdī, Jang wa jihād dar Qur’ān, pp. 148-154. 
59 Ibid., p. 153. 



 

47 
 

Étant donné que le jihād offensif – également appelé jihād de la prédication (jihād 

da‘wat)60 – ne semble pas avoir de fondement solide et explicite dans le Coran, la question 

importante est de savoir comment interpréter les guerres et les razzias du prophète 

évoquées dans le Coran et dans la Sīra, en particulier la vie de ce dernier à Médine et 

notamment lors de la deuxième année de l’Hégire, appelée traditionnellement « année de 

l’ordre du combat » (sanat amr al-qitāl). Comment comprendre cet ordre de la part du 

prophète ? De quel type de jihād relèvent ces guerres selon le point de vue juridique ? 

S’agit-il d’un jihād offensif ou d’un jihād défensif ?  

L’historiographie de la vie du prophète compte de nombreuses razzias (ghazwa), 

campagnes (ḥamla) et expéditions (al-ba‘thāt) au cours de la vie de l’Envoyé de Dieu : 

27 razzias et 38 campagnes, parmi lesquelles 9 razzias sont devenues particulièrement 

célèbres61. Or, si on examine attentivement les sources de ces évènements, il apparait 

qu’ils ont fait suite au meurtre d’un ou de plusieurs fidèles de Muḥammad par 

l’adversaire, à une agression de la part de l’ennemi, ou bien encore du fait de la violation 

d’un pacte de la part de personnes auparavant coalisées du prophète. Il est vrai en même 

temps que dès son arrivée à Médine, le prophète avait pris des mesures pour organiser des 

combats, préparer des combattants et à mener des opérations militaires de combat 

régulières et répétées. Préparait-il des attaques ou bien s’attendait-il à des attaques de la 

part de ses adversaires ? La question reste ouverte. Un mujtahid comme le Shaykh al-

Najafī Ṣāḥib al-Jawāhir, tire comme conclusion de la vie du prophète, de ses préparations 

                                                 
60 Hosain’Alī Yārekhī Jūchqānī, Ghazavāt-e payāmbar, cité par M. K. Eshrāq, Tārīkh 

wa muqarrarāt-e jang dar Eslām, 1368 h.s./1989, p. 30. 
61 Parmi les 27 razzias (غَزْوَه) du Prophète, seules 9 d’entre elles ont en effet donné lieu 

à des affrontements et des morts. Ces 9 guerres sont les suivantes  :  Badr, Uḥud, Khandaq, 

Qurayẓah, Mustalaq, Khaybar, fatḥ makka, Ḥunayn et Ṭā’if. Pour mémoire, lors de la 

bataille de Badr, les chefs des Quraysh furent tués. Voir Ibn Isḥāq, Muḥammad, Sīra, éd. 

M. Ḥamīdullāh, Rabat, 1976 ; Ibn Hishām, al-Sīra al-nabawiyya, II, p. 609. 



 

48 
 

militaires et les expéditions répétées de troupes, la justification du jihād offensif62. Il est 

intéressant de constater que son exploitation des données coraniques et traditionnelles 

concernant la bataille de Badr en l’an 2 de l’hégire est toute orientée pour démontrer sa 

théorie du jihād offensif. Ces données ne semblent indiquer en rien ni une guerre 

offensive ni son autorisation de la part du prophète. La cause traditionnellement avancée 

de cette bataille – qui fut la première grande victoire de Muḥammad sur ces adversaires 

Qurayshites – étaient l’agression des médinois fidèles au prophète et le vol de leurs biens 

par quelques Qurayshites et puis l’envoi d’une armée de la Mecque pour les défendre 

contre la punition de Muḥammad et des Médinois.63. Selon la tradition, après la 

proclamation de la nouvelle religion à La Mecque, les Qurayshites persécutaient les 

mecquois qui se convertissaient. Le prophète et sa nouvelle communauté furent contraints 

de s’exiler sous les menaces de leurs adversaires et leurs biens furent confisqués. Deux 

ans après cet exil, alors que les Mecquois faisaient le siège de Médine et que les 

musulmans se trouvaient dans une situation difficile, les Banū Qurayẓah, une tribu juive 

de Médine, s’étaient alliés avec les assiégeants. C’est alors qu’un verset fut révélé au 

prophète lui ordonnant de combattre les juifs qui avaient violé le pacte. D’un autre côté, 

les musulmans de Médine s’efforçaient, au moyen de restrictions économiques et 

d’embuscades, dans les zones soumises à leur pouvoir, de pousser les Qurayshites dans 

leurs retranchements64. Dans ces circonstances, l’état de guerre entre les deux groupes 

des Emigrés et des Qurayshites, et plus généralement entre les deux cités de Médine et de 

La Mecque, était déclaré. Cette situation donnait le droit de s’en prendre aux 

marchandises des caravanes et de menacer de toute autre manière les intérêts de l’ennemi. 

                                                 
62 al-Najafī, Jawāhir al-kalām, 21, p. 8-9. 
63 I. Ḥasan, Tārīkh-e siyāsi-ye eslām, trad pers Abū l-Qāsim Pāyandeh, Téhéran, 1380 

h.s./2001, p. 124. 
64 M. Ḥamīdullāh, Rasūl-e akram dar meydān-e jang, trad Gholāmreḍā Saʿīdī, 

Téhéran, 1351, p. 68. 



 

49 
 

Les injustices et les restrictions que les Qurayshites imposaient aux croyants et à leurs 

familles, depuis le début et même après l’exil à Médine, donnaient le droit au prophète de 

combattre les Mecquois. Ces données de la Tradition, aussi bien dans les sources sunnites 

que shi’ites, semblent toutes indiquer que le prophète, loin d’être offensif, ne faisaient 

que réagir aux attaques de ses adversaires pour défendre ses fidèles et leurs intérêts65. 

Les « historiens » musulmans ont écrit qu’avant l’Hégire, alors que les fidèles 

étaient quotidiennement sujets à des persécutions et des violences et subissaient 

d’innombrables dommages matériels, ils demandèrent au prophète l’autorisation de se 

défendre. Mais aussi longtemps qu’ils restèrent à La Mecque, ils n’avaient pas de règles 

explicites les autorisant à faire la guerre. Bien plutôt, le prophète leur disait : « Pour 

l’instant, nous n’avons pas reçu l’ordre de combattre, mais il nous est prescrit de patienter, 

de supporter le mal qui nous est imposé ». Mais après l’Hégire, à Médine, le prophète 

reçut de la part de Dieu l’autorisation de défendre son message et ses fidèles par la guerre 

contre leurs ennemis66.  

Il semble que le prophète a été le premier à affirmer une pluralité de types de jihād. 

En l’an 2/624, Muḥammad dit à ses soutiens, justement au retour de sa victoire à la bataille 

de Badr, sur le chemin de retour à Médine : « Nous revenons du jihād mineur et 

maintenant il nous reste à accomplir le jihād majeur »67. Ainsi, pour Muḥammad, il existe 

deux types de jihād : l’un est une guerre extérieure, un combat militaire ; le second est un 

combat intérieur, plus important et plus difficile. Ce dernier est un combat éthique et 

spirituel, un effort continu et constant pour la maîtrise de soi, la domination des vices, la 

purification de son être. Le prophète aurait aussi parlé d’un troisième type de jihād à 

savoir la fermeté face à toute injustice et violation du droit. Il appela cette guerre sainte 

                                                 
65 Bokhtortāsh Noṣratallāh, Nabard-hāye Moḥammad, Téhéran, 1376 h.s./1997, p. 86. 
66 Ibn Hishām, al-Sīra al-nabawiyya, II, p. 223. 
67 al-Kulaynī, Uṣūl al-Kāfī, II, pp. 324-325. 



 

50 
 

le « meilleur jihād » (jihād afḍal). Selon les ouvrages de traditions, il aurait effectivement 

proclamé : « le meilleur jihād est la parole du Vrai face au pouvoir injuste »68.  

  

L’Occultation et la question du jihād  

La première « crise » de l’Occultation évoquée dans la communauté shi‘ite 

remonte bien avant l’Occultation du douzième imam, cent vingt ans plus tôt exactement, 

à l’époque de Muḥammad b. al-Ḥanafiyya (m. 81/700), le troisième fils de ‘Alī Ibn Abī 

Ṭālib, que certains considéraient comme son successeur. Il s’agit du fils que le premier 

imam eut d’une femme autre que Fāṭima, après la mort de celle-ci et donc d’un demi-

frère d’al-Ḥasan et al-Ḥusayn. 

Pour Said Amir Arjomand, l’idée de l’Occultation prend sa source chez les 

partisans de Muḥammad b. al-Ḥanafiyya appelés les Kaysānides à la fin du premier siècle 

de l’Hégire. C’est la secte dont les partisans reconnaissent d’abord Muḥammad b. al-

Ḥanafiyya et ensuite son fils ‘Alī comme le Mahdī absent, attendant ardemment son 

retour pour établir un gouvernement de justice. Lorsque ‘Alī b. Muḥammad b. al-

Ḥanafiyya meurt en 98/716-717, les Kaysānides pensent que la période de l’Occultation 

a commencé, que leur chef est vivant, s’en est allé dans les montagnes de Riḍwā (comme 

cela a également été le cas pour Muḥammad b. al-Ḥanafiyya) et reviendra un jour en tant 

que sauveur et résurrecteur, appelé al-Mahdī al-Qā’im. Selon Amir Arjomand, c’est à 

cette époque et dans ce contexte que le terme mahdī prend son sens messianique et 

eschatologique pour le garder jusqu’à nos jours69. 

  

                                                 
68 Ammār Uzegān, Afḍal al-jihād, ḥadīth nabawī, 1962, p. 418 (qui cite des traditions 

rapportées dans les recueils canoniques d’Abū Dāwūd, al-Tirmidhī, Ibn Mājja). 
69 S. A. Amir Arjomand, Shiism ; critical concepts in Islamic Studies, in Paul Luft and 

Colin Turner (eds.), Vol. I Origins and evolution, I, London and New York, 2007, p. 175. 



 

51 
 

Plus tard, à la mort du sixième imam, Jaʿfar al-Ṣādiq (m.148/765), une autre crise 

de descendance advient et divise les partisans de ce dernier. Des personnages aussi 

réputés que ‘Āban b. ‘Uthmān, Saʿd b. Iskāf et d’autres70 n’estimaient aucune personne 

capable de remplacer l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq qu’ils considèrent être le dernier des imams. 

Ils ne croyaient pas à la mort de l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq et professaient qu’il s’était occulté 

pour réapparaître plus tard. La direction de ces fidèles durant « l’Occultation » de Jaʿfar 

al-Ṣādiq était assurée par un certain Nāwūs de la ville de Baṣra, d’où le nom de ce groupe, 

les Ja ‘farites Nāwūsiyya.  

S. Amir Arjomand considère le terme ḥayra, « désarroi, stupéfaction », utilisé 

dans les sources shi’ites anciennes pour décrire l’état des fidèles à la mort d’un imam, 

comme équivalent du terme ghayba, « occultation ». Il est vrai que les termes de 

doute (shakk) et de perplexité (ḥayra) reviennent souvent dans les textes de cette époque 

dans le contexte des débats autour de la mort et de l’occultation de tel ou tel imam. 

Nombre de traditions transmises à Qum et Nishapur utilisent les termes de perplexité 

(ḥayra) et d’occultation (ghayba) comme des synonymes. Al-Kulaynī, dans l’un de ses 

récits, utilise le terme ḥayra à la place du terme ghayba pour parler du début de la période 

d’Occultation.71 

D’après Jassim Hussain, la notion d’occultation n’est pas née avec le douzième 

imam. Mis à part les cas des Kaysānides et des Nāwūsides déjà mentionnés, la première 

utilisation du terme de l’occultation dans le shi‘isme remonterait au septième imam, Mūsā 

b. Jaʿfar al-Kāẓim, dont les partisans connus sous le nom de wāqifī, « ceux qui arrêtent » 

                                                 
70 H. Modarresī Ṭabāṭabā’ī, Maktab dar farāyānd-e takāmul, 1386/1966, p. 114. 
71 Amir Arjomand, S., « Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of 

Occultation », Journal of the Amercian Oriental Society, 117, n° 1, 1997, p. 5. 



 

52 
 

(i.e. ceux qui arrêtent la lignée des imams à Mūsā), affirmaient qu’il s’était occulté pour 

se manifester plus tard en tant que Sauveur72.  

Mais la crise sans doute la plus importante liée à l’Occultation a commencé avec 

l’absence du douzième imam dès la mort de son père al-Ḥasan al-’Askarī, le onzième 

imam donc, en 260/874. Durant les soixante-dix premières années de l’Occultation, la 

relation entre l’imam et ses partisans a été assurée, selon la tradition, par quatre 

représentants (nāib, pl. nuwwāb)73. Cette relation semble être entretenue notamment afin 

que les croyants puissent verser les aumônes et poser leurs questions pratiques par écrit, 

l’imam dicte ses réponses à son représentant qui les transmet aux fidèles. Ces relations se 

sont poursuivies jusqu'en 329/940. Cette période est appelée l’Occultation mineure ou la 

première Occultation (al-ghayba al-ṣughrā/al-ūlā). 

L’Occultation majeure ou la Seconde Occultation (al-Ghayba al-kubrā/al-

thāniya) commença, toujours selon la tradition, après la mort du quatrième et dernier 

représentant du douzième imam, Muḥammad al-Simmarī, en 329/940; pour les croyants, 

c’est en même temps, le début de l’âge de la confusion ou de la perplexité (al-ḥayra).    

  La fin de la période des imams historiques et l’absence d’un imam physique est 

d’une importance majeure dans l’histoire de cette religion où la figure de l’imam constitue 

la véritable colonne vertébrale de la foi. Une des conséquences les plus importantes, aussi 

bien sur le plan historique que doctrinal de cette absence c’est que celle-ci a permis aux 

juristes-théologiens shi‘ites d’étendre leur autorité au sein de la communauté des fidèles 

pour combler le vide laissé par l’imam74.  

                                                 
72 J. Hussain, op. cit., The occultation of the Twelfth Imam: A historical background, 

p. 25. 
73 Voici les noms de ces représentants : 1. Abū ‘Umar ‘Uthmān b Sa‘īd al-’Umarī/ al-

‘Amrī al-Asadī (260-280) ; 2. Le fils d’al-Asadī, Muḥammad b ‘Uthmān al-’Umarī/al-

‘Amrī (280-305) ; 3. Abū al-Qāsim Ḥusayn b. Rawh Nawbakhtī (305-326) ; 4. Abū al-

Ḥasan ‘Alī b Muḥammad Simmarī (326-329). 
74 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 319sqq. 



 

53 
 

Pour ce qui est du droit, il semble que les premiers savants shi’ites, et ce jusqu'au 

troisième siècle de l’Hégire, se retenaient scrupuleusement de procéder à des 

argumentations rationnelles (qiyās, ra’y, naẓar) et à l’effort d’interprétation personnelle 

(ijtihād) dans le domaine juridique (fiqh) ; leur effort se résumait à transcrire, rassembler 

et classifier les ḥadīth-s des imams. C’était notamment le cas pour une affaire aussi 

délicate que la déclaration de la guerre sainte. Avant l’arrivée de l’Occultation majeure, 

la présence d’un imam vivant était considérée comme une condition indispensable pour 

la proclamation et la direction du jihād,75.   

Selon différentes sources que nous verrons plus loin, pour beaucoup de savants, 

appartenant surtout à la tendance traditionaliste, sans la présence ou l’autorisation de 

l’imam ou de son représentant nommément désigné, le jihād offensif était considéré 

comme interdit. Puisque durant l’Occultation majeure, l’imam est absent et qu’il n’a pas 

de représentant nommément désigné pour commander le jihād, seul le jihād défensif est 

permis, soit une guerre pour protéger les shi’ites.  

 

Pour les autres savants, plutôt de tendance rationaliste, le jihād offensif pendant 

l’Occultation comporte deux problèmes majeurs : le premier est la question de sa 

légitimité en tant que devoir religieux, autrement dit l’obligation de ce jihād durant la 

période de l’Occultation de l’imam impeccable. Le second est l’identité et le statut de 

celui qui peut le déclencher. D’une manière générale, la question qui se pose c’est celle 

de l’autorité qui peut remplacer l’imam qui est désormais « caché » ? Qui est le 

représentant de l’imam habilité à diriger le jihād ? Sur ce point ont eu lieu beaucoup de 

débats contradictoires.  

                                                 
75 al-Kulaynī, Uṣūl al-Kāfī, vol.1, p. 178-179 ; al-Ṭūsī Abū Ja‘far ,  al-Mabsūṭ fī fiqh 

al-imāmiyya, II, p. 2, et al-Nihāya fī mujarrad al-fiqh wa l-fatāwā, vol. I, p. 192. 

 



 

54 
 

Al-Shaykh al-Mufīd, un des plus grands juristes et théologiens imamite de 

l’époque bouyide, insiste sur l’idée que l’imam occulté (ghā’ib) n’a pas de représentant 

car après lui, personne ne peut prétendre être impeccable et pur de toute erreur 

(ma‘ṣūm)76. Selon cette logique, l’absence de l’imam impeccable crée théoriquement un 

obstacle à la déclaration du jihād.77 Durant l’époque Bouyide, comme l’Occultation du 

douzième imam persistait, en l’absence de représentants particuliers, les théologiens qui 

gravitaient autour du pouvoir ont commencé à élaborer les bases théoriques du 

remplacement de la figure de l’imam78. A l’époque bouyide, la pression des puissances 

sunnites ainsi que celle de la population majoritairement sunnite menaçaient le pouvoir 

shi’ite dans ses fondements. Les Bouyides ainsi que leurs fidèles shi’ites sentaient de 

manière de plus en plus pressante le besoin de se défendre. Ainsi les premiers 

changements dans la théorie classique du jihād, afin de résoudre ce problème, furent 

l’œuvre d’ Abū Ja‘far al-Ṭūsī, le plus grand des théologiens de la fin de l’époque bouyide. 

Al-Shaykh al-Ṭūsī insistait sur l’idée que le jihād défensif est nécessaire même en 

l’absence de l’imam. Selon lui, le jihād pour défendre les fidèles shiites ou les frontières 

de leurs territoires est un jihād défensif et toujours valable, que l’imam soit présent ou 

absent ; c’est un devoir pour chacun des membres de la communauté des fidèles79.  

Ce jihād, d’après al-Shaykh al-Ṭūsī, est même présenté comme le socle des 

doctrines du shi‘isme imamite80. Ces bases ont été reprises et renforcées par les juristes-

                                                 
76 D. Sourdel, « Les conceptions imamites au début du XIème siècle d’après le al-

Shaykh al-Mufīd », in D. S. Richard (ed.), Islamic civilisation 950-1150, Oxford, 1973, 

p. 194 et autres. 
77 Voir Goldziher Ignaz, « Schi’itisches Redende und schweigend Imame », Zeitschriff 

der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft (ZDMG), 64, Wiesbaden, Harrassowitz, 

1910, pp. 529-534.  
78 Amir-Moezzi, Guide divin, Appendice, pp. 319sqq. 
79 al-Ṭūsī, al-Nihāya, p. 290-291. 
80 E. Kohlberg, « The development of the Imami shī’ī doctrine of Jihad », Zeitschrift 

des Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 126, 1976, p. 22. 



 

55 
 

théologiens de l’époque Ilkhanide,  comme Jaʿfar b. Ḥasan Najm al-Dīn al-Ḥillī (m. 

676/1277) et Ibn al-Muṭahhar al-Ḥillī (m. 726/1325). Ils déclaraient proche le temps de 

l’avènement du Sauveur et sont ainsi allés jusqu’à demander aux fidèles d’être prêts pour 

un jihād conduit par l’imam caché lui-même ou par une autre personne spécialement 

mandatée par lui à cette fin81. Ainsi, à partir de l’époque bouyide, les juristes-théologiens 

rationalistes ont commencé à prendre la place laissée vide par l’imam afin de commander 

la communauté des fidèles. 

Avant de présenter les théories des premiers savants shi’ites à propos du jihād 

offensif, voyons rapidement quelques points de vue des islamologues et des orientalistes 

sur ce précepte.  

 

Le jihād selon les islamologues occidentaux 

La plupart des chercheurs scientifiques s’intéressant à l’Islam se sont uniquement 

occupés du sunnisme. C’est seulement depuis quelques décennies que les théories shi’ites 

de la guerre sainte ont été étudiées. Certains savants musulmans ont considéré que les 

études occidentales sur le jihâd ont été orientées par des éléments non-scientifiques. 

Prenons l’exemple significatif du pakistanais ‘Alī Moulavi Cheragh. D’après une étude 

documentée sur les sources occidentales à propos du jihād, celui-ci écrit : « Les 

Occidentaux ont tort de dire que le Coran a reconnu le jihād offensif. À propos du jihād, 

il est tout à fait clair qu’en tant que règle générale, celui-ci existe dans le Coran. Les dits 

de Muḥammad sont également fondés sur la même règle. Voici cette règle coranique : « 

                                                 
81 A. Querry, Droit Musulman, Recueil de Lois concernant Les Musulmans Schyites, 

Livre 9, « De la guerre sainte et jihād », Paris, 2008, p. 323-352. 



 

56 
 

Le jihād signifie le principe d’auto-défense. »82. A. Moulavi Cheragh a étudié plusieurs 

théories des auteurs occidentaux jusqu’au XIX
e siècle à propos du jihād offensif dans 

l’Islam. Il écrit par exemple : « Je vois certains exemples de ces propos dans le testament 

de Markwart ou les écrits de M. Edward William, affirmant que le Coran a légitimé les 

guerres offensives ; ces auteurs ont eu tort d’avoir tiré une telle conclusion à partir des 

hypothèses et des pensées ethnocentriques européennes »83. En effet, un savant comme 

William Muir affirme que : « Il était essentiel à la permanence de l’Islam que son cours 

agressif puisse être perpétuellement poursuivi, et que sa prétention à une adhésion 

universelle, ou tout du moins à une suprématie universelle, dût être soutenue par la pointe 

de l’épée. À l’intérieur des limites de l’Arabie, la tâche semblait être accomplie. Elle 

restait à s’accomplir contre les Chrétiens et les tribus idolâtres du désert syrien, puis, au 

nom de Dieu, de lancer la machine de guerre contre les empires de Rome et de Perse ». 

84. A. Moulavi Cheragh écrit également : « Il y a eu des erreurs de la part de certains 

auteurs occidentaux, des erreurs attribuées au Coran ; ils ont dit que le Coran autorisait 

les guerres offensives contre les impies qui n’ont commis aucune provocation. J’ai 

regardé très précisément le Coran et n’ai trouvé aucune occurrence d’autorisation d’une 

guerre sainte sans provocation extérieure. »85. Le savant pakistanais semble avoir raison 

quant aux orientalistes du XIXe siècle, souvent orientés par leur mentalité marquée soit 

par leurs confessions soit par le colonialisme triomphant. D’autres chercheurs, beaucoup 

plus récemment, ont eu des approches plus objectives. Dans les lignes qui suivent, nous 

allons donner une synthèse très sommaire des principales recherches récentes sur notre 

problématique.  

                                                 
82 ‘Alī Moulavi Cheragh, A critical exposition of popularly « jihād », Calcutta, 1885, 

p. 116. 
83 Ibid., pp. 120sqq. 
84 Ibid., p.137. 
85 Ibid., p.138. 



 

57 
 

Montgomery Watt, décrit la nature fondamentale du jihād comme étant née à 

partir des problèmes purement économiques et la réalité des razzias comme moyens de 

mettre la main sur le butin. Ce sont ces razzias qui prirent ensuite la forme du jihād. Selon 

lui, « L’expansion fut plutôt le fait d’une évolution de la razzia. Les énergies des nomades 

arabes, que Muḥammad avait stimulées et tournées vers l’extérieur, continuèrent à 

s’orienter vers l’extérieur. Le butin était l’objectif principal de la plupart de ceux qui 

participaient aux conquêtes. Les raids étaient dirigés là où les butins étaient abondants et 

où leurs propriétaires étaient trop faibles pour les défendre86. » De plus, il affirme que 

« La transformation de la razzia nomadique a de profondes implications […]. Le terme 

traduit par ‘combattre’ est jāhada et le nom verbal correspondant est jihād, ‘combat’, qui 

avec le temps prit le sens technique de ‘guerre sainte’. Le changement de ‘razzia’ en jihād 

peut sembler n’être qu’un simple changement de nom, avec l’attribution d’une aura 

religieuse à ce qui était fondamentalement la même activité. Mais il n’en est pas ainsi. 

[…] Une razzia était une action d’une tribu contre une autre tribu. Même quand deux 

tribus étaient alliées, une razzia entre elles était toujours possible. Le jihād, lui, était 

l’action d’une communauté religieuse contre ceux qui n’étaient pas membres de cette 

communauté. Et la communauté de Muḥammad était en expansion »87. 

Majid Khadduri décrit le jihād comme nécessaire pour construire un empire 

universel. Il écrit : « L’Islam s’est créé un moyen de domination par le jihād. Le jihād est 

un instrument avec deux objectifs : l’un est d’installer la religion, l’autre est d’instituer 

un empire universel de l’islam »88. L’État islamique avait eu beaucoup de difficultés pour 

survivre et la théorie du jihād est apparue pour remplacer une guerre tribale qui épuisait 

                                                 
86 M. Watt, La pensée politique de l’islam. Les concepts fondamentaux, trad. S. 

Reungoat, Paris, 1998, p. 18. 
87 M. Watt, Muhammad Prophet and Statesman, London, 1961, p. 108-109. 
88 M. Khadduri, War and peace in the Land of Islam, Baltimore, 1955, p. 51. 



 

58 
 

les tribus. La nouvelle religion a transformé des guerres internes inévitables en une union 

communautaire contre le monde extérieur89. 

La punition des déserteurs du jihād, de ceux qui se soulèvent contre Dieu et le 

prophète, de ceux qui commettent des troubles sur terre, est la mort. Selon la tradition, il 

faut leur couper les mains et les pieds ou bien les expulser pour que ce soit un déshonneur 

pour eux dans ce monde et une souffrance majeure dans l’au-delà90. M. Khadduri 

écrit que le jihād a changé de forme et, en pratique, de sens également, après les nouvelles 

conditions de vie créées après les conquêtes. Contrairement aux théories agressives de 

certains juristes, d’autres ont commencé provisoirement à interpréter la loi dans le sens 

d’une abolition du jihād, puisque l’islam s’est parfois établi de manière pacifique dans 

les terres conquises91. 

Muḥammad Saïd al-Ashmawy dessine un processus d’évolution du jihād allant 

d’une trajectoire éthique à La Mecque à une trajectoire matérielle et martiale à Médine, 

pour servir à l’expansion et au développement de l’islam. En interprétant les versets 

coraniques concernant le jihād, ce chercheur montre que le mot jihād dans les versets 

mecquois (années 610-622 de l’ère commune) a essentiellement un sens moral et spirituel. 

À cette époque-là, le jihād signifiait la confrontation avec les incroyants par la parole et 

le raisonnement, la préservation de la foi nouvelle des musulmans, le refus de 

s’abandonner au désespoir et à la déception. Après la conquête de La Mecque en 630 de 

l’ère commune, le sens du jihād en tant que guerre sainte a trouvé une nouvelle 

signification. Désormais, le jihād voulait dire obliger les Mecquois à devenir musulmans. 

La signification du jihād durant l’époque médinoise, de 622 à 632 de l’ère commune, va 

bien au-delà de son sens simplement moral ; il contient le combat individuel et collectif 

                                                 
89 Ibid., p. 62. 
90 Ibid., p. 79. 
91 Ibid., p. 65. 



 

59 
 

contre les adversaires mecquois. « Avec le développement de la communauté médinoise, 

le jihād a acquis un sens matériel : il ne s’agissait plus seulement de résister à l’agression, 

mais aussi de donner à la communauté les moyens de subsister et de s’organiser, par des 

contributions financières », écrit al-Ashmawy92. 

De l’époque de ‘Umar, le deuxième calife, à l’époque omeyyade, c’est-à-dire 

moins d’un demi-siècle après la mort du prophète, l’État musulman s’était transformé en 

un empire et le califat était devenu héréditaire. Les califes de cet empire avaient en 

majorité adopté une politique de conquête pour étendre leur pouvoir et accroître leurs 

richesses et leur population, et défendre leurs privilèges. Avec le temps, ils appelaient au 

jihād pour exalter leurs armées et diffuser l’idée selon laquelle ils luttaient pour Dieu et 

pour renforcer l’Islam et pour appeler d’autres peuples à la Vérité. Si, de l’avis d’un grand 

nombre d’historiens, les conquérants musulmans étaient en général moins violents que 

les autres envahisseurs, c’était parce que les conquêtes avaient des objectifs très 

temporaires. L’appel au jihād sous le drapeau de l’Islam ne servait qu’à légitimer cela.  

‘Umar, artisan des premières conquêtes et fin politicien, avait fort bien compris 

comment il fallait garder l’Islam à jour en s’adaptant au cours des événements pour 

assurer l’avenir, même si en cas de nécessité, la condition de l’exécution des ordres était 

contraire aux préceptes des traditions prophétiques. Il a suspendu le devoir de zakāt 

(l’aumône) pour les tribus ayant rejoint l’islam tardivement, bien que cela soit en 

contradiction avec le texte explicite du Coran. De même, il a interdit aux conquérants 

l’occupation des territoires conquis, contrairement à l’avis de la majorité des croyants 

fondé sur le Coran et la tradition du prophète. 

                                                 
92 M. S. al-Ashmawy, L’islamisme contre l’Islam, p. 89-93 ; voir aussi son Eslām-

gerā’ī yā eslām, trad. Amīr Rezā’ī, Téhéran, 1382h.s./2003, p. 98. 



 

60 
 

Richard Bonney considère les ḥadīth-s concernant le jihād comme des 

constructions sectaires. Il pense que le problème du jihād est politique. Il estime à quatre 

cents le nombre de ḥadīth-s concernant le jihād et écrit que ces ḥadīth-s ont été forgés par 

des factions théologico-politiques selon leurs propres objectifs et leurs priorités 

politiques93. Il cite dans ce contexte al-Farābī et Ibn Khaldūn, affirmant cette théorie. 

Selon lui, Ibn Khaldūn admet que la plupart des législateurs qui ont commencé les guerres 

ne l’ont pas fait pour des raisons religieuses mais pour des motifs politiques94. Selon R. 

Bonney, al-Farābī a jugé que les guerres injustes étaient des guerres motivées par 

l'avantage personnel du souverain, telles que la soif de pouvoir, d'honneur ou de gloire, 

guerres de conquête menées par le souverain pour la subordination de peuples autres que 

ceux qu'il dirigeait avant la déclaration de guerre, des guerres de représailles dont le but 

pourrait être atteint autrement que par la force, et la guerre qui mène au massacre 

d'innocents pour aucune autre raison que la propension ou le plaisir du dirigeant à tuer et 

à dominer les autres peuples que le sien95. 

Norman Calder interprète le critère de la prise de responsabilité de l’initiative du 

jihād selon « l’obligation individuelle (‘aynī) » ou « l’obligation collective suffisante 

(kifā’ī) ». Il s’intéresse d’abord à la question du caractère obligatoire du jihād et considère 

que les deux types du jihād, la dimension collective et la dimension individuelle, relèvent 

de contextes différents. Il conclut ainsi que cette différentiation a été empruntée aux 

théories shāfi‘ites formulées en premier lieu pour la prière, puis généralisées avec 

quelques divergences pour le jihād96. 

                                                 
93 R. Bonney, Jihād from Qur’an to bin Laden, London, 2005, p. 42. 
94 Ibid., p. 42-43. 
95 Ibid., p. 82. 
96 N. Calder, « Ikhtilāf and ijmāʿ in Shāfi’i’s Risāla », Studia Islamica, 58, 1983, p. 57. 



 

61 
 

Alfred Morabia, dans l’introduction de sa monographie, Le Ğihād dans l’Islam 

médiéval, écrit à juste titre que le jihād médiéval doit être contextualisé. Ce qui est 

problématique aujourd’hui, c’est la décontextualisation des mouvements 

fondamentalistes violents de l’islam politique qui prônent de nouveau la pratique du jihād. 

Citons ce savant : 

  

 « Terminons par une remarque d’ordre éthique. Il paraît difficile de 

détacher le jihād, souvent ressenti chez les musulmans autant que parmi les 

non-musulmans, comme une « guerre sainte », du problème moral qu’il 

sous-tend à notre époque, où la formule même de « guerre sainte » ne peut 

manquer d’éveiller des échos de fanatisme et de sévices barbares. Il est 

indispensable de remettre les choses à leur juste place : analyser la doctrine 

du jihād, telle qu’elle fut élaborée, et presque figée, depuis de nombreux 

siècles, à la lumière des conceptions actuelles de tolérance et 

d’œcuménisme, serait non seulement une aberration, mais une marque de 

déloyauté97 ».  

 

Citons enfin l’étude récente de Robert Hoyland, Jihād dans la voie de Dieu, où il 

montre, avec érudition et en utilisant aussi bien les sources musulmanes que les 

documents non-musulmans des premiers siècles de l’Hégire, que le jihād des premiers 

arabes avait peu de relation avec la religion et avec la volonté de convertir les peuples 

conquis. Il était motivé par des raisons économiques et sociales et la volonté d’installer 

des colonies arabes dans les pays conquis98. 

                                                 
97 A. Morabia, Le Ğihād dans l’Islam médiéval, p. 11, p. 30. 
98 R. Hoyland, Dans la voie de Dieu, Paris, Alma, 2018. 



 

62 
 

Etan Kohlberg est le premier savant à avoir consacré une monographie au jihād 

shi’ite. Il pense que le jihād a changé de forme à l’époque des imams historiques et, depuis 

l’Occultation, a été maintes fois suspendu et recommencé. D’après lui, suite au bref règne 

de l’imam ‘Alī et à la mort de l’imam Ḥusayn, le jihād a été suspendu, les imams l’ont 

abandonné pour adopter à sa place la taqiyya ou « pieuse dissimulation »99. Le jihād au 

sens physique et militaire fut poursuivi par les Zaydites au sein de la communauté shi‘ite. 

Après quoi le jihād connut alternativement, tout au long de l’histoire de la période 

d’Occultation, des phases d’arrêt et des phases d’activité. Comme exemple de l’apogée 

des débats au sujet du jihād, E. Kohlberg donne l’époque safavide et à sa suite l’époque 

Qājāre 100. Ayant étudié de façon très précise l’histoire du jihād, il décrit son exécution, 

sa suspension et sa négation en Iran depuis l’époque safavide101. Il a notamment examiné 

le jihād sous la période de l’Occultation et le considère comme un élément central dans 

l’attitude politique et juridique des shi‘ites imamites102. 

Mohammad Ali Amir-Moezzi, quant à lui,  a mis en relief l’importance des 

sources shi‘ites dans les recherches visant la connaissance de l’histoire des origines de 

l’islam. Au sujet de l’arrêt et de l’interdiction du jihād sous l’Occultation, il rapporte les 

propos de Muḥammad Karīm Khān Kermānī, maître de la confrérie théologico-mystique 

des Shaykhiyya aux confins des 19e et 20e siècle :  

 

« Selon les sources de la Shaykhiyya, le Quatrième Pilier, en tant que 

sens caché et ésotérique de l'Occultation, interdit toute socialisation et 

                                                 
99 E. Kohlberg, « The development of the Imamī shī’ī, Doctrine of Jihad », ZDMG, 

126, 1976, p. 21-78. 
100 Ibid., p. 80-82. 
101 E. Kohlberg, Belief and Law in Imamī Shī’ism, Great Britain, p. 70-130. 
102 E. Kohlberg, « Some Imamī Shī'ī views on the Sahāba », Jérusalem Studies in 

Arabic and Islam, n° 5, 1984. 



 

63 
 

collectivisation du spirituel religieux. L'Occultation a fait de la doctrine 

imamite une spiritualité individuelle où, non seulement bon nombre de 

devoirs canonique collectifs sont inexécutables à cause de l'absence de 

l'imam, mais toute prétention au pouvoir religieux dans le monde ne peut 

être qu'hérésie. A cet égard, le sixième chapitre des Sī fasl de Muḥammad 

Karīm Khān consacré à la déclaration du jihād pendant l'Occultation est des 

plus significatifs : “Comment peut-on nous accuser de chercher le pouvoir 

dans ce monde (par les doctrines du Quatrième Pilier et de l'unicité du 

Parlant), d'aimer la puissance ou de pousser les gens à la révolte, alors que 

pendant l'Occultation le jihād n'est pas légitime (dar zamān-i ghaybat jihādī 

nist). Pour déclarer le jihād, la présence de l'imam est nécessaire (wājib)... 

Selon la doctrine de nos maîtres, (pendant l'Occultation) non seulement il 

ne peut y avoir du jihād, mais il est également interdit d'appliquer les peines 

légales (ḥudūd) comme tuer, lapider ou flageller ; même ordonner le bien et 

empêcher le mal (amr-i bi ma'rūf wa nahy az munkar) sont interdits dans la 

plupart des cas... Tout ceci ne revient qu’à l’imam caché lors de sa 

manifestation finale (had zadan wa jārī kardan makhṣūṣ-i imam ast dar 

waqt-zuhūr-i amr-ash)103 ». 

 

Cette position des savants traditionalistes, dont les Shaykhiyya s’inspirent sur le 

plan juridique, est une réaction devant l’évolution de la tradition rationaliste où le juriste 

a progressivement pris la place laissée vide par l’imam. Ce processus commence, d’après 

                                                 
103 M. A. Amir-Moezzi, « Une absence remplie de présences. Herméneutiques de 

l'occultation chez les al-Shaykhiyya (Aspects de l'imamologie duodécimaine VII) », 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 64, 2001, p. 8, repris dans La 

religion discrète, p. 346. 



 

64 
 

Amir-Moezzi, à l’époque bouyide, par la reprise des activités politiques du corps des 

juristes-théologiens au sein du pouvoir bouyide. M. A. Amir-Moezzi écrit : «Sharīf al-

Murtaḍā , s’inspirant des idées théologiques mu‘tazilites sur le Mal, commença à élaborer 

une nouvelle réflexion sur les notions de justice et d’injustice du pouvoir politique. Dans 

un traité intitulé justement La Collaboration avec le pouvoir, il va jusqu’à déclarer celle-

ci obligatoire si elle permet de rétablir la justice, ce qui, sous sa plume, signifie 

principalement le rétablissement des droits bafoués des shi‘ites. Celui qui assume une 

charge pour défendre les droits des shi‘ites sous l’autorité d’un souverain injuste ou 

illégitime l’assume en fait tacitement sur ordre du véritable souverain juste qu’est l’imam 

caché ; c’est pourquoi les fidèles lui doivent obéissance. L’ambiguïté du personnage, 

fréquentant assidument la cour, apparaît clairement lorsque, dans un autre écrit, Épitre 

sur l’Occultation, il explique la durée de celle-ci par la tyrannie des califes et la 

persécution des shi‘ites. »104 Al-Shaykh al-Ṭūsī et les savants suivants ont suivi la même 

voie.  

Sur ce dernier, M. A. Amir-Moezzi ajoute que al-Shaykh al-Ṭūsī « va parachever 

les réflexions de Murtaḍā sur la justice politique », les nuançant dans ce sens que la 

collaboration avec un pouvoir politique peut être injuste et qu’un gouvernement selon la 

loi canonique shi‘ite est seulement souhaitable et non obligatoire105. 

Tamima Bayhom-Daou parle, elle aussi, de l’ambiguïté des savants imamites de 

l’époque bouyide, à commencer par leur chef de file al-Shaykh al-Mufîd : « À propos de 

la suspension du jihād, les opinions d’al-Shaykh al-Mufīd ne sont pas claires. Tandis que 

les autres juristes de son époque, c’est-à-dire celle des Bouyides, comme al-Shaykh al-

Ṭūsī, sont de l’avis que le jihād contre les ennemis de l’islam est suspendu sous 

                                                 
104 Amir-Moezzi et Jambet, Qu’est-ce que le shi’isme ? p. 193. 
105 Ibid., p. 193-194. 

http://www.rapport-gratuit.com/


 

65 
 

l’Occultation de l’imam. Seulement pour protéger les frontières, en cas d’attaque de 

l’ennemi, le jihād devient nécessaire, soit en présence de l’imam, soit en son absence. »106 

Enfin, au sujet du jihād dans l’évolution historique et juridique des deux grandes 

familles du shi‘isme, Christian Jambet écrit : « Soucieux de maintenir un équilibre strict 

entre le sens littéral et le sens caché, entre l'enseignement du prophète et celui de l'imam, 

les grands docteurs fatimides ont reproduit, sans grand changement, les thèses communes 

à l'ensemble des penseurs du droit musulman en matière de jihād. Ainsi, le plus illustre 

d'entre eux, le véritable fondateur de la jurisprudence shi‘ite ismaélienne, le Qāḍī Nuʿmān 

(né vers 290/902) situe-t-il le jihād au terme d'une série de prescriptions 

fondamentales107 ». Cependant, analysant l’évolution des deux grandes familles shi‘ites, 

il poursuit : : « Encore faut-il observer une différence majeure entre les deux traditions 

majeures du shi‘isme. L'ismaélisme a suspendu l'exercice du jihād mineur, du combat 

militaire, en tirant les leçons de l'échec de l'expérience fatimide et de l'expérience 

d'Alamūt, en restituant la fonction spirituelle de l'imam, quitte à dériver l'exercice de la 

puissance dans des domaines non strictement politiques (économiques par exemple)108 ». 

Il écrit encore, à propos de la suspension du jihād qu’il qualifie de « gel » : « Lorsque 

commença l'Occultation majeure, il fut très précisément édicté que, désormais, il n'y 

aurait plus aucun représentant particulier (nā'ib khāṣṣ) qui puisse légitimement parler au 

nom de l'imam et exercer en son nom les prérogatives temporelles ou spirituelles de 

l'imam. Qu'il s'agisse de la direction de la prière du vendredi, de la capitalisation de la 

rente foncière issue des biens dévolus à l'imam, qu'il s'agisse du droit pénal dans ses 

                                                 
106 T. Bayhom-Daou, al-Shaykh al-Mufīd, Oxford, 2005, p. 126. 
107 Ibid., p. 235. 
108 C. Jambet, « Les ressources du shī‘isme iranien et la paix », dans Les enjeux de la 

paix, Paris, 1995, p. 243. 



 

66 
 

prescriptions capitales, ou enfin et surtout qu'il s'agisse du jihād, l'exercice des 

prérogatives de l'imam était, si l'on ose dire, ‘gelé’ jusqu'au jour de son retour109 ».  

 

Les théories des premiers juristes-théologiens shi‘ites à 

propos du jihād offensif 

Dans l’ensemble, trois théories principales ont été formulées à ce propos par les 

juristes théologiens shi‘ites.  

 

1. Théories pour l’arrêt et l’interdiction du jihād offensif  

La première théorie rassemble les opinions et avis de ceux qui se positionnent 

contre le jihād offensif pendant l’Occultation. Cette théorie interdit et arrête le jihād 

offensif en arguant que le jihād est un devoir dont l’ordre appartient exclusivement à 

l’imam impeccable ; pendant la période d’Occultation, non seulement il n’est pas 

obligatoire, mais il est illégitime puisque d’après le consensus (ijmāʿ) des savants se 

fondant sur les enseignements des imams réunis dans le corpus de Ḥadīth, la présence de 

l’imam impeccable est la condition sine qua non de son autorisation et sa réalisation110. 

Selon cette argumentation, après l’Occultation du Mahdī, le douzième imam, et la mort 

de ses représentants, il n’existera plus aucun autre imam présent physiquement ou 

représentant vivant de celui-ci qui pourrait revendiquer la représentation de l’imam par 

une autorisation écrite ou un autre document de sa part. De ce point de vue, le jihād et 

l’acte de partir en guerre sont donc totalement abolis. 

                                                 
109 Ibid., p. 244. 
110 S. M.’Alī Ṭabāṭabā’ī, Riāḍ al-Masā’il, Téhéran, 1414/1993, p.14. 



 

67 
 

Parmi les plus anciennes attestations de l’opposition à jihād d’une manière 

générale, il y a plusieurs traditions remontant au 6e imam, Jaʿfar al-Ṣādiq (m. 148/765) 

dont l’importance dans l’élaboration du droit shi‘ite, appelé justement droit ja’farite, n’a 

pas besoin d’être rappelée. ‘Abd al-Malik b. ‘Umar b. ‘Abd al-’Azīz b. Marwān (m. 

101/722) en rapportant un récit de l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq, considère que celui-ci est 

contre le jihād, et dit :  

 

« L’imam al-Ṣādiq m’a dit : «’Ô ’Abd al-Malik ! Pourquoi ne te 

vois-je pas aller là où vont tous tes compatriotes ? ‘ Je lui répondis : ‘Où 

irais-je ?’ L’imam me répondit : ‘À Jiddah, à ‘Abbādān, à Mesisah, et à 

Ārsās (l’ancienne ville de Qazwīn)’. Je lui répondis : ‘J’attends votre ordre’. 

L’imam me dit : ‘Oui, je jure devant Dieu que si c’était bien d’aller dans ces 

villes, Ils [les profiteurs] ne nous auraient pas devancés’. Je lui dis : ‘Les 

Zaydites (prônant la révolte armée contre le pouvoir injuste) disent : ‘Entre 

nous et Jaʿfar il n’y a pas de divergence, sauf que lui ne considère pas le 

jihād comme légitime’. L’imam me demanda : ‘Est-ce moi qui ne le 

considère pas comme légitime ? Par Dieu ! Je le considère comme légitime, 

mais je n’aime pas quitter ma science et ma conscience et suivre leur 

ignorance et leur bêtise (i.e. ce n’est pas le moment de mener le jihād).’ »111  

 

Des savants du IIe siècle de l’Hégire, c’est-à-dire à la fin de vie de l’imam al-Ṣādiq, 

rapportent que celui-ci n’a pas commandé le jihād offensif. Bashīr al-Dahhān (m. 

148/765), l’un des compagnons de l’imam al-Ṣādiq à Kūfa, a écrit à propos de 

l’interdiction du jihād : « J’ai dit à l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq: "J’ai fait un rêve. Dans le rêve, 

                                                 
111 al-Kulaynī, al-Kāfī, V, p.19 ; al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il, II, chapitre 12. 



 

68 
 

je vous disais : ‘Faire la guerre au côté d’un guide auquel l’obéissance n’est pas due est 

illicite, comme le fait de manger de la charogne, du sang ou du porc’. Vous m’avez dit : 

‘Oui, Bashīr, c’est ainsi’ ”112 ». 

Il est rapporté très explicitement à propos de l’imam al-Ṣādiq que le jihād n’est 

pas légitime en l’absence de l’imam vivant. Le jihād est compté parmi les choses 

obligatoires, mais sa condition nécessaire est l’autorisation de l’imam. En outre, on sait 

que le même imam, invité par les tenants de la révolution abbasside à prendre la tête du 

combat contre les Omeyyades, avait rejeté la proposition en disant que son imamat portait 

sur autre chose113. Par ailleurs ‘Abdallāh b. ‘Abd al-Raḥmān al-Aṣamm (m. 174/790) 

rapporte de son ancêtre qui le tient de l’imam al-Bāqir : « Parmi les devoirs obligatoires, 

le jihād en son temps déterminé est le plus élevé de tous, mais il n’y a pas de jihād sans 

l’autorisation de l’imam114 ».  

Nous avons cité plus haut des récits à propos de l’interdiction du jihād offensif à 

l’époque même du prophète. Il est rapporté que le juriste et traditionniste Mahziyār al-

Ahwāzī (m. 254/868), en prenant comme preuve la bataille de Badr et la condition de la 

présence du prophète à cette bataille, considérait comme illicite le jihād offensif contre 

les impies sans autorisation explicite de l’imam présent. À propos du jihād contre les 

impies, on a demandé à Mahziyār si l’on pouvait les combattre sans l’autorisation de 

l’imam. Il a répondu : « Non, car la bataille de Badr n’aurait pas eu lieu sans l’autorisation 

du Prophète115 ». 

                                                 
112 al-Kulaynī, al-Kāfī, V, pp. 23 et 27 ; al-Ṭūsī, Tahdhīb, VI, p. 134 ; al-Ḥurr al-

ʿĀmilī, Wasā’il, I, bāb 12, h.1. 
113 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 162-163. 
114 M. Mu’min, Faslnāme-ye Ahl al-bayt, 26, citation de Wasā’il al-shī’a, II, bāb 42, 

p.17. 
115 al-Ṭabarī, Book of jihād, traduction anglaise de Y. S. Ibrahim, Queeston, Lampeter, 

2007, p. 73. 



 

69 
 

Au quatrième siècle de l’Hégire, al-Shaykh Abū Jaʿfar Muḥammad b. Ya‘qūb al-

Kulaynī  b. Isḥāq Rāzī (m. 329/940), opte pour le rejet du jihād offensif en se référant à 

l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq et en insistant sur l’importance de ne pas confondre le jihād 

défensif et le jihād offensif. Il rapporte dans le cinquième volume d’al-Kāfī, à propos du 

jihād, un propos du sixième imam : « Les Médinois faisaient la guerre au côté de celui 

qui modérait leur ardeur (i. e. Le prophète), mais plus tard, ils eurent recours aux deux 

traîtres (i.e. Abū Bakr et ‘Umar) : le premier avait vendu Dieu (i.e. avait trahi les 

recommandations divines) et le second avait perverti le sens du jihād. La perversion du 

jihād, c’est transformer le jihād défensif en une guerre offensive, ce qui est une erreur 

énorme116 ». Le même imam est dit avoir déclaré : « On ne leur a pas donné (aux deux 

« traîtres ») l’autorisation pour combattre ni pour interdire l’action blâmable. Ces affaires 

ne les regardaient pas et ils n’avaient pas la légitimité pour ce genre d’action. Oui, le 

jihād, pour eux, n’était pas un appel vers Dieu117 ». 

Au cinquième siècle de l’Hégire, près d’un siècle après le début de l’Occultation 

définitive du dernier imam, al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067), figure éminente de la 

tendance rationaliste, marque déjà une évolution dans la perception imamite du jihād et 

de son acceptation : « Le jihād est un des devoirs canoniques, il est obligatoire sous trois 

conditions. La première est que l’imam juste ou un représentant spécialement nommé par 

lui soit présent pour conduire le jihād ; d’après cette condition, c’est l’imam en personne 

qui donne l’ordre du jihād. La deuxième est que l’existence de la religion soit menacée, 

que ce soit en présence ou en l’absence de l’imam. La troisième est que faire le jihād sans 

la présence de l’imam et au côté de dirigeants injustes est illicite118 ». 

                                                 
116 al-Kāfī, V, p. 3. 
117 Ibid., p. 17. 
118 al-Ṭūsī, al-Nihāya fī mujarrad al-fiqh wa l-fatāwā, I, p. 192. 



 

70 
 

Al-Shaykh al-Ṭūsī écrit ailleurs : « Le jihād contre les guides de l’oppression et 

sans la présence de l’imam est une faute et celui qui la commet mérite une punition. Car 

si un tel jihād réussit, il n’y a pas de récompense pour le combattant et s’il échoue, le 

combattant est châtié119 ». Il est à préciser qu’ici al-Shaykh al-Ṭūsī ne semble pas parler 

d’une guerre contre des non-musulmans, mais d’une révolte contre des hommes de 

pouvoir musulmans injustes.  

Le même juriste-théologien opte ailleurs pour le rejet de la guerre sainte  : « La 

présence de l’imam juste est nécessaire pour le jihād. Sans son ordre, personne n’a le droit 

de déclarer la guerre. Sans son ordre ou l’ordre de son représentant nommé par lui, il ne 

reste plus de motif pour le jihād ». Ṭūsī croit que si l’imam ou son représentant ne sont 

pas présents, le jihād contre l’ennemi n’est pas autorisé. Il considère toutefois comme une 

exception à cette loi une guerre pour se défendre soi-même ou défendre le peuple. Il écrit : 

« La défense des frontières sur le chemin de Dieu a une récompense et une grâce. Si 

quelqu’un en a fait vœu, il est obligatoire pour lui de défendre les frontières, de rester 

fidèle à son vœu, à la condition qu’il ne déclenche pas la guerre contre l’ennemi120 ».  

Al-Shaykh al-Ṭūsī dit que l’on ne fait pas de guerre pendant l’Occultation de 

l’imam sauf si les ennemis ont encerclé les croyants. Dans ce contexte, il est nécessaire 

de défendre sa personne, ses biens et sa famille. Ainsi, le grand savant opte pour 

l’interdiction de la guerre sainte offensive en l’absence de l’imam et en même temps 

l’autorisation de la guerre sainte défensive si celle-ci s’avère nécessaire. 

Certains savants de l’époque d’al-Shaykh al-Ṭūsī ont admis ses opinions avec 

quelques précisions supplémentaires. Parmi ces savants, on peut nommer Abū al-Qāsim 

‘Abd al-’Azīz b. Taḥrīr al-Qāḍī b. Barrāj dit Ibn Barrāj (m. 481/1088) qui, dans al-

                                                 
119 Ibid. 
120 al-Ṭūsī, Abū Ja‘far  al-Mabsūṭ, p. 281. 



 

71 
 

Madhhab, répète exactement l’opinion de al-Ṭūsī à propos du jihād en le considérant 

comme conditionné par l’ordre de l’imam juste ou de son représentant. Il écrit :  

 

« L’ordre du jihād offensif doit parvenir de l’imam juste ou de son 

représentant, et s’ils ne sont pas présents, la participation au jihād n’est pas 

licite, sauf si les ennemis encerclent les musulmans et attaquent leur pays. 

Alors toutes les personnes vivant dans ce pays ou cette cité doivent les 

combattre pour défendre leurs vies, leurs biens et leurs familles, seulement 

à titre défensif. Le jihād aux côtés de dirigeants injustes est infâme. Celui 

qui le pratique mérite une punition. S’il attaque l’ennemi, il est considéré 

comme pécheur. S’il est attaqué par l’ennemi et combat aux côtés d’un 

dirigeant injuste, il ne recevra aucune compensation au dommage qu’il a 

subi. »121 

 

Au sixième siècle de l’Hégire, Abū l-Ḥasan al-Ḥalabī (m. 523/1129) a rajouté une 

nouvelle condition à celles posées par les juristes-théologiens précédents. Il s’agit de 

l’obligation collective : si un certain nombre de personnes effectue le jihād de manière 

efficiente, le reste de la population n’est pas obligé de le faire, comme c’est le cas par 

exemple de la prière sur le mort ou le devoir d’ordonner le bien et interdire le mal. Al- 

Ḥalabī précise lui aussi : « Le jihād est une obligation collective. La condition de son 

obligation est la présence de l’imam ou d’un représentant spécialement désigné par 

lui122 ». Désormais, la théorie de l’obligation collective et de l’obligation individuelle 

entre dans la théorie du jihād. Il semble que cette théorie a été empruntée aux shāfi‘ites, 

                                                 
121 Ibn Barrāj, al-Mahdhab, p. 293 et p. 303. 
122 ‘Alā al-Dīn Abū l-Ḥasan al-Ḥalabī, Ishārāt al-ṣabr, p. 89. 



 

72 
 

après avoir été initialement invoquée à propos de la prière, puis élargie à propos du jihād 

avec quelques variations123. 

Vers la fin du sixième siècle de l’Hégire, de nouveaux savants ont repris les avis 

d’al-Shaykh al-Ṭūsī. Sayyid Ḥamza Ibn Zuhra al-Ḥusaynī, connu sous le nom d’Abū l-

Makārim (m. 585/1189), écrit : « Le jihād devient obligatoire par l’ordre de l’imam juste 

ou de son représentant ; il devient obligatoire également lorsque l’on craint pour l’Islam, 

pour sa propre vie ou pour ses biens. En dehors de ces conditions, l’obligation du jihād 

est annulée124 ». 

Abū ‘Abd Allāh Muḥammad b. Aḥmad b. Muḥammad Ibn Idrīs al-Ḥillī (m. 

598/1201) écrit à propos du jihād dans ses célèbres Sarā’ir : « Le jihād devient obligatoire 

selon plusieurs conditions : la présence de l’imam juste sans l’autorisation duquel le jihād 

n’est pas licite ; l’imam doit être visible et présent parmi les gens ; ou bien une personne 

spécialement nommée afin de diriger les affaires du jihād. L’une de ces deux conditions 

au moins est indispensable. C’est l’une ou l’autre de ces deux personnes qui peut appeler 

les gens au jihād. À cette condition, le jihād est obligatoire. Mais quand l’imam ou son 

représentant explicitement désigné ne sont pas présents, le jihād contre l’ennemi n’est pas 

licite125 ». 

En fin de compte, l’opinion d’Ibn Idrīs reprend exactement les théories d’al-

Shaykh al-Ṭūsī, dans le livre al-Nihāya, insistant sur la présence physique de l’imam 

comme condition nécessaire à l’autorisation et l’exécution du jihād.  

Au siècle suivant, vers la fin du VII
e siècle de l’Hégire, al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 

676 / 1277), répétant l’opinion d’Abū al-Ḥasan al-Ḥalabī et des juristes-théologiens 

précédents, définit le jihād comme une obligation collective qui peut devenir individuelle 

                                                 
123 N. Calder, « Ikhtilāf and ijmāʿ in Shāfi’i’s Risāla », p. 57. 
124 Abū l-Makārim, al-Ghunya, p. 484. 
125 Ibn Idrīs al-Ḥillī, al-Sarā’ir, II, pp. 3-4. 



 

73 
 

dans des conditions particulières de menace. Il écrit dans son livre al-Rasā’il : « Le jihād 

est une obligation collective, à condition que l’imam ou son représentant dans l’affaire 

du jihād soit présent ». « La présence de l’imam ou de son représentant est la condition 

de la licéité du jihād. Le jihād au côté de l’imam oppresseur n’est pas licite, sauf si 

l’ennemi a encerclé les musulmans et menace les croyants126 ».  

Al-Shaykh Yaḥyā b. Sā‘id al-Ḥayy (m. 690/1291), contemporain d’al-Muḥaqqiq 

al-Ḥillī, admet l’opinion de celui-ci et déclare explicitement illicite un jihād offensif sans 

l’autorisation explicite de l’imam. Il considère cette illicéité comme un principe et 

considère que l’obligation du jihād est uniquement conditionnée à la présence et à l’appel 

de l’imam vivant ou de son représentant nommément et explicitement désigné127. 

Au VIII
e siècle de l’Hégire, Abū Manṣūr Jamāl al-Dīn Ḥasan b. Yūsuf Ibn 

Muṭahhar al-Ḥillī, connu sous le nom d’al-‘Allāma al-Ḥillī (m. 726/1325), a étudié le 

jihād plus que tout autre savant et a composé plusieurs ouvrages sur le sujet. ‘Allāma al-

Ḥillī écrit au début du chapitre sur le jihād dans son livre al-Tadhkira : « Le jihād est de 

deux sortes dont l’une est d’inviter les impies vers l’Islam ; cette sorte de jihād, d’après 

l’avis de tous les juristes-théologiens, est illicite sans l’autorisation de l’imam juste ou de 

son représentant ». Al-‘Allāma al-Ḥillī écrit en considérant que la plupart des savants 

jusqu’alors considéraient le jihād offensif comme une obligation individuelle et ajoute : 

« La deuxième sorte du jihād est pour neutraliser l’attaque de l’ennemi contre les 

musulmans ; dans ce cas, d’après certains juristes-théologiens, le jihād devient une 

obligation individuelle, d’après d’autres une obligation collective128 ». 

‘Allāma al-Ḥillī, au chapitre sur le jihād, le sixième de son livre al-Tadhkira, 

donne une définition précise de ce qu’il entend par « imam » ou de la personne apte à 

                                                 
126 al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, al-Rasā’il al-tis‘a, p. 362 ; al-Mukhtaṣar al-nāfi‘, p. 419. 
127 Yaḥyā b Sa‘īd, al-Jāmi‘ li-l-Sharā’iʿ, p. 233. 
128 ‘Allāma al-Ḥillī, al-Tadhkira, p. 406. 



 

74 
 

diriger le jihād. Pour lui il s’agit tout simplement de l’un des douze imams. Il considère 

en effet l’impeccabilité (‘iṣma) comme une condition nécessaire de la possibilité de 

l’exécution du jihād et écrit : « L’autre condition est que l’imamat ait été explicité de la 

part de Dieu, du prophète ou de l’imam précédent. C’est la condition de l’infaillibilité 

puisque celle-ci fait partie des mystères divins (ghayb) et sa connaissance est impossible 

pour les humains ordinaires129 ». 

Al-‘Allāma al-Ḥillī, comme les juristes-théologiens précédents, considère le jihād 

offensif illicite sans l’autorisation de l’imam ou de son représentant. Il écrit dans un autre 

livre, al-Muntahā, à propos du jihād : « Le jihād est tantôt pour inviter à l’Islam, tantôt 

pour défendre l’Islam. Lorsque l’ennemi attaque les musulmans, le jihād devient 

absolument obligatoire. Mais si le jihād est uniquement pour inviter à l’Islam, il est illicite 

sans l’autorisation de l’imam juste infaillible ou de son représentant130 ». 

Dans son livre Mukhtaṣar al-manāfi, le même savant écrit : « Le jihād devient 

licite uniquement lorsque l’imam ou son représentant invitent les impies à l’Islam ». Cette 

phrase veut dire que l’imam vivant doit être présent pour inviter, par la guerre sainte, à 

l’islam. Al-‘Allāma écrit aussi : « Le principe de l’obligation et de la légitimité du jihād 

dépend de la présence de l’imam ou de son représentant131 ». 

Al-‘Allāma al-Ḥillī, qui se considérait parmi les opposants au jihād offensif en 

l’absence de l’imam, aborde la théorie de la défense des marches de l’empire (ribāt) et 

des frontières. Il considère le jihād dans ce contexte avec n’importe quelle sorte d’imam, 

juste ou injuste, comme obligatoire. Il écrit : « La première sorte de jihād est obligatoire 

au côté de n’importe quel imam, qu’il soit juste ou injuste ». Dans le même livre, il écrit 

                                                 
129 Ibid., p. 452-453. 
130 ‘Allāma al-Ḥillī, al-Muntahā, chap. 4. 
131 ‘Allāma al-Ḥillī, Mukhtaṣar al-manāfi‘, p. 133. 



 

75 
 

à propos de la défense des frontières132 : « La défense des frontières et le fait de se tenir 

prêt pour la guerre sont obligatoires en présence de l’imam tandis que pendant 

l’Occultation, ils sont simplement recommandés. Puisque la défense des frontières, 

normalement, n’implique pas la guerre, mais la surveillance, la mise en garde et 

l’information des gens, cela est licite pendant l’Occultation. Considérant ce propos, si 

quelqu’un se prépare pour le jihād en présence de l’imam et avec son autorisation, et si 

ce dernier lui donne l’autorisation de se battre, le jihād est licite pour lui. Dans le cas où 

l’imam est absent ou caché, ou s’il ne donne pas l’autorisation, le jihād n’est pas licite 

pour lui. Alors son seul devoir est d’empêcher les impies d’entrer dans les villes 

musulmanes. »133  

Vers la fin du VIII
e siècle de l’Hégire, suivant l’époque d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī et 

al-‘Allāma al-Ḥillī, plusieurs interprétations à propos du représentant de l’imam 

impeccable ou du souverain juste (sulṭān ‘ādil) ou injuste (jā’ir), et d’autres questions de 

ce genre, apparaissent dans les ouvrages juridiques. Al-Shaykh Shams al-Dīn Muḥammad 

b. Makkī al-ʿĀmilī, connu sous le nom de « premier martyr » (al-Shahīd al-Awwal) (m. 

763/1361), écrit dans son livre al-Durūs : « Au sujet de l’obligation du jihād, l’appel de 

l’imam ou de son représentant est nécessaire ». Dans le même ouvrage, il insiste sur le 

caractère non obligatoire du jihād au côté d’un gouverneur oppresseur et considère 

comme volontaire l’obéissance. Il rajoute une autre condition : si la peur et le danger 

menacent l’Islam134. 

                                                 
132 Murābata : défense des frontières ; l’un des sujets importants dans la question du 

jihād, dont les juristes ont parlé dans les livres sur la question ; parfois appelée 

simplement ribāt : frontière que l’on doit défendre. Voir par exemple al-Najafī, Jawāhir, 

21, p. 38. 
133 ‘Allāma al-Ḥillī, Muntahā al-maṭlab, vol. 14, p. 44. 
134 al-Shaykh Shams al-Dīn Muḥammad b. Makkī, al-Durūs, p. 159. 



 

76 
 

Au Xe siècle de l’Hégire, on observe encore une nouvelle transformation au sujet 

de l’identité du dirigeant du jihād. ‘Alī b. ‘Abd al-‘Ālī connu sous le nom d’al-Muḥaqqiq 

al-Karakī (m. 937/1530), ne donne aucune importance au représentant. Al-Muḥaqqiq al-

Karakī, le savant le plus influent de la première période safavide, n’a jamais cherché à 

modifier le précepte du jihād pendant l’Occultation, bien que plusieurs conflits armés de 

l’époque safavide lui aient été attribuées et que les guerres de cette époque s’effectuaient 

sous sa surveillance et son autorisation, ce qui signifie probablement que ces combats ne 

représentaient pas pour lui des formes de guerres saintes. Il ne considérait pas la 

représentation de l’imam comme absolue. Il écrit : « Le jihād est obligatoire à la condition 

que l’imam ou son représentant général, et non un représentant particulier de l’imam, soit 

présent,135 ». Il faut préciser qu’il fut le premier à porter le titre de « représentant général 

de l’imam caché » (nā’ib ‘āmm imam ghā’ib)136. Cette distinction nouvelle entre 

« représentant particulier », désignant les représentants de l’imam caché pendant 

l’Occultation mineure, et « représentant général » désignant certains juristes-théologiens 

du clergé d’époque safavide, va bien entendu offrir à ces derniers un grand pouvoir 

religieux et politique.  

Al-Shaykh Zay al-Dīn b. ‘Alī b. Aḥmad al-ʿĀmilī (m. 966/1558), connu sous le 

nom d’al-Shahīd al-thānī, « le deuxième martyr », contemporain d’al-Karakī, a un avis 

divergent. Il pense que tout représentant général n’est pas légitime pour donner 

l’autorisation du jihād. Il insiste sur le fait que les juristes n’ont pas un statut suffisant 

pour jouer un tel rôle. Al-Shahīd al-Thānī écrit dans son livre al-Rawḍa : « Le jihād 

devient obligatoire quand l’imam juste ou son représentant, c’est-à-dire la personne que 

                                                 
135 al-Karakī, Jāmi‘ al-Maqāṣid, III, p. 370. 
136 Amir-Moezzi, La Preuve de Dieu, pp. 289-290. Les représentants de l’imam caché 

pendant l’Occultation mineure sont ainsi intitulés les « représentants particuliers » (nā’ib 

khāṣṣ). 



 

77 
 

l’imam a nommée pour le jihād, est présent ». Il écrit encore dans ses Masālik : « En 

l’absence de l’imam infaillible et son représentant particulier, le juriste et le représentant 

général ne peuvent pas déclarer le jihād137 ». En insistant sur le fait que l’autorisation de 

l’imam impeccable est nécessaire au jihād offensif, il compte également quelques 

conditions pour les combattants et écrit : « Le jihād a quelques conditions. La première 

est qu’il commence pour appeler les impies à l’Islam ; alors l’attaque peut être lancée par 

les musulmans. Dans ce genre de jihād, le combattant doit être majeur, sain d’esprit, libre 

et de sexe masculin. La condition suivante est l’autorisation de l’imam impeccable ou de 

celui qu’il aura nommé explicitement ». Il écrit dans l’explication des paroles d’al-

Muḥaqqiq al-Ḥillī : « Par la condition de la présence de l’imam, on entend que l’imam 

soit vivant, doté de libre-arbitre et de libre disposition ». Dans le livre al-Riyāḍ, al-Shahīd 

al-Thānī écrit : « Le jihād signifie l’acte de sacrifier sa vie et ses biens sur le chemin de 

la guerre contre les polythéistes sous la forme particulière explicitée dans la révélation. 

Ce jihād devient obligatoire lorsque les conditions rappelées plus haut sont réunies et que 

l’imam ou la personne qu’il a nommée spécialement pour le jihād soient l’un ou l’autre 

présent138 ».  

Vers la fin du X
e siècle de l’Hégire, Aḥmad b. Muḥammad b. Ardabīlī (m. 

993/1585), connu sous le nom de Muqaddas Ardabīlī, a confirmé les opinions et avis des 

savants précédents, notamment al-‘Allāma al-Ḥillī. Muqaddas Ardabīlī a insisté sur 

l’importance de la présence de l’imam. Il confirme les avis des juristes-théologiens 

antérieurs à propos du jihād offensif : la condition absolument nécessaire pour l’exécution 

du jihād offensif est la présence de l’imam ou de son représentant139. 

                                                 
137 Al-Shāhid al-Thānī, Masālik al-afhām, p. 148. 
138 Ibid., I, p. 149. 
139 al-Ardabīlī, Majmaʿ al-fā’ida wa al-burhān, VII, p. 488. 



 

78 
 

Plus tard, Muḥammad al-Bāqir al-Majlisī (m. 1111/1699), connu sous le nom de 

‘Allāma Majlisī ou encore « Majlisī le Second », se réfère, dans ses Tuḥaf al-‘uqūl et dans 

ses Biḥār al-Anwār  al-Anwār, aux sources antérieures à propos de l’Occultation et 

rapporte une parole attribuée à ‘Alī (en citant la Bishārat al-Mustafā) : « Le saint Imam 

(i.e. ‘Alī Ibn Abī Ṭālib) , durant un long dialogue, dit à Kumayl b. Ziyād : “ Ô Kumayl, 

le jihād n’est pas licite sauf avec l’imam juste. Il n’y a pas de butin de guerre sauf avec 

l’imam sage140 ». 

Au cours du XIII
e siècle de l’Hégire, la prise de position des juristes-théologiens 

se poursuit. Sayyid Muḥammad Jawād Ḥusaynī al-ʿĀmilī (m. 1226/1821) écrit : 

« D’après le consensus des juristes, le jihād n’est pas licite pour le fidèle au temps de 

l’Occultation de l’imam infaillible ». À ce propos, il rapporte dans Miftāḥ al-karāma des 

propos remontant à ‘Alī et à Jaʿfar al-Ṣādiq: « Aucune guerre n’est valide sauf avec 

l’imam juste. Si quelqu’un se soulève contre l’imam juste, il faut le combattre. Mais s’il 

se soulève contre l’imam oppresseur, il ne faut pas le suivre ». Il écrit à propos du 

représentant général de l’imam : « Selon le consensus, la déclaration du jihād n’est pas 

licite pour le juriste pendant le temps de l’Occultation141 ». 

Al-Shaykh Jaʿfar Kāshif al-Ghiṭā’ (m. 1227/1812) est connu pour son opposition 

au jihād offensif. Il affirme explicitement que la présence de l’imam ou de son 

représentant particulier est nécessaire au jihād pour inviter à l’Islam. Il écrit : « La 

déclaration et l’exécution du jihād offensif sont exclusivement réservées au prophète, à 

son successeur ou à ceux qui ont été nommés par eux ; il n’est licite pour personne 

d’autre142 ». En dépit de cela, il a lui-même autorisé l’armée du souverain Qājār, Fatḥ ‘Alī 

                                                 
140 al-Majlisī, Tuḥaf al-‘uqūl, p. 165 ; Biḥār al-Anwār, vol. 77, p. 274. 
141 Al-Ḥusaynī al-ʿĀmilī, Miftāḥ al-karāma, p. 57. 
142 Kāshif al-Ghiṭā’, Kashf al-Ghiṭā’, p. 382 et pp. 415-416. 



 

79 
 

Shāh à attaquer la Russie en promulguant une fatwa de jihād offensif contre le tsar143. Ce 

fait montre clairement l’ambigüité de l’attitude de certains Docteurs rationalistes, très 

impliqués dans les affaires politiques, sur laquelle nous reviendrons. 

À la même époque, d’autres mujtahidūn déclarèrent illicite le jihād ordonné par 

le souverain. Al-Shaykh Muḥammad Ḥasan b. al-Shaykh al-Bāqir b. ‘Abd al-Raḥīm al-

Najafī (m. 1266/1849), connu sous le titre de Ṣāḥib Jawāhir, considère comme obligatoire 

pour le jihād la présence de l’imam et rapporte beaucoup de récits qui le confirment. Il 

cite par exemple des récits insistant sur l’illicéité du jihād au côté du gouverneur aussi 

bien juste qu’oppresseur en période d’Occultation. Il écrit dans al-Masālik, au sujet du 

jihād offensif sous l’Occultation, que la présence du représentant général de l’imam, par 

définition faillible, n’est pas suffisante, car il ne lui est pas permis de diriger le jihād.  

Ṣāḥib Jawāhir écrit dans al-Riyāḍ : « La permission d’aller au jihād au côté de 

l’imam impeccable est une question de consensus et il n’y a pas de divergence sur ce 

point144. Il insiste sur le fait que les imams n’ont pas permis aux juristes d’appeler au 

jihād pour inviter à l’islam.  

Ṣāḥib Jawāhir estime aussi que « les imams savent qu’il n’y a pas besoin 

d’autorisation pour le jihād pendant l’Occultation pour la simple raison qu’il n’y a pas de 

jihād pendant cette période car, s’il était permis de faire le jihād pendant l’Occultation, 

l’imam caché devait se manifester pour le diriger ; or, il ne s’est pas manifesté ce qui 

signifie qu’il n’a pas permis le jihād 145 ». 

Al-Shaykh Murtaḍā al-Anṣārī (m. 1281/1864), considère le jihād en période 

d’Occultation comme un précepte secondaire de la religion. Il considère la période de 

présence de l’imam comme une grâce (baraka) pour ses adeptes et écrit : « Être privé de 

                                                 
143 Amir-Moezzi, Preuve de Dieu, p. 290. 
144 Ibid., al-Najafī, Jawāhir al-kalām, 21, p. 14. 
145 Ibid., al-Najafī, Jawāhir al-kalām, I, p. 397. 



 

80 
 

l’imam est comme être privé d’autres grâces dont nous sommes privés à cause de son 

absence. Autrement dit, nous sommes privés aussi de la grâce de certains devoirs 

canoniques146 ». 

Pour les savants qui viennent d’être mentionnés, le jihād offensif est permis 

uniquement avec l’autorisation de l’imam impeccable. L’impeccabilité de celui qui 

appelle à la guerre sainte est une condition sine qua non de la déclaration et de la direction 

du jihād. Pour ces Docteurs, comme l’imam impeccable n’est pas présent, le jihād 

offensif est tout simplement suspendu (mutawaqqif al-ijrā’) dans le shi‘isme.  

 

2. Théories favorables au jihād offensif  

Une deuxième catégorie de théories comprend les avis de ceux qui considèrent le 

jihād offensif pendant l’Occultation non seulement comme un précepte essentiel de la 

religion, mais comme l’un de ces piliers principaux. Les juristes adeptes de ces théories 

s’appuient sur les sources scripturaires, le Coran et le Ḥadīth, pour soutenir que le devoir 

de faire la guerre sainte ne peut en aucun cas s’abolir. Ils considèrent même que 

l’exécution de ce genre de devoirs cultuels fait partie des principes fondamentaux de 

l’islam et donc du shi‘isme. Comme nous venons de le voir, les plus grands noms parmi 

les juristes imamites aux différentes époques, même ceux appartenant au courant 

rationaliste, rejetaient la possibilité du jihād offensif en l’absence de l’imam, donc 

pendant l’Occultation. C’est la raison pour laquelle on ne trouve leurs opposants que 

parmi les juristes-théologiens contemporains. Ceux-ci semblent ne pas faire de différence 

entre l’imam infaillible, c’est-à-dire les douze imams historiques de l’imamisme, et un 

                                                 
146 M. A.‘rāfī, Jihād al-da‘wa fī ‘asr al-Ghayba, Qum, 1389h.s./2010-2011, citant al-

Shaykh Murtaḍā al-Anṣārī, al-Makāsib, lithographie, 1375, p. 154-155. 



 

81 
 

« guide » faillible, c’est-à-dire un grand mujtahid , ni entre la période de présence de 

l’imam impeccable et celle de son absence en tout cas pour ce qui est du commandement 

du jihād offensif147. Ils considèrent le jihād offensif comme obligatoire pour un État 

islamique ou un gouverneur musulman même en période d’Occultation de l’imam.  

Ils ont présenté le jihād offensif comme obligatoire sous certaines conditions et 

contraintes. De ce point de vue, on peut penser que nous sommes témoins ici d’une sorte 

de « sunnitisation » du shi‘isme où l’influence des mouvements fondamentalistes et 

jihādistes sunnites n’est pas à exclure (voir Annexe 1). 

Certains d’entre eux ont en effet écrit : « L’autorisation du jihād offensif en islam 

fait partie des exigences du droit musulman. Il n’y a pas de doute dans le principe de sa 

légitimité. À ce propos, les juristes shi‘ites comme sunnites sont du même avis148. Selon 

ces juristes, les versets coraniques 8:39 ; 2:191 et 193 ; 9:29 appellent de manière 

indéniable et irréfutable au jihād offensif. Cette guerre sainte est légitime puisqu’elle a 

des fondements scripturaires et ce d’autant plus que l’incitation à la discorde des impies 

est toujours à l’œuvre dans le monde ; le jihād offensif doit par conséquent continuer à 

travers le monde afin d’instaurer le gouvernement de Dieu. Comme le stipule le Coran 

(8 : 39 trad. Régis Blachère) : « Combattez-les jusqu’à ce qu’il n’y ait plus de sédition et 

que le culte soit rendu à Dieu dans sa totalité… », il faut combattre les séditieux par un 

jihād offensif jusqu’à ce que cette cause de trouble soit éliminée149. 

Les défenseurs du jihād offensif donnent deux justifications doctrinales pour leur 

point de vue: le premier est la libération de l’homme de l’adoration d’autres que le Dieu 

unique, puisque l’invitation de chaque prophète va dans ce sens : « Il n’y a pas, pour vous, 

                                                 
147 H.A. Muntaẓirī, Dirāsāt fī wilāyat al-faqīh wa fiqh al-dawlat al-islāmiyya, III, p. 

389. 
148 Misbāh Yazdī, Jang wa jihād dar Qor’ān, p. 139-144. 
149 Abū al-Fadl Āqā’ī, Faḍlnāma Maʿrifat-e siyāsī, p.4. 



 

82 
 

d’autre Dieu que Lui » (Coran, 7 : 59 trad. Régis Blachère) ; le deuxième est le principe 

de gouvernance de Dieu sur terre, d’après lequel il ne faut pas qu’une autre loi que celle 

de Dieu (Coran, 3 : 64) gère le monde150. L’ayatollah Subḥānī cite dans son livre le récit 

traditionnel suivant :  

 

« On dit que lorsque les forces musulmanes ont franchi les frontières 

de la Perse, Rustam Farrokhzād, le général de l’armée perse demanda à 

rencontrer le célèbre général Saʿd ibn Abī Waqqāṣ, le chef de l’armée 

musulmane, afin de lui demander leur but et leurs motivations dans ce jihād 

offensif. Le représentant lui expliqua ainsi la motivation du jihād : "Nous 

sommes venus pour empêcher les serviteurs de Dieu d’adorer des faux dieux 

et les inviter à adorer Dieu l’unique et reconnaître la prophétie de Son 

messager Muḥammad. Nous sommes venus pour sauver les serviteurs de 

Dieu de la servitude des créatures et les diriger vers la seule servitude du 

Créateur. Nous sommes venus, avec foi en le Jour de la Résurrection, pour 

vous sauver de la souffrance et des limitations du monde, et pour remplacer 

l’oppression par la justice"151 ».  

 

Contre les arguments des opposants du jihād offensif tirés des sources 

traditionnelles, en l’occurrence le Ḥadīth shi‘ite, les défenseurs de cette « guerre sainte » 

ont recours à l’interprétation d’autres traditions concernant les batailles eschatologiques 

libératrices. Ils citent par exemple ce propos de l’imam al-Bāqir : « Parmi ces révoltes, il 

n’en est pas de plus impérieuses que la révolte avec le drapeau d’al-Yamānī (personnage 

                                                 
150 Jaʿfar Subḥānī, Tashrī‘-e jihād-e ebtedā’ī, p. 65. 
151 Ibid., citation d’Ibn al-Athīr, al-Kāmil, II, p. 341. 



 

83 
 

eschatologique qui annonce la venue du Sauveur). Ce drapeau est celui de la guidance qui 

invite les gens vers le Sauveur. Ainsi lorsqu’al-Yamānī se révolte, précipitez-vous pour 

le rejoindre puisque son drapeau est celui de la guidance. Il n’est pas permis de lui 

désobéir ; qui lui désobéit sera un hôte de l’enfer, puisqu’al-Yamānī invite vers la vérité 

et le droit chemin152 ». 

Il est évident que ce ḥadīth est une invitation à rejoindre les rangs de l’armée 

eschatologique du Mahdī plutôt qu’une recommandation pour une guerre offensive 

pendant l’Occultation. La même exploitation est faite d’un autre propos concernant une 

vision eschatologique du même imam al-Bāqir : « C’est comme si je voyais une tribu qui 

se révolte en Orient et qui réclame la vérité. Mais les gens ne la rejoignent pas. D’autres 

se relèvent pour réclamer la vérité. Personne ne les rejoint. Ils prennent alors le sabre et 

se révoltent. Ceux qui sont tués parmi eux sont des martyrs153 ». 

Il faut rappeler en même temps que parmi les opposants du jihād offensif pendant 

l’Occultation, certains ont des positions ambigües comme on l’a vu précédemment dans 

le cas de Kāshif al-Ghiṭā’. C’était déjà le cas de certains savants de l’époque bouyide où 

la rupture rationalisante avec la tradition originelle n’est pas chose facile154. C’est par 

exemple le cas d’al-Shaykh al-Ṭūsī , l’un des opposants du jihād offensif sous 

l’Occultation comme on l’a vu plus haut, mais qui est également cité par les défenseurs 

du jihād offensif comme un juriste favorable à leurs thèses puisqu’il dit que l’exécution 

de ce précepte fait partie des principes fondamentaux du shi‘isme. 

                                                 
152 al-Nuʿmānī, al-Ghayba, p. 255, bāb 14, h 13. Sur al-Yamānī, voir Amir-Moezzi, 

Guide divin, p. 287. 
153 al-Nuʿmānī, al-Ghayba, p. 273; Biḥār al-Anwār, LII, p. 243; Ibn Mājja, Sunan, II, p. 

1366. 
154 Sur cette ambigüité voir Amir-Moezzi, « Al-Shaykh al-Mufîd (m. 413/1022) et la 

question de la falsification du Coran » dans D. De Smet & M. A. Amir-Moezzi (éds.) 

Controverses sur les écritures canoniques de l’islam, Paris, 2014, pp. 199-229 (paru aussi 

dans Rivista degli Studi Orientali, nuova serie, vol. 87, fas. 1-4 (2014), pp. 155-176).  



 

84 
 

Au début du Ve siècle de l’Hégire, al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022), considérait 

comme obligatoire le jihād au côté du représentant du souverain injuste et définissait ce 

genre du jihād comme faisant partie des devoirs canoniques du croyant. Il écrit dans al-

Muqni‘a : « Faire la guerre aux impies au côté de celui qui est désigné par un souverain 

même injuste est une obligation canonique. Sans doute le jihād fait-il partie des devoirs 

du souverain injuste ; par conséquent, celui qui est désigné par lui peut être considéré 

comme responsable du jihād155 ».  

Nous voyons ainsi que « le consensus des Anciens » dont parlent les opposants de 

la guerre sainte offensive n’est pas aussi unanime qu’ils prétendent. En fait, pour les 

défenseurs du jihād offensif, l’obligation canonique de la guerre sainte, telle qu’elle 

apparaît dans le droit islamique en général, prime sur le droit shi‘ite ancien fondé sur les 

propos des imams156. C’est pourquoi, on a utilisé à leur propos l’expression de 

« sunnitisation » juridique du shi‘isme. 

Al-Shaykh Jaʿfar Kāshif al-Ghiṭā’ (m. 1228/1813), encore lui, distingue plusieurs 

types de jihād et les compare les uns aux autres ; dans sa typologie, le jihād offensif est 

défini comme « le jihād pour repousser le mal venant de l’ennemi ou de la part d’autres 

musulmans, et le jihād contre les impies en vue d’étendre l’islam ». Il considère donc que 

l’essence du jihād offensif, est d’avoir pour but la conversion à l’islam et l’expansion de 

la religion. Selon lui, bien que la conviction de certains juristes-théologiens au sujet de ce 

type de jihād est que les musulmans ne doivent pas commencer la guerre, il faut faire le 

jihād contre ceux qui attaquent l’islam157. De toute façon, que le jihād soit défensif ou 

offensif, il a toujours pour but de protéger ou diffuser l’ordre islamique158. 

                                                 
155 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni‘a, bāb “al-amr bi l-ma‘rūf”, p. 810. 
156 M. R. al-Bāqir Zādeh, Ma‘rifat-e siyāsī, II, 2, 2010, Téhéran, p. 15. 
157 H. Montaẓerī, Dirāsāt fī wilāyat al-faqīh wa fiqh al-dawlat al-islāmiyya, Qum, p. 

60. 
158 Kāshif al-Ghiṭā’, Kashf al-Ghiṭā’, p. 381-383. 



 

85 
 

Certains juristes contemporains, considèrent le jihād offensif en période 

d’Occultation comme faisant partie des obligations et ont énoncé des fatwas en ce sens. 

Abū al-Qāsim al-Khū’ī (m. 1371/1951), écrit dans l’Annexe de son livre Minhāj al-

ṣāliḥīn : « De tout ce qui précède, il s’ensuit manifestement que l’obligation du jihād en 

période d’Occultation n’est pas annulée mais que le jihād est obligatoire de tout temps, 

en respectant évidemment les conditions nécessaires pour son exécution. Il dépend du 

diagnostic des experts militaires de décider si le jihād est dans l’intérêt de l’islam, si les 

forces et les armes sont suffisantes pour subjuguer l’ennemi. De la sorte, l’hypothèse 

d’une suspension pure et simple du jihād pendant la période de l’Occultation est 

inconcevable159 ». 

Selon l’ayatollah al-Khū’ī, le jihād n’a pas besoin de l’ordre explicite de l’imam. 

Le jihād contre les impies est l’un des piliers de la religion, c’est par le jihād et la 

prédication du monothéisme que l’Islam s’est renforcé sous le drapeau du prophète et 

s’est étendu dans le monde. C’est dans ce cadre qu’il accorde une grande importance aux 

textes coraniques légitimant le jihād. Pour lui, ce devoir canonique ne peut pas être 

conditionné serait-ce à la présence de l’imam infaillible. Sa conclusion est l’obligation du 

jihād, même offensif, en période d’Occultation de l’imam impeccable ; il n’est nullement 

aboli. Ce précepte a existé en tout temps sous des formes variées mais avec des conditions 

fixes. L’obligation du jihād en période d’Occultation dépend du diagnostic des savants 

musulmans mais aussi des autorités politiques et militaires qui sont les experts en matière 

de jihād. Or s’ils jugent que le jihād est dans l’intérêt général de l’Islam, faire le jihād est 

pour les fidèles une obligation160.  

                                                 
159 al-Khū’ī,Mulhaq Minhāj al-ṣāliḥīn, p. 368. 
160 Ibid., I, p. 363-366. 



 

86 
 

L’ayatollah Jaʿfar Subḥānī, savant religieux contemporain (que nous avons déjà 

mentionné) écrit : « Le principe de toutes les lois célestes révélées est de libérer 

l’humanité de l’adoration des créatures pour n’adorer que Dieu seul. Chaque prophète est 

venu avec ce message : "Il n’y a pas, pour vous, d’autre dieu que Dieu" (Coran, 28 : 70) 

L’islam a fait savoir à tout être vivant qu’il n’y a pas d’autre adoration dans le Livre du 

Monde que celle de Dieu, que le Dieu du ciel et de la terre est Un, comme il est dit : "Dieu 

est celui qui est Dieu dans le ciel et qui est Dieu sur la terre" (Coran, 43 : 84) En général, 

aux gens du Livre, le prophète de l’islam a adressé le message suivant : "Nul parmi nous 

ne se donne de seigneur, en dehors de Dieu" (Coran, 3 : 64) ». 

Subḥānī écrit encore :  

 

« Si l’Islam n’était qu’une école philosophique, une voie 

théologique, une doctrine politique ou un programme limité à un groupe ou 

une race, etc., il ne serait pas nécessaire de penser à briser les obstacles et à 

abattre les organisations matérielles de l’humanité, mais il lui suffirait de 

s’exposer dans les cercles scientifiques et politiques et l’on serait libre de 

l’accepter ou de ne pas l’accepter. Mais si l’Islam, contrairement à ce 

qu’imaginent les orientalistes, est un nouvel ordre divin et céleste qui, à la 

lumière de ces principes, entend substituer son ordre juste et divin à l’ordre 

corrompu et humain, alors il n’est pas juste de rester assis les bras croisés 

dans l’attente du destin ou de la chance ou en vertu de quelque inclination 

intérieure. L’erreur des opposants au jihād est de concevoir une théorie de 

l’Islam à la manière des théories de Socrate et d’Aristote, ou encore des 

hypothèses des chercheurs et théoriciens qui doivent prêter attention aux 

opinions des cercles scientifiques sur leurs théories, de sorte qu’il ne serait 



 

87 
 

plus nécessaire ni juste de prendre les armes, de faire pression sur les forces 

adverses. Ils sont là dans une grave erreur. Le prophète fut envoyé par Dieu 

et de sa part l’ordre fut donné à toute l’humanité de se sauver de la 

corruption et de l’idolâtrie, afin de faire de la terre le lieu du gouvernement 

et de la souveraineté de Dieu. À aucun autre que Dieu ne revient le 

gouvernement sur les hommes. Ce n’est là que justice et égalité devant la 

Loi. Par conséquent, il n’y a pas d’autre recours, pour la progression vers 

ces buts, afin que les missionnaires de Sa religion puissent prêcher la 

religion de l’islam pour éclairer les esprits et les pensées des gens, d’écraser 

par la force militaire les puissances matérielles corrompues et humaines qui 

font obstacle à cette mission et au progrès de cette religion, afin d’ouvrir la 

voie à cette prédication juste et certaine. Par conséquent, la guerre et la 

confrontation qui prennent forme sous l’emblème du jihād sur le chemin de 

Dieu n’exigent pas que les gens soient obligés d’adhérer à la foi de l’islam, 

convaincus par la force et l’oppression. En effet, la foi et la conviction font 

partie des actions du cœur et de l’esprit, et les choses de l’esprit, tant que les 

principes de la croyance et des inclinations intérieures de l’homme ne seront 

pas découverts, ne pourront être influencées par la violence et la pression. 

La seule exigence ici est celle du règne de la justice divine »161 

 

Dans ces propos, le jihād offensif apparaît comme l’un des piliers fondamentaux 

de l’islam. Sur la base de sources et de références au Coran ou au Ḥadīth, le jihād fait 

partie des nécessités du droit islamique qu’il n’est permis de changer ou d’interrompre 

sous aucune condition. Suivant le principe du gouvernement de Dieu sur terre, il faut hâter 

                                                 
161 J. Subḥānī, Manshur-e Jâvid, Angize-ye tashrī’-e jehād-e ebtedā’ī, vol. 14, p. 66. 



 

88 
 

l’avènement de la justice et faire le jihād pour libérer l’humanité de tout pouvoir autre 

que celui de Dieu. Ces théories résonnent comme une sorte de « théologie de libération » 

islamique. 

 

3. Substituts au jihād offensif 

Abū Jaʿfar al-Thānī, Muḥammad b. ‘Alī b. Ḥusayn Ibn Bābūya (m. 381/991), 

connu sous le nom d’al-Shaykh al-Ṣadūq, un des plus grands savants du shi‘isme avant 

le mouvement de rationalisation de celui-ci, articule la suspension du jihād avec la 

taqiyya. Il écrit : « La taqiyya est une obligation canonique et y renoncer avant 

l’apparition de la sainte preuve de Dieu [l’imam caché] n’est pas permis. Celui qui rompt 

la taqiyya avant l’apparition de l’imam sort de la religion de Dieu et de la voie imamite, 

il s’oppose à Dieu, Son prophète et ses imams162 ».  

Selon lui, « La taqiyya est obligatoire, et s’exposer au danger pour renverser le 

pouvoir, même injuste, est contraire à la taqiyya. Un tel effort n’est pas légitime. En 

période d’Occultation, supporter voire collaborer avec le pouvoir injuste peut s’avérer 

nécessaires163 ». Autrement dit le jihād contre l’injustice, en l’occurrence contre un 

pouvoir injuste, pratique courante dans de nombreux courants shi‘ites, est interdit 

jusqu’au Retour de l’imam caché 

Muḥammad b. ‘Alī b. Bābūya, l’un des plus anciens juristes imamites, fut ainsi 

l’un des premiers, en période d’Occultation, à remplacer le devoir canonique du jihād par 

un autre devoir, déclaré canonique par les imams, à savoir la taqiyya. Le grand savant 

                                                 
162 Ibn Bābūya, al-Iʿtiqādāt, p. 108. Pour d’autres traditions sur la sacralité de la 

taqiyya rapportées par al-Shaykh al-Ṣadūq voir Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 310-312. 
163 Muḥammad Ḥasan al-Najafī, Jawāhir al-kalām, 22, Téhéran, 1367/1988, p. 195-

197 qui cite Ibn Bābūya. 



 

89 
 

raisonne selon le point de vue d’une minorité persécutée, et ce malgré le fait qu’il écrit 

pendant la période du pouvoir des Bouyides shi‘ites. Il affirme que dans les conditions 

d’oppression et de persécution subies par les shi‘ites, pratiquer la taqiyya est une 

obligation religieuse car les fidèles shi‘ites n’ont pas les moyens de s’y opposer par la 

guerre sainte.164. 

Beaucoup plus tard, Bahā’ al-Dīn Muḥammad b. Ḥusayn al-ʿĀmilī (m. 

1030/1620), connu sous le nom d’al-Shaykh al-Bahā’ī, propose d’autres substitutions au 

jihād. Dans son livre Jāmi‘-i ‘Abbāsī, contrairement à la tradition des juristes-théologiens 

précédents, qui ne faisaient que répéter les dires et les écrits antérieurs, al-Shaykh al-

Bahā’ī introduit pour la première fois le thème de la substitution du jihād dans les écoles 

religieuses et les cercles de juristes-théologiens shi‘ites. Des divers types de jihād, il ne 

reconnaît que « le jihād sur le chemin de Dieu », qu’il définit comme étant synonyme des 

affaires d’intérêt général. Il explique longuement que le « jihād sur la voie de Dieu » 

pendant l’Occultation doit consister à aider les hommes au niveau collectif, par exemple 

avec la construction des ponts, des routes, des mosquées, des bains publics ou des 

écoles165. 

Nous trouvons une idée semblable à la théorie de substitution au jihād d’al-Shaykh 

al-Bahā’ī chez le grand savant al-Shaykh Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī  (m. 1186/1772). 

Celui-ci associe le jihād en période d’Occultation avec d’autres affaires collectives 

nécessaires et/ou utiles à l’homme. Dans son livre, al-Ḥadā’iq al-nāḍira, il écrit au sujet 

du jihād : « Actuellement (c’est-à-dire pendant l’Occultation), la recherche sur le jihād 

ne présente pas de nécessité pour nous. En ce moment, un devoir canonique équivalent 

c’est s’occuper des affaires strictement nécessaires et bénéfiques pour le peuple166 ». 

                                                 
164 Ibn Bābūya, al-Hidāya, Téhéran, 1377 h.s./1998, p. 500. 
165 Bahāʾ al-Dīn al-ʿĀmilī, Jām’e ‘Abbāssī , p. 100sqq. 
166 Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī , al-Hadā’iq al-Nāḍira, introduction. 



 

90 
 

Sayyid Muḥammad al-Kāẓim Ṭabāṭabā’ī Yazdī (m. 1337/1958), connu sous le 

nom de Ṣāḥib ʿUrwat al-Wuthqā , n’interprète pas le jihād sur la voie de Dieu comme 

une guerre sainte mais dans un sens métaphorique. Comme al-Shaykh al-Bahā’ī et 

d’autres, il considère comme jihād la récolte des produits de l’aumône pour construire 

des moyens de bien-être comme des ponts, des mosquées, des maisons, ou toute forme 

d’aide aux pauvres et de charité à l’égard des besogneux. S’appuyant sur une parole de 

l’imam ‘Alī, il rapporte que l’aumône est un jihād167. Le shaykh Ṭabāṭabā’ī Yazdī écrit : 

« L’expression “sur le chemin de Dieu” concerne de nos jours  l’aumône. Son application 

c’est tout ce qui est bienfaisance pour la communauté, comme la construction de ponts, 

d’écoles et de mosquées, leur restauration, être juste à l’égard de tous, la rénovation des 

lieux d’habitation, le fait de repousser le mal et la discorde entre les musulmans, l’aide 

prodiguée aux pèlerins, les honneurs faits aux savants et à ceux qui s’occupent du savoir, 

l’assistance apportée à eux avec ses propres biens, etc.168 ». 

 

L’examen des théories développées par les juristes shi‘ites opposants et partisans 

du jihād en période d’Occultation nous permet de formuler les remarques suivantes. Tout 

d’abord, les savants des premiers siècles de l’islam étaient massivement opposés au 

jihād offensif. Leurs propos sont similaires sur le fond et ne se distinguent que par la 

forme ou les nuances. Ils sont unanimes à soutenir que le jihād offensif n’est pas fondé 

sur le Coran. D’après ces savants, les guerres du prophète elles-mêmes ne relevaient pas 

du jihād offensif mais seulement d’un jihād défensif. Ces savants shi‘ites soutiennent 

aussi que le jihād n’est légitime qu’avec l’autorisation de l’imam impeccable, sous son 

ordre direct ou en la présence d’un représentant explicitement désigné par lui à cette fin. 

                                                 
167 Le hadîth est rapporté par Ḥusayn Muḥaddith Nūrī, Mustadrak Wasā’il wa 

mustanbat al-masā’il, VII, p. 46. 
168 Ṭabāṭabā’ī Yazdī, al-‘Urwa al-wuthqā, p. 316. 



 

91 
 

Puisque l’imam infaillible est absent, pour ces savants le jihād offensif est suspendu 

jusqu’à son Retour selon les principes du droit tel qu’on les trouve dans le corpus des 

ḥadīth-s shi‘ites. Quant au jihād offensif au côté d’un guide oppresseur ou d’un tyran, 

c’est un péché qui mérite punition. Si l’on examine les propos d’al-Shaykh al-Mufīd dans 

la Muqni’a, d’Abū al-Ṣalāḥ al-Ḥalabī dans al-Kāfī, d’al-Salār dans al-Marāsim, d’al-

Shaykh al-Ṭūsī dans al-Nihāya, de Qāḍī Ibn Burrāj dans al-Mahdhab, et d’autres encore, 

on se rend clairement compte qu’il y a entre eux consensus sur le fait que pour déclarer 

et mener le jihād offensif la présence de  l’imam impeccable est nécessaire et que par 

conséquent ce précepte ne peut être appliqué pendant l’Occultation de l’imam. Par contre, 

ce qui reste autorisé, c’est la guerre sainte défensive, lorsque les pays et les communautés 

des fidèles sont menacés. 

Quant aux savants qui légitiment le jihād offensif, ce sont pour une grande 

majorité des savants modernes et même contemporains. Ils considèrent le jihād non 

seulement comme un précepte obligatoire mais comme l’un des piliers de l’islam, même 

en période d’Occultation de l’imam, c’est-à-dire comme un précepte absolu et immuable, 

n’admettant aucune suspension ni abolition. Leur théorie est fondée sur le dogme selon 

lequel le jihād est un devoir d’un gouvernement islamique quelle que soit l’époque. 

Rompant avec une doctrine fondamentale du shi‘isme imamite, ils n’établissent sur ce 

point aucune distinction entre les périodes de présence et d’absence de l’imam infaillible. 

Contrairement aux savants précédents unanimes à considérer que le jihād offensif n’a pas 

de fondement coranique, ils allèguent que le jihād offensif est un devoir coranique imposé 

aux musulmans qui en remplissent les conditions et qu’aucun consensus (ijmāʿ) ne peut 

aller contre le texte explicite du Coran ou du Ḥadīth. Eux aussi se fondent sur le Ḥadīth 

et se réfèrent au Coran, en particulier aux versets 2 : 191 et 193, 8 : 39 et 9 : 29 (voir 

Annexe 2). Ils affirment que l’obligation du jihād offensif relève de deux 



 

92 
 

principes doctrinaux et moraux absolus : 1. Libérer l’homme de l’adoration de tout autre 

être que Dieu ; 2. Faire respecter la justice de la souveraineté divine, appliquer la volonté 

de Dieu et établir sa gouvernance juste sur terre en exécutant ses lois et ses préceptes tels 

qu’Il les a révélés. 

Comme on l’a vu dans le sous chapitre consacré aux savants rejetant la licéité du 

jihād offensif pendant l’Occultation et comme on vient de le voir, la quasi-totalité des 

savants anciens optaient pour cette doctrine. Et pourtant les défenseurs du jihād offensif 

même en l’absence d’un imam infaillible n’hésitent pas à exploiter une certaine ambigüité 

des savants anciens pour appuyer leur propre thèse. C’est le cas de certains passages des 

ouvrages d’ al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022)169, d’al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067)170 

ou d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 676/1277)171. Al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 940/1533) 

semble être le premier savant à justifier clairement le jihād offensif en allant jusqu’à dire 

qu’il est obligatoire pour la communauté une fois par an sauf si des nécessités l’en 

empêchent, car le combat contre les polythéistes et ceux qui vivent sous leur empire est 

nécessaire à l’établissement de la souveraineté de l’islam172. 

Cette évolution ne fut possible qu’avec la substitution de l’autorité fonctionnelle 

du juriste-théologien à l’autorité charismatique et sacrée de l’imam. C’est une 

conséquence indirecte de la crise ouverte par la disparition physique de l’imam aux yeux 

de ses fidèles. Les partisans de cette substitution se fonde sur un message attribué à 

l’imam du temps, transmis par son deuxième représentant : « Dans les affaires où vous 

rencontrez une difficulté, consultez les rapporteurs de nos ḥadīth-s, car ils sont une preuve 

de ma part pour vous et je suis une preuve de la part de Dieu pour eux173 ». La longue 

                                                 
169 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni’A, bāb al-amr bi-l-ma‘rūf, p. 810. 
170 al-Ṭūsī, al-Mabsūṭ fī fiqh al-imāmiyya, II, p. 2. 
171 al-Ḥillī, Tadhkirat al-fuqahā’, IX, p. 7. 
172 al-Karakī, Jāmi‘ al-maqāṣid, III, p. 365. 
173 al-ʿĀmilī, Wasā’il, XVII, p. 110. 



 

93 
 

évolution historique du processus du remplacement de l’imam par le juriste théologien a 

été étudiée par M. A. Amir-Moezzi174. Al-Karakī est le résultat, à l’époque safavide, de 

cette évolution. Il est le premier à avoir défini la souveraineté du juriste et sa substitution 

à l’imam impeccable au moment où se constitue en Iran safavide un clergé hiérarchisé 

organiquement lié à l’État. Après lui, des juristes comme Muqaddas Ardabīlī, Ṣāḥib 

Jawāhir, Aḥmad al-Narāqī et un grand nombre de juristes contemporains reprendront les 

mêmes opinions juridiques mais avec des variations en se référant à l’autorité d’al-Karakī. 

Ces savants s’efforcent aussi, non sans beaucoup de peine et au prix d’interminables 

gymnastiques rhétoriques,  de trouver des justifications traditionnelles pour le pouvoir du 

juriste chez des juristes-théologiens anciens comme al-Shaykh al-Ṣadūq, al-Shaykh al-

Mufīd, al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Shaykh Murtaḍā, al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, al-‘Allāma al-Ḥillī 

ou al-Shahīd al-awwal, afin de fonder le dogme de la substitution du juriste à l’imam.  

Notre étude nous a également montré qu’une troisième théorie avait vu le jour 

dans le shi‘isme, à la même période de structuration et de politisation du clergé. Elle 

constitue une synthèse entre la théorie ancienne de la suspension du jihād, et celle qui le 

considère obligatoire en tout temps. Cette troisième voie donne au jihād des significations 

originales pour remplacer son sens militaire par le sens de lutte pour le bien commun et 

l’utilité collective. Cette théorie a permis à certains grands juristes-théologiens de garder 

la neutralité, voire une position d’indifférence à propos de la question du jihād en tant 

que guerre sainte. Sans se prononcer sur l’obligation ou l’annulation du jihād militaire en 

période d’Occultation, ils ont proposé à la communauté musulmane des préceptes 

alternatifs comme la construction de ponts, de mosquées, d’écoles, d’orphelinats, de bains 

                                                 
174 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 319-335 ; id., « Réflexions sur une évolution du 

shi’isme duodécimain : tradition et idéologisation » dans E. Patlagean et A. Le Boulluec 

(éds), Le retour aux Ecritures : fondamentalismes présents et passés, Louvain, 1993, pp. 

63-81.  



 

94 
 

publics, etc. Al-Shaykh al-Bahā’ī, l’un des grands artisans de la consolidation du clergé 

shi‘ite au XI
e/XVII

e siècle, fut l’un des principaux théoriciens de cette tendance. Il affirme 

explicitement que le jihād durant l’Occultation doit consister à construire les moyens du 

bien-être pour la collectivité. D’autres, dès l’époque ancienne, ont remplacé le devoir de 

la guerre sainte par celui de la dissimulation et de la garde du secret, la taqiyya.  Pour 

fonder leur point de vue, ces juristes se sont référés à la vie et aux paroles des imams 

historiques, qui se sont toujours efforcés d’éviter la guerre et l’effusion de sang en 

appelant les shi‘ites, menacés dans leurs vies et leurs croyances par des persécutions 

incessantes, à pratiquer la taqiyya plutôt qu’à se soulever en vain contre des pouvoirs 

injustes. Cette pratique de la taqiyya, attribuée au prophète et au premier imam ‘Alī 

pendant ses vingt-cinq années de silence sous les trois premiers califes, avait surtout été 

« théorisée » par les cinquième et sixième imams, Muḥammad al-Bāqir et Jaʿfar al-Ṣādiq, 

si on en croit les traditions qui leur sont attribuées. 

L’étude du processus du développement du précepte du jihād tout au long de 

l’histoire, avant et depuis l’Occultation de l’imam, révèle une lutte d’influence entre ces 

tendances. Si la tendance à la politisation, à la substitution du pouvoir du juriste à 

l’autorité invisible de l’imam est devenue dominante depuis l’époque bouyide et surtout 

à partir de la constitution du clergé à l’époque safavide, la tendance traditionnaliste et 

plus récemment une tendance moderniste n’ont pas disparu pour autant. Pour cerner les 

interactions et les relations de savants entre ces trois courants, de longues recherches 

seraient encore nécessaires.  

En résumé, dans le shi‘isme imamite, le précepte du jihād, comme tous les autres 

préceptes, tourne autour du véritable axe de la religion qu’est la figure de l’imam. Les 

différentes théories concernant la guerre sainte ont pour centre de gravité la brûlante 

question de la présence de l’imam ou de son Occultation que certains, rompant avec la 



 

95 
 

tradition, n’ont pas hésité à considérer comme une réelle absence, absence qu’ils ont 

cherché à combler par d’autres autorités, en l’occurrence la leur.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

96 
 

 

 

 

 

Deuxième partie 

 

LES TAXES RELIGIEUSES 

Le khums et la zakāt  

 

 

 

  



 

97 
 

 

Remarques préliminaires  

Les principales taxes religieuses sont le khums (le quint), la zakāt (l’aumône), le 

kharāj (impôt foncier), la ṣadaqa, (don), la jizya (impôt de capitation) ou encore le ‘ushr 

(le dixième).  

Parmi ces taxes religieuses, nous nous intéresserons tout particulièrement au 

kharāj, à la zakāt et encore plus au khums.  Le khums, c’est-à-dire le cinquième de 

l’excédent du revenu annuel après la déduction des coûts de la vie, est divisé en deux. 

Une moitié appartient aux Sayyid-s (les descendants présumés du prophète et donc des 

imams) et doit être donnée aux pauvres ou aux orphelins parmi eux. La deuxième moitié 

est appelée la part de l’Imam (sahm al-imam). Pendant l’Occultation, son paiement 

devient problématique. Comme on le verra, au bout d’une longue évolution, actuellement 

cette part doit être donnée aux grands ayatollahs « sources d’imitation » (marāji‘ taqlīd) 

ou dépensée sur le conseil de ces derniers.  

En considérant non seulement les écrits des savants islamiques, mais aussi les 

recherches et travaux qu’ont consacrés les chercheurs scientifiques à cette question, nous 

constatons qu’ils ont émis de nombreux points de vue à ce sujet. Parmi ces chercheurs 

nous pouvons citer Ignaz Goldziher, Snouck Hurgronje, Joseph Schacht, Montgomery 

Watt, Wilfred Madelung, Norman Calder, Holger Weiss, et beaucoup d’autres qui ont 

publié de nombreux articles et livres. Très peu d’entre eux se sont intéressés au droit 

shi‘ite et plus particulièrement à la problématique des taxes religieuses pendant 

l’Occultation.  

Ignaz Goldziher ou Joseph Schacht estiment que la majeure partie des lois de 

l’islam ne sont pas le fait du prophète mais des juristes postérieurs ; d’autres comme 

Snouck Hurgronje et Montgomery Watt vont plus loin et déclarent que l’islam a 



 

98 
 

emprunté le khums et la zakāt au judaïsme et au Christianisme. Il est vrai que le 

développement des théories juridiques voire la transformation de la notion coranique de 

zakāt ne concerne pas ses contemporains mais des savants qui ont essayé de mettre sur 

pied l’organisation de l’empire arabe après les conquêtes175.  

Bien entendu, le problème de la collecte des taxes religieuses a très tôt préoccupé 

les savants shi‘ites. Comme les autres cas, ici aussi la figure de l’imam est le centre de 

gravité de la question. Concernant le caractère problématique de la collecte des taxes 

pendant l’Occultation, plus précisément le cinquième (khums), et l’impôt foncier 

(kharāj), M. A. Amir-Moezzi écrit : « La collecte et la distribution juste de ces taxes sont 

exclusivement réservées, selon le droit ancien, à l’imam et aux personnes nommément 

désignées par lui. C’est pourquoi, dès le début de l’Occultation, le problème n’a cessé de 

préoccuper les docteurs shi‘ites. Le Cinquième est, pour les shi‘ites, une sorte d’impôt 

sur le revenu. Dès le début de l’Occultation majeure, en 329/940-941, les responsables 

de la hiérarchie religieuse cessèrent de prélever cette taxe ». 176 

Notre étude se donne pour but d’élucider la question des taxes religieuses dans le 

cadre des « quatre préceptes », préceptes qui concernent les questions collectives.  En 

islam en général et dans le shi‘isme tout particulièrement, la réalisation effective des 

préceptes collectifs implique l’existence d’un guide religieux, c’est-à-dire l’imam vivant 

et présent selon les enseignements du shi‘isme. Autrement dit, l’organisation et la gestion 

des affaires collectives comme le leadership spirituel, la collecte des taxes religieuses, la 

guerre (jihād) ou les affaires judiciaires, deviennent profondément problématiques en 

l’absence de l’imam. 

 

                                                 
175 Hurgronje Snouck, Selected works, éd. G.-H. Bousquet and J. Schacht, Brill, 

Leiden, 1957, p. 152. 
176 M. A. Amir-Moezzi et C. Jambet, Qu’est ce que le shi’isme ? pp. 211-212. 



 

99 
 

Les prescriptions jurisprudentielles concernant les taxes religieuses comprennent 

celles qui ont pour objet le khums, la zakāt, le kharāj et une dizaine d’autres prescriptions 

du même genre auxquelles sont consacrés un nombre considérable de livres et de risāla-

s accompagnés de commentaires. Comme nous l’avons déjà dit, nous allons surtout nous 

occuper des taxes importantes et permanentes c’est-à-dire le khums, la zakāt et le kharāj. 

Il s’agit de taxes essentielles en soi et importantes pour notre propos c’est-à-dire les 

obligations et prescriptions concernées dans les quatre préceptes car elles forment les 

trois piliers de la vie économique dans le shi‘isme. C’est pourquoi elles ont été au centre 

de beaucoup de débats parmi les juristes pendant le temps de l’Occultation. 

Le khums est appliqué à tous les revenus, y compris pour ce qui est des temps 

modernes, les secteurs agricole, industriel, minier et les intérêts des activités 

commerciales ; le revenu issu de la perception du khums dans les secteurs mentionnés ; 

le rachat des terrains des musulmans par les fidèles d’une autre religion et le revenu issu 

des terrains en question ainsi que le revenu issu des biens licites (ḥalāl) mêlés de biens 

illicites (ḥarām). Le khums sur les puits de pétrole, de gaz et les mines d’or, etc. est 

collecté deux fois : il est perçu pour la première fois au niveau de 20% après qu’une mine 

est exploitée et qu’elle atteint le seuil de rentabilité ; la seconde fois, le khums est perçu 

à 20% sur les bénéfices de la mine en question au titre des activités commerciales. En ce 

qui concerne la zakāt, le taux d’imposition est plus restreint. Par ailleurs, les taxes 

religieuses sont indispensables pour la survie des ḥawza (universités théologiques du 

clergé shi‘ite), nous allons y revenir. 

 

Khums signifie littéralement « le cinquième ». Dans la terminologie de la 

jurisprudence islamique, on l’a déjà dit, il désigne l’une des obligations canoniques 

importantes et représente le cinquième de l’excédent des revenus bruts de toute personne 



 

100 
 

après la déduction de ses frais de vie. Le khums est obligatoire et, rappelons-le, se divise 

en deux parties : une moitié est la part de l’imam et l’autre moitié revient aux Sayyid-s, 

descendants présumés des imams177.  

Abū ‘Abdallāh Ibn Makkī dit al-Shahīd al-Awwal (le Premier Martyr) définit 

ainsi le khums : « khums est un droit qui est établi en principe pour les Banū Hāshim au 

lieu de la zakāt 178 ». En effet, il est traditionnellement dit que la zakāt sert à purifier les 

croyants de leurs saletés (awsākh). Les Gens de la Maison prophétique (ahl al-bayt) étant 

des hommes et des femmes purifiés par Dieu, ils n’ont pas le droit de toucher à tout ce 

qui concerne les « impuretés » d’autres personnes. Ils ne touchent donc pas ce qui 

provient de la zakāt et Dieu leur a établi un autre revenu à savoir le khums.   

Il est mentionné dans Madārik al-Aḥkām que « le khums est le droit financier 

établi pour la famille des Banū Hāshim au lieu de la zakāt ; le caractère obligatoire du 

khums est prouvé par le Coran, la Sunna et le consensus (ijmāʿ) des ‘ulamā’ 179 ». En 

effet dans le Coran il existe un verset sur le khums et plusieurs sur la zakāt.  

Muḥammad al-Kāẓim Yazdī Ṭabāṭabā’ī écrit : « le khums est une des obligations 

qu’Allāh a établie pour l’Envoyé de Dieu et ses descendants au lieu de la zakāt et qu’il a 

rendue obligatoire pour honorer le Prophète et sa famille180 ».  

Muḥammad Ḥusayn Nadjafī (m. 1266/1849), l’auteur de Jawāhir al-Kalām 

déclare : « le khums est un droit financier qu’Allāh, Possesseur de l’Univers, a établi dans 

                                                 
177 Nassif al-Yazjī, Majmaʿ al-Baḥrayn, Vol. IV, p. 66. 
178 Muḥammad ibn Makkī al-Shahīd al-Awwal, al-Durūs al-Sharī’a, Éditions Nashr-i 

Islāmī, vol. I, p. 258. 
179 Shams al-Dīn Muḥammad ibn ‘Mūsāwī ʿ Āmilī, Madārik al-Aḥkām, Qum, Al-Bayt, 

Vol. V, p. 359. 
180 Muḥammad al-Kāẓim Yazdī Ṭabāṭabā’ī, al-ʿUrwat al-Wuthqā, Beyrouth, vol. II, p. 

366. 



 

101 
 

un but déterminé, en principe pour Lui-même et pour le respect des Banū Hāshim au lieu 

de la zakāt qui provient de mains des gens 181 ». 

 

L’origine des taxes religieuses 

Avant l’émergence de l’islam, un ensemble d’usages, de traditions et de procédés 

avaient été établis afin de former les systèmes financiers pour répondre aux besoins 

publics. Au cours des années, avec la croissance démographique et la complication des 

relations internes et externes des clans, les usages et traditions ont changé et certains 

facteurs comme la nécessité de subvenir aux besoins des indigents ou de couvrir les frais 

de guerre et de sécurité ont rendu indispensable la perception de taxes.  

Une taxe similaire au khums existait avant l’émergence de l’islam, sous forme de 

« marbā‘ », le Quart. Selon certaines sources, ‘Abd al-Muṭṭalib, le grand-père commun 

de Muḥammad et de ‘Alī, percevait le khums, perpétuant ainsi une tradition 

abrahamique182. En effet, le khums aurait été établi à l’époque d’Abraham ; ce dernier 

était le premier prophète à établir et à appliquer certaines prescriptions en matière du 

khums183. Selon certains récits, ‘Abd al-Muṭallib, en suivant la tradition abrahamique, 

aurait prélevé le khums du trésor et l’aurait offert comme « aide aux pauvres » (ṣadaqa): 

« Allāh a conservé une tradition de ‘Abd al-Muṭallib ; il a trouvé un trésor et en a payé 

son khums184 ».  

                                                 
181 Muḥammad Ḥusayn al-Najafī, Jawāhir al-Kalām, Beyrouth, vol. XVI, p. 2. Voir 

aussi Manuchihr Farhang Farhang-i Buzurg-i ‘Ulūm-i Iqtiṣādī, Téhéran, Première 

édition, vol. I, p. 371. 
182 Muslim, Ṣaḥīḥ-i Muslim, Vol. II, p. 64 ; Muḥammad b. Ḥasan al-Ḥurr al-ʿĀmilī, 

Wasā’il al-Shī’a, Maktab al-Islāmiyya, Téhéran, Vol. I, p. 6. 
183 Muḥammad Bāqir al-Majlisī, Biḥār al-Anwār, Vol. XII, p. 57. 
184 Ibn Bābūya, ‘Uyūn Akhbār al-Ridā, traduit par ‘Alī Akbar Ghaffārī, Téhéran, Vol. 

I, p. 212. 



 

102 
 

D’après d’autres sources, le premier khums remonte à la guerre contre les Banū 

Qaynuqāʿ185. En tout cas, le Coran en parle au verset 8 : 41. La tradition des 

« circonstances de la Révélation » explique ainsi le contexte de ce verset : la première 

bataille entre les musulmans et les Qurayshites, appelée « Bataille de Badr », a eu lieu au 

cours du mois de Ramaḍān de la deuxième année de l’Hégire à proximité des puits de ce 

nom. Pendant cette bataille, les musulmans ont réussi à vaincre leurs adversaires et ont 

obtenu des butins considérables. Mais la distribution de ces butins provoqua des disputes 

entre les guerriers musulmans et les proches du prophète. C’est alors qu’un verset a été 

révélé au prophète : 

 

« Et sachez que, de tout butin que vous avez ramassé, le cinquième 

appartient à Allāh, au messager, à ses proches parents, aux orphelins, aux 

pauvres, et aux voyageurs (en détresse) … et Allāh est Omnipotent ». 

(Coran, 8 : 41 trad. Muḥammad Ḥamīdullāh) 

 

D’une manière générale, il est admis dans la recherche moderne, que l’origine 

des taxes religieuses en tant que telle en islam remonte aux monothéismes antérieurs. 

Selon Joseph Schacht et Philippe Hitti qui suit le premier, la zakāt musulmane trouve ses 

racines dans le judaïsme et ce mot est emprunté à l’hébreu et l’araméen zakôt de la même 

manière que le mot arabe ṣadaqāt vient du mot sedākā186. Snouck Hurgronje et 

Montgomery Watt affirment eux aussi que l’islam a hérité les préceptes du khums et de 

la zakāt du Christianisme et du judaïsme. L’institution désignée, soit par le terme de 

                                                 
185 Ibn ‘Asākir, Tahdhīb-i Tārīkh, Beyrouth, Vol. III, p. 90. 
186 J. Schacht, “Zakāt”, Encyclopaedia of Islam; Philipe K. Hitti, Précis d'histoire des 

Arabes, Traduit par M. Planhol, 1950 ; Voir aussi Amir-Moezzi, « Muḥammad le Paraclet 

et ‘Alī le Messie », p. 29. 



 

103 
 

zakāt, soit par celui de ṣadaqa, n'a pas été créée par Muḥammad : ni la chose elle-même, 

ni ses appellations ne sont d'origine arabe. Le fait de renoncer à ce qui nous est cher, en 

l’occurrence le don des possessions matérielles, avait été considéré par les juifs, comme 

par les chrétiens, comme l’action vertueuse par excellence. 

Snouck Hurgronje affirme en plus que la transformation de l’aumône en impôt 

sur le revenu a été effectuée au moins un siècle après l’époque du prophète 

W. M. Watt pense la même chose 187 . Sayyid Afḍal Peerzadeh écrit : 

« l’institution de la zakāt dans sa signification religieuse, s’est lentement restructurée et 

rénovée par rapport aux religions plus anciennes comme le Christianisme et le Judaïsme. 

Elle a atteint son apogée en Islam et s’est transformée en un système fiscal sacré et 

religieux qui a pénétré dans le domaine politique, social et économique sous la forme 

d’une théorie fiscale matérielle188 ». 

Voyons maintenant comment la tradition islamique présente la problématique. 

 

 

Le prophète Muḥammad et le khums 

D’après certains rapports, dès le début de l’Hégire, les musulmans prenaient des 

butins pendant leurs batailles contre les impies ; ils présentaient ces butins au prophète 

en lui disant : « Ô Messager d’Allāh, prenez le Quart qui vous revient exclusivement et 

laissez-nous le reste pour que nous agissions de la même manière que nous distribuions 

                                                 
187 M. Watt, Muhammad at Medina, Oxford, at the Clarendon Press, 1953, p. 165 : « 

The problem of how zakāt came to have its technical meaning of “legal alms” lies outside 

the scope of a life of Muhammad, since the change came about later ». 
188 Sayyid Afḍal Peerzadeh, Readings in Islamic Fiscal Policy,1996, p. 30. 



 

104 
 

les butins à l’ère de l’Ignorance. »189. Selon ces récits, le premier butin dont la part du 

prophète a été extraite était celui qu’ont obtenu les musulmans pendant le raid de 

‘Abdullāh Ibn Jahsh (m. 3/625) dans la région de Nakhla190.  

Après l’immigration des musulmans de la Mecque à Médine, le prophète a conclu 

un pacte (appelé souvent « la Constitution de Médine ») avec les juifs dans lequel les 

deux partis se sont fait promesse de collaboration et d’assistance. Le premier article de 

ce pacte annonçait leur unité et solidarité. Le texte le plus ancien et le plus complet qui 

forme peut-être la source la plus fiable en matière de ce pacte, est un livre intitulé al-

Kharāj d’Abū Yūsuf Yaʿqūb b. Ibrāhīm (m.182/798) ; cet auteur qui était un disciple 

d’Abū Ḥanīfa, le juge en chef à la cour de Hārūn al-Rashīd (170-193/786-808), le calife 

‘abbasside, a aussi déterminé les tâches et devoirs du gouvernement de Hārūn sur la base 

de ce pacte. On lit dans ce pacte : « c’est une lettre de la part de Muḥammad pour les 

habitants de Najrān ; voici la décision de Muḥammad concernant tous leurs biens et 

avoirs, y compris les fruits, l’or, l’argent et les esclaves : ils restent tous à leur disposition 

à l’exception de deux mille vêtements « awāqī » dont mille doit être remis au mois de 

Rajab et mille au mois de Ṣafar de chaque année et pour chaque vêtement, les juifs 

doivent aussi payer une wāqiya d’argent. Tout ajout ou réduction doit être déterminé lors 

du calcul ; ce qui est payé sous forme d’armure, de cheval ou de tout autre article, sera 

accepté et calculé ».191  

Par ailleurs, le verset instituant le khums (Coran, 8 : 41) montre que le prophète 

percevait seulement le khums sur des butins de guerre. Nous allons y revenir. 

                                                 
189 al-Tabrisī Faḍl b. al- Ḥasan, Majmaʿ al-Bayān fī al-Tafsīr al-Qur’ān, éd. 

Muḥammad Jawād al-Balāghī, Téhéran, 1372 h.s./1993, Vol. III, p. 392. 
190 Mohammad Javād Yāvarī, Mohammad Rezā Jabbārī, « Baresī tarīkhī khums dar 

asreh a'imah », Tārīkh dar Āyini-yi Pajūhish, Dixième année, N° 34, 1392 h.s./2013, p. 

105-130. 
191 Ibn Hishām, al-Sīra al-Nabawiyya, Vol. II, p. 221 qui cite Abū Yūsuf Yaʿqūb ibn 

Ibrāhīm. 



 

105 
 

Il y a aussi d’autres récits indiquant que le prophète imposait le khums sur les 

bénéfices des activités commerciales. Il est écrit dans les Ṣaḥīḥ d’al-Bukhārī et de 

Muslim et dans le Musnad d’Ibn Ḥanbal que le prophète aurait conseillé aux 

représentants du clan ‘Abd al-Qays : « Je vous recommande quatre choses : je vous 

conseille de croire en Allāh, d’accomplir la prière et de payer la zakāt et le khums des 

butins ».192  

Certains historiens comme Ibn Saʿd (m. 168/784) et l’auteur de Futūḥ al-buldān, 

Aḥmad b. Yaḥyā al-Balādhurī (279/892) ont écrit que le prophète envoyait des 

représentants pour récolter le khums, ainsi avait-t-il écrit à deux clans célèbres, Saʿd ibn 

Huzaym et Banū Jazīma, pour qu’ils payent le khums à ses envoyés193.  

Dans al-Sīra al-Nabawiyya, est rapportée une lettre envoyée par le prophète à 

plusieurs clans arabes : « les plaines et les vallées et tout ce qui s’y trouve, sont à votre 

disposition et votre bétail peut s’y nourrir des herbes et des eaux, à condition que vous 

payiez le khums sur le revenu de ces terres194 ». 

 

Le khums est mentionné une seule fois dans le Coran :  

« Et sachez que, de tout butin que vous avez ramassé, le cinquième appartient à 

Allāh, au messager, à ses proches parents, aux orphelins, aux pauvres, et aux voyageurs 

(en détresse), si vous croyez en Allāh et en ce que Nous avons fait descendre sur Notre 

serviteur, le jour du Discernement, le jour où les deux groupes s'étaient rencontrés, et 

Allāh est Omnipotent » (Coran, 8 : 41 trad.  Muḥammad Ḥamīdullāh).  

                                                 
192 al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ, Vol. IV, p. 205 ; Muslim, Ṣaḥīḥ, Vol. I, p. 35 et 36 ; Ibn Ḥanbal, 

Musnad, Vol. III, p. 318. 
193 Ibn Saʿd, Kitāb al-Ṭabaqāt al- kubrā, Vol. I, p. 23. 
194 Ibn Hishām, al-Sīra al-Nabawiyya, Vol. III, p. 314. 



 

106 
 

Pour certains commentateurs du Coran, le verset concerne la bataille contre les 

Banū Qaynuqāʿ qui a eu lieu au 15 Shawwāl de la deuxième année de l’Hégire 195. 

D’autres pensent que ce verset remonte à la bataille de Uḥūd au 7 Shawwāl de la 

troisième année de l’Hégire196 ; enfin pour certains autres il a été révélé à l’occasion de 

la bataille de Badr, au mois du Ramaḍān de la deuxième année de l’Hégire 197. Certains 

commentateurs attribuent la sourate al-Anfāl à la bataille de Badr et aux butins obtenus 

dans cette guerre : « Ils t'interrogent au sujet du butin. Dis : "Le butin est à Allāh et à Son 

messager." Craignez Allāh, maintenez la concorde entre vous et obéissez à Allāh et à 

Son messager, si vous êtes croyants » (Coran, 8 : 1 trad. Muḥammad Ḥamīdullāh).  

Les juristes sunnites ont interprété ce verset dans le sens du prélèvement du khums 

seulement à partir des butins de guerre198. La question qui se pose ici consiste à savoir 

pourquoi il y a tant de divergence à l’égard de cette obligation précisée par le Coran ? 

Cette divergence ne concerne pas que la communauté shi‘ite, mais elle touche tous les 

musulmans d’une manière générale. Apparemment, cette divergence résulte de l’emploi 

du mot arabe ghanīma dans le verset coranique du khums ; les sunnites ont interprété le 

terme ghanīma comme faisant seulement référence aux butins de guerre tandis que, selon 

les juristes shi‘ites, ce mot fait référence à plusieurs sortes de revenu.199 Les sunnites 

présentent plusieurs arguments pour montrer que le khums est exclusivement obligatoire 

pour les butins de guerre : le mot arabe « ghanīma » signifie en effet, entre autres, 

« butin ». Selon la tradition, pendant la vie du prophète, l’armée qui gagnait un butin 

pendant la guerre, s’en appropriait quatre parts et devait offrir la cinquième part au 

                                                 
195 al-Ṭabarī, Tafsīr, Vol. II, p. 173. 
196 al-Ṭabrisī, Tafsīr majmaʿ al-bayān, Vol. IV, p. 518. 
197 Ḥasan Faqīh Imāmī, Kitāb al-khums, p. 36. 
198 Muḥammad Jawād al-Mughniya, al-Fiqh ‘Alā al-Madhāhibb al-Khams, p. 186 ; 

Sayyid Abū l-Qāsim Khu’ī, Mustanad al-ʿUrwat al-Wusqā, p. 197. 
199 Voir le rapport Khums, Tchālesh-hā va Rāhkār-hā, Office pour la Propagande 

Islamique, sous la direction de l’Organisation générale du Khorasan al-Raḍawī, p. 95. 



 

107 
 

prophète. Après le décès de ce dernier, le Cinquième devait être restitué au détenteur du 

pourvoir, très souvent le calife en personne200.  

Dans le dictionnaire Lisān al-‘arab, on lit sous l’entrée gh-n-m : gagner une chose 

sans peine, ghanam, ghanīmāt et mughnim signifie fay’ (fay’ est aussi défini comme les 

choses que l’on gagne sans peine)201. Dans le Rūḥ al-maʿānī, écrit par le célèbre savant 

sunnite al-Alūsī, on lit : « ghanam comprend en principe toutes sortes d’intérêts et de 

bénéfices202 ». Ma’lūf, l’auteur d’al-Munjid explique sous « ghanam » : « ghanam est le 

bien obtenu sans contrepartie, les butins de guerre sont un exemple de ghanam203 ». On 

constate ainsi que le sens du terme est beaucoup plus large que le seul butin de guerre. 

L’argument principal qu’apportent les sunnites pour montrer le caractère exclusif 

du khums en matière des butins de guerre est la conduite du prophète. Selon eux, ce 

dernier ne percevait pas le khums sur tous les gains et revenus. Au temps des califes, on 

ne récoltait pas le khums sur tous les revenus non plus. Pour les juristes shi‘ites, le verset 

a un sens plus large : ce verset souligne l’obligation du khums sur les butins de guerre, 

mais il comprend aussi d’autres revenus, par exemple ceux issus du commerce, car le 

mot arabe ghanīma n’est pas employé seul, mais est apposé à min shay’, « de chose » 

c’est-à-à-dire le cinquième de tout ce qui est gagné. Dans les ḥadīth-s shi‘ites, le mot 

ghanīma est compris dans le sens large de « profit ». Dans un ḥadīth de l’imam al-Riḍā 

le verset du khums est ainsi commenté : « Toute chose dont les gens tirent profit, est 

ghanīma ». Dans la suite du ḥadīth il est précisé qu’il n’y a pas de différence entre les 

trésors, les mines, les bijoux que trouvent les plongeurs au fond de la mer et les biens 

ḥalāl (purs et licites) même mêlés avec des biens ḥarām (impurs et illicites), les butins, 

                                                 
200 Muḥammad Jawād al-Mughniya, al-Fiqh ‘Alā al-Madhāhibb al-Khams, p. 186 ; 

Sayyid Abū l-Qāsim Khu’ī, Mustanad al-ʿUrwat al-Wusqā, p. 220. 
201 Ibn Manẓūr, Lisān al-’Arab, Vol. XII, p. 425. 
202 al-Ālūsi, Rūḥ al-maʿānī, Vol. X, p. 2. 
203 Ma’lūf, al-Munjid, p. 561. 



 

108 
 

et le terrain acheté à un dhimmī, etc.   Dans tous ces cas énumérés, le paiement du khums 

est une obligation, car ils sont tous considérés comme des revenus gagnés grâce à la 

providence d’Allāh204.  

 

Le khums après la période prophétique 

Au fur et à mesure que le temps avançait et que l’on s’éloignait de l’époque du 

prophète, les divergences s’aggravaient et les autorités modifiaient la tradition du 

prophète en fonction de leur époque, leurs intérêts et de leur connaissance  

En considérant les définitions qu’ont proposées les juristes musulmans, la 

répartition du khums s’est heurtée à deux approches tout à fait différentes : selon la 

première approche, le revenu issu de la récolte du khums est le bien commun de tous les 

groupes composant la communauté des croyants et doit être distribué entre eux. Mais 

pour les partisans de la seconde approche, le khums appartient exclusivement à un groupe 

particulier et il n’est pas autorisé à le répartir entre les autres groupes de la communauté.  

Ces deux approches sont nées durant le temps de l’Occultation et de nombreux 

débats juridiques y ont été consacrés. Les juristes sunnites et certains juristes shi‘ites 

(comme Ibn al-Junayd al-Iskāfī) croient en la première approche ; ces juristes insistent 

vigoureusement sur la distribution du khums entre tous les groupes de la communauté. 

Selon les sunnites, le khums est divisé en cinq parties dont chacune doit arriver à un ayant 

droit. En se fondant sur le verset 8 : 41 du Coran, il n’est pas correct d’attribuer une part 

à Allāh, car il est le propriétaire et le détenteur de tout l’univers et de toutes les choses; 

il est de même insensé de déterminer un sixième du khums comme étant la part d’Allāh 

comme le prétendent certains commentateurs ; les biens sont pour subvenir aux besoins 

humains ; Allāh est absolument exempt de tout besoin et ne peut vouloir de khums. Le 

                                                 
204 Ibn Bābūya, Fiqh al-Riḍā, Qum, p. 293. 



 

109 
 

fait que le nom d’Allāh accompagne le nom du prophète dans ledit verset, est seulement 

pour honorer ce dernier et affirmer que le khums doit être divisé en cinq parties205.  

Certains juristes sunnites croient que le khums doit être réparti en trois parts dont 

les bénéficiaires sont les orphelins, les gens dans le besoin et les voyageurs qui ne sont 

pas capables de financer la totalité de leur voyage206. Ce point de vue se justifie ainsi : 

Après le décès du prophète, il n’est plus convenable d’attribuer une part du khums au 

prophète et à ses proches et par conséquent, il faut diviser le khums en trois. 

Les sunnites croient que seulement les butins de guerre sont soumis au khums ; 

ainsi, l’armée qui gagne les butins, en prend quatre parts et paye la cinquième en tant que 

khums au prophète et après le prophète aux califes musulmans207.  

Face à ce point de vue sunnite, se trouve la majorité des juristes shi‘ites 

reconnaissant que devant le texte clair du Coran dans le verset du khums, on ne peut pas 

recourir à la déduction et l’interprétation par l’ijtihād et que le texte du verset 8:41 du 

Coran a précisé avec clarté, la répartition du khums : « et sachez que de tout ce que vous 

gagnez de revenus , le cinquième appartient à Allāh, au prophète et à ses proches, aux 

orphelins, aux indigents et aux voyageurs en détresse » (Coran, 8 : 41 trad. Muḥammad 

Ḥamīdullāh). Comme il peut être prouvé par le Coran et les traditions prophétiques, la 

part de l’imam dans le khums est issue de la propriété privée du prophète et de ses 

proche : ils sont les seuls à pouvoir gérer leur part et la dépenser en fonction de leurs 

besoins. La propriété d’Allāh sur une partie du khums (dans la part de l’imam) est une 

sorte de propriété par procuration, c’est-à-dire que si le prophète est autorisé à gérer la 

                                                 
205 Voir le rapport Khums, Tchālesh-hā va Rāhkār-hā, Office pour la Propagande 

Islamique, sous la direction de l’Organisation générale du Khorasan al-Raḍawī, p. 87.  
206 Abūl al-Fatḥ al-Rāzī, Tafsīr Rūḥ al-Jinān, Vol. II, p. 534. 
207 ‘Abd al-Raḥmān Jazīrī, al-Fiqh Ala al-Madhāhib, p. 220. 



 

110 
 

part d’Allāh, il dispose alors d’un droit de propriété par procuration, comme il est aussi 

de coutume en matière des propriétés privées208. 

Selon un point de vue tenu par des juristes shi‘ites et connu sous le nom d’« al-

mashhūr »209, le khums est la propriété de six personnes ou de six groupes déterminés 

conformément au verset susmentionné ; ces bénéficiaires sont clairement nommés dans 

le verset en question et la part de chacun est déterminée, c’est-à-dire que chacun reçoit 

un sixième du khums. Ces bénéficiaires sont : Allāh, le prophète, ses proches parents 

(dhū l-qurbā), les orphelins, les indigents et les voyageurs en détresse.  

Si une personne possède un revenu excédentaire égal à 100 unités et décide de 

payer le khums à ces bénéficiaires de manière égale, la part de chaque bénéficiaire sera 

ainsi calculée : le khums ou le cinquième de 100 unités monétaires est égal à 20 unités et 

la part de chacun de ces bénéficiaires est égal à un sixième des 20 unités en question, ce 

qui fera 3.3 unités :  

100 × 
1

5
= 20 

20 ×
1

6
 = 3,3 

 

Les juristes shi‘ites, en se fondant sur les ḥadīth-s et les récits selon lesquels la 

propriété du khums est attribuée à Allāh et à Son prophète écrivent : conformément à la 

proposition « à Allāh appartient le khums », Allāh est l’ayant droit du khums. 

L’expression « pour le Prophète » a aussi la même signification ; c’est-à-dire qu’il a aussi 

le droit de gérer et de consommer le khums au même titre que Dieu. Faire la distinction 

                                                 
208 Rūḥullāh Khomeynī, Kitāb al-bay‘, Vol. III, p. 22. 
209 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Mukhtalaf al-Shī’A, Vol. III, p. 197. 



 

111 
 

entre le droit de propriété de Dieu et celui du prophète dans le verset du khums, est en 

contradiction avec les textes des ḥadīth-s et les fatwas de juristes célèbres210. 

Ces juristes déclarent qu’après le décès du prophète, la part d’Allāh et du prophète 

(1/2 du khums) s’est transformée en la part de l’imam ; la part d’Allāh et du prophète 

ainsi que la part des proches sont désormais la propriété de l’imam. 

La deuxième moitié du khums qui revient aux indigents, voyageurs en détresse 

ainsi qu’aux orphelins de la famille des Banū Hāshim211, est partagée entre ces trois 

groupes de manière égale ; le juriste shi‘ite est aussi autorisé à attribuer cette part 

uniquement aux indigents des Banū Hāshim sans rien donner aux orphelins et aux 

voyageurs en détresse.  

Les juristes shi‘ites font remonter cette approche concernant le khums aux ḥadīth-

s et récits des imams, par exemple : quand on demande à l’imam al-Riḍā à qui appartient 

finalement la part du khums d’Allāh, il répond que ce qui est à Allāh, appartient à Son 

Messager « et ce qui est à l’Envoyé d’Allāh, appartient également à l’Imam212 ». 

Dans un autre ḥadīth, ‘Alī ibn al-Rashīd déclare : « j’ai demandé à l’Imam Abū 

al-Ḥasan al-Thālith (i.e. le 10e imam) : on nous donne des biens et on nous dit qu’ils 

appartiennent à Abū Ja‘far (i.e. le 9e imam) et ces bien sont restés chez nous ; que doit-

on faire avec ces biens ? le dixième imam répond : tout ce qui appartenait à mon père du 

fait de son imamat, m’appartient ; mais ce qui appartenait à mon père comme un bien 

privé et non par son imamat, fait partie de son héritage et doit être partagé entre ses 

héritiers conformément au Livre Sacré et à la tradition du Prophète ». Les juristes shi‘ites 

contemporains qui insistent vigoureusement sur la perception du khums, vont plus loin 

                                                 
210 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Nihāya, p. 198 ; al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, Sharā’iʿ al-Islām, Vol. 

I, p. 164. 
211 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Mukhtalaf al-Shī’A, Vol. III, p. 197. 
212 al-Kulaynī, al-Kāfī, Vol. I, p. 544. 



 

112 
 

en empruntant une attitude fiscale à l’égard du khums : ils en présentent une nouvelle 

interprétation selon laquelle la propriété du khums résulte du statut de l’imamat et la 

propriété « de la longueur » ou dans la longue durée (ṭūlī), ils estiment que le bénéficiaire 

principal du khums et le véritable gouverneur de tout l’univers est Dieu ; c’est Dieu qui 

détient le pouvoir absolu sur toute chose : pendant la vie du prophète l’administration de 

la société pour l’application et l’accomplissement des prescriptions divines ainsi que la 

gestion des affaires économiques, financières et des besoins de la société étaient 

conférées au prophète, et après celui-ci, cette responsabilité est conférée aux imams, leurs 

délégués et représentants compétents213. 

Il semble que de l’époque du premier imam ‘Alī jusqu’à celle du cinquième 

Muḥammad al-Bāqir le khums n’a pas été perçu des fidèles qui avaient la liberté de le 

distribuer eux –mêmes. À partir de l’imamat al-Bāqir et surtout celui d’ Jaʿfar al-Ṣādiq, 

des agents ont été désignés pour la collecte du khums. Parmi ces agents est cité le célèbre 

al-Mufaḍḍal b. ‘Umar qui était désigné par les imams al-Ṣādiq et al-Kāẓim pour collecter 

les taxes religieuses et les dépenser dans des cas déterminés selon sa propre décision. 

Naṣr b. Qāmūs al-Lakhmī était un autre représentant de l’imam Muḥammad al-Bāqir 

pour la perception du khums 214.  

Les 7e et 8e imams, Mūsā b. Jaʿfar et ‘Alī al-Riḍā ont, eux aussi, désigné des 

représentants comme ‘Abdallāh b. Jundab pour la récolte des taxes religieuses. Après 

leur mort inattendue, une quantité considérable de taxes religieuses, dont le khums, était 

restée auprès de leurs représentants : on a écrit que plus de 70000 dinars se sont retrouvés 

                                                 
213 Nāṣir Makārim Shīrāzī, al-Fiqh, Kitāb al-Khums, p. 434 ; Muḥammad Shīrāzī, al-

Fiqh, Kitāb al-Khums, p. 314. 
214 Sayyid Abū l-Qāsim Khu’ī, Muʿjam Rijāl al-Hadīth, Vol. IX, Beyrouth, 1983, p. 

140. 



 

113 
 

chez Ziyād al-Qandī et Ḥamza b. Bazī‘ et plus de 30000 dinars entre les mains de 

‘Uthmān b. ‘Īsā al-Ruwāsī215.  

‘Alī ibn Yaqṭīn était un disciple célèbre de l’imam Mūsā al-Kāẓim et il avait 

accepté d’être le ministre (wazīr) du calife Hārūn al-Rashīd en lui cachant son 

appartenance religieuse ; il envoyait secrètement à l’imam al-Kāẓim le khums216.  

Les ouvrages prosopographiques shi‘ites mentionnent un grand nombre des 

représentants des 8e au 11e imams qui avaient pour tâche, entre autres, la collecte du 

khums. Citons pour le 8e imam : Safawān b. Yaḥyā, Yūnus b. ‘Abd al-Rahmān, 

Muḥammad b. Sinān217. Pour le 9e imam al-Jawād : Zakariyyā b. Ādam, ‘Alī b. Mahziyār 

al-Ahwāzī, Saʿd b. ‘Abdallāh al-Ash’Arī Qummī, Ibrāhīm al-Hamadānī218. Pour le 

10e  al-Hādī :  ‘Alī b. Jaʿfar al-Hammānī, al-Ḥasan b. Rāshid et Ayyūb b. Nūh al-

Nakhā’ī219.  Pour le 11e imam al-Ḥasan al-’Askarī : Ibrāhīm b.  ‘Abdallāh  al-Nīshābūrī  

et Aḥmad ibn Isḥāq220.  

 

La zakāt  

Dans le Coran, le mot « zakāt », aumône, et ses dérivés sont employés 59 fois 

dans 29 sourates et 56 versets ; ils sont accompagnés 27 fois du mot prière « Ṣalāt ». Il 

s’agit d’un des devoirs coraniques les plus importants préconisés par le texte coranique.  

Dans l’ensemble on peut ainsi regrouper les versets dans lesquels la zakāt est 

mentionnée :  

                                                 
215 al-Jawāhiri, Muʿjam Rijāl al-Hadīth, Vol. IX, p. 139. 
216 Ibn Shahrāshūb, Manāqib, Éditions ‘Allāma, Vol. IV, Qum, p. 322. 
217 al-Najāshī, Aḥmad b ‘Alī, Rijāl al-Najāshī, Qum, p. 105. 
218 al-Ṭūsī, Tahdhīb, Vol. IV, Beyrouth, p. 123. 
219 Ibid., Vol. II, p. 159. 
220 Ibid. 



 

114 
 

Certains versets reconnaissent la zakāt comme obligatoire et la présentent comme 

l’une des pratiques les plus essentielles du fidèle. 

Un autre groupe de versets commande de payer la zakāt et la considère comme le 

fait de conclure un marché avec Dieu221. Quelques-uns de ces versets ont trait à 

l’établissement de la zakāt comme un devoir religieux et économique, mais en général, 

il n’est pas précisé dans quels cas et dans quelle proportion la zakāt doit être payée.  

Dans d’autres versets, les cas de la distribution de la zakāt sont soigneusement 

énumérés et il y est expliqué comment le produit de la zakāt perçue doit être 

consommé222.  

Selon quelques versets enfin, les gens qui ne payent pas la zakāt, sont considérés 

comme des impies (voir Coran, 41 : 7). 

La principale raison d’être de l’aumône dans le Coran est le devoir d’aider les 

pauvres et les besogneux mais plus tard ce point va être discuté en grands détails par les 

juristes. 

L’évolution des théories du khums depuis l’Occultation 

La problématique de ces taxes religieuses dans le shi‘isme après l’Occultation du 

dernier imam a été ainsi résumée par Amir-Moezzi : « Autre question cruciale : les taxes 

religieuses, plus précisément le cinquième (khums), et l’impôt foncier (kharāj). La 

collecte et la distribution juste de ces taxes sont exclusivement réservées, selon le droit 

ancien, à l’imam et aux personnes nommément désignées par lui. C’est pourquoi, dès le 

début de l’Occultation, le problème n’a cessé de préoccuper les docteurs shi‘ites. Le 

Cinquième est, pour les shi‘ites, une sorte d’impôt sur le revenu. Dès le début de 

                                                 
221 Ismāʿīl Manṣūrī Lārijānī, Tafsīr-i Ulyā, Qum, p. 252-253 ; voir aussi Coran, 33:33 

et 58:13. 
222 Asadullāh Bayāt, Manābi’-i Mālī-yi Dowlat-i Islāmī, Chapitre sur Zakāt, p. 25sqq. 



 

115 
 

l’Occultation majeure, en 329/940-941, les responsables de la hiérarchie religieuse 

cessèrent de prélever cette taxe ». 223 

L’absence prolongée de l’imam, marquée par un temps de plus en plus long avec 

l’époque des imams historiques, a soulevé des questions sérieuses sur l’administration et 

la répartition du khums.  

Dans la deuxième moitié du IV
e siècle de l’Hégire, les fidèles imamites ont 

accepté progressivement de s’adresser aux juristes pour avoir des réponses à leurs 

questions religieuses pendant l’absence de l’imam et jusqu’à la réapparition de l’imam 

Mahdī, Pourtant certains juristes renommés comme al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022) 

ou al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1068) ont refusé d’accepter cette responsabilité. Ils ont 

refusé de recevoir la part du khums qui devait être reversée à l’imam (50% du khums). 

Al-Shaykh al-Mufīd a commandé en pratique que les revenus issus du khums restent chez 

leurs propriétaires afin de les restituer à leur véritable bénéficiaire, c’est-à-dire à l’imam 

impeccable lorsqu’il réapparaîtra. Il a proposé de garder ces revenus en sécurité et dans 

un endroit sûr dans le cas où il n’est pas possible à leur propriétaire de les garder chez 

eux. Ces derniers pouvaient les cacher sous terre jusqu’au jour où l’imam réapparaîtra 

pour que ces revenus lui soient restitués. En ce qui concerne la deuxième moitié du khums 

qui constitue la part des Sayyid-s, al-Shaykh al-Mufīd a commandé de la diviser en trois 

pour donner ces trois parts respectivement aux indigents, aux orphelins et aux voyageurs 

qui n’ont pas les moyens d’assumer les frais de leur voyage224. Nous nous intéresserons 

à cette question dans les chapitres suivants. Nous nous contentons ici de remarquer que 

ce point de vue n’était pas seulement celui du Shaykh al-Mufīd et celui de Shaykh al-

Ṭūsī, mais était aussi celui d’Abū Sahl (m. 405/1014) et d’Ibn Zuhra al-Ḥalabī (m. 

                                                 
223 M. A. Amir-Moezzi et C. Jambet, Qu’est-ce que le shī‘isme ?, pp. 211-212. 
224 al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, al-Muʿtabar fī Sharḥ al-Mukhtaṣar, Qum, p. 298 qui cite les 

ouvrages d’al-Mufīd. 



 

116 
 

511/1117). Il semble qu’un certain consensus se soit formé, durant jusqu’au VII
e siècle 

de l’Hégire/XIII
e siècle de l’ère commune, sur ce point.  

Voyons les choses de plus près à travers les études monographiques de Norman 

Calder sur le khums et la zakāt dans le shi‘isme. Nous allons résumer ici deux excellents 

articles du savant anglais.  Il écrit qu’à l’époque du prophète, le khums se divisait en six 

parts ; trois parts pour lui et trois parts pour les indigents, les orphelins, les voyageurs en 

détresse d’une part, et le clan Banū Hāshim de sa famille d’autre part. Cette division resta 

en cours dans le shi‘isme pendant plusieurs siècles et a continué jusqu’à l’époque de 

Shaykh Bahā’ī (m. 1013/1604-5). Toujours selon N. Calder, al-Shaykh al-Ṭūsī n’a pas 

une opinion arrêtée sur la question du khums pendant le temps de l’Occultation. Il a 

proposé les solutions suivantes dont l’une au moins doit être appliquée par le fidèle 

shi‘ite : le khums doit comprendre tous les articles et tous les produits et il doit être 

dépensé pour les indigents. Le khums doit être conservé jusqu’à la fin de la vie du payeur 

et remis en dépôt ensuite à son héritier jusqu’au jour où il pourra être remis à l’imam 

Mahdī. Il faut enfouir le khums afin qu’il ne soit pas détruit et consommé en attente du 

Retour du Mahdī. Il faut diviser le khums en six : trois parts appartiennent à l’imam et 

doivent être enfouies et les trois autres parts doivent être distribuées entre les personnes 

qui en ont besoin ».225 

Concernant le khums et la zakāt, N. Calder écrit : « dans al-Nihāya et al-Mabsūṭ, 

al-Ṭūsī a proposé d’annuler la zakāt et le jihād en l’absence de l’imam ou de son 

représentant nommément désigné par l’imam infaillible. Al-Ṭūsī et al-Sharīf al-Murtaḍā 

ont essayé d’annuler le khums, c’est un point de vue qui était entièrement politique et qui 

a dérangé sérieusement les Bouyides et les Saljūqides, la majorité sunnite et la minorité 

                                                 
225 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Nihāya, p. 200, cité par Norman Calder dans son « Khums in 

Imamī Shī’ī Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D », Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies, 45/1, 1982, p. 40. 



 

117 
 

shi‘ite. Mais ce même Ṭūsī disait que pendant le temps de l’Occultation, il fallait donner 

la zakāt al-Fiṭr aux démunis. Al-Sharīf al-Murtaḍā écrivait ailleurs que l’on peut remettre 

la zakāt aux juristes pendant le temps de l’Occultation226. Selon al-‘Allāma al-Ḥillī : « al-

Ṭūsī et al-Sharīf al-Murtaḍā ont présenté l’équité et la justice comme les conditions 

nécessaires pour l’obtention de la zakāt, car celui qui est équitable et juste, ne deviendra 

pas corrompu par l’argent. Al-Ṭūsī et al-Sharīf al-Murtaḍā ont insisté sur l’équité mais 

d’autres ont rejeté cette condition et ont déclaré que puisqu’une personne corrompue croit 

en Allāh et tant qu’elle garde cette croyance, elle peut recevoir le khums227 ».  

N. Calder suit avec attention les réflexions des savants de ces époques. Ainsi, 

parmi les savants sunnites, al-Māwardī indique qu’il est obligatoire ou souhaitable 

(mustaḥabb) de payer la zakāt au gouverneur ; ce qui a entraîné la divergence avec les 

shāfiʿites qui estimaient qu’ils pouvaient eux-mêmes procéder à la distribution de la zakāt 

entre les bénéficiaires228. Al-Māwardī écrit ainsi : « … qu’il vaut mieux qu’on donne la 

zakāt au détenteur du pouvoir (l’auteur utilise ici le terme d’imam, mais il faut savoir que 

chez un auteur sunnite le terme n’a pas la même signification que chez un shi‘ite) ou au 

représentant désigné par lui ; dans le cas où ce n’est pas possible, on peut payer la zakāt 

à un juriste de confiance229». Cet avis est également celui d’al-Shaykh al-Mufīd que ses 

successeurs ont rejeté230. 

                                                 
226 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Taḥrīr, p. 69, cité par Norman Calder, « Zakāt in Imamī Shī’ī 

Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D », Bulletin of the School of 

Oriental and African Studies, University of London,  44/ 3,1981, p. 469. 
227 Calder, “Zakāt”, Ibid., p. 471. Il faut préciser que souvent sous la plume des auteurs 

shī‘ites, “l’équité” (‘adl) qualifie un fidèle shī‘ite, opposé au sunnite qualifié par son 

injustice (ẓulm). Si ici c’est le cas, cela signifie que les Docteurs shī‘ites veulent limiter 

l’obtention de l’aumône à leurs coreligionnaires.  
228 Ibid., p. 473 ; al-Shāfiʿī, Kitāb al-Umm, Vol. I, p. 18-19. 
229 al-Sharīf al-Murtaḍā, Jumal al-ʿilm wa al-’Amal, commenté par Ibn Barrāj, 

Mashhad, 1974, p. 269. 
230 Calder, Zakāt, op. cit., p. 473. 



 

118 
 

Al-Shahīd al-Thānī déclare que pendant le temps de l’Occultation, il faut donner 

la part de l’imam au gouverneur ou au juriste intègre et ceux qui n’admettent pas ce point 

de vue, ne sont pas autorisés à dépenser eux-mêmes cette part ; ils peuvent conserver le 

khums jusqu’au retour de l’imam Mahdī pour le lui remettre lors de son avènement231. 

Le même savant pense qu’il n’y a pas d’unanimité sur l’annulation de la zakāt en 

l’absence de l’imam. En expliquant le point de vue d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 676/1277) 

à propos de la zakāt, il écrit dans al-Rawḍa al-bahiyya : « qu’il est obligatoire de payer 

la zakāt soit à l’imam lorsque celui-ci est présent, soit au juriste expert de la sharī’A 

pendant le temps de l’Occultation232 ». Les juristes anciens comme al-Ṭūsī ou Ibn Idrīs 

avaient permis aux fidèles de payer la zakāt selon leur jugement personnel. À l’époque 

d’al-Shahīd al-Thānī, à cause de la pression du pouvoir ottoman, toutes les prescriptions 

religieuses devaient être contrôlées par un juriste officiel, et surtout on n’avait pas le droit 

de procéder à la distribution de la zakāt à titre personnel. A partir de cette époque et 

surtout sous les Safavides, à partir du Xe/XVIe siècle et sur l’instigation d’al-Karakī, la 

gestion des affaires religieuses devait se faire sous la surveillance des juristes eux-mêmes 

contrôlés par « le représentant général de l’imam caché », titre donné à al-Karakī par le 

souverain. Pour ce qui est les taxes religieuses, l’initiative personnelle n’était plus 

admise233. Ainsi, avec le soutien du pouvoir, le clergé obtenait la permission de gérer la 

distribution exclusive du khums et de la zakāt.  

 

                                                 
231 al-Shahīd al-Thānī, al-Rawḍa al-bahiyya fī sharḥ-e al-Lum’A al-Dimashqiyya, 

Qum, Vol. I, p. 184. 
232 Calder, Zakāt, op. cit., p. 447. 
233 Calder, Zakāt, op. cit., p.480. 



 

119 
 

Essayons maintenant de compléter ces données pour ce qui concerne l’usage du 

khums. En effet, pour ce qui est de la gestion et la consommation de la part de l’imam, il 

y a des désaccords entre les juristes shi‘ites.   

Al-‘Allāma al-Ḥillī déclare qu’il faut acquitter le khums et que le juriste 

compétent peut gérer et dépenser la part de l’imam. Il estime que comme la moitié du 

khums est la propriété privée de l’imam, celui-ci est autorisé à la dépenser comme il le 

souhaite en accord avec les données scripturaires, c’est-à-dire le Coran et le Ḥadīth. 

Comme le juste mujtahid compétent maîtrise la connaissance des sources scripturaires, 

il connaît implicitement la volonté de l’imam et peut ainsi gérer le khums en accord avec 

celle-ci234.   

Abū ‘Abdallāh Ibn Makkī  al-Shahīd al-Awwal (m. 786/1384) et le commentateur 

de ses œuvres, al-Shahīd al-Thānī (m. 955/1548), tout en affirmant les sept ressources du 

khums, déclarent que les intérêts des activités commerciales sont également soumis au 

khums et peuvent être collectés au nom de l’imam caché par les grands docteurs235.  

Mullā Aḥmad al-Narāqī236 (m. 1245/1829), al-Shaykh Murtaḍā al-Anṣārī237 (m. 

1281/1864) et d’autres estiment que le khums s’applique à « tout ce dont on tire profit ». 

Comme on le constate, ces deux savants vont bien au-delà de la définition et de la 

composition du khums définies par le Coran.  

 

 

 

 

                                                 
234 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Tadhkirat al-Fuqahā’, Qum, Vol. V, p. 445. 
235 Muḥammad Ibn al-Makkī, al-Lum’A al-Dimashqiyya, Vol. II, p. 65-72. 
236 Aḥmad al-Narāqī, Mustanad al-shī’a fī aḥkām al-sharī’A, Vol. X, p. IX. 
237 al-Shaykh Murtaḍā al-Anṣārī, Kitāb al-khums, groupe de recherche sur les œuvres 

d’al-Shaykh Murtaḍā al-Anṣārī, Qum,  p. 518sq. 



 

120 
 

Remarques supplémentaires au sujet du khums 

 

Les bénéficiaires 

La question des bénéficiaires du khums est au centre des débats. Comme le khums 

peut représenter une somme considérable, il peut faire l’objet de la convoitise et de la 

cupidité des collecteurs. Pour cette raison, à la mort d’un imam, ses fidèles ne payaient 

pas leur khums tant que l’imam suivant et ses représentants n’étaient pas officiellement 

connus. La situation permettait des exactions et spoliations. Par exemple, selon quelques 

rapports, les représentants du septième imam se seraient appropriés une fortune 

remarquable sous prétexte que le cycle de l’imamat s’était terminé avec le septième imam 

et qu’ils n’étaient pas autorisés à restituer les cotisations récoltées à l’imam suivant238. 

Ils pensaient que le khums ne pouvait être remis qu’à l’imam impeccable ou à ses 

représentants. Ils ont déduit du verset du khums et des ḥadīth-s que la part de la famille 

du prophète n’est pas une propriété privée, il n’appartient donc qu’à l’imam impeccable 

de la dépenser au profit des indigents et des Sayyid-s. Selon eux, comme l’imamat se 

terminait avec la mort du septième imam, ils devaient garder cette somme jusqu’au 

Retour du Sauveur pour la lui remettre en mains propres.    

Conformément à plusieurs ḥadīth-s des imams, notamment le quatrième, ‘Alī, 

Zayn al-‘Ābidīn al-Sajjād, ou le 6e imam Jaʿfar al-Ṣādiq, le khums se divise en six parts : 

la part de Dieu, celle du prophète, celle des proches parents de ce dernier, et les trois 

autres parts sont distribuées entre les orphelins, les indigents et les voyageurs en 

détresse239.  

                                                 
238 Abū l-Qāsim al-Khū’ī, Mu‘jam Rijāl, al-Ḥadīth, Qum, vol. 9, 1409/1988, p. 139. 
239 al-Kulaynī, al-Kāfī, Vol. I, p. 301 et 314 ; Wasā’il al-shī’a, Vol. VI, pp. 360-361. 

Cette opinion n’était pas partagée par tous les shi’ites. Par ex. Ibn al-Junayd al-Iskāfī, 

savant shī‘ite de la fin du 3e /9e siècle, prétend que le khums est divisé en cinq et que Dieu 



 

121 
 

Pour répondre à quelqu’un qui l’avait questionné sur le verset 8 : 41 du Coran, 

l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq déclare : « la part de Dieu est sous la responsabilité du Messager 

de Dieu et la part des proches parents est à la disposition des proches du prophète ; par 

les orphelins, on entend les orphelins de la famille du prophète ; ainsi de l’ensemble des 

six parts, quatre parts reviennent particulièrement aux proches du prophète  mais la 

ṣadaqa est illicite pour nous, membres de la famille prophétique240 ».  

Au fur et à mesure qu’on s’éloignait du début de l’Occultation et que la promesse 

de l’Apparition du Mahdī ne se réalisait pas, de nombreuses questions importantes se 

sont posées en matière d’administration et de répartition du khums de sorte que la 

divergence entre les juristes rend particulièrement difficile la présentation et la 

classification méthodique de leurs points de vue. Al-Shaykh al-Ṣadūq (m. 381/991) en 

citant Zakariyā ibn Mālik al-Ju‘fī qui cite à son tour l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq, ne mentionne 

que quatre parts et non six241. Ibn al-Junayd al-Iskāfī (m. 385/995), al-Shaykh al-Mufīd 

(m. 413/1022), al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1068), al-Sharīf al-Murtaḍā (m. 436/1044), 

Abū Ṣalāḥ al-Ḥalabī (m. 447/1055), Salār al-Daylamī (m. 463/1070), etc. confirment plus 

ou moins le point de vue d’al-Shaykh al-Ṣadūq.  Certains juristes ont présenté des points 

de vue différents des imams concernant les bénéficiaires. Plus tard, Muqaddas Ardabīlī 

l’auteur des Ḥadā’iq al-shī‘a, al-Shaykh Murtaḍā al-Anṣārī ou Mullā Aḥmad al-Narāqī 

ont présenté des opinions différentes.  Sayyid Muḥsin Ṭabāṭabā’ī al-Hakīm, l’auteur de 

                                                 

n’a pas une part de plus, il déclare que les proches parents ne sont pas considérés comme 

la famille du Prophète ; la part des indigents n’arrive pas aux Sayyids, voir Ṭabrisī,  

Majmaʿ al-Bayān, Vol. X, p. 221. Ibn Abī al-Ḥadīd le mu’tazilite pro- shī‘ite pense que 

l’Imam ‘Alī avait continué la coutume d’Abū Bakr et de ‘Umar concernant la part des 

proches parents ; ainsi il n’a pas voulu payer celle qui revenait à Fāṭima et à la famille 

des Banū Hāshim ; Ibn Abī al-Ḥadīd Muʿtazilī, Sharḥ Nahj al-Balāgha, Vol. II, p. 139. 
240 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’a, Vol. VI, pp. 355-356. 
241 Ibn Bābūya, Kitāb man Lā Yaḥḍuruhu l-Faqīh, Vol. II, p. 42. 



 

122 
 

Mustamsak al-ʿUrwat al-Wuthqā, a vivement critiqué ces séculaires divergences de 

points de vue242.  

La situation critique de la communauté shi’ite, aussi bien sous le califat omeyyade 

que pendant la période ‘abbasside, a conduit les imams à chercher des moyens efficaces 

pour maintenir le contact avec les fidèles et pour garantir la vie de leur communauté. 

Dans ce but, ils ont créé un réseau de communication par l’intermédiaire de leurs 

représentants, institution appelée al-wikāla (« la délégation »), l’organisation des 

délégués de l’imam vivant dans les différentes régions. Ce système de représentation 

permettait, entre autres, de percevoir et de collecter les taxes religieuses  

La problématique des bénéficiaires est directement lié à la distribution des taxes 

religieuses. Comme nous l’avons remarqué dans le premier chapitre de cette étude, les 

ḥadīth-s juridiques en matière de collecte des taxes religieuses, en particulier de la 

collecte du khums, sont particulièrement nombreux et très fréquemment cités par les 

Docteurs. Conformément à ces ḥadīth-s, la collecte et la distribution des taxes religieuses 

étaient effectuées soit par les imams historiques en personne soit par leurs représentant 

officiels et reconnus par les fidèles. L’Occultation a rendu problématique cette 

institution. Certains juristes, comme nous l’avons vu, ont proposé d’enfouir les revenus 

des taxes en attendant le Retour du Mahdī pour les lui restituer ; d’autres ont déclaré qu’il 

fallait les jeter à la mer, etc.  

Durant l’Occultation mineure (260-329/873-940), ces obligations financières 

étaient gérées par les représentants de l’imam et les sommes ainsi collectées étaient 

dépensées pour répondre aux besoins des fidèles. Les représentants de l’imam caché 

pouvaient le rencontrer directement pendant l’Occultation mineure et ainsi recevoir ses 

                                                 
242 Sayyid Muḥsin Ṭabāṭabā’ī al-Hakīm, Mustamsak al-ʿurwat al-wuthqā, Vol. IX, p. 

578-584. 



 

123 
 

instructions. Mais une fois que cette période s’est terminée et que l’Occultation majeure 

a commencé, personne n’a été désigné comme le représentant personnel de l’imam. Cette 

situation dura jusqu’à l’époque safavide au 10e/16e siècle où les membres du clergé ont 

prétendu que l’imam Mahdī a désormais des représentants généraux, c’est-à-dire qu’au 

lieu d’avoir des représentants nommément et personnellement désignés, il aura 

dorénavant des représentants caractérisés par leur connaissance des enseignements des 

imams, c’est-à-dire les juristes-théologiens. Pour cela, on s’appuyait sur ce ḥadīth : 

« Pour ce qui concerne les évènements imprévus, adressez-vous aux connaisseurs de nos 

enseignements (ḥadīth) ; ils sont mes représentants pour vous et je suis le représentant de 

Dieu pour eux243 ».  

Il est vrai que ces doctrines, repensées à l’époque safavide, donnaient un pouvoir 

économique et politique immense aux membres du clergé shi‘ite mais en même temps 

elles permettaient au système religieux shi‘ite, en tant qu’organisation collective, de 

continuer à vivre.  

Les juristes sunnites estiment que l’organisation économique de la communauté 

doit fonctionner sous la surveillance des « détenteurs du pouvoir », c’est-à-dire ceux qui 

détiennent le pouvoir politique. Mais le shi‘isme, toujours sceptique à l’égard du pouvoir 

politique même shi‘ite, semble avoir eu la volonté d’accorder le pouvoir d’organisation 

sociale à ceux qui représentaient l’imam pendant son Occultation c’est-à-dire les juristes-

théologiens. 

 

 

 

                                                 
243 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’a, Vol. XVIII, p. 101 ; Al-Fayḍ al-Kāshānī, al-

Ḥaqq al-Mubīn, p. 9-10. 



 

124 
 

Le Khums rend licite ce qui est illicite 

Autre point important : selon les juristes shi‘ites contemporains, le khums permet 

de rendre licite un bien. Par exemple si un bien volé ne peut en aucun cas être restitué à 

son propriétaire, il peut devenir objet du khums et devenir ainsi licite 244. 

Quatre cas sont envisagés, selon les fatwas qui se fondent principalement sur 

l’œuvre d’al-Ḥurr al-ʿĀmilī, pour les biens licites mêlé aux biens illicites : 

1. On ne connaît ni la quantité du bien illicite, ni son propriétaire. Les ‘ulamā’ 

déclarent unanimement que ce cas est soumis au khums. 

2. On connaît la quantité du bien illicitement acquis ainsi que son propriétaire 

légitime. Dans ce cas évidemment il faut restituer le bien à son propriétaire. 

3. On connaît la quantité du bien illicite mais on n’en connaît pas le propriétaire 

légitime. Le bien est soumis au khums. 

4. On connaît le propriétaire légitime du bien illicite mais on en ignore la quantité. 

Le bien est soumis au khums. 245 . 

 

 

Les Sayyid-s, un groupe particulier qui bénéficie du khums 

Qui est Sayyid ? 

Les shi‘ites pensent que les Sayyid-s sont les descendants du prophète ; 

l’ascendance des Sayyid-s remonte au prophète par sa fille, Fāṭima Zahrā dont les fils 

Ḥasan et Ḥusayn sont les seuls descendants masculins de Muḥammad. Selon la tradition 

shi‘ite, la sourate 108, al-Kawthar avait été révélée en réponse à ceux qui disaient le 

                                                 
244 La fatwa d'un groupe de savants comme : ‘Alī Ḥusaynī al-Sīstānī, Jawād Tabrīzī, 

Abolqāsim Mūsawī Khū’ī, etc. 
245 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’a, Vol. VI, Chapitre III, p. 344 et Vol. XVII, 

Chapitre VII, p. 357. 



 

125 
 

prophète « sans postérité masculine » (al-abtar).246 Autrement dit la seule personne qui 

peut prétendre être Sayyid, est celle qui peut prouver sa parenté avec l’un des imams 

puisque ces derniers sont tous des descendants de Fāṭima et de ‘Alī. Dans les textes 

juridiques, une telle personne est Sayyid et mérite donc de recevoir le khums. La question 

qui s’impose est de savoir quand exactement a commencé la lignée des Sayyid-s. Certains 

considèrent ‘Abd al-Muṭallib, grand-père commun de Muḥammad et de ‘Alī comme 

l’ancêtre originel des Sayyid-s ; pour al-Shaykh al-Mufīd et Ibn al-Junayd cette origine 

remonte aux Banū-Hāshim dans leur totalité (les descendants de Hāshim) et aux Banū 

Muṭallib (les descendants de ‘Abd al-Muṭallib) ; chez les juristes sunnites, Abū Ḥanīfa 

est de cet avis247. Parmi les juristes, il y a divergence sur l’attribution d’une partie de la 

part de l’imam aux Sayyid-s.  

 

Les partisans du caractère obligatoire du khums 

Le caractère obligatoire du khums durant l’Occultation est défendu par la plupart 

des juristes shi‘ites. L’auteur contemporain du Kashf al-Rumūz déclare : « l’avis 

juridique (fatwa) indiquant l’abolition du khums pendant l’Occultation est un avis 

anonyme et je ne connais personne qui croit à la validité de cette fatwa248 ». Or pour 

certains juristes, le paiement du khums était seulement obligatoire pendant la présence 

physique des imams. C’est pourquoi, les grands savants du début des temps de 

l’Occultation se sont vus contraints à souligner le caractère obligatoire du khums même 

en l’absence de l’imam. Nous présenterons, dans les lignes qui suivent, les points de vue 

                                                 
246 al-Karakī, Jāmi’ al-Maqāṣid, vol. IV, p. 54. 
247 al-Ḥillī, Tadhkirat al-Fuqahā’, op. cit., Vol. V, p. 433. 
248 Ḥasan Fāḍil Ābī, Kashf al-Rumūz Fī Sharḥ Mukhtaṣar al-Nāfi’, éditions islamiques 

attaché à la société des Mudarrisīn Ḥawza Ilmiyya Qum, Vol. I, p. 272. 



 

126 
 

de certains anciens comme al-Shaykh al-Mufīd, al-Sharīf al-Murtaḍā et al-Shaykh al-

Ṭūsī qui vivaient justement à cette époque. 

Al-Shaykh al-Mufīd, au chapitre « Khums et butins » de son livre juridique al-

Muqni’A déclare que le paiement du khums est obligatoire pour tout butin (ghanīma) et 

il comprend le terme dans le sens de tout ce qu’on gagne dans la guerre contre les impies. 

Le khums est aussi obligatoire pour tout intérêt que l’on obtient des activités 

commerciales, agricoles et artisanales qui excèdent les frais annuels. Al-Shaykh al-

Mufīd, après avoir énuméré les cas soumis au khums, se fonde sur le verset coranique et 

écrit : « Le khums est obligatoire pour toutes les choses dont l’homme tire des 

profits249 ». C’est la raison pour laquelle les juristes qui lui ont succédé ont donné un 

caractère obligatoire au khums pendant l’Occultation. En ce qui concerne le caractère 

obligatoire du khums pendant l’Occultation, al-Shaykh al-Mufīd ajoute, au chapitre 

« Khums » d’al-Muqni’A : « le paiement du khums est obligatoire (wājib) sur tout profit, 

car c’est Dieu Lui-même qui l’a rendu obligatoire dans le Coran ».  

La plupart des juristes se sont appuyés sur l’autorité d’al-Shaykh al-Mufīd pour 

montrer le caractère obligatoire du khums durant le temps de l’Occultation250.     

En même temps, en raison de la crise survenue en matière du khums et des butins 

pendant le temps de l’Occultation, certains parmi les ‘ulamā’ ont eu recours à la théorie 

de l’Attente (al-intiẓār) puisque, selon la tradition, les taxes religieuses ne peuvent être 

collectées que par l’imam présent ou son représentant nommément désigné par lui.  Al-

Shaykh al-Mufīd, partisan du caractère obligatoire du paiement du khums pendant 

l’Occultation, signale tout de même ces hésitations : « en ce qui concerne le khums, il y 

a des désaccords entre les ‘ulamā’ pour le temps de l’Occultation ; un groupe pense que 

                                                 
249 Coran, 8 : 41 ; al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni’A (en référence au Coran 8 : 41), 

Qum, p. 276-277. 
250 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Khilāf, Vol. I, p. 272. 



 

127 
 

l’obligation de paiement du khums est annulée à cause de l’absence de l’imam et à cause 

des ḥadīth-s rapportés à ce sujet ; un autre groupe prône l’obligation d’enfouir le khums 

en se fondant sur le récit qui indique qu’« avec l’apparition de Mahdī, la terre sortira ses 

trésors ». Selon le principe présenté à la fin du propos, certains fidèles conservaient le 

khums comme un dépôt jusqu’au temps où l’imam Mahdī reviendra. Le même principe 

était appliqué par certains à la zakāt251.  

Le propos d’al-Shaykh al-Mufīd montre, s’il en était besoin, que n’existait aucun 

ḥadīth réglant la question des taxes religieuses en l’absence de l’imam.  

Al-Sharīf al-Murtaḍā (m. 436/1044) écrit dans son livre intitulé al-Intiṣār : « le 

paiement du Cinquième, excédant les frais annuels de la personne, est une obligation 

canonique (wājib) 252 ». Il n’a pas non plus soumis l’obligation du khums à la présence 

physique de l’imam. Le même savant, dans un autre de ses écrits à savoir son traité, al-

Muḥkam wa al-Mutashābih, cite le Tafsīr d’al-Nuʿmānī qui, en se fondant sur les dits de 

l’imam ‘Alī, présente ainsi les quatre ressources du khums : 1. Les butins de guerre, 2. 

Les minerais, 3. Les trésors, 4. Les matières précieuses pêchées dans la mer.253  

En ce qui concerne la répartition du khums, il dit : « le khums se divise en six 

parts dont trois appartiennent à l’imam qui est le remplaçant du prophète et donc 

représentant de Dieu et de Son Envoyé et les trois autres sont pour les orphelins, les 

indigents et les voyageurs en détresse appartenant à la famille de Muḥammad 254 ». 

Al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1068) a, lui aussi, discuté le caractère obligatoire du 

khums pendant le temps de l’Occultation dans quelques-uns de ses ouvrages sans faire 

allusion à la problématique de la présence ou de l’absence de l’imam. Al-Ṭūsī partage 

                                                 
251 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni’A, p. 46. 
252 al-Sharīf al-Murtaḍā, al-Intiṣār fī Infirādāt al-Imāmiyya, p. 225. 
253 Cité par al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’a, Vol. VI, p. 341. 
254 al-Sharīf al-Murtaḍā, al-Intiṣār fī Infirādāt al-Imamiyya, p. 226. 



 

128 
 

l’opinion d’al-Shaykh al-Mufīd et il ajoute que la raison de la divergence des ‘ulamā’ est 

l’absence de texte explicite au sujet du khums255. Il mentionne à son tour les différents 

points de vue en la matière. Il considère la légalité absolue du caractère obligatoire du 

khums sujette à débat car cela consisterait à user du bien d’autrui sans en avoir la 

permission explicite, ce qui est contre la sagesse. Par ailleurs, il reconnaît qu’il est 

obligatoire de diviser le khums en deux ; il conseille de cacher la première moitié qui 

appartient à l’imam ou de la déposer auprès de personnes de confiance pour qu’elles les 

restituent à l’imam Mahdī lors de son Retour et de partager la seconde moitié parmi les 

pauvres mentionnés par le Coran256.  

Dans son livre al-Nihāya, al-Shaykh al-Ṭūsī affirme la légalité de la dépense des 

revenus du khums aux profits des shi‘ites pendant le temps de l’Occultation dans certains 

cas comme le mariage, le commerce et le logement ; mais il interdit de les dépenser dans 

les autres cas257. Al-Shaykh al-Ṭūsī fait enfin allusion aux désaccords des juristes 

shi‘ites; selon lui ceux-ci résultent de l’absence d’un texte précis en la matière et il  

déclare : « si quelqu’un se comporte avec prudence et suit l’un des points de vue comme 

l’enfouissement du khums ou son dépôt par testament, il ne commet aucune faute258 ».  

 

Al-‘Allāma al-Ḥillī (m. 726/1325) reconnaît comme contraire au Coran le fait 

d’annuler le caractère obligatoire du khums et de le déclarer uniquement recommandable 

(mustaḥabb). Il écrit que les prescriptions juridiques (fatāwa) affirmant le caractère 

recommandable du khums durant le temps de l’Occultation ne sont pas fiables. Selon son 

argument, si le khums dépendait du bon vouloir des fidèles, les imams ne devraient pas 

                                                 
255 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Mabsūṭ, Vol. I, p. 164. 
256 Ibid, p. 262. 
257 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Nihāya, p. 265. 
258 Ibid., p. 275. 



 

129 
 

le collecter mais il y a des preuves explicites innombrables indiquant que les imams 

percevaient le khums aussi bien quand ils étaient présents que pendant l’Occultation 

mineure.259  

Muḥammad Ḥasan al-Najafī (m. 1266/1849), l’auteur de Jawāhir al-kalām, écrit 

à propos de l’obligation du khums pendant le temps de l’Occultation : « il est obligatoire 

de s’acquitter du khums de la part de l’imam pendant le temps de l’Occultation auprès de 

quelqu’un qui a les qualités requises pour émettre des fatwas, c’est-à-dire un Docteur de 

la loi fiable260 ».  

L’obligation du paiement du khums pendant le temps de l’Occultation de l’imam 

est une question sur laquelle s’entendent également d’autres savants comme Qāḍī Ibn al-

Barrāj261, Ibn Zuhra262 ou encore Ibn Idrīs al-Ḥillī263. Nous y reviendrons. 

Al-Shaykh Abū Ṣalāḥ al-Ḥalabī (m. 447/1055) ne fait pas mention de la théorie 

de l’enfouissement du khums, mais il défend l’obligation du paiement et de la division 

du khums; il estime que le khums doit être divisé en deux et écrit : « il faut mettre de côté 

la part de l’imam et attendre pour le remettre à ce dernier. Si on n’arrive pas à rencontrer 

l’imam soi-même pendant sa vie, il faut déposer la part en question entre les mains d’une 

personne de confiance pour qu’elle accomplisse son devoir avant de mourir (i.e. le 

déposer à son tour à une autre personne de confiance et ainsi de suite jusqu’au Retour de 

l’imam caché). Mais en ce qui concerne la deuxième part du khums, il faut la donner aux 

indigents, orphelins et voyageurs en détresse appartenant à la famille du prophète et de 

‘Alī 264. 

                                                 
259 Cité par al-ʿĀmilī Wasā’il al-shī’a, Vol. VI, p. 283. 
260 Al-Najafī, Jawāhir al-kalām, Vol. VI, p. 283. 
261 Ibn al-Barrāj, al-Muhadhdhab, Vol. I, p. 178. 
262 Ibn Zuhra, al-Ghunya, Vol. II, p. 129. 
263 Ibn Idrīs al-Ḥillī, al-Sarā’ir, Vol. I, p. 185. 
264 Abū al-Ṣalāḥ al-Ḥalabī, al-Kāfī fī l-fiqh, p. 174. 



 

130 
 

Abū ‘Alī Ḥamza ibn ‘Abd al-’Azīz (m. 463/1070), connu sous le nom de Salār 

al-Daylamī, défend lui aussi la théorie de la légitimité du paiement du khums pendant 

l’Occultation et le fait que la seconde moitié de celui-ci doit exclusivement revenir aux 

shi’ites pauvres et non à n’importe quel besogneux265 ».  

Qāḍī ‘Abd al-’Azīz Ibn al-Barrāj (m. 481/1088) a rédigé un traité sur la question 

de la légitimité de l’appropriation exclusive du khums par les shi‘ites pendant 

l’Occultation. Il a reconnu comme nécessaire de conserver la part de l’imam jusqu’à la 

mort et a insisté sur le dépôt des biens par testament après la mort afin de les restituer à 

l’imam caché lors de son avènement. Il a écrit à propos de la conservation de la part de 

l’imam et de son dépôt par testament que : « cette pratique est ce qu’il existe de plus fort 

et de plus discret pour sauver le fidèle de commettre un péché concernant le khums266 ». 

La position de Muḥammad Ibn Idrīs al-Ḥillī (m. 598/1201) est presque identique 

à celle de Qāḍī ‘Abd al-’Azīz Ibn al-Barrāj. Il présente l’absence de textes en matière du 

khums comme la raison de la divergence entre les docteurs shi‘ites et propose les 

différents points de vue à ce sujet. Mais il rejette fermement la légitimité de la 

conservation du khums et prône la transmission « et le dépôt par testament de « la part 

de l’imam » : « Selon mon opinion, le dépôt du khums par testament est prioritaire ; son 

enfouissement n’est pas autorisé car nous n’avons pas de texte sûr permettant ce fait.  

C’est ce qui est dicté par la loi, la raison, la religion, et le bon sens ainsi que par l’esprit, 

la doctrine qui est la nôtre267 ». 

Yaḥyā ibn Saʿīd al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 676/1277) insistait sur le khums prélevé 

sur les habitations et les activités commerciales268. Il prône la légitimité du paiement du 

                                                 
265 Salār al-Daylamī, al-Marāsim, p. 633. 
266 Ibn al-Barrāj, al-Muhadhdhab, Vol. I, p. 180 et 181. 
267 Ibn Idrīs al-Ḥillī, al-Sarā’ir, p. 116. 
268 al-‘Allāma al-Ḥillī, Sharā’iʿ al-Islām, Kitāb al-Khums, Vol. I, p. 182 et 183. 



 

131 
 

khums pendant le temps de l’Occultation et fait remonter la réalisation de cet acte à la 

générosité et la bienveillance des imams. En ce qui concerne le désaccord entre les 

shi‘ites en matière des trésors qui appartiennent à l’imam, il passe en revue les points de 

vue différents des docteurs et n’émet pas lui-même un verdict particulier à ce sujet269.  

Al-‘Allāma al-Ḥillī (m. 726/1325) cite al-Shaykh al-Ṭūsī pour défendre 

l’obligation de l’acquittement du Cinquième et écrit longuement à propos de la légitimité 

du paiement du khums aussi bien en présence qu’en absence des imams270.  

Abū ‘Abdallāh Ibn Makkī al-Shahīd al-Awwal (m. 786/1384) pensait que l’on a 

le choix entre dépenser le revenu du khums pour les indigents ou bien le conserver et 

l’enfouir jusqu’à l’apparition de l’imam Mahdī. Il déclare préférer lui-même partager le 

revenu du khums entre les pauvres, tout en insistant sur la légitimité du prélèvement du 

khums sur les habitations, les activités commerciales et les butins en présence de l’imam 

et son exemption possible pendant le temps de l’Occultation271.  

‘Alī Ibn Ḥusayn al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 940/1533), personnalité historique 

d’une importance capitale dans la politique religieuse des Safavides, s’est beaucoup 

écarté de la théorie de la Dissimulation et de l’Attente, en fondant la doctrine de « la 

représentation générale » de l’imam caché. Selon celle-ci, le juriste théologien, soutenu 

directement par le souverain (en l’occurrence dans son propre cas :  Shāh Ṭahmāsb ibn 

Ismāʿīl, le roi safavide), est le représentant général (nā’ib ‘āmm) de l’imam caché 

pendant l’Occultation majeure au même titre que les « représentants particuliers » (nā’ib 

khāṣṣ) de celui-ci pendant l’Occultation mineure. Ce qui a donné aux juristes haut placés 

du clergé une importance politique et sociale de premier ordre.272. Dans son livre Jāmi’ 

                                                 
269 Ibid,. p. 151. 
270 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Taḥrīr al-aḥkām, p. 75. 
271 al-Shahīd al-Awwal, Al-Durūs al-Sharʿiyya, p. 69-70 ; id., al-Bayān, p. 221. 
272 Rasūl Jaʿfaryān, Dīn va siyāsat dar dowre-ye ṣafavi, p. 32 et 312. 



 

132 
 

al-Maqāṣid fī sharḥ al-qawā‘id, il émet une prescription juridique selon laquelle la part 

de l’imam du khums doit intégralement revenir aux « représentants généraux » qui 

décident de l’utiliser selon les conditions requises273. 

Zayn al-Dīn b. Aḥmad al-ʿĀmilī al-Shahīd al-Thānī (m. 955/1548) croyait lui 

aussi à la légitimité de l’obligation du khums pendant le temps de l’Occultation274. Bien 

qu’il ait émis une fatwa annulant l’appropriation et la récupération des terres arides 

mortes sans autorisation de l’imam, il estime que la récupération des terrains qui sont en 

train de s’éroder n’a pas besoin de permission275.  

Al-Shaykh Muḥammad Ḥasan al-Najafī (m. 1228/1813) dit Ṣāḥib al-Jawāhir,  a 

largement traité de la question de « la part de l’imam » pendant l’Occultation et après 

avoir mentionné les avis qui témoignent de la légitimité de l’obligation du khums, il écrit : 

« l’existence de nombreux avis fiables, a conduit les juristes à la certitude que les imams 

ont rendu obligatoire le paiement du khums pour les shi‘ites pendant le temps de la 

Présence mais aussi  pendant l’ère de l’Occultation de l’imam infaillible276. Al-Najafī 

mentionne les avis partagés des juristes concernant l’annulation, la conservation ou le 

dépôt par testament du khums jusqu’à la réapparition de l’imam Mahdī. Il présente les 

argumentations des uns et des autres 277, et malgré sa citation d’al-Shaykh al-Ṣadūq 

indiquant que « le khums fait partie des droits de l’imam ; donc il faut le garder jusqu’à 

son Retour comme nous le faisons pour tous les dépôts religieux278 », il opte finalement 

pour l’obligation de son paiement en rejetant l’avis de ses adversaires en déclarant : 

                                                 
273 al-Muḥaqqiq al-Karakī, Jāmi‘ al-Maqāṣid fī sharḥ al-Qawā‘id, Ahl al-Beyt, Qum, 

Vol. IV, p. 65. 
274 al-ʿĀmilī, Zayn al-Dīn al-Shahīd al-Thānī, Masālik al-afhām, Vol. III, p. 68 
275 al-Shahīd al-Thānī, Masālik, Ibid., p. 155. 
276 Muḥammad Ḥasan al-Najafī, Jawāhir al-Kalām, Vol. XVI, p. 141. 
277 Ibid., p. 156-162. 
278 Ibid., p. 165. 



 

133 
 

« Leur avis ne mérite même pas qu’on y gaspille feuille, encre et plume pour le 

réfuter279 ». 

 

Les opposants au khums obligatoire 

Dans le camp opposé aux juristes qui prônaient le paiement obligatoire du khums 

pendant le temps de l’Occultation, se trouvent de nombreux juristes qui rejettent ce 

caractère obligatoire.  

Il se posent d’abord cette question : comment est-il possible que, dans le Coran, 

il n’y ait qu’un seul verset (8 : 41) sur le khums, tandis qu’il existe des dizaines de versets 

où la zakāt est décrite et conseillée. Cette disparité entre le nombre des versets ne 

témoigne-t-elle pas de l’importance très secondaire du khums ? La zakāt est un 

pourcentage maximal de la récolte et des bénéfices, le khums est un pourcentage minimal 

de l’excédent des revenus annuels. Peu de gens, à part les fortunés, ont un excédent de 

revenus.  

D’autres questions sont également posées : par exemple percevait-on 

régulièrement le khums pendant la vie du prophète ? Pourquoi le paiement du khums a-t-

il été suspendu pendant certaines périodes ? Et pourquoi à certaines époques, les docteurs 

ont-t-ils conseillé de ne pas payer le khums ? Comme les partisans du paiement du khums, 

ses opposants ont eu eux aussi recours à de nombreux récits rapportés des imams et des 

juristes anciens, témoignant du caractère non obligatoire du khums. Voici quelques 

exemples de ces rapports :  

 

 ‘Umar b. Yazīd dit : « ‘J’ai rencontré Abū Sayyār Mismaʿ b.  ‘Abd al-Malik à 

Médine ; cette année il avait apporté une somme d’argent pour l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq, 

                                                 
279 Ibid., p. 173. 



 

134 
 

mais ce dernier a refusé la somme ; je lui ai demandé : pourquoi l’imam a refusé cette 

offre de ta part ?’ Il a répondu : ‘Quand j’avais présenté cette somme à l’imam Jaʿfar al-

Ṣādiq, je lui ai dit que j’étais le responsable de la pêche des perles dans la mer de Bahreïn 

et que j’avais gagné quatre cent mille dinars dont je lui apportais quatre-vingts mille 

comme khums ; je lui ai dit que je ne voulais pas conserver sa part à lui car cette somme 

était la part que Dieu lui avait destinée.’ Mais l’imam m’a répondu : ‘Ô Abū Sayyār, nous 

avons rendu cette somme licite pour toi ; Garde la pour toi ; tout ce qui est à la disposition 

de nos Shi‘ites sur terre, leur appartient jusqu’au jour de la Résurrection.’ »280  

Selon un autre récit un homme qui vendait des berceaux et des cordes est allé 

chez l’imam al-Ṣādiq et a déclaré : « J’ai des articles, je fais du commerce et j’ai fait des 

bénéfices ; je sais que dans ces profits, il y a une part déterminée pour vous ». L’imam 

répond : « si dans la situation actuelle nous vous obligeons à régler ces droits et à payer 

le khums, nous ne vous traiterons pas avec justice281 ». Pour les opposants, ce genre de 

récit montre qu’en cas de besoin le fidèle n’est pas obligé de payer le Cinquième. Une 

autre preuve de cette affirmation est le récit où quelqu’un interroge le même sixième 

imam, à savoir l’imam al-Ṣādiq, sur la légitimité du repas dont il n’a pas payé le khums 

; l’imam répond : « S’il se trouve vraiment dans le besoin, ce repas est licite pour lui282 ».  

Al-Kulaynī rapporte encore : « Deux personnes se sont rendues auprès de l’imam 

al-Ṣādiq pour s’assurer de la licéité (du khums). Ce dernier déclare : ‘cette part ne nous 

appartient pas pour que nous puissions le rendre licite ou illicite.’ »283  

Par ailleurs le khums peut être remplacé par le Dixième (‘ushr). Al-Shahīd al-

Awwal (m. 786/1384) dans la Lum’A Dimashqiyya et al-Shahīd al-Thānī (955/1548) dans 

                                                 
280 al-Kulaynī, al-Kāfī, Vol. I, p. 408. 
281 al-Shaykh al-Mufīd, al-Ikhtiṣāṣ, éd. ‘Alī Akbar Ghaffārī, Qum, p. 283. 
282 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Ghayba, éd. ‘Ibādullāh Tehrānī et ‘Alī Aḥmad Nāṣiḥī, Qum, 

al-Ma’ārif al-Islāmiyya, Vol. IV, p. 143. 
283 al-Kulaynī, al-Kāfī, Vol. I, p. 545. 



 

135 
 

son commentaire de ce livre expliquent cette possibilité et déclarent que les shi‘ites ont 

la liberté de choisir l’une des deux solutions pendant le temps de l’Occultation.  

Les deux savants s’appuient sur d’illustres prédécesseurs pour dire que selon 

certains d’entre eux même le Dixième doit être mis de côté jusqu’au Retour de l’imam 

caché et si la Manifestation (ẓuhūr) de l’imam ne survient pas pendant qu’ils sont encore 

vivants, il faut confier la somme aux personnes de confiance qui la confieront à d’autres 

si nécessaire jusqu’à cette Manifestation à la fin des temps. Dans une traduction 

commentée de la Lum’A, on peut lire : « un grand nombre parmi les juristes tardifs croient 

qu’on peut donner la part de l’imam aux quatre groupes des ayants droit besogneux, 

c’est-à-dire aux proches parents, orphelins, voyageurs en détresse et indigents. Mais 

d’autres n’admettent pas une telle distribution comme licite et préconisent qu’il faut 

conserver la part de l’imam jusqu’à sa Manifestation pour la lui restituer, car il n’y a pas 

de preuve scripturaire qui permette de distribuer la part mentionnée284 ».  

Aḥmad b. Muḥammad Muqaddas Ardabīlī (m. 993/1585) écrit : « Sache que la 

majorité des avis de nos docteurs affirmant l’annulation totale du khums pendant le temps 

de l’Occultation prouve le caractère non-obligatoire du khums ; l’origine de ces fatwa-s 

remontent aux dits des imams qui associent le khums à la présence d’un imam vivant ». 

Et il ajoute : « Tout avis sur la légitimité du khums pendant le temps de l’Occultation 

n’est pas admissible ; il est préférable que le khums soit purement et simplement annulé, 

même la part des pauvres et que la licéité de son appropriation soit déclarée absolument 

nulle et non avenue. A la limite on peut la déclarer recommandable (mustaḥabb) selon 

l’avis de quelques-uns mais le khums ne peut pas être obligatoire pendant 

l’Occultation285.  

                                                 
284 Sayyid ‘Alī Ḥusaynī, Tarjomeh va sharḥ-e Luma‘, Vol. I, p. 256. 
285 al-Ardabīlī, Majmaʿ al-fā’ida wa l-burhān fī sharḥ al-Irshād al-adhhān, Vol. IV, 

pp. 355-358. 



 

136 
 

Un siècle plus tard, Sayyid Muḥammad al-Bāqir Sabziwārī (m. 1090/1679) 

défend le même point de vue. Il déclare que : « les propriétés de l’imam doivent être 

conservées jusqu’à son Retour 286.  Selon lui, l’annulation du khums sur les activités 

commerciales pendant le temps de l’Occultation est préférable287  

Al-Fayḍ al-Kāshānī (m. 1091/1680), suivi par son contemporain Muḥammad 

Bāqir Sabziwārī (m. 1090/1679), opte pour l’annulation de la part de l’imam pendant 

l’Occultation tout en annonçant qu’il faut payer la part des autres bénéficiaires du khums. 

Il déclare qu’il est même préférable de dépenser par prudence tout le khums pour ces 

bénéficiaires288.  

Muḥammad Sabziwārī (m. 1090/1679), comme on vient de le dire, ne reconnaît 

pas non plus  le caractère obligatoire du khums pendant le temps de l’Occultation. Cité 

par Khwānsārī, il écrit : « Pendant un tel temps (l’Occultation) où il est impossible d’être 

en contact avec lui (i.e. l’imam caché), le Dixième qui lui appartient (i.e. la moitié du 

Cinquième) est clairement annulé ; car il est impossible de lui remettre. Il reste seulement 

le Dixième (l’autre moitié) appartenant aux Sayyid-s parce que ses bénéficiaires sont 

présents289.  

La plupart des juristes tardifs estimant que la collecte et le paiement du khums 

sont annulés et impraticables pendant le temps de l’Occultation appartiennent à la 

tendance traditionaliste des Akhbāriyya. C’est pourquoi, ils fondent presque toujours 

leurs arguments sur les ḥadīth-s des imams. C’est le cas par exemple du Shaykh al-Ḥurr 

al-ʿĀmilī (m. 1104/1692).  Dans son célèbre livre Wasā’il al-Shī’a, il rapporte vingt-

                                                 
286 Muḥammad al-Bāqir Sabziwārī, Kifāyat al-Aḥkām, p. 45. 
287 al-Muḥaqqiq Sabziwārī, Zakhīra al-Maʿād, Ahl al-Bayt, Vol. III, pp. 291-292. 
288 Al-Fayḍ al-Kāshānī, Mafātīḥ al-Sharī’A, Kitāb al-Khums, Vol. II, Chapitre 39, n° 

260, p. 229. 
289 Sayyid Muḥammad al-Bāqir al-Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt, traduit par 

Muḥammad Sa‘edī, Islāmiyya, Vol. II, pp. 246-248. 



 

137 
 

deux ḥadīth-s corroborant, semble-t-il, l’annulation du khums290. La majorité de ces 

traditions remontent aux imams al-Bāqir et Jaʿfar al-Ṣādiq. À l’aide de ces ḥadīth-s, 

l’auteur conclut que la collecte du khums, et en particulier celle de la part de l’imam, 

n’est ni convenable ni autorisée, car les imams recommandent seulement la distribution 

de cette taxe au profit de leurs shi‘ites pauvres seulement. Il est intéressant de noter que 

deux siècles plus tard, le savant célèbre de la tendance opposée des Uṣūliyya, al-Shaykh 

Murtaḍā al-Anṣārī (m. 1281/1864), critique sévèrement al-Ḥurr al-ʿĀmilī pour son usage 

de ces ḥadīth-s et en donne, lui, une toute autre interprétation afin de justifier l’obligation 

du paiement du khums.  

Ces débats autour du khums ont eu pour résultat quatre points de vue établis 

autour de la problématique de son paiement pendant l’Occultation :  

- L’annulation et l’interdiction de paiement.  

- L’obligation du paiement.  

- La conservation, c’est-à-dire le non-paiement, de la Part de l’imam jusqu’au 

retour de ce dernier et le paiement du reste du khums.  

- Le paiement de la Part de l’imam et sa dépense lorsqu’il y a certitude que cette 

dépense correspond aux enseignements des imams.   

 

Ces divergences et les incertitudes qui les accompagnent ont eu pour conséquence 

une très grande disparité dans le paiement du khums parmi les fidèles shi‘ites. C’est ce 

qui ressort d’ailleurs de nos jours d’une enquête publiée par la branche de la province  du 

Khurāsān de l’Office pour la Propagande Islamique de l’Iran, enquête de grande ampleur 

                                                 
290 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’a, Vol. VI, Ahl al-Beyt, Qum,  pp. 376-385. 



 

138 
 

sur le terrain de laquelle sont tirées les conclusions suivantes291 : la perception et 

l’obtention du khums de manière traditionnelle soit par les juristes et soit surtout les 

Sayyid-s ne vont pas dans le sens de la justice sociale et, s’ils n’augmentent pas les 

inégalités, ils n’aboutissent pas non plus à les diminuer, car le nombre des payeurs du 

khums dans les couches défavorisées est supérieur au nombre des payeurs des couches 

favorisées.  

La disparité entre le niveau de revenu et le paiement du khums montre qu’un 

grand nombre de familles ayant des revenus considérables s’abstiennent de payer le 

khums. Les tableaux concernant la nécessité d’une approche fiscale du khums montrent 

clairement que près de 40% des imposables ne payent pas le khums. L’enquête montre 

également que le paiement de ce dernier et le niveau d’études du payeur sont inversement 

proportionnels. Ce qui est logique car les fidèles cherchant à pratiquer scrupuleusement 

leur religion selon le point de vue juridique et soumis à l’autorité des juristes se trouvent 

dans leur très grande majorité dans les couches populaires et non lettrées de la population. 

 

Quelques mots sur la zakāt 

L’aumône (zakāt) est une obligation religieuse en islam car, comme on l’a déjà 

signalé, le Coran insiste très fortement sur sa nécessité. Son paiement n’est donc pas sujet 

à débat. Les discussions à son sujet, surtout dans le shi‘isme, porte sur l’autorité habilitée 

à collecter la zakāt ainsi que sur son usage.  

Selon les sources islamiques, après le décès de Muḥammad, la plupart des chefs 

des tribus arabes se sont abstenus de payer la zakāt. Abū Bakr, premier successeur du 

prophète, qui assumait la direction politique et religieuse de la communauté, a juré de 

                                                 
291 Voir le rapport Khums, Tchālesh-hā va Rāhkār-hā, Office pour la Propagande 

Islamique, sous la direction de l’Organisation générale du Khorasan al-Raḍawī, pp. 725-

727. 



 

139 
 

forcer les révoltés à payer la zakāt. Il a employé la force militaire pour réprimer les 

révoltés et contraindre les incroyants s’ils tentaient de résister et suscitaient des 

désordres. Finalement il a réussi à établir le paiement des taxes religieuses dans la 

péninsule arabique292. Ses successeurs, à la tête des fidèles, avaient la responsabilité de 

collecter la zakāt.  

Vers la fin de l’époque Omeyyade (43-121/661-750), ‘Umar ibn ‘Abd al-’Azīz 

(99-102/717-720) a créé une structure administrative appelée « Dīwān al-ṣadaqāt » pour 

la perception de la zakāt ; cette structure a persisté pendant tout le temps des Omeyyades 

et des ‘Abbassides sous le nom de « Dīwān al-Bar wa l-Ṣadaqāt »293.  

Selon Holger Weiss, le problème s’imposa au moment où la zakāt fut établie et 

son paiement généralisé. Il souligne la dimension politique de la question lorsque c’est 

l’autorité gouvernementale qui collecte l’aumône mais ajoute qu’à partir d’un certain 

moment les juristes ont également été autorisés à le faire. Dans ces conditions, en donnant 

un caractère obligatoire à la zakāt et en transformant sa perception et sa distribution en 

un système indépendant, qu’il s’agisse d’une forme personnelle comme la ṣadaqa ou 

qu’il s’agisse d’une forme gouvernementale, publique ou officielle, la zakāt se heurte à 

des problèmes. Le fait que la zakāt, aussi bien en tant que troisième pilier de l’Islam 

qu’en tant qu’obligation légale et officielle, se transforme en une loi, entraîne de 

nombreux problèmes. Comme on le voit aussi dans l’histoire économique, le 

gouvernement est souvent obligé de forcer les gens à payer les frais gouvernementaux 

sinon il se heurte à un déficit budgétaire, surtout pour les affaires militaires. Au départ, 

en tout cas dans le Coran mais aussi probablement pendant la vie du prophète, la zakāt 

était payée pour aider les pauvres et selon la volonté du payeur, non pas pour 

                                                 
292 M. W. Watt, Muhammad at Mecca, cité par Michael Bonner, Poverty and Charity 

in Middle Eastern Contexts, State University of New York, Chapter I, p.15. 
293 Amy Singer, Charity in islamic societies, p. 47. 



 

140 
 

l’instauration du gouvernement islamique et la contribution aux frais du pouvoir en 

place294. Toujours selon Holger Weiss, après le temps du prophète, il n’y a pas une 

interprétation unique surtout en matière de la collecte de la zakāt soit pour subvenir aux 

besoins de l’Etat soit pour venir en aide aux indigents. Or, les législateurs sont en général 

les derniers qui répondent aux besoins des pauvres et non pas les premiers. Le phénomène 

a été remarqué par les lettrés musulmans eux-mêmes. Al-Māwardī (m. 450/1058), 

célèbre juriste, théologien et penseur sunnite, écrit que les pressions politiques du 

gouvernement pour rendre obligatoire la perception des taxes et pour en dépenser une 

partie pour les indigents n’étaient pas suffisantes. Les gouverneurs étaient obligés de 

financer aussi les dépenses militaires et gouvernementales par la collecte de la zakāt295. 

‘Abd al-Rahmān b. Muḥammad Ibn Khaldūn (m. 809/1406) a remarqué que la collecte 

des taxes religieuses en général et la zakāt plus particulièrement par le gouvernement 

renforce seulement la politique de ce dernier et que les taxes sont dépensées généralement 

pour la consolidation du pouvoir296. 

Dans ces conditions, la question s’est posée de manière aigüe aux shi‘ites, presque 

toujours en position de faiblesse devant les pouvoirs qu’ils ont toujours considérés 

comme injustes. La zakāt est une obligation coranique et aucun imam n’a mis en question 

son paiement. Les débats concernent ce qui doit être soumis à son prélèvement et 

l’autorité habilitée à la collecter. Dans le corpus de ḥadīth-s qui interprète les nombreuses 

mais imprécises données coraniques, neuf revenus soumis à l’aumône sont énumérés.  

Al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022) écrit : « L’imam est le successeur du prophète 

et les adresses divines au prophète concernent aussi les imams. Donc quand le prophète 

                                                 
294 Weiss, H., « Obligatory almsgiving: an inquiry into zakāt in the pre-colonial Bilād 

al-Sūdān », Studia Orientalia / Societas Orientalis Fennica, 96, Finnish Oriental Society: 

Tiedekirja, Helsinki, 2003, p. 279. 
295 al-Māwardī, al-Aḥkām al-Sulṭāniyya, p. 50. 
296 Ibn Khaldūn, Les Prolégomènes, 1989, pp. 239-240, 271. 



 

141 
 

est présent, il faut lui remettre la zakāt et après son décès, il faut la remettre à son 

successeur c’est-à-dire l’imam et pendant le temps de l’Occultation, la zakāt doit être 

remise aux délégués particuliers (de l’imam caché)297 ». 

Dans al-Istibṣār298, al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067) semble être le premier à 

proposer d’autres sources, que les neuf précédents, pour le prélèvement de l’aumône en 

déclarant le caractère facultatif (mustaḥabb) de la zakāt pour ces cas supplémentaires. 

D’autres savants l’ont suivi dans cette voie comme al-‘Allāma al-Ḥillī299, al-Shahīd al-

Awwal300 et beaucoup d’autres juristes ayant considéré cette solution comme la 

meilleure. La plupart des juristes contemporains ont aussi opté pour cette fatwa.  

Afin de ne pas remettre la collecte de l’aumône entre les mains d’un pouvoir 

injuste, les juristes shi‘ites ont proposé une autre solution. Taqī ibn Najm al-Dīn ibn 

ʿUbaydullāh al-Ḥalabī (m. 447/1055), connu sous le nom d’Abū Ṣalāḥ al-Ḥalabī, juriste 

imamite estimait que la zakāt devait être remise à l’imam pendant le temps de sa présence 

mais dans le temps de l’Occultation, le payeur pouvait distribuer lui-même la zakāt301. 

Par ailleurs, beaucoup ont pensé que l’ajout de cas recommandables aux neuf cas 

obligatoires, a été une forme de « dissimulation tactique » (taqiyya) de la part des 

Anciens afin d’assouplir les règles de la zakāt et la libérer du joug du pouvoir politique. 

Par exemple, al-Shaykh Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī  (m. 1186/1722) écrit : « il est évident 

pour moi qu’il faut prendre beaucoup de ḥadīth-s concernant la zakāt ainsi que le cas des 

prélèvements facultatifs comme une forme de dissimulation tactique (taqiyya) ; la 

dissimulation est la solution principale dans le cas de divergence en matière des préceptes 

religieux ; car comme l’a remarqué al-Ḥillī dans son livre al-Muntahā, reconnaître le 

                                                 
297 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni’A, p. 252. 
298 al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Istibṣār, Vol. II, p. 4. 
299 al-‘Allāma al-Ḥillī, Mukhtalaf al-shī’A, Vol. III, p. 71. 
300 al-Shahīd al-Awwal, al-Durūs al-sharī’a fī fiqh al-imāmiyya, Vol. I, p. 329. 
301 Abū Ṣalāḥ al-Ḥalabī, al-Bidāya, p. 72. 



 

142 
 

caractère obligatoire de la remise de la zakāt au pouvoir en place vient de la religion de 

Shāfiʿī, Abū Ḥanīfa, de Mālik, de Abū Yūsuf Yaʿqūb ibn Ibrāhīm (autrement dit les 

savants sunnites que les shi‘ites n’ont pas à suivre). 302  

Selon Muḥammad Ḥasan al-Najafī, l’auteur des Jawāhir al-kalām (m. 

1266/1849), il est indispensable que les shi‘ites aient la permission de payer la zakāt sur 

leurs avoirs. Quant aux preuves et arguments pour la permission du paiement de la zakāt 

à l’imam, il écrit : « ces preuves et récits concernent le temps de la présence de l’imam 

et ne concernent pas le temps d’Occultation et le temps de la dissimulation303 ». Il écrit 

encore : « Il est obligatoire de payer la zakāt à l’imam pendant sa présence et de ne pas 

la payer au pouvoir en place durant le temps de l’Occultation pendant lequel il nous est 

conseillé de respecter la dissimulation tactique pour que nous gardions indemnes les 

préceptes religieux ; la collecte et la distribution de la zakāt causent des problèmes pour 

les shi‘ites. Ils doivent la payer d’eux-mêmes 304 ». 

 

Le kharāj pendant le temps de l’Occultation 

Le kharāj ou la taxe foncière a toujours été perçue en islam par le pouvoir. Selon 

les sources traditionnelles, le pouvoir califal distribuait une partie de cette taxe foncière 

entre les différentes factions théologico-politiques qui n’étaient évidemment pas en 

conflit ouvert avec lui. Ainsi, la plupart du temps, la communauté shi‘ite imamite, celle 

qui aboutira au shi‘isme duodécimain, et dont les imams se tenaient à l’écart de toutes 

activités politiques, recevait une part du kharāj à l’époque de la présence des imams 

historiques. La question qui se pose au sujet du kharāj pendant l’Occultation est donc 

                                                 
302 Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī, al-Ḥadā’iq al-Nāḍira, Qum, Vol. XII, p. 108. 
303 Muḥammad Ḥusayn al-Najafī, Jawāhir al-Kalām, Beyrouth, vol. XV, pp. 413-417.  
304 Ibid., Jawāhir al-Kalām, p. 418.  



 

143 
 

similaire à celle posée par la zakāt. Etant donné que, pour les shi‘ites, tout pouvoir avant 

le Retour de l’imam caché et son gouvernement mondial est injuste et étant donné que 

l’imam n’est plus présent pour juger de la licéité ou non de la perception d’une partie du 

kharāj venant de ce pouvoir injuste, quelle doit être la décision des fidèles shi’ites ?  Que 

doit-on faire des terres conquises, des terres soumises au kharāj et des biens obtenus par 

le kharāj ? L’attitude des juristes shi‘ites à l’égard de cette question dépend de la 

permission ou de l’interdiction de collaboration avec les dirigeants par définition injustes. 

Car ils ne partageaient pas un avis identique à propos de la légitimité de la collaboration 

avec le pouvoir. Sur cette question, les juristes se divisent en deux groupes. D’abord, 

ceux qui permettent l’usage des biens issus de la taxe foncière même si le pouvoir est 

injuste. La question a été surtout débattue à partir de l’époque safavide et l’arrivée au 

pouvoir d’une dynastie shi‘ite.  Par exemple lorsque Ibrāhīm b. Sulaymān al-Qatīfī (m. 

950/1543, appartenant au courant traditionaliste des Akhbāriyya),  n’accepta pas le 

kharāj , y compris celui des terres nouvellement conquises, offert par le souverain Shāh 

Ṭahmāsb, al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 940/1533, chef du courant rationaliste des Uṣūliyya 

de son époque) qui lui reprocha en écrivant : « Quand le deuxième imam des shi‘ites, 

l’imam Ḥasan b. ‘Alī a accepté les cadeaux de Muʿāwiyya b. Abī Sufyān, le premier 

calife Omeyyade, comment peux-tu t’abstenir de recevoir les cadeaux de Shāh 

Ṭahmāsb ? Tu n’es tout de même pas plus vertueux que l’imam Ḥasan et Shāh Ṭahmāsb 

n’est pas plus oppresseur que Muʿāwiyya305 ? ». 

Muḥaqqiq al-Karakī, le célèbre juriste de l’époque safavide, est justement le plus 

ardent défenseur de la licéité du kharāj pendant l’Occultation.  Dans son livre Qāṭi’A al-

lajāj fī taḥqīq ḥall al-kharāj, il s’appuie sur l’exemple des imams historiques qui 

acceptaient les biens issus de l’impôt foncier offerts par les califes injustes pour les 

                                                 
305 al-Muḥaqqiq al-Karakī, Qāṭi’A al-lajāj fī taḥqīq ḥall al-kharāj, Vol. I, pp. 34-37. 



 

144 
 

intérêts de leurs fidèles.306 Il dit aussi que certains juristes imamites, y compris Sayyid 

al-Sharīf al-Murtaḍā, Sayyid al-Sharīf al-Raḍī ou encore al-‘Allāma al-Ḥillī 

fréquentaient la cour des souverains et des  rois et acceptaient le  kharāj, des terres  et d’ 

autres présents.  Al-Karakī établit tout de même une exception pour les juristes qui ont 

joué un rôle dans l’établissement d’un gouvernement inique ou dans l’affaiblissement 

d’un gouvernement équitable par leurs verdicts et leur influence : « ceux-ci n’ont pas la 

permission de percevoir les biens issus du kharāj et celui-ci est illicite pour eux307». La 

pointe de l’argumentation c’est que, contrairement à ce que prétendent les 

Traditionalistes, pendant l’Occultation, il peut y avoir des pouvoirs justes, en 

l’occurrence celui des Safavides. 

Dans le camp adverse se trouvent certains juristes comme al-Shaykh Ibrāhīm al-

Qatīfī (m. 950 /1543), comme nous venons de le voir308 ainsi qu’al-Muḥaqqiq al-Ardabīlī 

(m. 993/1585). On doit au premier son Sirāj al-wahhāj, et à al-Muḥaqqiq al-Ardabīlī son 

traité al-Kharājiyya. D’autres ‘ulamā’ ont également traité de cette question309. Selon 

eux, tout ce que l’on reçoit de la main du pouvoir injuste est illicite et sa consommation 

est fondamentalement interdite. Certains ont cependant proposé d’avoir recours à la 

dissimulation (taqiyya) et de percevoir cette taxe pour le bien des fidèles ou encore ils 

ont proposé la solution selon laquelle les fidèles exploitent eux-mêmes des terres 

soumises au kharāj pendant le temps de l’Occultation puisque le pouvoir n’est pas 

légitime de percevoir cette taxe 310. Selon ces juristes, parmi lesquels le shaykh Murtaḍā 

al-Anṣārī (m. 1281/1864), les pouvoirs shi‘ites doivent avoir l’autorisation du juriste de 

                                                 
306 Ibid., p. 86. 
307 al-Karakī, ibid., p. 13. 
308 al-Qaṭīfī, Sirāj al-wahhāj li Dafʿ ‘ujāj Qāṭi’A al-Lajāj, Mu’asseseh nashr-e eslāmī, 

Qum, Vol. I, pp. 106-109. 
309 al-Ardabīlī, Majmaʿ al-fā’ida wa l-burhān fī sharḥ al-Irshād al-adhhān, Vol. IV, 

p. 116 
310 al-Qaṭīfī, op. cit., Vol. 1, p. 45. 



 

145 
 

leur temps pour pouvoir collecter et administrer le kharāj311. Le même Murtaḍā al-Anṣārī 

déclare que : dans le cas où les biens offerts sont limités et qu’il n’y a pas de certitude 

sur leur obtention de manière injuste, on a le droit d’accepter et de consommer ces 

biens312. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
311 al-Anṣārī, al-Makāsib, Vol. II, pp. 174-175. 
312 Ibid., al-Makāsib, Vol. II, pp. 174-175. 



 

146 
 

 

 

 

 

 

Troisième partie 

LES PEINES LÉGALES  



 

147 
 

Remarques préliminaires 

Le Coran prévoit un certain nombre de peines à appliquer aux délinquants et 

criminels. Le lecteur pourra se référer à l’Annexe n° 1 de ce travail pour en avoir la liste 

et les versets correspondants. Pour ce qui est de notre problématique, à savoir 

l’application des Quatre Préceptes, dont les peines légales prévues par le Coran (ḥadd, 

pluriel ḥudūd), pendant l’Occultation, on peut rapidement résumer la question de la façon 

suivante : l’imam est l’herméneute par excellence du texte coranique y compris dans les 

aspects juridiques de celui-ci, c’est-à-dire qu’il revient à lui d’appliquer les préceptes 

coraniques selon les cas particuliers. Par exemple, il est vrai que le Coran condamne le 

voleur à avoir la main tranchée. Mais, de tout temps, les juristes ont perçu cette 

ordonnance coranique comme indicative. Un voleur d’oranges ne peut pas être puni de 

la même manière qu’un voleur d’enfant. C’est ainsi au juriste et au juge, savant du droit 

canonique, d’appliquer l’ordre coranique, selon chaque cas. Dans le shi‘isme, ce recours 

à l’ordonnance coranique, revient à l’imam seul ou à un juge nommément désigné par 

l’imam. La question qui se pose alors c’est comment se fait-il que dans le shi‘isme, en 

période d’Occultation de l’imam qui est le seul détenteur de l’autorité légitime, ces peines 

légales sont-elles encore appliquées ? 

Conformément à l’histoire de la loi religieuse shi‘ite, le faqīh-juge doit avoir 

l’autorisation directe de l’imam pour remplir sa fonction, à propos des peines légales 

comme celle de couper la main et de condamner à mort. M. A. Amir-Moezzi l’explique 

ainsi : « Selon le droit shi‘ite ancien, les juges-théologiens doivent être personnellement 

nommés par l'imam. Ces juges sont les seules autorités judiciaires religieuses habilitées 

à présider les tribunaux religieux et à appliquer les peines légales. Par ailleurs, en ce qui 

concerne les peines prévues par le Coran (amputation de la main du voleur, mise à mort 

de l'assassin, application de la loi du talion, etc.), 1'imam est considéré comme étant la 



 

148 
 

seule personne habilitée à faire appliquer convenablement les préceptes coraniques aux 

cas particuliers. On comprend alors aisément qu'en l'absence de l'imam, et donc de la 

personne directement désignée par lui, la juridiction religieuse et l'application des peines 

légales devinrent sujettes à polémique. La nécessité de la justice et la science en matières 

religieuses du juge étant indiscutables313 ». 

Dans le vocabulaire courant arabe ou persan, le terme ḥadd pluriel ḥudūd a le 

sens littéral de limite, frontière ou d’une séparation entre deux choses, ou encore la 

définition (qui détermine en quelque sorte les limites) d’une chose. Dans la terminologie 

du droit, le terme désigne les pénalités (mujāzāt) définies par la Loi révélée pour certains 

crimes. Selon la définition d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī : « Toute pénalité définie par les 

sources saintes est appelée ḥadd. Une pénalité qui n’est pas ainsi définie [et qui est donc 

laissé à la décision du juge s’appelle taʿzīr314 ». Dans le contexte du fiqh, le terme est 

traduit par « peine légale » ou « peine scripturaire ».   

Ḥadd n’a pas le sens de mesure mais d’intervalle entre un début et une fin. Il 

s’agit de la limite maximale qu’il ne faut pas dépasser, tandis qu’il est permis de rester 

en-deçà. Les versets coraniques relatifs aux rétributions déclarent expressément qu’il est 

permis de punir moins de ce qui est indiqué par le texte mais interdit de punir plus 

sévèrement que ce qui est indiqué.   

Dans le Coran et le Ḥadīth, le ḥadd signifie le châtiment défini par les lois pour 

certaines fautes. Dans la terminologie du droit, il signifie les limites des punitions 

corporelles avec des mesures individualisées définies par le Coran pour des crimes 

particuliers315. 

                                                 
313 Amir-Moezzi et Jambet, Qu’est-ce que le shi’isme? p. 208-209. 

314 al-Ḥillī, Sharā’iʿ al-islām fī masā'il al-ḥalāl wa al-ḥarām, Enteshārāt Istiqlāl, 

Téhéran, 1403/1983, Vol. 4, p. 631. 

315 al-Shahīd al-Thānī, Masālik, op. cit., vol. 4,  p. 325.. 



 

149 
 

Dans le shi‘isme, selon les plus anciennes sources parvenues jusqu’à nous, c’est-

à-dire le corpus ancien du Ḥadīth shi‘ite, l’imam infaillible est la seule personne habilitée 

à appliquer les directives coraniques aux cas individuels. De la même manière, selon le 

droit shi‘ite ancien, le faqīh-juge doit avoir l’autorisation directe de l’imam pour remplir 

sa fonction concernant les peines légales comme celle de couper la main du voleur ou et 

de flageller l’adultère. La problématique a été présentée synthétiquement par M. A. 

Amir-Moezzi: « Selon le droit shi‘ite ancien, les juges-théologiens doivent être 

personnellement nommés par l'imam. Ces juges sont les seules autorités judiciaires 

religieuses habilitées à présider les tribunaux religieux et à appliquer les peines légales. 

Par ailleurs, en ce qui concerne les peines prévues par le Coran (amputation de la main 

du voleur, mise à mort de l'assassin, application de la loi du talion, etc.), 1'imam est 

considéré comme étant la seule personne habilitée à faire appliquer convenablement les 

préceptes coraniques aux cas particuliers. On comprend alors aisément qu'en l'absence 

de l'imam, et donc de la personne directement désignée par lui, la juridiction religieuse 

et l'application des peines légales devinrent sujettes à polémique316 ». 

En effet, la possibilité de l’exécution des peines légales en période d’Occultation, 

par l’intermédiaire d’un juriste remplissant toutes les conditions requises, fait partie des 

questions les plus controversées dans le droit shi‘ite.  

Le problème a obligé les juristes-théologiens à adopter des positions théoriques 

radicalement différentes317. C’est le cas, en particulier, des peines légales et des 

châtiments laissés à la décision du juriste (taʿzīrāt) comme par exemple la loi du talion 

(qiṣāṣ), des dispositions islamiques relatives au prix du sang (diyāt), ou encore la 

lapidation, la flagellation, l’amputation des doigts, de la main, du pied, etc.  

                                                 
316 Amir-Moezzi et Jambet, Qu’est-ce que le shi’isme ?, p. 208-209. 

317 Sayyid Mustafā al-Muḥaqqiq Dāmād, Qawā‘id al-fiqh, Bakhsh-e Jazā’ī, p. 582-

583. 



 

150 
 

Si nous considérons le code pénal de la République islamique d’Iran, pays où le 

droit canonique est pratiquée en articulation avec le droit séculier, on constate que le 

législateur permet ( jawāz) l’application des peines légales scripturaires en période 

d’Occultation318. Cette rupture avec les sources fondamentales du droit shi‘ite, à savoir 

le corpus de Ḥadīth, comme on l’a dit, est l’aboutissement d’une longue évolution 

historique. 

 

L’application des peines légales pendant la période de 

l’Occultation  

Dès le début de l’Occultation majeure, l’un des problèmes des théologiens shi‘ites 

est de savoir si les peines légales peuvent être appliquées en l’absence physique de l’imam 

impeccable ou si elles doivent être annulées. Les deux opinions avaient des adeptes parmi 

les faqīh-s et les partisans de chacune d’entre elles présentaient des arguments rationnels 

pour démontrer leur justesse respective. Bien entendu, la question de la possibilité ou de 

l’impossibilité de l’application des ḥudūd-s est indissociablement liée à la légitimité du 

juge et de la justice religieuse et la validité de leur jugement en l’absence d’une autorité 

infaillible comme celle du prophète et de l’imam.  

Concernant l’application des peines en période d’Occultation, les prises de 

position des juristes-théologiens ont été nombreuses :  

1. Les partisans de l’autorisation (jawāz) et de l’application des peines. 

2. Les opposants de ces deux notions.  

3. Les juristes qui ont hésité entre les deux prises de position précédentes. 

                                                 
318 Code des peines islamiques d’Iran, article 297, Remarque 2, Ilhāqī, 1382 h.s./2003-

4. 



 

151 
 

4. Les partisans de « l’autorisation conditionnelle » c’est-à-dire d’une transformation 

des peines légales en d’autres châtiments (taʿzīr). 

5. Les partisans d’une application légale évitant toute peine de mort et blessures. 

 

 

Les partisans de l’application des peines légales  

Les partisans de l’application des peines et des châtiments s’appuient d’abord sur 

les sentences déterminées dans le Coran telles que « La fornicatrice et le fornicateur, 

fouettez-les chacun de cent coups de fouet » (Coran, 24 : 2-4 trad. Muḥammad 

Ḥamīdullāh) ou « Le voleur et la voleuse, à tous deux coupez la main » (Coran, 5 : 38 

trad. Muḥammad Ḥamīdullāh). Selon eux, puisque décrétées par la Révélation, ces 

peines ne peuvent être abolies puisqu’elles ne sont pas limitées à un temps déterminé ou 

à un lieu particulier. Elles ne dépendent pas non plus de la présence de l’imam 

impeccable. La décision de leur mise en pratique revient donc au juriste-théologien 

remplissant toutes les conditions nécessaires (jāmi‘ al-sharā’iṭ) c’est-à-dire en résumé 

la maîtrise des sciences exigées et l’intégrité morale. Dès lors, l’application des peines 

est nécessaire en tout temps et tous lieux afin de garantir la sécurité et la moralité 

collectives319. 

Il existe de nombreuses traditions selon lesquelles l’application des peines est 

absolument nécessaire soit en présence soit en absence de l’imam ; ces traditions 

précisent que l’annulation des peines est interdite ( ḥarām). Devant le cas d’une femme 

adultère, le premier imam ‘Alī aurait déclaré : « Par Dieu, rappelez-vous que votre 

prophète déclarait : ‘celui qui annule l’une des peines que j’ai établies est mon ennemi. 

                                                 
319 Muḥammad Bāqir al-Sabziwārī, Kifāyat al-aḥkām, Daftar-e nashr-e farhang-e 

Islāmī, Qum, p. 410. 



 

152 
 

Celui-là sera l’objet de mon courroux320 ». Une autre tradition, remontant au 6e imam, 

Ja‘far Jaʿfar al-Ṣādiq Abū ‘Abdallāh, sert d’argument aux juristes de ce premier groupe. 

Un juge non-shi‘ite, Ḥafṣ b. Ghiyāth al-Nakhā‘ī (m. 194/809), élève en droit de l’imam 

dit : « J'ai demandé à Abū ‘Abdallāh Ja‘far qui est-ce qui doit appliquer les ḥudūd-s, le 

pouvoir (sulṭān) ou le juge (qāḍī) ? Il a répondu : ‘Que ceux qui gouvernent les 

appliquent’ »321? 

Al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022) est le premier faqīh à penser que durant 

l’Occultation, l’application des peines peut être accordée aux juristes-théologiens 

shi‘ites: « L’application des peines incombe aux hommes nobles de l’islam désignés par 

Dieu. Ce sont en premier les imams impeccables de la famille du prophète et puis les 

juges que ces derniers ont nommés dans ce but. Les imams ont accordé cette 

responsabilité aux juristes-théologiens parmi leurs fidèles à condition qu’ils aient toutes 

les compétences pour accomplir cette tâche322 ». 

La position d’al-Shaykh al-Mufīd semble indiquer que juger les affaires 

religieuses et appliquer les peines légales n’est pas illicite pendant l’Occultation323. Al-

Mufīd et surtout ses continuateurs, cités par al-Ḥurr al-ʿĀmilī (m. 1104/1692), ont opté 

pour l’autorisation de l’application des peines légales par les Docteurs de la loi en 

l’absence de l’imam à condition que la pratique puisse être justifiée et expliquée par les 

ḥadīth-s des imams324. Les adeptes de ce premier groupe s’appuient toujours sur le 

fameux ḥadīth dit de ‘Umar b. Ḥanẓala remontant à l’imam Ja’far et rapporté par toutes 

les sources anciennes : « Quant aux évènements (non prévus par les sources 

                                                 
320 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’A, Chapitre 1, ḥadīth 6. 

321 Aḥmad Khwānsārī, Jāmiʿ al-Madārik, Qum, Deuxième édition, p. 85. Il faut 

préciser que le verbe ḥkm en arabe signifie en même temps “gouverner” et “juger”. 

322 al-Shaykh al-Mufīd, al-Muqni’A, p. 810. 

323 Tamima Bayhom-Daou, al-Shaykh al-Mufīd, Oxford, 2005, pp. 122-125. 

324 al-Ḥurr al-ʿĀmilī Wasā’il al-shī’A, Vol. 18, p. 338. 



 

153 
 

scripturaires), référez-vous aux connaisseurs de nos enseignements car ils sont ma 

preuve auprès de vous et je suis la preuve de Dieu auprès de vous325 ». Les juristes de ce 

premier groupe considèrent que « les connaisseurs de nos enseignements » du ḥadīth 

mentionné sont les Docteurs de la loi remplissant toutes les conditions nécessaires. Les 

Modernes se fondent sur les propos d’al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1558) qui explique 

longuement dans son livre Masālik que « les connaisseurs des enseignements » des 

imams infaillibles sont en premier lieu les juristes et les experts en droit canon. 

S’appuyant sur les thèses d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 726/1325), il déclare : « On entend 

par ce connaisseur le juriste-théologien mujtahid ; c’est lui qui connaît parfaitement le 

droit religieux grâce aux ḥadīth-s transmis des imams mais aussi les capacités de la 

raison et la force des arguments rationnels ; un tel juriste est autorisé de la part de l’imam 

à appliquer les peines légales326 ». 

 

Naturellement, c’est surtout à partir de l’époque safavide, l’établissement du 

shi‘isme imamite comme religion d’Etat en Iran et la formation du « clergé », que les 

débats deviennent particulièrement fréquents. Muḥammad al-Bāqir al-Majlisī (m. 

1110/1698) écrit : « Un grand nombre de savants croient que le mujtahid juste 

remplissant toutes les conditions nécessaires peut se charger de l’application de toutes 

les peines légales pendant l’Occultation y compris l’exécution capitale, couper la main 

ou la lapidation ». Bien que l’opinion d’al-Majlisī soit ambigüe, il écrit dans 

l’introduction de son livre : « La préservation de la religion dépend de 

l’accomplissement des actes et devoirs religieux. Pour ce faire, il faut garantir les 

conditions de cet accomplissement c’est-à-dire appliquer les peines légales ; il est 

                                                 
325 Voir en dernier lieu Rūḥollāh Khomeynī, Taḥrīr al-wasīla, vol. 1, p. 344. 
326 al-Shahīd al-Thānī, Masālik, op. cit., p. 188. 



 

154 
 

obligatoire de tuer les incroyants et les apostats et d’appliquer les peines et les châtiments 

prescrits par les Ecritures saintes327 ». 

 

Mullā Aḥmad b. Muḥammad al-Mahdī al-Narāqī (m. 1245/1829), dans ses 

‘Awā’id al-aḥkām fī bayān qawāʿid al-aḥkām confirme qu’il est nécessaire voire 

obligatoire d’appliquer les peines et les châtiments durant l’Occultation. Il s’appuie sur 

l’autorité des célèbres juristes-théologiens du passé pour affirmer que la survie d’une 

religiosité saine et la sécurité de la communauté des fidèles en dépendent328. 

 

Al-Shaykh Muḥammad Ḥasan al-Najafī (m. 1266/1849) l’auteur d’al-Jawāhir, 

reconnaît la rareté des traditions autorisant l’application des peines légales en l’absence 

d’un imam infaillible mais s’appuie sur l’autorité d’un grand nombre de juristes célèbres 

du passé pour opter pour cette autorisation. Il écrit ironiquement sur les opposants : « Il 

est étonnant que certains soient si obsédés par cette question, il paraît que ces gens n’ont 

rien compris du droit canonique ni de la parole des imams et du mystère de leurs mots 

révélés pourtant par nos Docteurs. Bref, la réponse est évidente329 ». 

Al-Najafī estime que l’application des peines en période d’Occultation fait partie 

des devoirs du mujtahid remplissant toutes les conditions nécessaires (jāmi‘ al-sharā’iṭ) 

et il écrit à ce propos : « Le mujtahid remplissant toutes les conditions nécessaires fait 

appel aux textes solides et au consensus vérifié. La légitimité du mujtahid remplissant 

toutes les conditions nécessaires auprès des imams impeccables, afin d’appliquer les 

peines durant l’Occultation fait partie des nécessités absolues de la religion. Par 

                                                 
327 Muḥammad al-Bāqir al-Majlisī, Kitāb al-Ḥudūd, Qiṣāṣ va Diyāt, pîyâme Hagh, 

Téhéran, 1378 h.s./ 1999, p. 58.  

328 al-Narāqī, Awāyed al-Aḥkām Fī Bayān Qawāʿid al-Aḥkām, p. 553. 

329 al-Najafī, Jawāhir al-Kalām, vol. 21, p. 394. 



 

155 
 

conséquent, un non-mujtahid qui ne remplit pas toutes les conditions nécessaires, et 

même un mujtahid mutajāzī (partiel) ne sont pas autorisés à appliquer les peines 

légales330. ». Pour fonder ses propos, l’auteur invoque l’autorité des savants suivants, 

entre beaucoup d’autres : al-Shaykh al-Mufīd, al-Shaykh al-Ṭūsī, al-Shahīd al-Awwal, 

al-Shahīd al-Thānī, Fāḍil Miqdād b. Fahd, al-Muḥaqqiq al-Karakī, Muḥammad Bāqir 

al-Sabziwārī331. Muḥammad Ḥasan al-Najafī estime que selon les maîtres juristes de 

l’imamisme, les personnes remplissant toutes les conditions de l’équité et de l’ijtihād, 

c’est-à-dire étant moralement d’une grande intégrité et ayant la capacité d’extraire les 

principes secondaires des sources primaires du droit pourraient appliquer les peines 

légales durant l'Occultation332. 

Dans sa Risāla fī taḥqīq iqāmat al-ḥudūd fī hādhā al-’Aṣr, Sayyid Muḥammad 

al-Bāqir al-Shaftī (m. 1260/1844), contemporain d’al-Najafī, tente de neutraliser les 

positions des opposants de l’application des peines légales et conclut ainsi qu’il n’y a 

pas vraiment d’opposants en la matière.333. Selon les sources, al-Shaftī appliqua 

personnellement entre 90 et 120 peines légales dans des cas différents334 

  

En ce qui concerne l’autorisation de l’application des peines, Sayyid Abū al-

Qāsim al-Khū’ī (m. 1413/1992) écrit dans ses Mabānī takmilat al-minhāj : 

« L’application des peines pour le juge remplissant toutes les conditions nécessaires est 

autorisée335 ». 

                                                 
330 Ibid., vol. 12, p. 393. Le mujtahid mutajāzī est celui qui a une connaissance partielle 

du corpus du droit religieux. 
331 al-Najafī, Jawāhir al-kalām, vol. 12, p. 394-395. 
332 Muṣṭafā al-Muḥaqqiq Dāmād, « Ḥudūd dar Zamān-e Mā (les peines légales à notre 

époque) », Revue Tahqīqāt-e Hoqūqī, Téhéran, 1378 h.s./ 1999, n° 25-26, p. 63.  

333 al-Shaftī, Risāla fī taḥqīq iqāmat al-ḥudūd fī hādhā al-’Aṣr, p. 144. 

334 Mīrzā Muḥammad al-Bāqir al-Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt fī aḥwāl al-ʿulamā’ 

wa l-sādāt, p. 101 ; Muḥammad ‘Alī Mudarris Tabrīzī, Rayḥānat al-adab, p. 28. 
335 Sayyid Abū al-Qāsim al-Khū’ī, Mabānī takmilat al-minhāj, vol. 1, p. 422. 



 

156 
 

Enfin, dans son Taḥrīr al-wasīla, Rūḥollāh Khomeyni (m. 1368 h. s. /1990) écrit 

: « Personne ne peut se charger des affaires collectives et politiques y compris 

l’application des peines, les affaires juridiques et financières comme la collecte des taxes 

sauf l’imam des musulmans et celui qui est désigné de la part de l’imam pour ce 

travail336 ». Or, pour Khomeyni, comme pour ses prédécesseurs appartenant dans leur 

quasi-totalité aux rationalistes Uṣūliyya, la « personne désignée par l’imam » n’est autre 

que le mujtahid jāmi‘ al-sharā’iṭ, appelé depuis al-Karakī (m. 940/1533), « le 

représentant général de l’imam caché »337. Al-Muḥaqqiq al-Karakī écrit en effet 

clairement dans son traité sur l’autorisation de l’application des peines légales : « Les 

partisans de l’imamisme sont unanimes sur le fait que le juriste-théologien juste et 

honnête, remplissant toutes les conditions nécessaires pour énoncer une fatwa, et appelé 

mujtahid en droit religieux, est bien le représentant des imams en général et de l’imam 

caché en particulier. C’est à lui qu’il faut avoir recours dans tous les cas où la 

représentation des imams est nécessaire338 ». 

Pour terminer cette partie, contentons-nous d’énumérer quelques autres juristes 

de ce premier groupe :  

Taqī al-Dīn Abū Ṣalaḥ al-Ḥalabī (m. 447/1055), dans al-Kāfi fī l-fiqh, p. 423.  

Al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067), dans al-Nihāya fī mujarrad al-fiqh wa l-fatāwā, 

vol. 1, p. 301-303. 

Muḥammad Abū ‘Alī (m. 463/1070), dans al-Marāsim al-‘alawiyya, p. 261. 

Ḥamza b. ‘Abd al-’Azīz, dit Salār al-Daylamī (m. 463/1070), dans al-Taqrīb (al-

Tahdhīb). 

                                                 
336 Rūḥollāh Khomeyni, Taḥrīr al-wasīla, Vol. 1, p. 344 ; aussi id., Velāyat-e faqīh, 

pp. 3-4 ; Ṣaḥīfe-ye nūr, vol. 20, p. 170 
337 Muṣṭafā al-Muḥaqqiq Dāmād, Qawāʿid al-fiqh pp. 192-292. 

338 al-Muḥaqqiq al-Karakī, Rasā’il, vol. 1, pp. 142-143. 



 

157 
 

Muḥammad b. al-Ḥasan Fakhr al-Muḥaqqiqīn (m. 771/1369), dans Īḍāḥ al-fawā’iḍ 

fī sharḥ mushkilāt al-qawāʿid, vol. 1, p. 399-400. 

Muḥammad Ibn Makkī al-ʿĀmilī, dit al-Shahīd al-Awwal (m. 786/1384), dans al-

Lum’A al-dimashqiyya fī fiqh al-imāmiyya, p. 84, ainsi que dans al-Durūs al-sharī’a 

fī fiqh al-imāmiyya, vol. 2, p. 48. 

Jalāl al-Dīn al-Fāḍil al-Miqdād (m. 826/1422), dans al-Tanqīḥ al-rā‘i’ fī sharḥ 

mukhtaṣar al-nāfī’, volume 1, p. 596 et 597. 

Jamāl al-Dīn Ibn Fahd al-Ḥillī (m. 841/1437) dans al-Muhadhdhab al-bāri’ fī sharḥ 

al-mukhtaṣar al-nāfī’, volume 2, p. 328. 

Al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 940/1533) dans Jāmiʿ al-Maqāṣid fī sharḥ al-qawāʿid, 

volume 8, p. 213 et volume 3, p. 489. 

Zayn al-Dīn b. ‘Alī al-ʿĀmilī al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1558) dans Masālik al-

afhām ilā tanqīḥ sharā’iʿ al-islām, volume 3, p. 108  

Muḥammad al-Bāqir dit al-Muḥaqqiq al-Sabziwāri (m. 1090/1679) dans Kifāyat al-

aḥkām, volume 1, p. 410. 

Al-Shaykh Jaʿfar Kāshif al-Ghiṭā’ (m. 1228/1813) dans Kashf al-ghiṭā’ ‘An 

mubhamāt al-sharī’At al-gharrā’, volume 4, p. 430. 

Sayyid ‘Alī dit Sayyid Ṭabāṭabā’ī (m. 1231/1815) dans Riyāḍ al-masā’il fī bayān 

al-aḥkām bi l-dalā’il, volume 2, p. 388 et 473. 

Sayyid ‘Abd al-Aʿlā Sabziwārī (m. 1414/1993), dans Muhadhdhab al-aḥkām fī 

bayān al-ḥalāl wa l-ḥarām, volume 15, p. 226. 

Al-Shaykh ‘Alī Kāshif al-Ghiṭā’ (m. 1414/1993), dans al-Nūr al-ṣātiʿ fī l-fiqh al-

nāfī’, volume 1, p. 627. 

 

 



 

158 
 

Les opposants de l’application des peines  

Ces opposants professent que pendant le temps d’Occultation majeure, d’après la 

dernière lettre autographe de l’imam caché, il n’y a aucun représentant de la part des 

imams impeccables ; or seul l’imam impeccable ou son représentant ont le droit 

d’appliquer les peines légales. Par conséquent, pendant l’Occultation majeure, c’est-à-

dire en l’absence d’un imam infaillible et de son représentant nommément désigné, les 

peines légales ne sont pas applicables. 

Les juristes-théologiens de cette catégorie s’appuyaient surtout sur la littérature 

du Ḥadīth ainsi que sur l’autorité juridique d’Abū l-Makārim Ḥamza b. ‘Alī dit Ibn 

Zuhra (m. 585/1189) et  Muḥammad b. Aḥmad Ibn Idrīs al-Ḥillī (m. 598/1202). 

Muḥammad Ḥasan al-Najafī (m. 1266/1887), partisan de l’application des peines 

comme on l’a vu plus haut, confirme le fait339. 

Ibn Idrīs al-Ḥillī (m. 598/1201) estime que le consensus ( ijmā‘) particulier ou 

général ne peut être rompu que par un autre consensus opposé ou par les versets 

coraniques clairs et les traditions à chaînes de transmission multiple (mutawātir) ; les 

traditions à chaîne de transmission unique (khabar wāḥid) n’ont pas le pouvoir de 

rompre un consensus. L’affirmation de l’autorisation de l’application des peines légales 

par les fuqahā’ en période d’Occultation ne repose que sur les seuls récits à chaîne de 

transmission unique. Comme al-Shaykh al-Mufīd et al-Shaykh al-Ṭūsī, Ibn Idrīs, estime 

que le jugement dans les différends et l’application des peines juridiques en période 

d'Occultation sont confiés aux fuqahā’ à condition qu’il n’y ait pas de risque de 

dommage. À la fin des Sarā’ir, en ce qui concerne l’application des peines pendant la 

présence des imams, il ne voit aucune différence de compétence du jugement entre les 

                                                 
339 al-Najafī, Jawāhir al-kalām, vol. 12, p. 493. 



 

159 
 

imams et leurs représentants. En l’absence de ces derniers, les peines ne peuvent être 

appliquées.340. 

 

Abūl Qāsim al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 676/1277) émet le même avis dans ses 

Sharā’iʿ al-islām341. Il écrit également dans al-Mukhtaṣar al-manāfi’ : « Même pour ce 

qui est ordonner le Bien et interdire le Mal (al-amr bi l-ma‘rūf wa l-nahy ‘an al-munkar), 

si ces devoirs pourtant obligatoires risquent de mettre en danger la vie et l’intégrité de 

quelqu’un, cela exigerait une autorisation de la part de l’imam et de son représentant. 

De la même manière, l’application des peines exige l’autorisation de l’imam ou de son 

représentant 342 ». 

Le faqīh contemporain, Aḥmad Khwānsārī (m. 1363/1943), partisan de la théorie 

de la non-autorisation en période d'Occultation, présente une bonne synthèse de cette 

option dans son livre intitulé Jāmiʿ al-Madārik. Il commence par citer des traditions de 

‘Alī et de Jaʿfar al-Ṣādiq selon lesquels seul l’imam infaillible est habilité à juger et 

appliquer les peines légales 343.  

Dans le ḥadīth de ‘Umar b. Ḥanẓala (que nous avons déjà mentionné), appelé 

traditionnellement la Maqbūla ‘Umar b. Ḥanẓala, l’imam al-Ṣādiq dit :« Soyez attentifs 

à celui d’entre vous qui transmet notre enseignement (ḥadīth), celui qui respecte notre 

ḥalāl et notre ḥarām et qui connaît nos ordres. Soumettez-vous à son jugement car je 

l’ai nommé comme votre juge. » 344. Selon les juristes-théologiens opposés à 

l’application des ḥudūd, le ḥadīth déclare clairement que le juge doit être 

personnellement désigné par l’imam infaillible. 

                                                 
340 Ibn Idrīs, Kitāb al-Sarā’ir., vol. 3, p. s 545 et 546. 

341 al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, Sharā’iʿ al-islām, vol. 1, p. 312 et 313. 

342 al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, al-Mukhtaṣar al-Manāfi’, p. 115. 

343 Aḥmad Khwānsārī, Jāmiʿ al-madārik fī sharḥ mukhtaṣar al-nāfi’, vol. 7, p. 95. 

344 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’A, vol. 7, p. 631. 



 

160 
 

Par ailleurs dans le ḥadīth d’Abī Khadīja, appelé la ṣaḥīḥa Abī Khadīja, l’imam 

Jaʿfar al-Ṣādiq  dit : « Faites attention de ne pas prendre pour juge une personne 

corrompue (i.e. un juge désigné par le pouvoir injuste). Pour régler vos affaires, ayez 

recours à celui qui connaît nos enseignements ; Choisissez-le comme juge, car c’est moi 

qui l’ai désigné pour ce rôle345 ».   

Selon Khwānsārī, Ibn Idrīs n’a accepté que deux situations où l’application des 

peines peut être admise en l’absence de l’imam et de son représentant légal :l 

A - L’application des peines par le maître envers son esclave.  

B - dans le cas où une ou plusieurs vies sont menacées si on abandonne l'application 

des peines346. Selon l’auteur, Ibn Idrīs conseille également la pratique de la taqiyya dans 

ce second cas. On peut donc dire qu’en dehors de ces deux cas exceptionnels, Ibn Idrīs 

déclare interdite l’application des peines coraniques pendant l’Occultation.  

D’autres grands Docteurs imamites s’étant opposé à cette applications sont 

mentionnés :  

Al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067) (mais mous avons vu que ce dernier est 

également exploité par les partisans de l’application des ḥudūd), Qāḍī ‘Abd al-’Azīz Ibn 

al-Barrāj (m. 481/1088)347, Amīn al-Islām al-Ṭabrisī (m. 548/1153)348,Quṭb al-Dīn al-

Rāwandī (m. 573/1177)349, Abū l-Qāsim Jaʿfar b. Ḥasan al-Muḥaqqiq al-Ḥillī (m. 

676/1277)350, ou encore Jamāl al-Dīn Aḥmad b. Shams al-Dīn Ibn Fahd al-Ḥillī (m. 

                                                 
345 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’A, Premier  chapitre concernant les qualités du 

jugs, ḥadīth 5. Le hadīth d’Abī Khadīja est rapporté par al-Shaykh al-Ṭūsī, Tahdhīb al-

Aḥkām, nouvelle édition, vol. 6, p. 303. 

346 Ibn Idrīs, al-Sarā’ir, vol. 2, p. 24 et 25. 

347 Ibn al-Barrāj, al-Muhadhdhab, vol. 1, p. s 341 et 342 ; vol. 2, p. 518. 

348 al-Ṭabrisī Majmaʿ al-bayān, vol. 7, p. 219, sous le verset 2 de la sourate 4 (de la 

Lumière (An-Nur). 

349 al-Rāwandī, Fīqh al-qur’ān, vol. 2, p. 372. 

350 al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, al-Jāmiʿ li l-sharā’iʿ, p. 548. 



 

161 
 

841/1437)351 (également utilisé par le premier groupe). Les cas d’al-Ṭūsī et d’Ibn Fahd 

montrent que les juristes ne sont pas toujours dépourvus d’ambigüité dans leur exposé 

sur la problématique qui nous occupe. 

Ces fuqahā’ ont presque toujours explicitement énoncé la fatwa de la non-

autorisation de l’application des peines légales en l’absence de l’imam ou son 

représentant particulier. Ils affirment la suspension (tawaqquf) de l’application des 

peines pendant le temps d'Occultation et jusqu’au Retour de l’imam caché352. 

 

Aḥmad Khwānsārī conclut :« L'application des peines exige la nomination de la 

part de l’imam, car la désignation d’un juge par une autorité faillible pour appliquer les 

peines coraniques risque l’introduction de l’injustice dans l’affaire jugée et par là-même 

porte préjudice au Livre saint et ses lois »353. 

L’argument principal des opposants actuels à l'application des peines légales 

durant l’Occultation est que pour appliquer ces peines, la présence d’un exécuteur 

compétent nommé par l’imam impeccable ou son représentant particulier est 

indispensable. Car les préceptes coraniques et ceux de la tradition n’offrent pas toujours 

de solution pour les cas présentés pendant le temps de l’Occultation. La position des 

opposants repose sur la question de savoir si les personnes faillibles peuvent ou non se 

charger de l'application des peines religieuses lorsqu’on n’a pas accès aux représentants 

de l’imam impeccable ou aux mujtahidūns remplissant toutes les conditions nécessaires. 

Et s’il n’y a pas de mujtahid juste à ce moment, que faut-il faire ? Dans cette situation, 

bien sûr à cause du manque d’un exécuteur juste et remplissant toutes les conditions 

                                                 
351 Ibn Fahd al-Ḥillī, Muhadhdhab al-bāri’, vol. 2, p. s 326 et 327. 

352 Moḥsen Kadīvar, Ḥokūmat-e entesābī, partie 3, chapitre 14.  
353 Aḥmad Khwānsārī, Jāmiʿ al-madārik, vol. 5, p. s 411 et 342 ; vol. 7, p. s 57 à 57. 



 

162 
 

nécessaires, l’arrêt des peines et leur remplacement par d’autres peines s’avèrent 

acceptables354.  

 

 

Les juristes de l’hésitation 

Al-‘Allāma al-Ḥillī est parmi ceux qui ont mis en doute la possibilité de 

l’application des peines sans prendre une position claire quant à son autorisation. Dans 

trois fatwas, il donne étonnamment trois opinions différentes à propos de l’application 

des peines. Par ailleurs, dans toutes ses œuvres, à l’exception de Muntahā al-maṭlab (que 

nous allons examiner), il semble opter pour l’autorisation de l'application des peines en 

période d'Occultation. Encore une fois, nous avons affaire à l’ambigüité d’un juriste. 

Revenons aux fatwa-s. Dans sa première fatwa, al-Ḥillī rejette l’autorisation (jawāz) de 

l’application des peines ; dans la deuxième fatwa, il proclame la suspension de décision 

quant à l’autorisation ou l’interdiction de l’application des peines ; dans la troisième, il 

les autorise. Considérons ces fatwa-s355 : 

Dans la première, il affirme que « L’application des peines en période 

d'Occultation n’appartient à personne d’autre qu’aux imams et à leurs représentants 

particuliers nommés pour cette tâche ; les autres ne sont aucunement autorisés à 

appliquer des peines. » Sa décision finale est l’arrêt des peines et la non-autorisation de 

leur application356. 

Dans la deuxième fatwa, après avoir mentionné la tradition de Hafs b. Qiyās, il 

dit qu’al-Mufīd et al-Ṭūsī en agissant selon cette tradition, ont adhéré à l’autorisation de 

                                                 
354 Muṣṭafā al-Muḥaqqiq Dāmād, « Ḥudūd dar Zamān-e Mā : Ejrā’ yā Taʿṭīl ? », Revue 

Tahqīqāt-e Hoqūqī, Téhéran, 1378 h.s./ 1999, n° 25-26, p. 88. 

355 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Muntahā al-maṭlab, vol. 2, pp. 994-995. 

356 Ibid., p. 994. 



 

163 
 

l'application des peines en période d'Occultation. Mais il ajoute à la fin : « Je m’arrête 

dans cette affaire » (i.e. je n’ai pas une opinion déterminée et fixe sur la question)357. 

Il poursuit dans sa troisième fatwa : « Les fuqahā’ qui connaissent le droit canon 

en se fondant sur des sources sûres sont autorisés à appliquer les peines légales en 

période d’Occultation ; s’ils sont à l’abri du souverain injuste de leur temps, ils peuvent 

juger parmi les fidèles et ces derniers doivent les aider en cela ». 

  

Al-Muḥaqqiq al-Ardabīlī (m. 993/1585) critique les positions défendues par al-

‘Allāma al-Ḥillī. Pour lui les arguments de celui-ci contre les traditions à chaîne de 

transmission unique ne sont pas acceptables. En outre il lui reproche son manque de 

précision dans la définition du souverain injuste358. 

Selon Moḥsen Kadīvar, al-Muḥaqqiq al-Ardabīlī exprime son opinion 

jurisprudentielle fondée sur une forte preuve, c’est-à-dire la non-autorisation de 

l’application des peines selon le principe du « manque de raison valable ». En 

conséquence, il convient de le compter parmi ceux qui hésitent sur ce sujet.359. 

Mīrzā al-Qummī, comme al-Muḥaqqiq al-Ḥillī se refuse de donner une décision 

arrêtée sur l’autorisation de l'application des peines en période d'Occultation. Selon lui, 

il appartient au mujtahid de faire appliquer en période d'Occultation le châtiment minoré 

c’est-à-dire moins fort que la peine légale prévue par le Coran360.  Ce fait nous conduit 

vers un quatrième groupe de juristes.  

 

                                                 
357Ibd., p. 994-995; aussi al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, Sharā’iʿ al-islām, vol. 1, p. s 312 et 

313. 

358 al-Muḥaqqiq al-Ardabīlī, Majmaʿ al-fā’ida wa-l burhān fī sharḥ al-adhhān, vol. 7, 

p. 545 

359 M. Kadīvar, Ḥokūmat-e enteṣābī, Partie 3, Chapitre 14. 

360 Mirzā Abū l-Qāsim al-Qummī, Jāmiʿ al-shitāt - Ajwibat al-Masā'il, Bibliothèque 

de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Téhéran, vol. 1, p. 394-395. 



 

164 
 

Les partisans de la transformation des peines en d’autres châtiments 

corporels minorés (taʿzīr) 

Que veut dire le châtiment minoré (taʿzīr) ? Dans le droit pénal, le châtiment 

minoré veut dire des punitions moins sévères que les peines légales prescrites dans le 

Coran, destinées à des infractions autres que celles qui sont punissables en vertu du droit 

pénal islamique par une peine scripturaire, un talion ou un prix de sang. Le châtiment 

minoré désigne une punition dont la mesure n’est pas définie une fois pour toute par le 

législateur contrairement à la peine dont les mesures sont définies soit par des sources 

d’autorité soit par le consensus des Docteurs.  

Certains Docteurs imamites, plutôt contre l’autorisation de l’application des 

peines, posent la question suivante : est-il possible d’arrêter les peines et de les 

remplacer par un châtiment minoré approprié ? Face à ceux-ci, d’autres fuqahā’ 

imamites qui sont plutôt pour l'application des peines en période d’Occultation affirment 

que l’application des peines est un acte canonique et que ces peines doivent être 

exécutées sans aucune modification en tout temps et tous lieux. Un troisième groupe 

professe la théorie des « peines comme voie » (ṭarīqa), signifiant par-là que l’application 

des peines légales n’est pas le but du Législateur mais un moyen, « une voie » pour 

atteindre l’objectif qui consiste à prévenir le crime, à corriger les criminels et à améliorer 

et protéger la société. Par conséquent, en période d’Occultation, il est possible 

d’atteindre cet objectif en appliquant les châtiments minorés appropriés. 

 

En ce qui concerne l’arrêt de l'application des peines en période d'Occultation et 

le remplacement de la mort par le châtiment minoré, al-Shaftī, par ailleurs partisan et 

pratiquant les peines légales, défend en même temps la thèse selon laquelle afin de 

prévenir la propagation de la corruption, de la prostitution et d’autres mauvais 



 

165 
 

comportements, il est recommandé d’appliquer le châtiment minoré comme la punition 

islamique la plus importante au lieu de l’application des peines légales. Dans Jāmiʿ al-

shitāt361 ce propos est également appuyé sur la base des écrits d’al-‘Allāma al-Ḥillī dans 

son Mukhtalaf al-shī’A362 et ceux de Zayn al-Dīn b. ‘Alī al-Shahīd al-Thāni dans ses 

Masālik363. 

Parmi les juristes-théologiens contemporains qui ont recommandé le principe de 

la non-application des peines légales et leur remplacement par le châtiment minoré, on 

peut citer des savants comme Sayyid Ḥasan Mudarris (m. 1316 h. s. /1937). Ceux-ci ont 

écrit que la loi pénale de leur temps s’oppose à la loi canonique et ils ont autorisé la non-

applications des peines légales pour les crimes prévus par les sources scripturaires 364.  

 

Les partisans d’une application légale évitant mort et blessures 

Certains juristes-théologiens préconisent l’arrêt des peines légales menant à la 

mort et à la blessure pendant la période d'Occultation.   

Al-‘Allāma al-Ḥillī professait déjà la non-autorisation pour les juristes-

théologiens de l’application des peines en période d'Occultation au cas où ces peines 

causent des dommages irréparables (mort, amputation, etc.). Il écrit : « Ma fatwa, c’est 

que le faqīh remplissant toutes les conditions nécessaires pourra appliquer les peines à 

condition qu’il soit certain de ne pas causer par celles-ci des dommages irréparables. Si 

c’est le cas, les fidèles ont l’obligation de l’aider pour trouver une solution alternative, 

                                                 
361 Mirzā Abū l-Qāsim al-Qummī, Jāmiʿ al-shitāt - Ajwibat al-Masa'il, Bibliothèque 

de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Téhéran, vol. 1, P. 731 et 713. 

362 Al-‘Allāma al-Ḥillī, Mukhtalaf al-shī’A, Vol. 4, p. 478. 

363 al-Shahīd al-Thāni, Masālik al-afhām, Vol. 1, p. 127. 

364 op. cit., al-Muḥaqqiq Dāmād, ḥudūd dar zamâne mâ, p. 77.  



 

166 
 

car l’annulation des peines mène à l’encouragement des actes illicites et à 

l’augmentation de la corruption365 ». 

On lit dans Jām’e ‘Abbāssī, ouvrage important de l’époque safavide, du Shaykh 

Bahā’ī (m. 1030/1620) : « il y a également un désaccord entre les mujtahids pour savoir 

si l’application des peines est permise sans l’autorisation de l’imam ? Le juriste-

théologien remplissant toutes les conditions nécessaires, pourra-t-il appliquer ces peines 

? Selon une fatwa forte, c’est possible à condition que ces peines ne causent ni mort ni 

blessure irréparable366 ». 

Pour ces Docteurs de la loi, il n’est pas permis aux mujtahids d’appliquer les 

peines légales comme couper le bras et la jambe ou encore tuer ou lapider. La position 

d’al-Majlisī, auteur des Biḥār al-Anwār  al-anwār, est assez ambigüe à cet égard. 

Certains pensent que les passages afférents aux peines légales dans ses livres optent pour 

l’option selon laquelle il n’est pas permis d’appliquer les peines qui mènent à la mort ou 

aux blessures irréparables, que l’application définitive des peines appartient à l’imam 

impeccable et à son représentant particulier et que le mujtahid ne peut pas appliquer ces 

peines ; Cela semble effectivement le cas et l’ambigüité du grand théologien de l’État 

safavide dont le fait éclate au grand jour lorsque l’on sait qu’il appliquait lui-même, et 

parfois avec grande violence, les peines légales367.  

 

                                                 
365 al-Ḥillī, Qawāʿid al-aḥkām, p. 119 ; Irshād al-adhhān, vol. 1, p. 353 ; Taḥrīr al-

aḥkām, vol. 1, p. 158; Tabṣira al-Mu’Allimīn, p. 90 ; Mukhtalaf al-shī’A, vol. 4, p. 462. 

366 Bahā’ al-Dīn al-ʿĀmilī, Jāmi‘-i ‘Abbāsī, p. 162. 

367 Muḥammad al-Bāqir al-Majlisī, Kitāb al-Ḥudūd, Qiṣāṣ va Diyāt, pîyâme Hagh, 

Téhéran, 1378 h.s./ 1999, p. 58.  Sur les ambigüités d’al-Majlisī, voir Amir-Moezzi, « Le 

shi’isme entre exercice du pouvoir et sauvegarde de la foi. Le cas d’al-Majlisî », Studia 

Graeco-Arabica. Volume d’hommage à Maurice Borrmans (1925-2017), 8 (2018), pp. 

387-396.   



 

167 
 

Bahā’ al-Dīn al-Iṣfahānī connu sous le nom d’al-Fāḍil al-Hindī (m. 1137/1724) 

estime que pour respecter la règle de la prudence concernant les peines légales menant 

à la mort, il convient de réserver l’application de la peine d’exécution uniquement à 

l’imam impeccable. Son point de vue s’arrête à la menace de mort et il ne va pas élargir 

sa théorie jusqu’aux blessures. Pour lui, il faut appliquer les peines coraniques prévues 

pour le vol (amputation de la main) ou l’adultère (flagellation)368.  

 

La question subsidiaire à celle des peines légales pendant l’Occultation est celle 

de l’autorité habilitée à désigner le juge religieux. Comme nous l’avons vu, au temps 

des imams historiques, ceux-ci nommaient les juges pour la communauté de leurs 

fidèles. Que faire en l’absence d’un imam infaillible ? Quel juriste-théologien est 

habilité à juger les affaires judiciaires ? Le jugement est-il un devoir du juriste-

théologien ou bien est-il possible de penser à une justice non-religieuse (‘urfī ) ?  

Comme on l’a déjà vu, on sait, depuis les travaux de Joseph Schacht, et même 

avant lui, ceux d’Ignaz Goldziher, que le droit islamique et donc la jurisprudence 

islamique ont très peu de fondement coranique. Par voie de conséquence, la profession 

de juge n’est pas coranique non plus. Certains théologiens se sont appuyés sur ce genre 

d’argument pour prouver l’illégitimité d’un gouvernement islamique lequel compte 

parmi ses prérogatives le jugement des affaires religieuses de ses gouvernés369.  

Moḥsen Kadīvar pense ainsi que « La nomination des savants ou d’autres 

personnes au poste de juge religieux ne peut être fondée sur aucune source scripturaire. 

En d’autres termes, il n’y a aucun fondement scripturaire issue du Coran ou du Ḥadīth 

                                                 
368 Fāḍil al-Hindī, Kashf al-lithām fī sharḥ al-qawāʿid, vol. 10, p. 477. 

369 Article de Moḥsen Kadīvar, le 21/07/2013 (accessible à: 

http://kadivar.com/?p=12150) 



 

168 
 

pour la désignation d’un juge religieux370. Autrement dit, en l’absence de l’imam et d’un 

juge personnellement désigné par lui, le jugement se fonde sur des bases non religieuses 

(‘urfī). 

M. Kadīvar résume la position des juristes-théologiens traditionalistes de 

tendance Akhbārī. Face à ce positionnement, les Docteurs appartenant, explicitement ou 

non, aux Uṣūliyya, argumentent autrement.  

Les juristes-théologiens anciens y compris al-Shaykh al-Ṭūsī et al-Shahīd al-

Thānī estiment que, pendant la présence des imams historiques, le jugement était un acte 

collectif obligatoire (al-wājib al-kifā'ī), car il n’est pas possible de vivre dans une société 

sans système judiciaire ; le juge et la justice, religieux par nature à cette époque, ont 

l’obligation d'éradiquer le mal qui consiste essentiellement en l’absence de justice dans 

la communauté. Il est évident qu’en l’absence des imams, en l’occurrence pendant 

l’Occultation, la justice et donc la fonction de juge demeurent indispensables. Selon les 

Rationalistes Uṣūlī, dès l’époque safavide et jusqu’aux juristes de la République 

islamique, l’institution judiciaire doit être contrôlée et menée par le mujtahid remplissant 

les conditions nécessaires (jāmi‘ al-sharā’iṭ) qui, de ce fait, peut être considéré comme 

le « représentant général » de l’imam.  

 

Muḥammad Ḥasan al-Najafī, l’auteur de Jawāhir al-kalām écrit : « La légitimité 

d’un tel juge vient de l’autorisation de l’imam selon al-Ḥurr al-ʿĀmilī,371. Nous savons 

qu’il appartient à l’imam de désigner le juge. Par conséquent le juriste-théologien 

                                                 
370 Moḥsen Kadīvar , Ḥokūmat-e enteṣābī, Chapitre 5 intitulé : « La nomination 

générale des juristes-théologiens au poste de juge ». 

371 Effectivement voir al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’A, Chapitre 4, vol. 71, ḥadīth 

7, p. 11 et ḥadīth 6, p. 18 



 

169 
 

remplissant toutes les conditions nécessaires peut être considéré comme ayant été 

implicitement désigné par un imam impeccable372 ».  

 

De même, on lit dans le Taḥrīr al-wasīla de l’ayatollah Rūḥollāh Khomeyni que 

« Le jugement religieux fait partie des prérogatives les plus importantes que Dieu a 

accordées au prophète, aux imams impeccables et de la part de ces derniers, aux juristes-

théologiens remplissant toutes les conditions nécessaires373 ». Selon lui, les juges sont 

divisés en deux types distincts :  

- Le juge nommé est le juge du temps du prophète ou de l’imam 

impeccable. Les juristes-théologiens du passé définissent ainsi le juge 

nommé : « Le juge nommé est celui qui est désigné de la part de l’imam 

impeccable grâce à ses compétences reconnues par l’Infaillible374 ». 

- Le juge choisi par les partis du conflit (taḥkīm). 

Lorsque les parties choisissent une personne comme juge afin de régler leur 

conflit, ce juge est appelé le juge de taḥkīm et son jugement est valable aussi bien pendant 

la présence de l’imam impeccable que pendant son Occultation375 . Un tel juge doit avoir 

toutes les conditions du juge nommé sauf évidemment l’autorisation de l’imam 

impeccable puisqu’il fonctionne pendant l’Occultation376. Avec cette double distinction, 

la critique des juristes traditionalistes sur l’illégitimité des juges non désignés par l’imam 

infaillible est contournée. 

                                                 
372 al-Najafī, Jawāhir al-kalām, vol. 40, p. 17. 

373 R. Khomeyni, Taḥrīr al-wasīla, vol. 2, p. 404. 

374 Voir par ex. al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, Sharā’iʿ al-islām,  vol. 4, p. 68. 

375 Voir par ex. al-Najafī, Jawāhir al-kalām, “Kitāb al-Qaḍā’”, vol. 40, p. 23, 280. 

376 al-Ṭūsī, al-Mabsūṭ fī fiqh al-imāmiyya, VIII, p. 64. 



 

170 
 

 

 

 

 

 

Quatrième partie 

LA PRIÈRE DU VENDREDI 

 

  



 

171 
 

Remarques préliminaires 

La prière collective du vendredi est le dernier des Quatre Préceptes que nous 

étudions. Les prières collectives et surtout la prière du vendredi sont des devoirs cultuels 

pour les fidèles selon le droit canonique islamique. Comme le jihād, le paiement et la 

collecte de certains impôts religieux ou la justice religieuse et l’exécution des peines 

légales scripturaires, la réalisation des prières collectives nécessite selon la jurisprudence 

shi‘ite la présence de l’imam vivant ou d’un représentant personnellement et 

nommément désigné par lui.  

Andrew Joseph Newman, un des rares chercheurs à avoir écrit des monographies 

sur le sujet, résume bien la problématique : « Pendant le temps de l’Occultation, la 

légalité de la prière du vendredi constituait une question importante et un sujet réel de 

controverses entre les savants religieux d’une part, et le gouvernement d’autre part. La 

raison c’est que dans le shi‘isme, la présence de l’imam ou de son représentant est 

obligatoire afin que cette prière soit agréée. C’est pourquoi, pendant l’Occultation, pour 

certains fidèles le juriste-théologien a pris la place du représentant de l’imam pour 

diriger cette prière377 ».  

Yann Richard a consacré un article à la prière du vendredi après la révolution 

islamique d’Iran378. Il y écrit notamment que l’accomplissement de la prière du vendredi 

a cessé pour les shi‘ites duodécimains à cause de l’absence physique de l’imam caché. 

Les savants religieux l’ont annulée en période d’Occultation sauf dans le cas où cet 

abandon était perçu comme une prise de position ouverte contre la légitimité du pouvoir 

de leur époque. Mais à l’époque safavide et à la suite de la conversion de l’Iran au 

                                                 
377 Newman Andrew « Friday Prayer in the Safavid Period », in Walbridge, Linda S., 

The Most Learned of the Shī’A, The Institution of the marāji‘ taqlīd , Oxford University 

Press, 2001, p. 34-35. 
378 Yann Richard, « La Fonction Parénétique du ‘ālem: La prière du vendredi en Iran 

depuis la Révolution », Die Welt des Islam, 29, CNRS, 1989. 



 

172 
 

shi‘isme au XVI
e siècle, non seulement les juristes mais aussi le régime politique afin de 

créer la solidarité communautaire  ont contribué à l’expansion de la pratique de la prière 

du vendredi ; les souverains safavides se présentaient comme les héritiers des imams 

shi‘ites  et al-Muḥaqqiq al-Karakī qui a obtenu le titre du représentant de l’imam de la 

part de Shāh Ṭahmāsb, a insisté officiellement pour l’organisation et l’exécution de la 

prière du vendredi en créant une nouvelle fondation pour organiser les cérémonies de 

cette prière379.  

Y. Richard écrit qu’al-Karakī « se heurtait à un courant plus traditionaliste, 

partisan du “retrait du monde”, représenté notamment par Ibrāhīm al-Qaṭifī (m. 

950/1543) ». C’est al-Karakī, selon Y. Richard, qui, non seulement a réuni les shi‘ites 

une fois par semaine, mais il a aussi préparé le terrain pour le retour des savants religieux 

sur la scène politique du pays en les désignant comme les imams du vendredi380. Le 

prédicateur qui prononce les discours, est souvent l’intermédiaire entre le pouvoir 

politique et les fidèles réunis à la prière du vendredi ; il cultive chez eux l’idée d’un 

développement politique du pays où les savants religieux sont au service du pouvoir 

politique381.  

 

Dans les prières collectives pratiquées en groupe, celui qui se place devant les 

autres croyants est appelé « le guide » (imam) de la prière ; et les gens qui le suivent les 

« guidés » (ma’mūm). Selon le droit shi‘ite tel qu’il apparaît dans le corpus ancien du 

Ḥadīth, participer aux prières collectives du vendredi, à la fête de Qurbān (Sacrifice), à 

                                                 
379 Ibid., p. 63-66. 
380 Voir aussi Ḥusayn Modarresi Ṭabāṭabā’ī, Nahād hāye Namāz-e Jumʿe, p. 145-152, 

cité par Yann Richard, op. cit., p. 66-67.   
381 Voir aussi Bruce M. Borthwick, « The Islamic Sermon as a Channel of Political 

Communication », Middle East Journal, Vol. 21, N° 3, 1967, passim. 



 

173 
 

la fête du Fiṭr (fin du mois de Ramaḍān) sont des actes collectifs obligatoires382. Or, 

selon le même corpus, seul l’imam infaillible ou une personne nommément désignée par 

lui peuvent diriger la prière collective.  

La prière du vendredi est celle que les musulmans accomplissent chaque vendredi 

à midi (ẓuhr) et qui remplace la prière journalière de ce moment de la journée. Elle doit 

être exécutée à midi pile soit à douze heures. Elle est constituée de deux génuflexions 

(rak’A) et de deux sermons (khuṭba) prononcés par l’imam de la prière du vendredi.  

La première condition de la prière du vendredi est le nombre des participants. En 

comptant l’imam, ils doivent être au moins cinq personnes. Cette condition est 

nécessaire pour commencer la prière et si, au milieu, les participants se dispersent et 

qu’il ne reste qu’un participant avec l’imam, la prière ne sera pas annulée. La deuxième 

condition concerne les participants eux-mêmes : ils doivent être de sexe masculin, 

pubères, sains d’esprit et musulmans. Un esclave affranchi peut participer à la prière 

avec l’accord de son maître. Les femmes ne sont pas autorisées à y participer. Cette 

prière n’est pas obligatoire pour une personne malade, aveugle ou handicapée incapable 

de se déplacer ou pour une personne dont le déplacement met en danger sa santé ou ses 

biens.  

Il n’y a pas lieu ici d’entrer dans les détails concernant la prière du vendredi. 

Cependant il est important de souligner que le sermon obligatoire de cette prière, 

prononcé par « le guide » de la prière se compose d’une partie religieuse et morale et 

d’une partie directement liée à la vie quotidienne de la communauté, c’est-à-dire aux 

questions « politiques » dans le sens étymologique du terme. Dans sa thèse de doctorat 

intitulée « Le sermon du vendredi en pays d’Islam », Wafaa Abū-Chakra souligne le fait 

                                                 
382 Participer à d’autres prières collectives comme celle sur le défunt ou celle pratiquée 

au moment des catastrophes naturelles (la prière āyāt) est également fortement 

recommandé aux croyants. 



 

174 
 

et déclare que la prière du vendredi s’est transformée de nos jours en un discours 

éminemment politique.  C’est justement cette dimension collective politique qui rend 

problématique l’exécution de la prière du vendredi pendant l’Occultation, c’est-à-dire 

en l’absence de l’imam infaillible et de la personne nommément désigné par lui. Comme 

on l’a vu, c’est le cas de la totalité des Quatre Préceptes (al-aḥkām al-arba‘a).  

 

La sourate 62 du Coran est appelée « le Vendredi » (al-Jumu‘a) et ses versets 9-

11 font allusion à la prière collective de ce jour : lorsque les fidèles entendent l’appel à 

la prière (adhān), ils doivent cesser leur travail et leur occupation pour participer à cette 

obligation scripturaire. Malgré cette présence discrète dans le Coran, la prière du 

vendredi et l’obligation de son accomplissement sont abondamment traitées dans le 

Ḥadīth. Il y est dit par exemple que la récompense de la prière du vendredi pour les 

pauvres (qui ne peuvent pas accomplir le pèlerinage à la Mecque) est égale à celle du 

Ḥajj383. D’autres traditions blâment sérieusement ceux qui n’accomplissent pas cette 

prière et celui qui ne la pratique pas fréquemment est taxé d’hypocrisie384. Selon une 

tradition prophétique : « la prière collective a vingt-sept fois plus d’avantages que la 

prière individuelle385 ». Ou encore d’après un ḥadīth du 8e imam rapporté par Ibn Bābūya 

al-Shaykh al-Ṣadūq (m. 381/991) : « La prière collective est meilleure que la prière 

individuelle accomplie dans la mosquée de Kūfa386 ».  

Au cours des premiers siècles de l’Hégire, l’exécution de la prière du vendredi 

aurait été fortement encouragée pendant les règnes des califes dits Rāshidūn (les quatre 

                                                 
383 Faḍl Allāh Rawāndī, Navādîr Rawāndī, bonyâd-e farhang-e Islāmī kushâpur, 

Téhéran, 1376 h.s/1988, traduit par Sādeqī Ardestānī, p. 227. 
384 Naṣir Makārim, Tafsīr-e Nemūneh, Téhéran, Vol. 24, p. 133. 
385 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-shī’A, Vol. V, p. 370, Chapitre sur la prière collective. 
386 Ibn Bābūya, Kitāb man lā Yaḥḍuruhu l-Faqīh, Vol. I, p. 245. 



 

175 
 

premiers califes), des califes Omeyyades et ‘Abbassides387. Les rapports les plus anciens 

au sujet de l’accomplissement de la prière du vendredi dans les communautés shi‘ites de 

Bagdad témoignent de sa pratique dans la mosquée Barāsā (la mosquée des shi‘ites à 

Bagdad) en 329/941, c’est-à-dire dès le début de l’Occultation majeure, sous la guidance 

d’Aḥmad b. Faḍl al-Hāshimī388. 

Le caractère politique de cette prière est manifeste dans un rapport historique 

d’Ibn al-Jawzī selon lequel, dans la Bagdad des Bouyides shi‘ites, la prière du vendredi 

fut annulée à partir de 349/960 puisqu’elle était dirigée par un sunnite389.  

Il est vrai que les cérémonies de la prière du vendredi dans les grandes villes ont 

toujours été exécutées sur ordre du pouvoir en place. Pendant les époques Omeyyade 

(41-132/661-750) et ‘Abbasside (132-656/750-1258) les califes eux-mêmes ou leurs 

délégués exécutaient la prière du vendredi390. Le calife ou d’autres hommes puissants 

désignaient les imams du vendredi souvent depuis la capitale391. Le choix des imams du 

vendredi dans les autres villes revenait aux émirs et aux gouverneurs392. Dans les 

communautés shi‘ites, pendant la période des imams historiques et lorsque les 

circonstances politiques le permettaient, ces derniers dirigeaient en personne la prière 

collective ou bien déléguaient des personnes précises pour le faire. C’est pourquoi avec 

l’avènement de l’Occultation, la pratique des prières collectives en général et celle de la 

prière du vendredi tout particulièrement sont tombées en désuétude parmi les shi‘ites. 

Comme on le verra, c’est des siècles plus tard, à l’époque safavide et la déclaration du 

                                                 
387 Rasūl Jaʿfariyān, Namāz-e Jumʿe, Zamine-hāye Tārīkhi va Āgāhi-hāye 

ketābshenāsi, Téhéran, pp. 23-25. 
388 Al-Khaṭīb al-Baghdādī, Tārīkh Baghdād, Vol. I, p. 430. 
389 Ibn al-Jawzī, al-Muntaẓam fī tārīkh al-mulūk wa l-umam, Vol. XV, pp. 198-201. 
390 al- Ya‘qūbī , Tārīkh, Beyrouth, Vol. II, p. 285 ; al-Ṭabarī, Tārīkh, Beyrouth, Vol. 

VIII, pp. 570-579. 
391 Ibn al-Jawzī, al-Muntaẓam.,Vol. XIV, p. 384. 
392 al-Qalqashandī, Ṣubḥ al-aʿshā, Le Caire, Vol. X, pp. 15-20. 



 

176 
 

shi‘isme imamite comme religion d’Etat en Iran que les prières collectives sont revenues 

au devant de la scène. Comme on le verra, l’explosion des écrits sur l’autorisation ou la 

non-autorisation de la pratique de la prière du vendredi pendant la première période 

safavide montre clairement l’importance de ce rituel dans le contexte particulier de 

l’officialisation du shi‘isme comme religion d’Etat.  

On n’a pas d’indication, semble-t-il, sur l’existence de monographies et 

d’ouvrages indépendants sur la prière du vendredi datant d’avant l’époque safavide. Ce 

qui existait jusqu’à cette époque-là, se résumait à des textes dans les chapitres traitant 

des prières dans les ouvrages juridiques et les traités jurisprudentiels.  

Avec la proclamation du shi‘isme comme religion d’État en Iran, la prière du 

vendredi a pris très vite de l’importance. Avant les Safavides, il y avait de nombreuses 

communautés minoritaires shi‘ites en Iran mais c’est à la suite de la victoire des 

Safavides que les habitants de la majorité des villes centrales de l’Iran se sont assez vite 

convertis au shi‘isme. La propagation de la prière du vendredi a commencé dans les 

différentes villes iraniennes avec l’arrivée des juristes-théologiens arabes et non-arabes 

sur la scène politique. Al-Muḥaqqiq al-Karakī a été le premier juriste à donner de 

l’importance à cette question. L’attention que prêtait ce juriste de la cour des Safavides 

à la prière du vendredi, témoigne de la simultanéité de l’instauration des Safavides et de 

la propagation de la prière du vendredi.  

Au commencement de leur règne, les Safavides se sont inspirés des autres 

dynasties ou d’États contemporains ou prédécesseurs dans la région, et surtout des 

Ottomans, pour la création des postes religieux ou gouvernementaux dans le cadre de 

leur politique, comme le poste de chancelier et de Shaykh al-islām. 

La formation de l’État safavide en tant que premier État shi‘ite, marqué par 

l’intention de concurrencer les Ottomans, a préparé le terrain pour que les juristes 



 

177 
 

révisent les caractéristiques de l’imam impeccable. Les juristes traditionalistes ont refusé 

de collaborer avec les rois safavides parce qu’ils croyaient que la formation d’un pouvoir 

shi‘ite était illégitime pendant l’Occultation de l’imam impeccable et avant son 

avènement. Dans le camp adverse se trouvaient les juristes venus principalement de 

Jabal ʿ Āmil (le Liban actuel), surtout al-Muḥaqqiq al-Karakī, qui ont accepté l’invitation 

des Safavides et se sont rendus en Iran ; ils ont préparé le terrain pour justifier un État 

shi‘ite. À cette fin al-Muḥaqqiq al-Karakī a tenté de changer les différents points de vue 

juridiques dans le sens des exigences du gouvernement safavide. L’autorisation de 

l’exécution de la prière du vendredi est un exemple important de ces changements393. La 

prière du vendredi s’est propagée progressivement en Iran depuis le règne de Shāh 

Ismāʿīl (m. 930/1523). La raison de ce phénomène se trouve dans l’une des critiques de 

l’État ottoman qui reprochait aux shi‘ites de ne pas exécuter la prière du vendredi et dans 

les efforts des savants shi‘ites, surtout de Muḥaqqiq al-Karakī, pour propager cette prière 

partout en Iran pour démontrer « l’orthodoxie » du shi‘isme et sa plus grande légitimité 

que le sunnisme ottoman394. Malgré la collaboration d’un grand nombre de savants, de 

Jabal ʿĀmil à al-Muḥaqqiq al-Karakī, au soutien des Safavides et parce qu’il n’était pas 

habituel d’exécuter la prière du vendredi chez les shi‘ites et qu’il y avait des opposants 

sévères parmi les juristes, l’officialisation de la prière du vendredi dans la société 

iranienne a été très progressive395. Les controverses et les conflits autour de la situation 

de la prière du vendredi pendant l’Occultation de l’imam impeccable et autour de son 

obligation ou son interdiction se sont aggravés à tel point que Shāh Ṭahmāsb 1er a 

organisé une réunion entre les juristes-théologiens et son chancelier pour arriver à un 

                                                 
393 Site du Ḥawza, consulté le 15/07/2009. 
394 Muntaẓirī, al-Badr al-Ẓāhir Fī Ṣalāt al-Jum’A wa al-Musāfir, 1983, p. 7 ; Rasūl 

Jaʿfaryān, Namāz-e Jumʿe : Zamine-hāye Tārīkhi, 1993, p. 26-27. 
395 Jābirī, Ṣalāt al-Jum’A, 1997, p. 54-55 ; Rasūl Jaʿfariyān, Namāz-e Jumʿe, 1993, p. 

28 



 

178 
 

résultat unique et cohérent sur la prière du vendredi396. Sur la proposition d’al-Muḥaqqiq 

al-Karakī, Shāh Ṭahmāsb 1er a désigné un imam du vendredi pour chaque grande ville 

de l’empire397. Le poste de l’imam du vendredi, en tant que haut fonctionnaire de l’État, 

a été créé et annoncé de manière officielle sous Shāh ‘Abbās 1er (m. 1038/1628) 398. En 

général, le Shaykh al-islām de chaque ville occupait le poste de l’imam du vendredi, et 

même certains juristes qui n’étaient pas Shaykh al-islām ont occupé cette fonction à la 

demande de ce Shāh399. Muḥammad Taqī al-Majlisī (m. 1070/1659) a accepté l’imamat 

du vendredi dans deux grandes mosquées de la capitale Iṣfahān après deux autres grands 

savants, Mīr Dāmād (m. 1041/1631) et al-Shaykh Bahā’ī (m. 1030/1620)400. C’était 

après une période où l’exécution de la prière du vendredi n’avait pas été ordonnée 

pendant des années. Jusque-là, parfois al-Muḥaqqiq al-Sabzevari et parfois al-Shaykh 

Luṭfullāh Iṣfahānī exécutaient la prière en tant qu’imam du vendredi. Ensuite, le pouvoir 

safavide a confié cette fonction à Muḥammad Taqī et après lui, à son fils Muḥammad 

Baqīr al-Majlisī401. Il faut ajouter que l’autorité morale et intellectuelle de certains 

savants comme Mīr Dāmād et al-Shaykh al-Bahā’ī qui faisaient partie des grands savants 

et philosophes de l’époque de Shāh ‘Abbās 1er, a joué un rôle très utile pour préparer le 

terrain à l’exécution officielle de la prière du vendredi. 

La première prière du vendredi à l’époque safavide a été accomplie à la mosquée 

Jāmiʿ d’Iṣfahān sous la direction d’al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 940/1533). Parmi les 

autres imams du vendredi célèbres de l’époque safavide on peut citer, répétons-le : al-

                                                 
396 Qazwīnī, Tatmīm amal al-āmil, 1407/1986, p. 172-173. 
397 al-Ṭihrānī, Ṭabaqāt a‘lām al-shī’A, 1404/1983, partie I, p. 176. 
398 Rasūl Jaʿfariyān, Dīn va Siyāsat dar Dowra-yi Ṣafavī, pp. 133-141. 
399 Rasūl Jaʿfariyān, Safaviyya Dar ‘Arṣe-ye Dīn, Téhéran, Vol. III, p. 237. 
400 Sur la position du grand philosophe Mīr Dāmād à l’égard de la prière du vendredi, 

voir maintenant Mathieu Terrier, « Mīr Dāmād (m. 1041/1631), philosophe et mujtahid. 

Autorité spirituelle et autorité juridique en Iran safavide shīʿite », Studia Islamica 113 

(2018), pp. 121-165.  
401 Al-Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt, Vol. II, p. 122-123. 



 

179 
 

Shaykh Bahā’ī (m. 940/1533), al-Shaykh Luṭfullāh al-Iṣfahānī (m.1032/1623), Mīr 

Dāmād (m. 1041/1631), Muḥammad Taqī al-Majlisī (m. 1070/1659), Muḥammad Baqīr 

al-Sabziwārī (m. 1090/1679) et Muḥammad Baqīr al-Majlisī (m. 1111/1699). Il était 

courant à l’époque safavide de composer des livres contenant les discours de la prière 

du vendredi, comme le Basātīn al-khuṭabā’, écrit par ‘Abdallāh Afandī (m. 1130/1717), 

disciple de Muḥammad Bāqir al-Majlisī, et qui est sans doute le plus célèbre des livres 

de cet auteur.  

 

En tant que juriste en chef qui se voyait dans l’obligation d’adapter le droit shi‘ite 

à la politique du nouvel État, al-Muḥaqqiq al-Karakī a rétabli la prière du vendredi pour 

la première fois et est devenu lui-même imam du vendredi. La prière du vendredi s’est 

développée remarquablement pendant cette période et la rédaction des traités sur des 

questions relatives à la prière du vendredi a connu un grand essor. On a publié plus de 

cent traités au sujet de la prière du vendredi pendant cette période, ce qui montre qu’il 

fallait démontrer sa légitimité auprès de la population. Grâce à ces traités, la prière du 

vendredi et les questions qu’elle posait ont fait partie des problématiques religieuses et 

politiques les plus importantes de l’époque des Safavides et son organisation a pris de 

nouveaux aspects. Elle est devenue l’une des obligations et des pratiques religieuses 

essentielles et est entrée en rapport étroit avec les questions politiques et étatiques. La 

relation de la prière du vendredi et de l’État était importante du fait que le choix et la 

nomination des imams du vendredi officiels dans les différentes villes appartenaient à 

l’État. Cette question a causé une divergence et des querelles juridiques entre les savants 

religieux, la question étant de savoir si les juristes ont la permission de servir d’imam du 

vendredi durant le temps de l’Occultation ou non. S’ils ont une telle permission, quelles 

en sont les conditions ?  



 

180 
 

Ces questions ont soulevé des controverses entre les juristes. Al-Muḥaqqiq al-

Karakī s’est fondé sur une fatwa répandue dans l’école de Ḥilla et a proposé une solution 

modérée en déclarant que la prière du vendredi est une obligation à choix multiple. Il a 

opté lui-même pour cette solution et l’a conditionnée à la présence d’un juriste ayant 

toutes les qualités nécessaires ou selon les expressions employées de son temps, d’un 

marjaʿ taqlīd (« une source d’imitation ») de l’époque. Il a présenté ladite source 

d’imitation comme le remplaçant de l’imam du temps, ayant les qualifications 

suffisantes pour l’exécution de la prière du vendredi. C’est ainsi qu’al-Muḥaqqiq al-

Karakī a créé une place pour les sources d’imitation dans les affaires sociales et 

religieuses.  

En 962/1554, quelques décennies après la rédaction du traité d’al-Muḥaqqiq al-

Karakī, Zayn al-Dīn al-ʿĀmilī, dit al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1558), a écrit son propre 

traité. Il a employé toute la force de sa méthode juridique pour prouver que la prière du 

vendredi est une obligation objective. En Iran, ses disciples et descendants ont insisté 

sur la même opinion. Mais de nombreuses oppositions ont mis en question ce point de 

vue, de sorte que certains juristes sont restés fidèles aux opinions d’al-Muḥaqqiq al-

Karakī et d’autres ont adhéré au caractère illicite de la prière du vendredi pendant le 

temps de l’Occultation. Les polémiques et les controverses ont persisté pendant les deux 

cent trois années du règne des Safavides et ont abouti à la rédaction de plus de cent 

traités au sujet de la prière du vendredi. Au début du règne des Safavides, le pouvoir 

politique disposait du droit de nommer les imams du vendredi, mais au fur et à mesure 

que celui-ci s’éloignait de la religion et de la religiosité, ce sont les savants religieux qui 

ont assumé cette responsabilité pour l’exécution de la prière du vendredi sans passer par 

la permission explicite du pouvoir.  



 

181 
 

Après l’instauration de la dynastie des Qādjārs, tandis que les fonctions 

religieuses perdaient peu à peu leur place, comme ce fut le cas à la fin de l’époque des 

‘Abbassides, les politiques religieuses et la nomination des imams du vendredi se 

dégradèrent et perdirent de leur importance. La structure politique de la cour des Qādjārs 

en tant que régime politique tribal, n’était pas propice à faire accepter la place des 

maîtres religieux dans les cercles du pouvoir et ainsi la prière du vendredi n’avait plus 

la place importante qu’elle occupait sous les Safavides. Malgré cette dégradation de la 

place de la prière du vendredi, certaines traditions de l’époque safavide en matière de 

politiques religieuses ont survécu. L’une des traditions mentionnées est la nomination 

des imams du vendredi par le roi selon laquelle « le principe était que le roi du moment 

désignait une personne pour assumer la fonction de l’imam du vendredi dans chaque 

ville et même dans les grands villages402 ». C’est ainsi que les noms des imams du 

vendredi sont apparus sur la liste des salariés de l’État Qājār.  

Pendant le règne des Pahlavi en Iran, les imams du vendredi accomplissaient leurs 

devoirs sous l’autorité de la cour et conformément aux ordres du roi. Les cérémonies de 

la prière du vendredi se sont de plus en plus estompées sous les Pahlavis et il arriva 

même qu’à certains moments elles n’eurent pas lieu du tout. Avec l’avènement de la 

Révolution islamique de 1979 en Iran, les cérémonies de la prière du vendredi ont 

retrouvé leur place et ont repris une nouvelle teinte politique. Ces cérémonies sont 

directement organisées par le régime de sorte qu’aujourd’hui tous les agents impliqués 

dans l’organisation de la prière du vendredi et des prières quotidiennes fonctionnent 

directement dans le cadre du velāyat-e faqīh (la tutelle absolue du juriste-théologien). 

 

                                                 
402 Muḥammad ‘Alī Ḥabībābādī, Makārim al-āthār, Ispahan, 1985, Vol. I, p. 80. 



 

182 
 

La prière du vendredi et la taqiyya 

Revenons un moment en arrière. La position des imams historiques face à la 

prière du vendredi semble avoir été variable selon les conditions politiques qu’ils ont dû 

affronter. Il nous reste quelques sermons du vendredi de l’imam ‘Alī pendant les 

quelques années de son califat et ceux de l’imam Ḥasan. Pendant le califat Omeyyade, 

le nom de ‘Alī était maudit sur les chaires des mosquées pendant les prières collectives 

surtout celle du vendredi, à l’exception du temps du calife ‘Umar ibn ‘Abd al-’Azīz ( m. 

101/720)403. D’après les traditions qui nous restent des imams ayant vécu à cette époque, 

il était interdit aux fidèles shi‘ites de prier collectivement dans de telles conditions et 

derrière des dirigeants de prière du vendredi nommés par un pouvoir injuste et brutal404. 

Cependant, il semble que certains imams ont participé à des prières collectives 

organisées par le pouvoir califal en pratiquant la dissimulation tactique (taqiyya). Ils 

conseillaient à leurs disciples la même prudence405. 

Ibn Isḥāq rapporte : « Marwān b. al-Ḥakam (le calife Omeyyade) injuriait l’imam 

‘Alī et l’imam al-Ḥasan dans ses sermons du vendredi. L’imam al-Ḥasan n’y prêtait pas 

attention et allait à la mosquée le vendredi ; il allait à l’endroit réservé de son temps au 

Prophète et s’y asseyait en attendant la fin du sermon. Ensuite il faisait sa prière et 

rentrait chez lui »406. Selon plusieurs sources, l’imam al-Ḥusayn ne se rendait pas à la 

prière du vendredi après la mort de ‘Alī que par taqiyya407. On a rapporté que le 

                                                 
403 al-Ṭabarī, Tārikh, Vol. IV, p. 52 ; Dīnawarī, al-Akhbār al-Ṭiwāl, 1989, p. 165 ; al-

Majlisī, Biḥār al-Anwār, Vol. 23, p. 169. 
404 Movahid Abtahi M. A., Tarikh al-Zurārī, Ispahan, Vol. II, p. 27 ; Nūrī, Mustadrak 

Wasā’il, Qum, Vol. VI, p. 40. 
405 al-Shaykh al-Mufīd, Taṣḥīḥ al-iʿtiqādāt al-imāmiyya, p. 137. Voir aussi Moktar 

Djebli, « Takiyya » Encyclopedia of Islam, 2e ed., Vol. 10, p. 134. 
406 al-Dhahabī, Tārīkh al-islām, Beyrouth, Vol. V, p. 231 ; Nāme-ye Jāme’, seir-e 

Namāz-e Jumʿe dar Zamān-e A’eme-ye Ma’ṣūumīn, décembre et janvier 2013, N° 107. 
407 al-Ṭabarī, Tārīkh, Vol. III, p. 447 ; Ibn Kathīr, al-Bidāya wa l-nihāya, Vol. IV, 

Parite 7, p. 189 ; Muḥammad Bāqir Maḥmūdī, Nahj al-Balāgha fī mustadrak Nahj al-

Balāgha, Beyrouth, Vol. I, p. 427. 



 

183 
 

quatrième imam ‘Alī Zayn al-‘Ābidīn al-Sajjād participait par dissimulation aux prières 

du vendredi tenues par les imams nommés par des califes tyrans mais qu’il ne leur prêtait 

pas attention et faisait sa propre prière408. Selon certains rapports, cet imam 

accomplissait sa prière de midi le vendredi d’abord chez lui et il allait ensuite à la 

mosquée pour participer à la prière collective du vendredi409. 

Les auteurs shi‘ites rapportent d’autres exemples de la taqiyya des imams pendant 

le règne répressif des califes.  D’après al-Ḥurr al-ʿĀmilī, selon un ḥadīth rapporté dans 

le Ṣaḥīḥ d’al-Bukhārī, l’imam ‘Alī faisait semblant de faire sa prière derrière les califes 

qui l’ont précédé. Ou encore l’imam Mūsā b. Jaʿfar, le septième imam, disait que les 

imams Ḥasan et Ḥusayn faisaient leurs prières derrière Marwān par pure dissimulation 

tactique410. On rapporte de l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq au sujet de la taqiyya : « Ô mes fidèles, 

si cela s’avère nécessaire (i.e. si vous êtes menacés) rendez visite à leurs malades (i.e. 

les non-shi‘ites) participez à leurs funérailles, témoignez pour eux dans les tribunaux et 

faites vos prières collectives avec eux »411. 

À part les imams ‘Alī et Ḥasan qui viennent d’être mentionnés, à notre 

connaissance, nous n’avons pas les textes d’éventuels sermons de la prière du vendredi 

des autres imams. Bien qu’ayant interdit à leurs fidèles de prier derrière des hommes 

choisis par des pouvoir injustes, sauf en cas de menace sur leur vie, les imams 

considèrent cette prière comme particulièrement importante lorsqu’elle peut être 

pratiquée dans de bonnes conditions. L’attitude de l’imam al-Baqīr en matière de 

                                                 
408 Al-Qāḍī al-Nu’mān al-Maghribī, Daʿā’im al-islām, Qum, Mu’asseseh Ahl-e Beyt, 

2ème édition, 1996, p. 35. Voir aussi A. Sachedina, The Just Ruler in Shī‘ite Islam The 

Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence, Oxford, 1997, p. 177-

178. 
409 al-Kulaynī, al-Kāfi, Vol. III, p. 375 ; al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-Shī’A, Vol. VII, 

p. 351. 
410 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-Shī’A, Vol. III, p. 383, ḥadīth n° 9. 
411 al-Ḥākim al-Ḥaskānī, Shawāhid al-tanzīl, Vol. I, p. 37, Téhéran, 1411/1990. voir 

aussi Etan Kohlberg, Belief and Law in Imamī Shī’ism, Variorum, 1991, p.100 



 

184 
 

l’accomplissement de la prière du vendredi est expliquée dans un rapport présenté par 

Zayn al-Dīn al-ʿĀmilī al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1558) qui cite al-Kulaynī,412. Al-Ḥurr 

al-ʿĀmilī fait de même avec l’imam Jaʿfar al-Ṣādiq qui aurait dit : « Celui qui accourt 

vers la prière du vendredi par conviction, ses péchés sont pardonnés par Dieu 413 ».  

En même temps, le dirigeant de la prière du vendredi était désigné par l’imam 

infaillible lorsque cela était possible et que le pouvoir califal ne s’y opposait pas. Les 

shi‘ites se fondent principalement sur une prière du 4e imam, ‘Alī Zayn al-‘Ābidīn dans 

al-Ṣaḥīfa al-sajjādiyya, pour défendre cette position. En effet dans cette prière il est dit 

que ceux qui dirigent la prière du vendredi ne peuvent être que des « représentants » 

(khulafā’) et des « élus » (aṣfiyā ) de Dieu ; autrement dit, selon le vocabulaire technique 

shi‘ite, les imams et les élus parmi leurs disciples et leurs fidèles414.  

De même, l’imam ‘Alī aurait dit : « Les fidèles, après la mort de leur imam et 

jusqu’à l’élection de l’imam suivant, doivent cesser de payer leurs taxes religieuses, 

d’accomplir leur pèlerinage à la Mecque, de faire leur prière collective »415. Dans 

plusieurs ḥadīth-s de ‘Alī, la prière du vendredi est présentée comme une fonction 

réservée à l’imam et il insistait sur le fait que si l’imam s’oppose à l’accomplissement 

de trois préceptes, il périra : Prière du vendredi, Jihād et Ḥajj416. L’imam Jaʿfar al-

Ṣādiq aurait déclaré : « La prière du vendredi ne peut être accomplie que derrière un 

dirigeant équitable et vertueux 417 ».  

Les mêmes opinions se rencontrent chez les savants shi‘ites qui ont connu les 

temps qui ont suivi immédiatement le début de l’Occultation. Selon les écrits d’al-

                                                 
412 al-Shahīd al-Thānī, al-Rawḍa al-bahiyya, op. cit.,  Vol. II, p. 99. 
413 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-Shī’A, Vol. V, p. 6. 
414 al-Ṣaḥīfa al-Sajjādiyya, Prière n° 48, Section 9. 
415 Ḥusayn Nūrī al-Ṭabrisī, Mustadrak al-Wasā’il, Qum, Vol. VII, p. 123-124. 
416 Id., Mustadrak, Vol. VI, p. 6. 
417 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-Shī’A, Vol. VI, p. 13. Il s’agit, selon la terminologie, 

des vertus d’un fidèles désigné par un imam infaillible. 



 

185 
 

Shaykh al-Ṭūsī, la désignation de l’imam pour les prières quotidiennes n’a pas besoin 

de l’ordre de l’imam impeccable ou de son représentant. Mais au contraire pour la 

nomination de l’imam du vendredi, la permission de l’imam impeccable ou de son 

représentant particulier est nécessaire. Il écrit : « A l’instar de la désignation du juge ou 

du gouverneur, l’une des conditions nécessaires de la prière du vendredi est la présence 

de l’imam impeccable ou d’une personne que l’imam a désignée comme son 

représentant ; sinon la prière est annulée ». Il ajoute : « Cependant il n’y a pas de 

problème pour les shi‘ites s’ils se rassemblent par dissimulation pour accomplir la prière 

du vendredi et écouter ses deux sermons si cela s’avère nécessaire418 ». 

Avant al-Ṭūsī, al-Shaykh al-Mufīd écrivait déjà à propos de la permission de 

l’imam dans son Muqnī’A : « L’imam de la prière du vendredi doit être fiable c’est-à-

dire choisi par l’imam infaillible419 ».   

Ces prescriptions juridiques d’al-Mufīd et d’al-Ṭūsī impliquèrent nettement que 

pendant l’Occultation, la prière collective du vendredi n’est pas obligatoire pour les 

shi‘ites. En même temps, ailleurs, al-Mufīd semble dire que la prière du vendredi peut 

être déclarée légale par le juriste-théologien qui remplace l’imam pendant son 

Occultation. Il explique ainsi dans l’Irshād : « Le bon sens exige qu’il y ait de tout temps 

un juriste-théologien ayant toutes les conditions nécessaires pour s’occuper des affaires 

et des préceptes du shi‘isme. Sinon il serait impossible au cours du temps que les fidèles 

puissent accomplir leurs obligations et devoirs religieux ou puissent se préserver de la 

corruption. Il est donc absolument nécessaire qu’il y ait toujours une personne 

connaissant parfaitement les doctrines fondamentales (usūl) ainsi que les applications 

juridiques ( furū‘) de la religion afin que les gens s’adressent à elle pour régler leurs 

                                                 
418 al-Ṭūsī, al-Khilāf, Vol. I, p. 348, cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 184. 
419 al-Mufīd, al-Muqnī’A, p. 27, cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 185. 



 

186 
 

problèmes aussi bien individuels que collectifs comme  l’accomplissement de la prière 

du vendredi420 ». 

Cette ambigüité caractéristique des savants shi‘ites des débuts du temps de 

l’Occultation, comme nous l’avons déjà vu, ouvre la voie aux hésitations ultérieures des 

juristes shi‘ites. 

Dans un verdict équivoque, al-Muḥaqqiq al-Ḥillī écrit : « Quand ni l’imam 

impeccable, ni son représentant ne sont présents, il est possible (pour les croyants) de se 

réunir et de diviser les sermons en deux. En effet, la question est débattue parmi nos 

Docteurs depuis longtemps. Certains sont pour l’exécution de la prière du vendredi et 

d’autres sont contre elle421 ». 

Parlant d’Abū ‘Alī al-Ṭūsī, petit-fils d’al-Shaykh al-Ṭūsī, le juriste tardif 

Sabziwārī écrit : « Abū ‘Alī est partisan de l’accomplissement de la prière du vendredi 

pendant la présence de l’imam vivant. En même temps, il est pour le point de vue selon 

lequel le juriste-théologien est le représentant de l’imam pendant l’Occultation.  C’est 

pourquoi, les opinions divergent parmi nous concernant cette prière et ce pour trois 

raisons : premièrement, le comportement du prophète et des imams qui désignaient eux-

mêmes l’imam du vendredi et le juge pendant leurs vies. Deuxièmement, les ḥadīth-s 

selon lesquels les imams n’étaient pas d’une très grande exigence concernant 

l’accomplissement de la prière du vendredi. Troisièmement, l’unanimité sur les 

arguments d’al-Muḥaqqiq al-Ḥillī, d’al- ‘Allāma Ḥillī et d’al-Shahīd al-Thānī selon 

lesquels le Docteur de la Loi est libre d’en décider selon les situations422 ».  

                                                 
420 al-Shaykh al-Mufīd, Irshād, p. 674. 
421 al-Muḥaqqiq Ḥillī, Sharā’iʿ, Vol. I, p. 98. 
422 Sabziwārī, al-Dhakā’ir wa l-Ṣalāt, Chapitre IV, p. 261, cité aussi par Sachedina, 

The Just Ruler, p. 186. 



 

187 
 

Nous reviendrons sur ces questions et sur les hésitations et débats des juristes. A 

l’époque ancienne, il semble cependant que la plupart des juristes optaient pour 

l’abandon de la prière du vendredi pendant l’Occultation.  Et pourtant ‘Abd al-Jalīl al-

Qazwīnī, auteur du VI/XIIe siècle, écrit dans son célèbre Kitāb al-Naqḍ, que les shi‘ites 

de son temps accomplissent la prière du vendredi. 

Ainsi, on constate clairement l’attitude ambivalente et hésitante des fidèles 

shi‘ites à l’égard de la légitimité ou l’illégitimité de l’exécution de la prière du vendredi 

en l’absence de l’imam infaillible et de son représentant désigné. Voyons de plus près 

les points de vue de leurs juristes-théologiens.  

 

La prière du vendredi pendant le temps de l’Occultation 

 

Les défis de la légitimité  

Comme nous venons de le voir, la problématique de la prière du vendredi pendant 

l’Occultation a suscité beaucoup de débats parmi les juristes shi‘ites à partir de l’époque 

bouyide. A part le témoignage de ‘Abd al-Jalīl al-Qazwīnī que nous venons de voir, il y 

a peu de textes shi‘ites sur la prière du vendredi jusqu’à l’époque safavide. Au début de 

celle-ci et à la suite de l’expansion de la prière du vendredi en Iran, la rédaction des 

traités au sujet de cette prière s’est développée et un grand nombre des juristes-

théologiens renommés ont composé des traités en persan et en arabe sur le sujet. Ces 

traités défendent ou rejettent les idées qui avaient été développées jusque-là. On peut 

classer ces traités en quatre catégories en fonction de leurs approches doctrinales : ceux 

qui essayent de prouver le caractère obligatoire de la prière du vendredi ; ceux qui 



 

188 
 

cherchent à prouver le caractère recommandé de cette prière ; ceux qui sont écrits pour 

démontrer son caractère illégal ; et enfin ceux que l’on peut qualifier d’ambigus423.  

Nous présenterons plus de détails sur ces points de vue et sur leurs traités dans 

les pages qui suivent. Les écrits consacrés à notre sujet sont très nombreux surtout à 

partir de l’époque safavide comme on vient de le dire. Ils ont été principalement 

présentés, dans la première moitié du 20e siècle dans l’immense encyclopédie 

bibliographique shi‘ite al-Dharī’A ilā taṣānif al-shī’A d’Āqā Bozorg al-Ṭihrānī, et de 

nos jours dans les « Douze traités juridiques sur la prière du vendredi » édités et 

commentés par Rasūl Jaʿfariyān.  

Avant d’aborder ces théories, il faut remarquer que les répétitions sont 

nombreuses dans ces écrits et les interventions se recoupent souvent. Il faut également 

ajouter qu’ici nous présentons pour la première fois la liste la plus complète des traités 

sur le sujet, leur typologie ainsi que, le cas échéant, l’emplacement de leurs manuscrits.  

 

Traités sur l’obligation de la prière du vendredi   

Pour montrer combien la question de l’obligation de la prière du vendredi agitait 

les esprits à partir de l’époque safavide, citons les écrits consacrés à ce sujet. Bien 

entendu, l’enjeu pour les auteurs c’est de réhabiliter une pratique politico-religieuse 

tombée plus ou moins en désuétude dans un grand pays passé maintenant au shi‘isme :  

Al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1559) déclare dans son traité que la prière du 

vendredi est une obligation même en l’absence de l’imam infaillible424.  

Zayn al-Dīn al-ʿĀmilī dit al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1558) a rédigé trois traités 

concernant la prière du vendredi : 1. Risāla fī Ṣalāt al-Jum’A, 2. Al-Ḥiss ‘Alā Ṣalāt al-

                                                 
423 Rasūl Jaʿfaryān, Davāzdah Resāle-ye Fiqhī Darbāre-ye Namāz-e Jumʿe, p. 76. 
424 al-Muḥaqqiq al-Thānī, Risāla fī Ṣalāt al-Jum’A. 



 

189 
 

Jum’A, 3. Risāla fī ādāb al-Jum’A. Ces trois traités mettent l’accent sur la démonstration 

du caractère obligatoire de la prière du vendredi425.  

- Le traité Fī Ṣalāt al-Jum’A, écrit par al-Shaykh Ḥusayn b. ‘Abdu l-Ṣamad (m. 

984/1576), le père d’al-Shaykh al-Bahā’ī (m. 1030/1620). L’auteur était l’imam du 

vendredi, surtout lorsqu’il occupait le poste de Shaykh al-islām dans le Khurāsān et il a 

joué un rôle important dans la réhabilitation de cette prière426. 

- Le traité intitulé Ṣalāt al-Jum’A wa wujūbuhā de Ḥusayn b. Ḥasan b. Yūsuf b. 

Aḥmad Baḥrānī  (m. 1001/1592), composé en 996 de l’Hégire427. 

- Un traité sur la prière du vendredi de ‘Abdallāh b. Ḥusayn Shūshtarī (m. 

1021/1612). Son auteur fait partie des célèbres savants religieux d’Iṣfahān, il est le 

maître d’al-Majlisī le Premier (m. 1070/1659) et d’autres savants. Ce traité est rédigé 

pour démontrer le caractère obligatoire de l’accomplissement de la prière du vendredi 

pendant l’Occultation. Il est rapporté par Muḥammad Yazdī dans son ouvrage sur la 

prière du vendredi428. 

- Le traité Min Masā’il al-Jum’A de Sayyid al-Murtaḍā b. Muḥammad al-Sāwrawī 

(m. 1029/1619) ; après son retour de Najaf en Iran où il a constaté les multiples 

désaccords au sujet de la prière du vendredi, l’auteur a composé ce traité pour démontrer 

le caractère obligatoire de l’accomplissement de la prière du vendredi429.  

                                                 
425 Mīrzā ‘Abdallāh Iṣfahānī Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Astan-e Qods-e Raḍawī, Vol. 

II, p. 370. Quelques exemplaires de ces traités se trouvent dans l’archive de l’Assemblée 

nationale islamique d’Iran, Vol. VII, p. 183-184. 
426 Muḥammad Bāqir Mūsawī Khwānsārī, Rawḍāt al-Jannāt, Vol. II, p. 341 Un 

exemplaire de l’ouvrage du Shaykh ‘Abd al-Ṣamad se trouve signalé dans le catalogue de 

l’Assemblée nationale (majlis) islamique d’Iran, Vol. V, p. 285 et un exemplaire dans le 

catalogue la bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashī, vol. III, p. 34.  
427 Le catalogue de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. XV, p. 70. 
428 Muḥammad Yazdī, al-Ḥujja fī Wujūb Ṣalāt al-Jum’A, éd. al-Sayyid Jawād al-

Modarresī, p. 81-82. 
429 Le catalogue de la bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashī, Vol. VIII, p. 221, n° 3032. 



 

190 
 

- Le traité Fī Ṣalāt al-Jum’A de Zayn al-Dīn ‘Alī b. Sulaymān b. Darwīsh b. Ḥātim 

Qadamī (m. 1064/1653). Selon Āqā Bozorg, l’auteur de ce traité a tiré profit des idées 

de son maître, Muḥammad b. Ḥasan b. Rajab afin de démontrer le caractère obligatoire 

de la prière du vendredi430.  

- Le traité Fī Ṣalāt al-Jum’A de Muḥammad Taqī Majlisī (m. 1070/1659), dit 

Majlisī le Premier et père de l’auteur célébrissime des Biḥār al-Anwār  al-anwār. Al-

Fayḍ al-Kāshānī écrit : « Muḥammad Taqī Majlisī a rapporté dans ce traité deux cents 

ḥadīth-s à propos du caractère obligatoire de la prière du vendredi. Parmi ces ḥadīth-s, 

quarante confirment explicitement son caractère obligatoire, cinquante concernent sa 

pratique concrète, quatre-vingt-dix montrent sa légitimé pendant l’Occultation et vingt 

louent les avantages de cette prière431. Al-Fayḍ al-Kāshānī a cité une partie de ce traité 

dans son propre ouvrage al-Shihāb al-thāqib432(voir plus bas). Les juristes Ḥasan Qā’inī 

et Mīr Muḥammad Zamān Mashhadī ont écrit des commentaires sur le traité de 

Muḥammad Taqī Majlisī où ils ont insisté sur le caractère obligatoire de la prière du 

vendredi433. D’autres partisans de ce caractère ont repris des passages de cet ouvrage, 

exploitant l’autorité de son auteur, par exemple Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī  dans ses 

Ḥadā’iq cite deux pages du traité en question434, Walī Qulī Shāmlū435 ou encore Najafī, 

l’auteur des Jawāhir436.  

- Fī Ṣalāt al-Jum’A de ʿĪsā Beyk b. Muḥammad Ṣāliḥ Beyk (m. 1073/1662) ; 

l’auteur de ce traité est le père du célèbre Mīrzā ‘Abdallāh Afandī, auteur du non moins 

                                                 
430 Āqā Bozorg al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 76. 
431 Ibid., Vol. XVI, p. 68. 
432 Mola Muḥsin al-Fayḍ al-Kāshānī, al-Shihāb al-Thāqib, Beyrouth, p. 55. 
433 al-Ṭihrānī, Rawḍa al-naḍira, p. 154. 
434 Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī, al-Ḥadā’iq al-nāḍira, Qum, Vol. IX, p. 390-391. 
435 Walī Qulī Shamlū, Qiṣas al-Khāqāni, Téhéran, Vol. III, p. 39sqq. 
436 al-Najafī, Jawāhir al-kalām, Vol. XI, p. 174sqq. 



 

191 
 

célèbre Riyāḍ al-‘ulamā. Dans ce dernier ouvrage, l’auteur présente la bibliographie de 

son père437.  

- al-Ḥujja fī Wujūb al-Jum’A de Muḥammad Muqīm b. Muḥammad ‘Alī Yazdī 

(m. 1084/1673) ; cet auteur a un autre traité intitulé Wasīlat al-Najāḥ fī Sūrat al-Jum’A, 

où en commentant la sourate al-Jum’A, il cherche à prouver le caractère obligatoire de 

la prière du vendredi438. Il était l’élève de Majlisī le Premier et il a occupé le poste de 

l’imam du vendredi à Yazd pendant quarante ans. Il est connu pour avoir été le premier 

à diriger la prière du vendredi dans cette ville après son passage au shi‘isme.  

- Le traité Fī Wujūb Ṣalāt al-Jum’A de Muḥammad Amīn b. Muḥammad ‘Alī b. 

Farajullāh Kāẓim (m. 1085/1674)439. 

- al-Shihāb al-Thāqib de Fayḍ Kāshānī (m. 1090/1679), grand penseur de 

l’époque safavide ; ce traité a été écrit pour prouver le caractère obligatoire de la prière 

du vendredi. Il a été imprimé à Beyrouth et sa traduction persane a été publiée à Qom440. 

Il y écrit notamment : « L’époque des imams impeccables était le temps de la 

dissimulation et pour la même raison, les shi‘ites avaient le choix entre accomplir la 

prière du vendredi avec les gouverneurs, accomplir la prière du vendredi en cachette ou 

faire la prière individuelle du midi à la maison. Ce fut la cause de l’abandon de la prière 

du vendredi par de nombreux shi‘ites. Aujourd’hui, les fidèles shi‘ites peuvent pratiquer 

librement leur religion et donc la prière du vendredi est obligatoire pour eux ».441 Fayḍ 

Kāshānī est plutôt considéré comme appartenant au courant traditionaliste Akhbārī. Or, 

la plupart des penseurs de ce courant ont opté pour le caractère non obligatoire voire 

                                                 
437 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. IV, p. 307sqq. 
438 Catalogue de la bibliothèque Vaziri de Yazd sous le n° 103, Vol. I, p. 38. 
439 Catalogue de la bibliotthèque de Astan-e Qods-e Raḍawī, n° 865. 
440 Catalogue de la bibliothèque d’Ayatollāh Mar’ashi, Vol. VIII, p. 222 ; texte arabe, 

Beyrouth, 1995 ; traduction persane, Qum, 1999. 
441 al-Fayḍ al-Kāshānī, al-Shihāb al-Thāqib, trad. persane, Qum, p. 324. 



 

192 
 

l’illégitimité de la prière du vendredi en l’absence de l’imam. La prise de position de 

Fayḍ montre combien les frontières entre différents courants sont floues concernant la 

question de la prière collective. Plusieurs traités ont été composés pour réfuter les idées 

exposées dans le traité de Fayḍ, dont l’un par le juriste renommé Ismāʿīl b. Muḥammad 

Ḥusayn al-Māzandarānī442.  

- L’épître Ṣalāt al-Jum’A de Muḥammad Bāqir b. Muḥammad Mu’min connu 

sous le nom d’al-Muḥaqqiq al-Sabziwārī al-Khurasānī (m. 1090/1679). Cet auteur et ses 

descendants ont occupé le poste de l’imam du vendredi d’Iṣfahān pendant de longues 

décennies. Il a composé deux traités, l’un en arabe et l’autre en persan, sur le caractère 

obligatoire de la prière du vendredi443. Fāḍil al-Tūnī (m. 1071/1660) a écrit un traité pour 

réfuter son point de vue et l’a violemment attaqué444.  

- Fī Ṣalāt al-Jum’A de Muḥammad Taqī b. ‘Abdallāh al-Kashmīrī (m. 

1097/1685)445.  

- Le traité Raj’At al-Ḥaqq de Muḥammad Ṭāhir al-Qummī (m. 1098/1686), 

célèbre pour sa rigueur et ses prises de position sévères contre les adversaires des 

Uṣūliyya. Ce traité est écrit pour contester l’avis de Ḥasan ‘Alī b. ‘Abdallāh al-Shūshtarī 

(m. 1075/1664) l’un des partisans de l’interdiction de la prière du vendredi pendant 

l’Occultation de l’imam infaillible. Ḥasan ‘Alī enseignait à Qom à l’école de son père, 

connue sous le nom de l’école de Mollā ‘Abdallāh. Mais connu pour ses opinions 

traditionalistes et sur l’instigation de Ṭāhir al-Qummī, le gouverneur de la ville le 

licencia et le remplaça par al-Muḥaqqiq al-Sabziwārī446. Ṭāhir al-Qummī, intraitable sur 

                                                 
442 Muḥammad Bāqir Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt, Téhéran, p. 82-87. 
443 Quelques exemplaires de son traité persan sont présentés dans le catalogue de la 

bibliothèque Malek, Vol. VI, p. 96 et 169. 
444 Catalogue de la bibliothèque de l’université de Téhéran, Vol. XIV, p. 3604. 
445 Ibid., Vol. V, p. 2091. 
446 ‘Abdu l-Ḥusayn Khātūnābādī, Waqā’i‘ al-’Awām wa l-sunan, Téhéran, p. 523. 



 

193 
 

le choix des imams du vendredi développa une attaque en règle contre ‘Allāma Majlisī 

qui, selon lui, permettait à « n’importe quel illettré » de diriger cette prière collective447.  

- Le traité Ṣalāt al-Jum’A d’Ibrāhīm b. Ḥasan Ākhūnd al-Shūshtarī (m. 

1100/1688). Afandī, l’auteur de Riyāḍ affirme qu’al-Shūshtarī fait partie de ceux qui 

considéraient obligatoire la prière du vendredi pendant l’Occultation et qui la 

pratiquaient eux-mêmes448. 

- Le traité Fī Ṣalāt al-Jum’A wa al-qawl bi wujūbihā de Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī 

(m. 1102/1690) ; Il s’agit d’une réfutation du traité d’al-Shaykh Sulaymān Shaykhurī 

partisan de l’illégalité de la prière pendant l’Occultation449. 

- Le traité al-Jum’A de Muḥammad b. al- Ḥasan al-Ḥurr al-ʿĀmilī (m. 

1104/1692) ; ce traité a été écrit en réponse à un traité réfutant le point de vue d’al-

Shahīd al-Thānī450. 

- Le traité Fī Wujūb Ṣalāt al-Jum’A de Sayyid Hāshim b. Sulaymān Baḥrānī (m. 

1107/1695)451. 

- Le traité Ṣalāt al-Jum’A wa wujūbihā al-‘aynī fī zamān al-ghayba  

(littéralement : « La prière du vendredi et son obligation collective au temps de 

l’Occultation ») de Muḥammad Baqīr al-Majlisī (m. 1110/1698) ; al-Majlisī en parle 

longuement aux différents endroits de ses Biḥār al-Anwār  al-Anwār452.  

                                                 
447 Le manuscrit de cet ouvrage de Ṭāhir al-Qummī se trouve à la bibliothèque 

Mar’ashi, sous le n° 1124. 
448 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. IV, p. 304. 
449 Āgā Bozorg al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 63. 
450 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Amal al-āmil, Vol. I, p. 144 ; Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. V, 

p. 65. 
451 Muḥammad Bāqir Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt, Vol. VIII, p. 183 Un exemplaire 

de ce traité est présenté dans le catalogue de la bibliothèque nationale de Fārs (295/2). 
452 Ṣāfī Golpāyegānī, Fiqh-e Shīʿe, p. 262. Un manuscrit de ce traité est présenté dans 

le catalogue de la bibliothèque de l’Assemblée islamique d’Iran, Vol. XVI, p. 253. 



 

194 
 

- Le traité Hurmat Ṣalāt al-Jum’A fī al-safar de Muḥammad Masīḥ b. Ismāʿīl 

Fasawī (m. 1115/1703) ; l’auteur croit au caractère obligatoire de la prière du vendredi 

mais opte pour son interdiction pendant le voyage453.  

- L’épître Fī Ithbāt wujūb Ṣalāt al-Jum’A de ‘Alam al-Hūda, le fils d’al-Fayḍ al-

Kāshānī (m. 1115/1703)454.  

- Le traité Fī Wujūb Ṣalāt al-Jum’A de Sayyid Muḥammad Taqī b. Abī al-Ḥasan 

Ḥusaynī Astarābādī, terminé en 1122/1710  455. 

- Le traité Fī Ṣalāt al-Jum’A de Muḥammad Ibn ‘Abdu l-Fattāḥ « al-Sarāb », (m. 

1124/1712). L’auteur a écrit plusieurs traités sur la prière du vendredi et faisait partie 

des savants religieux les plus préoccupés par cette question. L’un de ses traités a été écrit 

pour contester les points de vue de ‘Alī Riḍā Tajallī Shīrāzī (m. 1085/1674) et de Fāḍil 

al-Tūnī que nous mentionnerons plus bas. Il a rejeté leurs arguments défendant 

l’interdiction de la prière du vendredi pendant le temps de l’Occultation456. Il a dit avoir 

écrit ce traité à la demande de son maître, Muḥammad Baqīr Sabziwārī, dont Fāḍil al-

Tūnī avait disputé le traité. 

- Le traité Fī Ṣalāt al-Jum’A de Sulaymān b. ‘Abdallāh Baḥrānī al-Māḥūzī (m. 

1127/1715) ; ce traité a été écrit pour prouver le caractère obligatoire de la prière du 

vendredi et pour réfuter celui de Muḥammad Baqīr Mūsawī intitulé Risāla fī mas’ala 

wujūb Ṣalāt al-jum’A457.  

                                                 
453 Bibliothèque de Astan-e Qods-e Raḍawī, n° 328/20. 
454 Catalogue de la Bibliothèque Mar’ashi, Vol. I, p. 80. 
455 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Amal al-āmil, Vol. II, p. 25 ; Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. V, 

p. 46 ; al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 67. 
456 Ṣāfī Golpāyegānī, Fiqh-e Shīʿe, p. 267. Cataloge de la bibliothèque de l’Assemblée 

islamique d’Iran, Vol. VII, p. 178-179. 
457 Muḥammad Bāqir Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt, Vol. IV, p. 19. 



 

195 
 

- Fī Ṣalāt al-Jum’A de Ḥusayn b. Ḥasan Jīlānī Iṣfahānī (m. 1129/1716), élève de 

Āqā Jamāl Khwānsārī. Son traité est dirigé conte les prises de position de ce dernier qui 

professait l’interdiction de la prière en l’absence d’un imam infaillible458. 

- Fī Wujūb Ṣalāt al-jum‘a du célébrissime Mīrzā ‘Abdallāh Afandī (m. 

1129/1716), auteur des Riyāḍ al-‘ulamā’. Dans sa biographie, l’auteur fait allusion à ce 

traité qui a été écrit pour contester le point de vue de Fāḍil Qazwīnī459.  

- Le traité Fī Ṣalāt al-jum’A wa wujūbihā al-’Aynī de ʿImād b. Yūnus (m. vers 

1131/1718), élève de ‘Abdallāh al-Tustarī et connu par ailleurs pour ses prises de 

position Akhbārī. Sayyid ‘Alī Ṭabāṭabā’ī (m. 1231/1815), auteur du Riyāḍ, a décrit ce 

traité comme étant fort bref mais particulièrement percutant pour prouver le caractère 

obligatoire de la prière du vendredi460. 

- Le traité al-Qāṭi’a li l-bid’A fī tark Ṣalāt al-jum’A de ‘Abdullāh b. Ṣāliḥ al-

Samāhijī (m 1135/1723). Ce traité est divisé en quatre chapitres. Le premier chapitre 

indique les preuves coraniques de l’obligation de la prière du vendredi. Le deuxième 

présente soixante-douze ḥadīth-s pour prouver le caractère obligatoire de cette prière. 

Le troisième chapitre est consacré à prouver l’unanimité des grands savants religieux 

sur la question. Dans ce chapitre, l’auteur présente les noms des savants parmi ses 

contemporains qui ont écrit des traités sur ce sujet. Le chapitre quatre est une réfutation 

des écrits des traditionalistes Fāḍil al-Hindī (m. 1137/1724) et Mullā Khalīl Qazwīnī (m. 

1089/1678)461.  

                                                 
458 Ibid., p. 22. 
459 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. III, p. 231. 
460 Āqā Bozorg al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 77. 
461 al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 76. Sur l’auteur voir Andrew J. Newman, « The 

Nature of the Akhbārī/Uṣūlī Dispute in Late Ṣafawid Iran. Part 1: 'Abdallāh al-Samāhijī's 

Munyat al-Mumārisīn » Bulletin of the School of Oriental and African Studies, Vol. 55, 

No. 1 (1992), pp. 22-51.  



 

196 
 

- Le traité Ṣalāt al-Jum’A de ‘Abdallāh al-Ḥusaynī al-Madanī ; ce traité est une 

critique de la question de la prière du vendredi telle qu’elle est abordée dans le Kashf al-

Lithām de Fāḍil al-Hindī (m. 1137/1724) qui vient d’être cité. L’auteur remarque dans 

les notes marginales de son écrit qu’il est possible que ce dernier traité ait été composé 

par l’un des élèves de Fāḍil al-Hindī qui aurait utilisé le nom de ce dernier462.  

Al-Shaykh Jaʿfar Kāshif al-Ghiṭā’ (m. 1227/1812), peut-être le plus influent 

juriste-théologien de l’époque de Fatḥ ‘Alī Shāh Qājār, a collecté les avis des Akhbārīs 

contre la prière du vendredi pour conclure que celui qui s’oppose à l’exécution de celle-

ci est un impie (kāfir)463.  

 

Traités sur l’obligation à choix multiple  

Il est évident que les premiers juristes du temps de l’Occultation ne se voyaient 

pas autorisés à être officiellement reconnus comme les représentants de l’imam caché. 

Selon les sources historiques, c’est à partir de l’époque safavide que certains juristes ont 

prétendu être le représentant ou le délégué général de l’imam. Al-Muḥaqqiq al-Karakī 

(m. 940/1533), shaykh de la cour de Shāh Ṭahmāsib safavide, en a été le premier. Il se 

fonde sur les points de vue d’al-Shaykh al-Ṭūsī, Salār Daylamī et al-Sharīf al-Murtaḍā 

et surtout d’al- ‘Allāma Ḥillī dans ses commentaires de Qawāʿid afin de répondre à la 

non-autorisation de la prière du vendredi de la part des juristes traditionalistes. Il discute 

très longuement la question et finalement son point de vue est que pour 

l’accomplissement de cette prière collective, il est conseillé de la part de l’imam 

impeccable que le juriste-théologien ayant toutes les conditions nécessaires puisse 

                                                 
462 Catalogue de la bibliothèque de Mar’ashi, Vol. XIII, p. 85-86. 
463 al-Shaykh Jaʿfar Kāshif al-Ghiṭā’, Kashf al-ghiṭā’, Office pour la propagation 

islamique, branche de Kohrasan, Qum, p. 251. 



 

197 
 

diriger cette cérémonie464. Al-Sabziwārī (m. 1090/1679) est un autre juriste de l’époque 

safavide qui a fourni de nombreux détails sur les points de vue des juristes concernant 

la prière du vendredi dans ses livres intitulés al-Dhakhīra et Kifāyat al-Aḥkām. En se 

fondant sur Nahj al-ʿirfān ‘Alā hidāya al-insān d’al-Ṭabrisī, Sabziwārī présente les 

points de vue suivants sur la prière du vendredi des musulmans : accomplir la prière du 

vendredi est une obligation individuelle pour les musulmans sans aucun prérequis, ni 

autre obligation prévue. Car selon al-Ṭabrisī, elle n’est pas obligatoire pendant le temps 

de l’Occultation465. Al-Ṭabrisī remarque que s’il y a un juriste qualifié dans la ville, 

personne d’autre n’a le droit de diriger les cérémonies de la prière du vendredi466.  Les 

juristes sont unanimes pour dire qu’aussi bien al-Karakī qu’al-Sabziwārī ont introduit 

de manière concrète dans les discussions sur la prière du vendredi la notion de 

l’obligation à choix multiple (wujūb takhayyurī), ce qui signifie que les fidèles ont 

plusieurs choix vis-à-vis de l’accomplissement de la prière du vendredi.467  

Certains juristes-théologiens déclarent qu’il existe une unanimité de grands 

savants considérant la prière du vendredi comme une obligation à choix multiple tout en 

ajoutant que certains Docteurs s’opposent à ce point de vue468.  

Parmi les savants religieux qui ont opté pour plusieurs choix concernant la prière 

du vendredi. Commençons encore par notre al-Karakī. 

- ‘Alī b. ‘Abd al-ʿĀlī al-Muḥaqqiq al-Karakī (m. 940/1533), en particulier dans son 

épître intitulée Ṣalāt al-Jum’A. Il est le premier à avoir écrit de manière argumentée que 

                                                 
464 al-Muḥaqqiq al-Karakī, al-Maqāṣid, Vol. I, p. 131. 
465 Sabziwārī, Tadhkira, Kitāb al-Ṣalāt, p. 261 cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 

196-198. 
466 Sabziwārī, Kifāyat al-Aḥkām, p. 20. 
467 Wujūb takhayyurī ou l’obligation à choix multiple, signifie que le vendredi, le 

pratiquant est libre d’accomplir la prière du vendredi si les conditions sont convenables 

ou bien, comme les autres jours, il peut accomplir chez lui sa prière du midi. Voir al-

Mar‘ashī, Tawḍīḥ al-Masā’il, Editions Eslami, Qum, Vol. I, p. 405. 
468 al-Ḥurr al-ʿĀmilī, Wasā’il al-Shī’A, Chapitre I, Vol. I ; p. 296 



 

198 
 

cette prière est une obligation à choix multiple à la seule condition de la présence du 

juriste-théologien remplissant toutes les conditions nécessaires (mujtahid jāmi‘al-

sharā’iṭ) pour la diriger ou pour désigner quelqu’un pour le faire. L’auteur en parle aussi 

dans plusieurs de ses autres ouvrages469. Al-Karakī écrit : « Il y a unanimité parmi les 

savants imamites depuis le temps des imams impeccables sur le fait que la prière du 

vendredi n’est pas une obligation absolue, mais une obligation à choix multiple »470.  

Rappelons qu’al-Karakī a été le premier Docteur à avoir obtenu de la part du 

souverain safavide Shāh Ṭahmāsb le titre du « Représentant général de l’imam caché ». 

C’est justement au titre d’al-nā’ib al-‘āmm li l-imām al-ghā’ib qu’al-Karakī fut 

également le premier à écrire un traité sur l’obligation conditionnée et à choix multiple 

de la prière du vendredi. Son traité est d’une grande importance car l’auteur y expose 

ses idées sur le rôle politique des juristes-théologiens. Il a composé son traité en 921 de 

l’Hégire, c’est-à-dire à l’époque de Shāh Ismāʿīl où il n’occupait pas encore de poste 

important. Pour lui, à la différence par exemple d’al-Shahīd al-Thānī, la direction de la 

prière du vendredi est une fonction politique et relève donc de la responsabilité du 

pouvoir. Il insiste sur le fait que l’autorité du juriste-théologien mujtahid remplissant 

l’ensemble des conditions nécessaires doit s’exercer dans toutes les affaires religieuses 

collectives471.  

- Le traité Fī Ṣalāt al-jum’A wa ikhtiyār nafy al-wujūb al-‘aynī (« Epître sur la 

prière du vendredi et le choix de rejeter son obligation collective ») de ‘Alī b. Manshār 

al-Karakī (m. 984/1576) ; l’auteur était l’un des élèves d’al-Muḥaqqiq al-Karakī et son 

                                                 
469 Ṣāfī Golpāyegānī, Pīsh Darāmadī bar Tārīkh-e Taḥavvol-e Fiqh-e Shīʿe, Qum, p. 

176-179. 
470 al-Karakī, Rasā’il, catalogue de la Bibliothèque  Mar‘ashi de Qum, Vol. I, p. 147 

et 148. 
471 al-Karakī, Jāmiʿ al-Maqāṣid, Vol. I, pp. 115ssq. 



 

199 
 

traité rejette le caractère obligatoire absolu de la prière du vendredi et confirme qu’elle 

est une obligation à choix multiple472.  

- Le traité Fī Ṣalāt al-jum’A wa nafy wujūbihā al-‘aynī fī zaman al-ghayba de 

‘Abdu l-’Alī Ibn Nūr al-Dīn ‘Alī Ibn Ḥusayn Ibn ‘Abdu l-’Alī al-Karakī (m. 993/1585), 

le fils d’al-Muḥaqqiq al-Karakī. Al-Shaykh Āqā Bozorg al-Ṭihrānī semble indiquer que 

ce traité s’appelle également al-Lum’A fī Ṣalāt al-Jum’A473. L’auteur fait partie des 

personnages célèbres des toutes dernières années du règne de Shāh Ṭahmāsib (930-

984/1524-1576) où il a été le « Shaykh al-islām » dans les villes d’Ardabīl et de 

Qazwīn474. Le traité est en fait une réfutation des prises de position d’al-Shahīd al-Thānī 

(m. 966/1558) sur le caractère obligatoire de la prière du vendredi475.  

- Le traité Ṣalāt al-Jum’A écrit en arabe par Bahā’ al-Dīn Muḥammad al-ʿĀmilī, 

le célèbre Shaykh Bahā’ī (m. 1030/1620) sur l’obligation de la prière du vendredi476. 

Nous avons déjà cité ce traité parmi la première catégorie des écrits sur l’obligation de 

la prière du vendredi. Ailleurs pourtant, al-Shaykh Bahā’ī semble avoir une opinion plus 

nuancée sur la prière du vendredi. Il écrit en effet dans son Jāmi‘ ‘Abbāsī  : « Sache qu’il 

y a un désaccord parmi nos savants sur le caractère obligatoire de la prière du vendredi 

pendant le temps de l’Occultation. Et la vérité est que le pratiquant peut choisir entre 

l’accomplissement de la prière du vendredi (collective) ou de la prière du midi 

(individuelle)477  ». 

- Risāla fī Ṣalāt al-jum‘a Muḥammad Bāqir Astarābādī, dit Mīr Dāmād 

(m.1041/1631), un des plus grands philosophes de l’époque safavide. L’ouvrage est 

                                                 
472 Āqā Bozorg al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 76-77. 
473 al-Ṭihrānī, Rawḍat al-naḍira, p. 183-184; voir aussi al-Karakī seyed Hossein, 

Khulāṣat al-tawārikh, Vol. II, p. 773. 
474 al-Ṭihrānī, Rawḍat al-naḍira, 184. 
475 Ṣāfī Golpāyegānī, Fiqh-e Shīʿe, p. 209. 
476 Catalogue de la bibliothèque Malek de Téhéran, Vol. V, p. 224. 
477 al-Shaykh Bahā’ī, Jāmʿi-i ‘Abbāsī, Office des publications islamiques, Qum, p. 56. 



 

200 
 

composé des fatwas de Mīr Dāmād sur la prière du vendredi. Dans l’ensemble, pour lui 

cette prière collective est préférable aux prières individuelles du midi et du soir à 

condition qu’elle soit dirigée par le représentant général de l’imam. Si ce dernier n’est 

pas présent, la prière n’est pas agréée. Fayḍ Kāshānī aurait dit que Mīr Dāmād dirigeait 

lui-même la prière du vendredi en tant qu’imam et qu’il lui arrivait d’accomplir sa prière 

à ses côtés478.  

Muḥammad Baqīr Dāmād Astarābādī écrit dans ses ʿUyūn al-Masā’il : « il y 

a unanimité parmi les savants imamites sur le caractère obligatoire de l’accomplissement 

de la prière du vendredi puisqu’elle était régulièrement exécutée par le Prophète, les 

imams impeccables ou les personnes désignées par ces derniers ». Il ajoute : « Mais en 

même temps les savants imamites sont unanimes sur l’annulation de son caractère 

obligatoire absolu pendant l’Occultation de l’imam impeccable. En l’absence de la 

personne infaillible de l’imam, l’obligation devient conditionnelle et accorde un choix 

aux fidèles479 ».  

- Le traité Ṣalāt al-Jum’A de ‘Abdallāh b. Muḥammad al-Fāḍil al-Tūnī (m. 

1071/1660) ; ce traité a été composé pour réfuter le caractère obligatoire absolu de la 

prière du vendredi ; Il s’agit d’un des écrits les plus connus, les plus commentés et les 

plus réfutés de cette époque. Il a été par exemple rejeté par Muḥammad b. ‘Abdu l-Fattāḥ 

« al-Sarāb»480. Al-Fāḍil al-Tūnī déclare au début de son traité que certains de ses 

contemporains ont émis des déclarations curieuses sur le sujet et ont inventé des opinions 

juridiques pour prouver l’obligation absolue de la prière du vendredi ou, au contraire 

                                                 
478 Yūsuf b. Aḥmad Baḥrānī, al-Ḥadā’iq al-Nāḍira, Vol. IX, p. 395; voir maintenant 

Mathieu Terrier, « Mīr Dāmād, « philosophe et mujtahid. Autorité spirituelle et autorité 

juridique en Iran safavide shīʿite », Studia Islamica 113 (2018), pp. 121-165.  
479 Mīr Dāmād Mīr Muḥammad al-Bāqīr, ‘Uyūn al-masā’il, ed. Jamāl al-dīn Mīr Dāmādi, 

Téhéran, 1397/1977, p. 219.  
480 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. III, p. 237. 



 

201 
 

pour démontrer que cette prière n’est pas conditionnée par la présence de l’imam, ni du 

juriste-théologien remplissant toutes les conditions. Le but de son traité est de réfuter 

ces inventions juridiques481 ».  

 

- L’épître Fī Ṣalāt al-jum‘a de Amīn b. Aḥmad al-Tūnī (m. 1083/1672) ; l’auteur 

est le neveu d’al-Fāḍil al-Tūnī et son traité est une réfutation de celle de Sarāb contre 

l’œuvre de son oncle482.  

- Le traité sur la prière du vendredi de Mīrzā ‘Alī Riḍā b. Kamāl al-Dīn Ḥusayn 

Ardakānī Shīrāzī, surnommé al-Tajallī (m. 1085/1674). L’auteur fait partie des juristes 

et des poètes de l’époque de Shāh ‘Abbās II. Il a écrit ce traité pour démontrer 

l’obligation conditionnée de la prière du vendredi contre les opinions juridiques d’al-

Muḥaqqiq al-Sabziwārī. Selon Āqā Bozorg al-Ṭihrānī, un certain al-Jīlānī a écrit une 

réfutation d’al-Tajallī en marge d’un des manuscrits du traité de ce dernier483. Mīrzā 

Tajallī pense que le caractère obligatoire absolu de cette prière est une innovation de 

Zayn al-Dīn al-ʿĀmilī dit al-Shahīd al-Thānī (m. 966/1558) et qu’après lui, ce point de 

vue a été repris par d’autres juristes-théologiens. Voilà ce qu’il écrit dans son traité : 

« Le point de vue de l’obligation absolue de la prière du vendredi n’existait pas parmi 

nos savants jusqu’au temps d’al-Shaykh Zayn al-Dīn ; et aucun de ses prédécesseurs n’y 

croyait. C’était bien al-Shaykh Zayn al-Dīn qui dans les dernières années de sa vie a 

écrit un traité en la matière, plus exactement dans les années 960 de l’Hégire. Ceux qui 

sont venus après lui, ont essayé de propager ce point de vue et ont fermement cherché à 

devenir l’imam du vendredi ; ils se sont nourris de ses idées sans fondement et ont 

                                                 
481 Ṣāfī Golpāyegānī, Fiqh-e Shīʿe, p. 237. 
482 Catalogue de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. VII, p. 180. 
483 al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. V, p. 50. 



 

202 
 

aggravé les exagérations484 ». Toujours selon Āqā Bozorg, al-Tajallī a écrit un autre 

traité sur le même sujet qui est une réfutation du traité en persan de Muḥammad Baqīr 

al-Khurāsānī à propos de la prière du vendredi485. Dans ce traité, il cite un grand nombre 

des partisans du caractère obligatoire conditionné et à choix multiple de la prière suivis 

des noms des partisans de l’interdiction de la prière du vendredi. Voici les juristes 

mentionnés par notre auteur : Muḥammad Taqī Astarābādī, ‘Abdallāh al-Tūnī, Mīr 

Muḥammad al-Baqīr Mīr Dāmād, al-Shaykh ʿImād al-Dīn al-Ṭabarī,  Aḥmad 

Astarābādī, al-Shaykh Luṭfullāh al-Iṣfahānī et son fils al-Shaykh Jaʿfar, al-Shaykh 

‘Abdu l-Laṭīf Ibn ‘Alī Ibn Abī Jāmiʿī, Mīr Fayḍ al-Tafrishī, Murād al-Tafrishī, Āqā 

Ḥusayn Khwānsārī, Mīrzā al-Nā’inī, Mīr Qāsim al-Kūhpā’ī, Rajab ‘Alī al-Tabrīzī, al-

Qāḍī al-Muʿizz, al-Shaykh al-Jawād, al-Shaykh Aḥmad Ibn ‘Abdu l-Salām, al-Shaykh 

‘Alī Ibn Naṣrallāh, Mīr Sharaf al-Dīn ‘Alī al-Najafī, Ṣadrā al-Nasabī, ‘Abdu l-Karīm al-

Ṭabrisī, Mullā Ṣadrā al-Shīrāzī, Shāh Taqī al-Dīn Muḥammad Shīrāzī, Shāh Qawām al-

Dīn Ḥamza al-Shīrāzī, Mīr Niẓām al-Dīn al-Dashtakī, ‘Abdu l-Walī al-Shīrāzī, Mīrzā 

Ibrāhīm al-Shīrāzī. 

- Le Traité Fī Ṣalāt al-Jum’A wa ikhtiyār wujūbihā (« Sur la prière du vendredi 

et le choix concernant son caractère obligatoire ») dans al-Risāla al-Ṣadriyya de Ṣadr 

al-Dīn Muḥammad Qazwīnī. Selon al-Dharī’A, ce traité a été écrit en 1110/1698. Selon 

l’auteur de Riyāḍ, ce traité sous forme de commentaires a été composé dans le but de 

contester le point de vue du maître de l’auteur, Āqā al-Rāzī al-Qazwīnī qui croyait qu’il 

                                                 
484 Catalogue des manuscrits de la bibliothèque de l’Assemblée nationale islamique 

d’Iran, Vol. 38, p. 293. 
485 Ibid. voir le catalogue de la bibliothèque de l’Université de Téhéran, Vol. XIV, p. 

436. 



 

203 
 

est préférable de s’abstenir de la prière du vendredi et qui a expliqué son point de vue 

dans son ouvrage intitulé al-Tahajudiyya  486.  

- Le traité Ṣalāt al-Jum’A de Sayyid Ismāʿīl b. Muḥammad Khātūnābādī (m. 

1116/1704), un des plus célèbres disciples d’al-Majlisī II. Il y 

écrit : « L’accomplissement de la prière du vendredi en tant qu’obligation absolue est 

une innovation blâmable (bid‘a) et en tant qu’obligation à choix multiple une vertu 

(faḍīla) ». Il conseille la prudence absolue pour l’accomplissement de la prière du 

vendredi et ajoute le danger d’illégalité qu’il y a à la pratiquer en présence des partisans 

de son caractère obligatoire absolu487  ». 

- Le traité Tabṣira al-mujtahidīn fī istiẓhār astār ḥujūb al-yaqīn de Sayyid ‘Abdu 

l-Ḥasīb b. Aḥmad ‘Alawī (m. 1121/1709), fils du grand philosophe Sayyid Aḥmad 

‘Alawī et gendre de Mīr Dāmād, autre célèbre philosophe et juriste de l’époque 

safavide488.  

- L’Epître sur la prière du vendredi de Āqā Jamāl Khwānsārī (m. 1122/1710) ; ce 

traité a été écrit pour le souverain safavide Shāh Sulaymān489 et dans une seconde 

version, pour le souverain Shāh Sulṭān Ḥusayn490. Etant donné l’importance politique 

de l’auteur et son autorité religieuse, son traité a suscité l’attention de ses opposants et 

plusieurs textes de réfutation ont été écrits contre lui. L’un de ces textes a été écrit par 

                                                 
486 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. V, p. 172 Un manuscrit de ce traité se trouve dans 

la bibliothèque de l’Assemblée nationale islamique d’Iran (catalogue, Vol. X, Chapitre I, 

p. 215-216). 
487 Catalogue de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, vol. X, Partie I, p. 491. 
488 Catalogue de la bibliothèque Mar’ashi n° 5338 (vol 14, p.125). 
489 Manuscrits de la bibliothèque de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. XIII, 

p. 202. 
490 Catalogue de la bibliothèque de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Vol. XVI, 

p. 333. 



 

204 
 

Muḥammad al-Sarāb491. Un autre texte par son propre élève Sayyid Jaʿfar Ibn Ḥusayn 

Khwānsārī492, enfin une réfutation par Ḥusayn b. Ḥasan al-Jīlānī493.  

Āqā Jamāl expose les avis des grands juristes du passé pour montrer qu’aucun 

d’entre eux ne soutenait l’obligation absolue de la prière du vendredi pendant le temps 

de l’Occultation avant al-Shahīd al-Thānī494. L’auteur consacre le troisième chapitre de 

son traité à réfuter les arguments de ce dernier en déployant un grand nombre 

d’arguments.  

Al-Waḥīd al-Bihbahānī (m. 1205/1790) défend la même position dans son célèbre 

livre Maṣābīḥ al-ẓulam et présente ceux qui optent pour l’obligation à plusieurs choix 

beaucoup plus nombreux que les juristes défendant l’obligation sans condition de la 

prière du vendredi.495  

Muḥammad Ḥasan al-Najafī (m. 1266/1849) défend la même position dans ses 

Jawāhir 496 ».  

- Le traité Nafy al-wujūb al-muṭlaq li-Ṣalāt al-jum‘a de Muḥammad Ṭabāṭabā’ī 

Mīrzā al-Nā’inī (m. 1326/1908). Walī Qulī Shāmlū écrit dans la biographie de cet auteur 

qu’« il a composé, à part le Nafy, un autre traité pour rejeter le caractère obligatoire 

absolu de la prière du vendredi pendant le temps de l’Occultation497 ».  

Sayyid Muḥammad Kāẓim Ṭabāṭabā’ī al-Yazdī (m. 1337/1918) l’auteur d’al-

ʿUrwat al-Wuthqā fait également partie de ce courant498. 

                                                 
491 Catalogue de la bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashi, Vol. XIII, p. 87. 
492 al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 68. 
493 Ibid., Vol. XV, p. 70. 
494 Ṣāfī Golpāyegānī, Fiqh-e Shīʿe, p. 267-268. Voir le catalogue alphabétique de la 

bibliothèque de Astan-e Qods, p. 588-589. 
495 al-Bihbahānī, Maṣābīḥ al-ẓulam, Vol. I, p. 403. 
496 Muḥammad Ḥasan al-Najafī, Jawāhir al-kalām, Vol. XI, p. 336. 
497 Walī Qulī Shāmlū, Qiṣaṣ al-Khāqānī, Vol. II, p. 35. 
498 Sayyid Muḥammad Kāẓim Ṭabāṭabā’ī al-Yazdī, al-ʿUrwat al-Wuthqā, Téhéran, 

1415, p. 79. 



 

205 
 

Parmi les contemporains, les ayatollahs ‘Abu l-Qāsim Khū’ī et Rūḥullāh 

Khomeyni n’ont jamais participé à la prière du vendredi, et l’ayatollah ‘Alī Sīstānī croit 

au caractère obligatoire conditionnel de la prière du vendredi.   

 

Pour résumer, les partisans de l’obligation à choix multiple de la prière du 

vendredi font la synthèse entre deux doctrines confirmées par les sources scripturaires : 

l’obligation de cette pratique et sa légalité liée à la présence de l’imam impeccable ou 

son représentant personnellement désigné par lui. Pour eux, l’obligation devient relative 

et conditionnée en l’absence de l’imam ; par ailleurs, comme le juriste-théologien 

remplissant toutes les conditions nécessaires peut être considéré comme le 

« représentant général de l’imam caché », il peut diriger la prière du vendredi au nom de 

l’imam sans pour autant pouvoir obliger les fidèles à s’y rendre.  

 

Les partisans de l’illégalité de la prière du vendredi  

Al-Sharīf al-Murtaḍā (m. 436/1044) écrit dans son ouvrage intitulé al-Masā’il al-

Miyafāraqiyyāt que la prière du vendredi n’est obligatoire qu’en présence de l’imam 

impeccable ou de celui qui est désigné par lui. Il faut accomplir les quatre rak’As de la 

prière du midi lorsque l’imam impeccable ou son représentant est absent, autrement dit 

accomplir la prière du vendredi de manière individuelle chez soi499. La majorité des 

savants religieux ont attribué l’avis de l’illicéité de la prière du vendredi à al-Sharīf al-

Murtaḍā. Ce dernier a déclaré également que l’accomplissement de toute prière 

collective comme la prière d’al-Fiṭr (fin du mois de Ramaḍān) nécessite la présence de 

l’imam impeccable ou son délégué nommément désigné par ce dernier. 

                                                 
499 al-Sharīf al-Murtaḍā, Rasā’il, Dar al-Qor’ān, Qum, Vol. I, p. 272. 



 

206 
 

Al-Shaykh al-Ṭūsī (m. 460/1067) estime que si les conditions sont remplies, 

l’accomplissement de la prière du vendredi est obligatoire. Selon lui, dans son Mabsūṭ, 

l’accomplissement est conditionné par la présence d’un imam infaillible ou d’une 

personne désignée par lui500. Il écrit exactement la même chose dans al-Khilāf : « La 

condition de l’accomplissement de la prière du vendredi est la présence de l’imam ou de 

celui à qui l’imam a donné l’ordre de diriger la prière… et faute d’ordre de la part de 

l’imam, cette prière n’est pas agréée. »501.  Pour certains juristes, il y a unanimité des 

grands savants sur cette opinion d’al-Ṭūsī  502.   

Abū ‘Alī Ḥamza b. ‘Abdu l-’Azīz, surnommé Salār al-Daylamī (m. 463/1070) 

fait partie des pionniers de la science juridique shi‘ite et fut un des plus brillants élèves 

d’al-Shaykh al-Mufīd (m. 413/1022). Il est l’auteur d’al-Marāsim al-‘Alawiyya wa al-

Aḥkām al-Nabawiyya en droit. Il est l’un des premiers Docteurs imamites à considérer 

comme illicite d’accomplir la prière du vendredi pendant le temps de l’Occultation503. Il 

écrit également dans son livre intitulé Marāsim al-Sharī’A : « La prière du vendredi est 

obligatoire en présence de l’imam impeccable ou du représentant désigné par lui. Il 

appartient aux juristes-théologiens imamites d’accomplir les prières collectives des deux 

Fêtes (i.e. de la fin du mois de Ramaḍān et du sacrifice) ou celle de la sollicitation de la 

pluie pendant l’Occultation. Mais ils ne sont pas autorisés à exécuter la prière du 

vendredi504 ». Ce célèbre contemporain et ami d’al-Shaykh al-Ṭūsī, écrit dans son livre 

intitulé Maṣārif, au chapitre sur l’exhortation au bien et l’interdiction du mal : « Les 

juristes imamites sont autorisés à assumer l’imamat concernant deux choses : les prières 

                                                 
500 al-Ṭūsī, al-Mabsūṭ, Vol. I, p. 173-174. 
501 al-Ṭūsī, al-Khilāf, Vol. I, p. 626. 
502 Rasūl Jaʿfaryān, Davāzdah resāle-ye fiqhī darbāre-ye namāz-e jumʿe, Qum, p. 

411sqq et 606sqq. 
503 Sayyid Musṭafā Ḥusaynī al-Dashtī, ‘Awārif al-maʿārif, Vol. VI, p. 294. 
504 Salār b. ‘Abd al-’Azīz dit Salār al-Daylamī, , Marāsim al-Sharī’A, p. 77. 



 

207 
 

quotidiennes et les prières de sollicitation de la pluie ; mais pour la prière du vendredi, 

l’imam impeccable doit être présent et assumer son imamat505 ».  

L’idée de l’interdiction de la prière du vendredi pendant l’Occultation a été 

acceptée par beaucoup d’autres juristes célèbres comme Ibn Idrīs al-Ḥillī (m. 598/1201), 

une des plus grandes figures du droit shi‘ite506, ainsi que par Fāḍil al-Hindī (m. 

1137/1725) qui écrit que selon les points de vue d’al-Sharīf al-Murtaḍā, Salār Daylamī 

et Ibn Idrīs, l’accomplissement de la prière du vendredi n’est pas permis et l’autorisation 

incontestable de l’imam impeccable est nécessaire pour l’accomplissement de cette 

prière507. 

Ibn Zuhra al-Ḥusaynī al-Ḥalabī (m. 585/1189) écrit à propos des conditions de 

l’obligation de la prière du vendredi dans al-Ghunya : « Parmi les conditions 

obligatoires de la prière du vendredi il y a la présence de l’imam impeccable ou d’un 

représentant désigné personnellement par lui. Ce fait est le résultat du consensus de nos 

plus grands savants508 ». 

Dans son grand commentaire Majma‘ al-Bayān, al-Shaykh Abū ‘Alī al-Ṭabrisī 

(m. 548/1153) déclare : « La prière du vendredi ne peut être obligatoire qu’en la 

présence de l’imam impeccable ou de quelqu’un désigné par lui509 ».   

Dans son célèbre ouvrage intitulé al-Sarā’ir, Muḥammad Ibn Idrīs al-Ḥillī (m. 

598/1201) considère que la prière du vendredi est illicite en temps d’Occultation. Ibn 

Idrīs, comme on l’a dit, reprend le texte de Salār al-Daylamī pour affirmer que « les 

juristes shi‘ites peuvent diriger la prière des ‘aydayn (les deux fêtes de la fin du mois de 

                                                 
505 Salār Daylamī, Maṣārif, manuscrit de la bibliothèque de l’université de Téhéran, 

cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 194. 
506 Ibid., p. 193-194. 
507 Fāḍil al-Hindī, Kashf al-Lithām, Vol. I, p. 247, cité par Sachedina, The Just Ruler, 

p. 194-195. 
508 Ibn Zuhra al-Ḥusaynī al-Ḥalabī, al-Ghunya, Qum, p. 90. 
509 al-Ṭabrisī, Majmaʿ al-Bayān, Vol. X, p. 8. 



 

208 
 

Ramaḍān  et celle du sacrifice) et de la sollicitation de la pluie en groupe mais ils ne 

peuvent pas accomplir la prière du vendredi. À cet égard, les arguments de Salār en la 

matière sont décisifs et irréfutables510 ».  

Al-Shaykh Shams al-Dīn Muḥammad dit al-Shahīd al-Awwal (m. 786/1384) écrit 

dans  al-Lum’A al-dimashqiyya : « Si les conditions de réunion sont remplies pendant le 

temps de l’Occultation, la prière du vendredi n’aura lieu qu’en présence de l’imam 

impeccable ou de son représentant particulier»511 Dans al-Dhikra, al-Shahīd al-Awwal 

énumère pour la prière du vendredi sept conditions dont la première est la présence de 

l’imam ou de son représentant, parce que « nous, les savants shi‘ites, sommes unanimes 

en la matière », écrit-il. Il continue à propos du temps de l’Occultation : « à toutes les 

époques et partout, les savants shi‘ites ont soutenu que sans la présence de l’imam ou de 

son représentant explicitement et nommément désigné, la prière du vendredi ne peut pas 

être une obligation absolue 512 ».  

Ibhrāhīm b. Sulaymān al-Qaṭīfī (m. 950/1543) faisait partie des savants célèbres 

de l’époque de Shāh Ṭahmāsb. Il a écrit un grand nombre d’ouvrages juridiques et un 

certain nombre de traités contre les fatwā-s d’al-Muḥaqqiq al-Karakī. Il a composé un 

traité au titre d’une grande clarté : Fī Ḥurmat Ṣalāt al-Jum’A Fī Zamān al-Ghayba al-

Muṭlaqa (« Sur le caractère illicite de la prière du vendredi au temps de l’Occultation 

absolue (i.e. Occultation majeure) ») 513. 

Qāḍī Nūrullāh al-Shūshtarī (m. 1019/1610), auteur des célèbres Majālis al-

mu’minīn, a écrit le traité al-Lum’A fī Taḥqīq Ṣalāt al-Jum’A pour démontrer 

l’interdiction de la prière du vendredi en l’absence de l’imam impeccable514. Le traité 

                                                 
510 Ibn Idrīs al-Ḥillī, al-Sarā’ir, Vol. I, p. 304. 
511 Cité par Sachedina, The Just Ruler, p. 187. 
512 al-Shahīd al-Awwal, al-Dhikra, Vol. IV, p. 104-105. 
513 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. I, p. 17 ; al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 62. 
514 Khwānsārī, Rawḍāt al-jannāt, Vol. VIII, p. 159. 



 

209 
 

est une réfutation en règle des écrits d’al-Muḥaqqiq al-Karakī sur le sujet. En présentant 

les conditions de l’exécution de la prière du vendredi, al-Shūshtarī présente le rôle du 

dirigeant de la prière du vendredi comme de loin plus important que ceux du juge ou du 

mujtahid. Pour cette raison, l’auteur pense qu’aucun juriste-théologien, aussi important 

qu’il soit, ne peut remplacer l’imam du vendredi qui était désigné par l’imam 

infaillible515.  

Afandī, l’auteur de Riyāḍ al-‘ulamā’, rapporte au sujet du traité Fī Ḥurmat Ṣalāt 

al-Jum’A (« l’Illégalité de la prière du vendredi ») de ‘Alī Naqī b. Abū l-Aʿlā Kamare’ī 

(m. 1030/1620) : il était le qāḍī de la ville à l’époque d’imam Qulī le gouverneur de 

Shīrāz et sous le ministère de Khalīfa Sulṭān il a été le Shaykh al-islām d’Iṣfahān jusqu’à 

la fin de sa vie. Il a composé un traité intitulé Ḥurmat Ṣalāt al-Jum’A sur l’interdiction 

de l’exécution de la prière du vendredi pendant l’Occultation. ‘Alī Naqī Kamare’ī écrit 

dans son traité sur la prière du vendredi : « al-Sharīf al-Murtaḍā, al-Shaykh al-Ṭūsī dans 

al-Khilāf, Salār, Ibn Idrīs, al-’Allāma dans Taḥrīr et Muntahā, et al-Shaykh Miqdād dans 

Kanz al-ʿirfān, tous ces grands Docteurs ont déclaré que la prière du vendredi est illicite 

pendant le temps de l’Occultation516 ».  

Le traité Ṣalāt al-Jum’A de Ḥasan ‘Alī b.’Abdallāh Shūshtarī (m. 1075/1664) est, 

lui aussi, dédié à l’interdiction de la prière du vendredi pendant le temps de 

l’Occultation517. Ce traité a été très violemment attaqué par Muḥammad Ṭāhir al-Qummī 

(m. 1098/1686) que nous avons mentionné plus haut518.  

                                                 
515 Ṣāfī Golpāyegānī, Fiqh-e Shīʿe, p. 216. 
516 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. IV, p. 272. 
517 al-Ṭihrānī, al-Dharī’A, Vol. XV, p. 69. Voir le catalogue de l’Assemblée nationale 

islamique d’Iran vol.14, p.198. 
518 Muḥammad Ṭāhir al-Qummī, Ṣalāt al-Jum’A, n° 11520 de la bibliothèque 

Mar’ashi, fiche 107. 



 

210 
 

Mullā Khalīl b. al- Qāḍī Qazwīnī (m. 1089/1678) professe lui aussi l’interdiction 

de l’exécution de la prière du vendredi pendant l’Occultation. Son traité en persan 

portant sur ce sujet fait partie de son célèbre commentaire sur le livre d’al-Kāfi d’al-

Kulaynī519. Cet écrit du commentateur d’al-Kulaynī a suscité plusieurs réfutations. 

Mīrzā ‘Abdallāh Afandī (m. 1129/1716) écrit dans Riyāḍ al-‘ulamā’: « Qazwīnī a connu 

des tensions avec les gouverneurs de Qazwīn et de Téhéran et il fait partie de ceux qui 

considèrent la prière du vendredi comme illicite pendant l’Occultation du Maître du 

temps520 ».  

L’épître Ṣalāt al-Jum’A de Muḥammad Ismāʿīl b. Ḥusayn Khājū’ī al-

Māzandarānī (m. 1173/1759) traite de l’interdiction de la prière du vendredi. Il a été écrit 

pour réfuter al-Shihāb al-Thāqib d’al-Fayḍ al-Kāshānī521. Le texte de ce traité se trouve 

dans le recueil des écrits de l’auteur publié sous le titre d’al-Rasā’il al-Fiqhiyya522. La 

fatwā finale de Khājū’ī Māzandarānī est d’abandonner la prière du vendredi par 

prudence jusqu’à l’avènement de l’imam Mahdī.  

Sayyid Jaʿfar Kashfī (m. 1267/1850) écrit dans sa Kifāyat al-aytām fī maʿrifat al-

aḥkām : « Durant quatre nuits successives, j’ai fait des rêves et j’ai alors compris que 

l’exécution de la prière du vendredi est illicite pendant l’Occultation et que celui qui 

cherche à la diriger est avide de pouvoir et d’autorité, usurpateur du droit et du rang de 

l’imamat de ces nobles personnes que sont nos imams infaillibles523 ».  

 

                                                 
519 Manuscrit de la Biblothèqye d’Astan-e Qods, n° 19859. 
520 Afandī, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. II, p. 261. 
521 Quelques manuscrits de ce traité se trouvent à la bibliothèque d’Ayatollāh Mar’ashi 

vol. 8, p. 222, n° 3032sqq.. 
522 Muḥammad Hossein Ḥusaynī, al-Fihrist al-Tirāth, Qum, 1422/2001, vol. 2, p. 69. 
523 Muḥammad ‘Alī Ḥabībābādī, Makārim al-āthār, Ispahan, 1985, Vol. V, p. 1856. 



 

211 
 

On voit ainsi, au terme de ce chapitre, combien la pratique de la prière du vendredi 

en l’absence d’un imam infaillible a posé problèmes aux juristes imamites depuis un 

millénaire. Encore une fois, les clivages sont nets et parfois violents entre ceux que l’on 

pourrait appeler les Traditionalistes Akhbāriyya, les Rationalistes Uṣūliyya et puis une 

troisième tendance qui semble avoir cherché une voie médiane entre les deux.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

212 
 

Conclusion  

 

Il est vrai que, à quelques exceptions notables près (droits des femmes, règles de 

la répudiation, mariage temporaire…), le droit imamite ne présente pas plus de 

divergences avec les droits des quatre grandes Ecoles juridiques sunnites que celles-ci 

entre elles524. Cependant, il y a certainement un chapitre du domaine juridique 

duodécimain qui ne se rencontre sous aucune forme similaire dans aucun autre courant 

de l’islam, ni sunnite ni shi‘ite, et qui diverge radicalement avec les autres branches 

islamiques dans le traitement réservé aux contenus de ce chapitre. Ce sont les Quatre 

Préceptes (al-aḥkām al-arba‘a) :  

1) le jihād, 

2) certaines taxes religieuses (le khums et la zakāt), 

3) les peines légales (ḥudūd), 

4) la prière collective du vendredi (Ṣalāt al-jum‘a).   

 

     Cette caractéristique proprement imamite duodécimaine vient du fait que les 

problématiques liées à ces Quatre Préceptes dépendent d’un credo qui est propre au 

shi‘isme duodécimain, à savoir l’Occultation du dernier et douzième imam survenue, 

selon la tradition, en 329/940. Qu’il soit dit en passant que ce fait souligne encore une 

fois, s’il en était besoin, la centralité de la figure de l’imam dans l’islam shi‘ite.  

Les Quatre Préceptes ont principalement deux dénominateurs communs 

évidents : d’abord, ils concernent la dimension collective des pratiques religieuses, c’est-

à-dire qu’aucun d’entre eux ne peut être pratiqué de manière individuelle et pour soi ; 

                                                 
524 Y. Linant de Bellefonds, « Le droit imamite » dans Le shi’isme imāmite, Colloque 

de Strasbourg (6-9 mai 1968), Paris, 1970. 



 

213 
 

ensuite, et justement à cause de cette dimension proprement collective, pour être 

adéquatement appliqués, selon le droit imamite ancien que l’on trouve dans le corpus de 

Ḥadīth, ils ont besoin de la présence physique de l’imam infaillible (c’est-à-dire l’un des 

douze saints imams) et de ses directives positives ou bien d’un représentant nommément 

et explicitement désigné par lui. C’est ce qui ressort en tout cas des traditions juridiques 

compilées dans les plus anciens corpus des enseignements remontant aux imams, 

principalement les Furū‘ min al-Kāfī d’al-Kulaynī et le Kitāb man lā yaḥḍuruhu l-faqīh 

d’al-Shaykh al-Ṣadūq Ibn Bābūya (fin 3e/9e et 4e/10e siècle) suivi d’al-Tahdhīb et d’al-

Istibṣār d’al-Shaykh al-Ṭūsī (5e/11e siècle) : dans le shi‘isme imamite, la collecte et la 

distribution du Cinquième et de l’aumône ne peuvent être effectuées de manière juste 

que par l’imam infaillible ou par quelqu’un personnellement désigné par lui ; les peines 

légales prévues par le Coran ne peuvent être adéquatement appliquées aux cas 

personnels que par l’imam ou son délégué personnel, sinon le risque d’injustice commise 

par une personne faillible risque de jeter le doute et l’opprobre sur le Livre saint ; la 

prière du vendredi ne peut être dirigée que par l’imam ou son délégué officiel 

personnellement nommé à cette tâche ; enfin la guerre sainte, notamment sous sa forme 

offensive, ne peut être déclarée et menée que par l’imam (ici, la question d’un délégué, 

même personnel, ne se pose plus). L’Occultation du douzième et dernier imam, 

Muḥammad b. al- Ḥasan al-’Askarī, faisant de lui « l’Imam caché » et ayant pour 

conséquence l’absence de l’imam physique et d’un représentant personnellement 

désigné par lui, rendait théoriquement impossible la mise en pratique de ces Quatre 

Préceptes. Techniquement, ces derniers devenaient « suspendus » (waqfa, mutawaqqif 

al-ijrā’), c’est-à-dire « en suspens » jusqu’au Retour (raj‘a) et la Manifestation (ẓuhūr) 

de l’imam caché (en tant que Sauveur de la Fin du temps, Mahdī al-Qā’im ākhir al-



 

214 
 

zamān), autrement dit « en attente » de l’imam infaillible pour être adéquatement remise 

en pratique.  

M. A. Amir-Moezzi a montré, de manière claire et documentée, comment le 

quatrième siècle de l’Hégire (10e de l’ère chrétienne) a été un tournant décisif dans 

l’évolution doctrinale et historique de l’imamisme ( imāmiyya) qui, à cette époque, 

devient duodécimain (ithnā ‘ashariyya), puisque la lignée des imams s’arrête au 

douzième525. Trois facteurs principaux ont marqué ce tournant qui a jeté les fidèles dans 

l’embarras, la perplexité et la confusion. C’est pourquoi cette période est appelée celle 

de la ḥayra dans les sources imamites.  

1) La fin de la période des imams historiques. Pour une religion entièrement centrée 

sur la personne du Guide, c’est une grande source de désarroi. 

2) Les Shi‘ites sont au pouvoir dans les régions les plus importantes de l’empire 

islamique : les Bouyides au centre du califat, les Ismaéliens en Afrique du Nord et 

une partie de la Syrie, les Ḥamdanides en Syrie, les Qarmats dans la région du Golfe 

Persique avec des extensions en Arabie et en Iran du Sud. Même l’empire iranien 

des Samanides qui règne en Asie centrale et de larges régions de l’Iran oriental et 

qui est officiellement sunnite a de profondes sympathies shi‘ites surtout 

ismaéliennes. Pour ce qui touche notre étude, ce sont les Bouyides qui règnent en 

maîtres au centre du califat c’est-à-dire à Bagdad et contrôlent la majeure partie de 

l’empire abbasside. Ce qui est embarrassant pour les fidèles imamites c’est que les 

enseignements des imams interdisent aux fidèles toute activité politique, qu’il 

s’agisse de l’opposition à un pouvoir injuste ou la collaboration avec un pouvoir 

jugé juste526. L’arrivée au pouvoir des Shi‘ites, à la tête d’un califat sunnite et 

                                                 
525 Voir en dernier Amir-Moezzi, Preuve de Dieu, Epilogue, pp. 271sqq.  
526 Amir-Moezzi, Guide divin, partie III-1, pp. 155sqq. 



 

215 
 

cherchant à gouverner une population très majoritairement sunnite, est non 

seulement embarrassant mais en rupture avec les enseignements des imams 

historiques. 

3) Ce 4e/10e siècle est le siècle de la « raison » en islam. A peu près un siècle après 

le grand mouvement de la traduction des écrits philosophiques grecs, surtout les 

écrits aristotéliciens en arabe et leur intégration par les savants musulmans, le mot 

‘aql prend à cette époque le sens de raison dialectique et logique et devient le mot 

clé de l’époque. Tout le monde se réclame d’une raison, certes soumise à la foi, mais 

une raison jugée maintenant centrale dans la religion. C’est encore une fois 

embarrassant pour les Shi‘ites dont les imams ont laissé un corpus d’enseignements 

très marqué par des données mystiques, ésotériques et même magiques, bref des 

enseignements jugés désormais irrationnels, à cette époque d’un certaine 

« rationalisme » triomphant.  

 

L’ensemble de ces facteurs est à la base de la naissance d’une nouvelle tradition 

au sein de l’imamisme duodécimain : « la tradition juridico-théologique rationaliste », 

menée par un corps de Docteurs, sous la houlette d’al-Shaykh al-Mufīd et ayant pour 

objectif principal de justifier le pouvoir shi‘ite des Bouyides. S’appuyant sur la notion 

de « raison dialectique » (‘aql), les tenants de cette tradition vont marginaliser « la 

tradition originelle ésotérique », taxée d’irrationalisme et d’extrémisme, tout en 

justifiant, par la science naissante du ḥadīth shi‘ite (‘ilm al-ḥadīth), que la collaboration 

avec un pouvoir shi’ite (al-‘amal ma‘a l-sulṭān), voire l’exercice du pouvoir (‘amal al-

sulṭān) par les Shi’ites, sont non seulement licites mais nécessaires justement à cause de 

l’absence de l’imam infaillible.  



 

216 
 

À partir de cette époque, tout au moins dans le domaine juridique, l’imamisme 

sera composé de deux tendances principales : le courant traditionaliste (appelé plus tard 

Akhbāriyya), adepte de la fidélité scrupuleuse à l’égard de la tradition originelle telle 

qu’elle est rapportée par le Ḥadīth ; et le courant rationaliste (appelé progressivement 

Uṣūliyya), devenu dominant à partir de l’époque bouyide comme on vient de le dire, et 

partisan de l’évolution doctrinale de la religion afin de protéger la pérennité du shi’isme 

en tant que religion collective d’une communauté de fidèles.  

Le courant rationaliste connaîtra des évolutions importantes comme la naissance 

et le développement de l’École de Ḥilla, avant et après l’invasion mongole (6e/12e à 

8e/14e siècle) et bien sûr l’avènement de la dynastie safavide, la proclamation de 

l’imamisme comme religion d’État et surtout la fondation du « clergé » shi’ite en Iran 

au 10e/16e siècle. Ces derniers évènements ont été d’une importance majeure pour 

l’introduction du droit imamite dans les sphères sociale et politique et d’une manière 

générale l’idéologisation du clergé, évolutions cruciales qui restent valables jusqu’à nos 

jours puisque exacerbées par l’avènement de la révolution iranienne et l’arrivée des 

membres éminents du clergé au sommet du pouvoir et de l’Etat iranien depuis la fin des 

années 1970 jusqu’aujourd’hui527. 

Et pourtant, malgré la domination du courant rationaliste, la tendance 

traditionaliste n’a jamais disparu. Elle a même été très présente dans les débats juridiques 

et théologiques tout le long de l’imamisme post-Occultation. Notre étude montre 

l’extrême richesse de ces débats, et parfois leur violence ; ce qui est également le signe 

éclatant du dynamisme intellectuel de l’imamisme tout le long du millénaire de 

l’Occultation. L’histoire des Quatre Préceptes, depuis l’avènement de l’Occultation au 

                                                 
527 C. Arminjon Hachem, Chiisme et Etat. Les clercs à l’épreuve de la modernité, 

Paris, 2013 ; P.J. Luizard, Histoire politique du clergé chiite, XVIIIe-XXIe siècle, Paris, 

2014. 



 

217 
 

4e/10e siècle jusqu’à nos jours est sans doute le meilleur témoin de ces évolutions, ces 

débats et de ces conflits. Ceux-ci ont pour centre de gravité quelques questionnements 

principaux : comment la communauté des fidèles peut-elle gérer l’absence de son 

imam ? Comment peut-on envisager la vie collective et communautaire des Shi’ites 

pendant l’Occultation ? L’imam caché doit-il rester la seule et unique autorité religieuse 

et spirituelle, comme c’était le cas pour les autres imams infaillibles pendant leur vie, ou 

bien cette autorité, devenu purement spirituelle à cause de l’Occultation, ne risque-t-elle 

pas purement et simplement de disparaître et laisser la vie effective de communauté dans 

le désarroi ? Dans ce cas, quelle autre autorité peut-elle combler le vide laissé par la 

disparition physique définitive de l’imam ?  

Pour répondre à ces questions auxquelles dépend bien sûr la survie du shi’isme, 

la tendance rationaliste semble avoir mis en place ce que M. A. Amir-Moezzi appelle 

« le processus de substitution » où, dans une longue série de couple, le premier élément 

remplace le second : le juriste théologien et l’imam infaillible, le taqlīd (l’imitation du 

juriste mujtahid) et la walāya (amour de l’imam), les membres du clergé et « les 

Compagnons initiés des Imams » (aṣḥāb/abwāb al-imām) ; le même phénomène est 

visible au niveau lexical : imām (traditionnellement exclusivement réservé pour désigner 

les douze saints imams infaillibles et aujourd’hui le Guide de la révolution islamique), 

shahīd (traditionnellement martyr-témoin ayant subi les conséquences de l’oppression ; 

autrement dit le statut de chaque fidèle shi’ite ; aujourd’hui : martyr-combattant en 

attaquant l’oppression) ; qiyām (traditionnellement le soulèvement eschatologique du 

sauveur à la Fin du temps ; aujourd’hui le soulèvement populaire, en l’occurrence la 

révolution islamique) ; ḥezbollāh (traditionnellement l’ensemble des fidèles et surtout 



 

218 
 

les initiés des imams, aujourd’hui : les partisans de la révolution islamique et le nom du 

parti politique shi’ite libanais que l’on connaît), etc. 528 

 

Et pourtant le clergé n’a pas complètement réussi à politiser la religion. À part le 

courant traditionaliste, toujours vivant mais isolé et très minoritaire, la spiritualité 

shi’ite, toujours fidèle d’une certaine manière à la tradition originelle, se rencontre dans 

les très populaires confréries soufies imamites (qui compte plusieurs millions d’adeptes 

sur toutes les terres imamites)529 mais aussi dans la dévotion populaire et le culte des 

imams (chaque année, entre 12 et 18 millions de fidèles se rendent à Karbalā pour 

célébrer la cérémonie de ‘Āshūrā et commémorer le martyr de l’imam Ḥusayn, soit 4 ou 

5 fois le nombre des pèlerins à la Mecque). Nous citons encore une fois M. A. Amir-

Moezzi qui a décrit l’histoire du shi’isme imamite comme une tension entre la dévotion 

mystique et la tentation politique530. 

 

 

 

 

  

                                                 
528 Amir-Moezzi, Guide divin, pp. 334-335. 
529 Voir maintenant D. Hermann et M. Terrier (éd.), Shi’i Islam and Sufism. Classical 

Views and Modern Perspectives, Londres, 2020.  
530 Voir maintenant Amir-Moezzi, L’islam degli sciiti. Dalla saggezza mistica alla 

tentazione politica, Edizioni Dehoniane, Bologne, 2016.  



 

219 
 

 

 

 

 

 

ANNEXES  

 

 

  



 

220 
 

 

 

 

 

 

Annexe I 

Les versets coraniques concernant  

les Quatre Préceptes 

 

 

 

 

 

 

 



 

221 
 

Les versets du jihād  

(36 versets)  

 

 

 

 

# Sourate Verset 

2 La vache (al-Baqara) 218 

3 

 

La famille de ʿImrān (Āl ʿImrān) 142, 143 

4 Les femmes (al-Nisā’) 95 

5 

 

La table servie (al-Mā’ida) 35, 53, 64 

6 Les bestiaux (al-Anʿām) 109 

8 Le butin (al-Anfāl) 74, 75 

9 

 

Le repentir (al-Tawba) 

16, 20, 24, 41, 44, 73, 79, 

81, 86, 88  



 

222 
 

 

 

 

 

11 Hūd 78 

24 La lumière (al-Nūr) 53 

25 

 

Le discernement (al-Furqān) 52 

29 L'araignée (al-’Ankabūt) 8, 60, 69 

31 Luqmān 15 

35 

 

Le Créateur (Fāṭir) 

42 

 

47 Muḥammad 31 

49 Les appartements (al-Ḥujurāt) 15 

60 L'éprouvée (al-Mumtaḥana) 1, 11 

66 

 

L'interdiction (al-Taḥrīm) 9 



 

223 
 

Les versets concernant les peines légales (Ḥudūd ) 

(52 versets)  

# Sourate Verset 

2 La vache (al-Baqara) 178, 179, 217, 219 

4 Les femmes (al-Nisā’) 15, 92 

5 La table servie (al-Mā’ida) 

23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 

30, 31, 32, 33, 34, 38, 39, 45, 

90, 90, 91  

7 Les hateurs (al-Aʿrāf) 80 

16 Les abeilles (al-Naḥl) 86, 88, 89, 106 

24 La lumière (al-Nūr) 

2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 

23  

27 Les fourmis (al-Naml) 54, 55 

40 Le pardonneur (Ghāfir) 40 

41 

Les versets 

détaillés (Fuṣṣilat) 

41 



 

224 
 

 

Les versets sur les taxes religieuses  

(59 versets)  

 

# Sourate Verset 

2 La Vache (al-

Baqara) 

43, 83, 110, 177, 232 

7 Les hauteurs (al-

Aʿrāf) 

156 

8 Le butin (al-Anfāl) 1, 41 

9 Le repentir (al-

Tawba) 

11, 18, 29, 34, 60, 71, 103, 111 

10 Yūnus 88 

18 La grotte (al-Kahf) 74 

19 Maryam 31 

42 La consultation (al-Shūrā) 42, 43 

49 

Les appartements (al-

Ḥujurāt) 

9 



 

225 
 

23 Les croyants (al-

Mu’minūn) 

72 

30 al-Rūm 38, 39, 277 

33 Les clans (al-

Aḥzāb) 

33 

41 Les versets détaillés 

(Fuṣṣilat) 

7 

42 La consultation (al-

Shūrā) 

49 

51 Les vents qui 

éparpillent (al-

Dhāriyāt) 

19 

53 L’étoile (al-Najm) 39 

58 La discussion (al-

Mujādila) 

13 

70 Les marches (al-

Maʿārij) 

24, 25 

 

 



 

226 
 

Les versets sur la prière collective  

(6 versets)  

 

# Sourate Versets 

 

62 

La réunion              

(al-Jum’A) 

5, 6, 7, 9, 10, 11, 

 

  



 

227 
 

Annexe II 

Les mouvements jihadistes actuels 

En ce qui concerne l’obligation canonique du jihād, les quatre écoles juridiques 

sunnites - ḥanafite, shāfi‘ite, mālikite et ḥanbalite - semblent unanimes. 

  L’école ḥanafite est une école juridique et un système de pensée où l’opinion 

(ra’y) joue un rôle important. Son fondateur éponyme est Abū Ḥanīfa al-Nuʿmān Ibn 

Thābit (m. 150/767). Abū Ḥanīfa était méfiant à l’égard des ḥadīth-s et acceptait 

seulement les ḥadīth-s aux multiples chaînes de transmission (mutawātir), qui étaient 

cités par des compagnons du prophète et il n’acceptait pas le ḥadīth à chaîne de 

transmission unique. Les partisans de cette école considèrent son madhhab (« voie », ici 

dans le sens d’école juridique) comme un système juridique basé sur l’opinion 

personnelle du juriste. Ainsi, après avoir énoncé toute fatwa et tout verdict, Abū Ḥanīfa 

disait : « Cela est notre avis et c’est la meilleure parole qu’on atteint, donc celui qui 

prononce une meilleure parole que nous est plus proche de la voie correcte531 ». 

Fereydoun Sepehri, qui rapporte ces propos d’Abū Ḥanīfa, écrit que les musulmans 

d’aujourd’hui soutiennent en majorité cette opinion532. 

Concernant le jihād, le ḥanafite Ibn al-Hammām (m. 861/1456) auteur d’al-Fatḥ 

al-qadīr, dans La Victoire du Tout-Puissant (5/187) écrit : « Appeler les infidèles à la 

vraie religion, et les combattre s’ils n’acceptent pas533 ».  

                                                 
531 Al-Khaṭīb al-Baghdādī, Tārīkh Baghdād, 13/352, cité par F.Sepehri, Pajuheshī 

darbāre-ye emāmān-e ahl-e sonnat, p. 63 

532 F. Sepehri, Pajuheshī darbāre-ye emāmān-e ahl-e sonnat, p. 20. 

533 « Extraits de Mœurs et jurisprudence du jihad », Gilles Kepel éd., Al-Qaida dans 

le texte. Écrits d’Oussama ben Laden, Abdallah Azzam, Ayman al-Zawahiri et Abou 

Moussab al-Zarqawi. Presses Universitaires de France, 2005, pp. 182-201. 



 

228 
 

 

Un autre savant de la même École, al-Kisānī, dans Les Merveilles (9/4299) 

écrit : « Dépenser tous les efforts et toutes les énergies pour combattre sur le chemin de 

Dieu534 ».  

 

L’école mālikite (éponyme Mālik b. Anas, m. 179/795) est une école fondée 

principalement sur le Ḥadīth, qui s’oppose aux partisans de l’opinion (ra’y). Ibn Rushd 

(m. 595/1198), juge mālikite et l’un des plus grands philosophes musulmans, est cité par 

les jihadistes contemporains pour cette opinion sur la question du jihād : « Pour établir la 

religion, luttez contre les incroyants, luttez contre ceux qui ont violé le pacte pour qu’ils 

se convertissent à l’islam ou qu’ils acceptent de payer les taxes qui leur sont imposées par 

la Loi535 ». 

 

Muḥammad Ibn Idrīs al-Shāfiʿī (m. 204/819), fondateur éponyme de l’école 

shāfiʿite, a établi une nouvelle méthode fondée sur les ḥadīth-s, en synthétisant en 

quelque sorte les principes des Écoles ḥanafite et mālikite. Les fondements juridiques 

de cette école sont en effet le Coran et le Ḥadīth, le consensus (ijmā’) et le raisonnement 

par analogie (qiyās)536. Al-Shāfiʿī et ses continuateurs ont fait du jihād un devoir 

canonique qui consiste en la lutte contre les incroyants et la conquête de nouveaux 

territoires, des guerres à visée religieuse, politique et économique 537.  

                                                 
534 Ibid. 

535 ‘Abdallāh Azzam, Ayman al-Zawahiri et Abū Mossab al-Zarqawi (eds.), al-Qā’ida 

dans le texte, écrits d’Oussama ben Laden, traduction de Gilles Kepel, Paris, p. 185. 

536 Fazaie, Yūsuf, Taḥqīq dar Tārīkh va ‘Aqā’ed-e Madhāheb-e Ahl-e Sonnat va Ferqe-

ye Esmā‘īliyyeh, Téhéran, 2003, pp. 105-107 

537 Muhammad Jaʿfar Amir Mahalati, Ethics of war and peace in the Iran and Shii 

Islam, University of Toronto Press, p. 135. 



 

229 
 

L’école ḥanbalite a pour éponyme Aḥmad b. Muḥammad Ibn Ḥanbal al-Shaybānī 

(m. 241/855), dit Ibn Ḥanbal. Cette école est d’abord fondée sur le rejet du débat 

théologique (kalām), s’appuyant essentiellement sur le Ḥadīth. C’est pourquoi, les 

ḥanbalites sont parfois appelés les Gens du Ḥadīth, ahl al-ḥadīth. L’école ḥanbalite s’est 

manifestée à un moment où de nombreux et importants changements traversaient la 

communauté musulmane et les réflexions sur la religion avec le développement de la 

théologie scolastique (kalām) avaient pris une grande importance. Farouchement 

opposés à la théologie rationaliste mu’tazilite, le Ḥanbalisme a fini par accepter certaines 

idées et méthodes de la théologie ash’arite en allant contre un certain nombre de ses 

doctrines initiales. Selon Ibn Ḥanbal, le jihād c’est lutter et utiliser tout ce qui est possible 

pour faire gagner le commandement de Dieu538. Les ḥanbalites Ibn Taymiyya au XIV
e 

siècle et Ibn ‘Abd al-Wahhāb au XVIII
e siècle de notre ère, ont donné chacun à leur époque 

un tournant radical à la pensée de cette école539. Ils citent souvent ce propos attribué au 

prophète : « L’islam est l’affaire la plus importante ; son pilier est la prière ; et son 

sommet est le jihād »540. Ibn Taymiyya participa en personne à la campagne de 702/1303 

contre les Mongols et à celle de 704/1305 contre les shi‘ites syriens en changeant 

l’application de la théorie classique des droits des combattants du jihād, les Mujāhidūn 

aux butins pris des incroyants. Autrement dit, pour Ibn Taymiyya, les shi’ites sont 

assimilés aux incroyants. Selon Alfred Morabia, Ibn Taymiyya « radicalise la doctrine 

islamique du butin, attribuant de droit toutes les personnes et propriétés infidèles aux 

moujahidines qui s’en emparent541 ». 

                                                 
538 Aḥmad Ibn Ḥanbal, al-Musnad, vol. 3, p. 19-61. 

539 Jean-Pierre Filiu, Les frontières du jihād, Fayard, pp. 38-59. 
540 al-Ṭabarī, La Chronique, Vol. 2, trad. Hermann Zotenberg, Paris, Actes Sud-

Sinbad, 1989, pp. 109 et 359.  
541 A. Morabia, Le jihād dans l’Islam médieval, Paris, Albin Michel, 1993, p. 150, Cité 

par Filiu op. cit., p. 54. 



 

230 
 

Ibn Taymiyya, (m. 728/1327), juriste théologien ḥanbalite, est l’un des 

personnages les plus révérés des islamistes actuels qui exploitent ses écrits. Il est 

considéré par beaucoup comme leur père spirituel. Son point de vue selon eux conforte 

leur idée d’une expansion de l’islam par la guerre, le jihād. Un jihād qui se place alors 

au-dessus des cinq piliers fondamentaux de l’islam : le jihād pour répandre l’islam et 

pour se défendre. En dépit des versets coraniques selon certains abrogés, le jihād est 

selon eux une obligation dans le but de libérer le monde. Cette obligation est définie 

comme un acte collectif obligatoire (al-wājib al-kifā’ī) ou un acte individuellement 

obligatoire (al-wājib al-’Aynī)542. 

Ibn Taymiyya a composé au sujet des moines chrétiens un traité devenu célèbre 

où il estime que tant que les moines restent dans leurs monastères sans se mêler aux 

musulmans, sans prosélytisme, on peut les laisser en paix, mais que dans le cas contraire 

on peut les considérer comme des ennemis de l’islam et les traiter comme tels. Cette 

opinion a été appliquée à la lettre par les assassins des moines de Tibhirine en Algérie 

en 1996543 Ses positionnements polémiques sur un certain nombre de sujets l’ont parfois 

opposé aux savants de son temps et les troubles occasionnés par ces polémiques lui ont 

valu d’être emprisonné à plusieurs reprises. Il rejetait la philosophie (falsafa) et la 

théologie (kalām) comme moyens d’arriver au Vrai parce qu’essentiellement fondées 

sur la raison. Ibn Taymiyya considérait le jihād comme l’un des piliers fondamentaux 

de la religion et il estimait qu’il faut combattre les ennemis parce que l’islam est 

constamment menacé544. 

 

                                                 
542 Bruno Etienne, L’islamisme radical, L’appel ou Daʿwa comme discours politique, 

Paris, p. 180. 
543 R. Bonney, Jihād From Qur’an to bin Laden, 2005, p.82. 

544 op. cit., Mahalati, Ethics of war and peace in the Iran and Shii Islam,p. 135. 



 

231 
 

Il faut cependant savoir qu’il y a toujours eu en islam des penseurs, parfois d’une 

grande importance, qui ne partageaient pas ces opinions sur le jihād. Par exemple, le 

célèbre juriste, théologien et lettré de l’Espagne musulmane, Ibn Ḥazm (m. 456/1067) 

est passé par les écoles shāfiʿite et mālikite avant d’arriver finalement à l'école de Dawūd 

b. ‘Alī al-Ẓāhirī (m. 270/883). Dans les écrits d’Ibn Ḥazm, on trouve peu de choses sur 

la guerre sainte et il n’a jamais participé lui-même à un jihād545. Selon Roger Arnaldez, 

pour Ibn Ḥazm, la seule chose que l'on puisse dire du jihād est que les anciennes 

ghazawāt se sont transformées en jihād tout en ayant gardé leurs caractéristiques 

anciennes et historiques546.  

Mentionnons enfin Abū Naṣr Muḥammad b. Muḥammad al-Fārābī (m. 339/950), 

un des plus grands philosophes musulmans de tous les temps et membre comme Amīr 

Sayf al-Dawla al-Hamadānī du tribunal d’Alep. Le grand philosophe, surnommé « le 

deuxième maître » (Aristote étant le premier) n'a pas nié que le jihād est un devoir, mais 

il ne voyait personne en son temps ayant la légitimité de le déclarer et le mener. R. 

Bonney a rappelé que selon al-Fārābī une guerre déclenchée par le seul pouvoir législatif 

peut être une guerre injuste 547. 

 

À la suite de cette introduction, nous pouvons aborder les groupes extrémistes 

islamiques et tenter de montrer comment ces groupes légitiment leurs comportements 

par des appels à la religion, en se fondant sur les sources anciennes. Ces groupes 

considèrent leur jihād offensif comme un devoir ordonné par Dieu. Il existe des 

                                                 
545 D. Cook, Understanding Jihād, University of California Press, Berkeley, 2002, p. 

58. 

546 R. Arnaldez, « la guerre sainte selon Ibn Ḥazm », Études d’Orientalisme dédiées à 

la mémoire de Lévis-Provençal, Tome II, G. P. Maisonneuve et Larose, 1962, Paris, p. 

459.  
547 op. cit.;  R. Bonney, Jihād From Qur’an to bin Laden, p. 82. 



 

232 
 

centaines de ces groupes et ils ne sont pas le sujet de notre étude. Mais ce qui compte 

pour nous est de donner un aperçu, même bref, des racines idéologiques de certains 

d’entre eux, qui sont aujourd’hui une source importante de l’insécurité dans le monde.  

Si nous voulons considérer la généalogie des groupes extrémistes contemporains, 

nous devons inévitablement nous référer à leurs origines intellectuelles et idéologiques. 

Se référer à la totalité de groupes, comme mentionné ci-dessus, n'est pas nécessaire pour 

notre recherche, mais il est intéressant de se référer aux racines idéologiques de certains 

d’entre eux qui peuvent être considérés comme étant les plus puissants et les plus 

influents : les extrémistes d'al-Qā’ida au Moyen-Orient, le mouvement du Deobandisme 

dans le sous-continent indien, le mouvement des Frères musulmans en Égypte, le 

mouvement wahhabite en Arabie Saoudite et les branches issues de ces groupes 

extrémistes comme l'Etat Islamique (DAESH) ou Boko Haram – qui tous pratiquent le 

jihād offensif.  

Les jihadistes extrémistes affirment que d’un point de vue religieux, leurs actions 

sont hautement légitimes, que ce qu’ils font est fondé sur un devoir religieux et moral et 

qu’ils le font pour satisfaire Dieu. Ils considèrent ces opérations comme conformes à 

leur école juridique et fondées sur l’histoire de l’islam et des sources reconnues. Il 

convient de préciser que des chercheurs affirment qu’entre 1968 et 2005 les groupes 

islamistes ont assumé la responsabilité de plus de 93.6% de tous les attentats violents 

dans le monde548.  

 

 

                                                 
548 D. E. Agbiboa, “Boko-Haram and the Global Jihād: ‘Do Not Think Jihād is Over 

Rather Jihād Has Just Begun”, Australian Journal of International Affairs, n°68 pp. 401-

417. 



 

233 
 

Racines idéologiques d'al-Qā’ida 

Al-Qā’ida est l'une des organisations extrémistes apparues à Peshawar, au 

Pakistan, en 1988. Elle est apparue lorsque les forces anticommunistes sont entrées en 

Afghanistan, et la première génération d'al-Qā’ida a été formée à partir de quelques 

intellectuels et personnes éduquées avec l’appui des services secrets pakistanais et la 

CIA en lutte contre l’influence soviétique en Afghanistan. Ayman Zawahiri, médecin et 

petit-fils du chef de l'Université d'al-Azhar au Caire, Ben Laden, étudiant en économie 

à l'université de Madinah et ‘Abdullah Azzam, diplômé de l'université de Damas et 

« père » des jihadistes, en ont été les principaux idéologues. En Irak, sous le 

commandement de Ayman al-Zawahiri, ils ont formé un trio dans le but de prendre le 

pouvoir. Le trio se composait du groupe Jabhat al-Nusra en Syrie dirigé par al-Joulani, 

du groupe d’Abdullah Azzam dirigé par Mājid al-Mājid au Liban et du groupe al-Qā’ida 

d’Irak dirigé par Abū Mus’ab al-Zarqawi.  

Les racines intellectuelles et les fondements théoriques de ce groupe aboutissent 

tous à Ibn Taymiyya et à ses écrits. Par exemple, les idées d'Ibn Taymiyya peuvent être 

lues dans les ouvrages très connus d’Abū Ala Mawdudi (m. 1399/1978), fondateur de la 

communauté islamique du Pakistan. De même, le célèbre pamphlet al-Farīḍa al-

ghā’iba, écrit par ‘Abd al-Salam Faraj (m. 1402/1981), penseur jihādiste égyptien, cite 

de larges extraits de l'œuvre d’Ibn Taymiyya. Gilles Kepel estime que ce livret n'est rien 

de plus qu'une anthologie des propos extraits d’ouvrages d'Ibn Taymiyya et réécrits pour 

les rendre accessibles à tous549. 

                                                 

549 G. Kepel, Le Prophète et le Pharaon, Paris, 1984, pp. 184-95.  



 

234 
 

Nous ne cherchons pas ici à examiner en profondeur les fondements intellectuels 

et idéologiques d'al-Qā’ida, un travail indispensable qui nécessite une recherche propre 

qui a d’ailleurs été effectuée. En étudiant l’évolution de la pensée extrémiste concernant 

les quatre préceptes, nous voulons seulement montrer comment des enseignements 

traditionnels de l’islam qui avaient eu à une époque des critères clairs, ont été 

transformés dans la pensée extrémiste, particulièrement en ce qui concerne le jihād et 

notamment le jihād offensif. Par exemple, le pamphlet al-Farīḍa al-ghā’iba (Le devoir 

disparu), point de départ de beaucoup de mouvements extrémistes dans le monde 

islamique, est considéré par beaucoup comme une réhabilitation des opinions d’Ibn 

Taymiyya. Par contre, de nombreux érudits musulmans ont accusé son auteur d’avoir 

recopié des phrases d’Ibn Taymiyya et de les avoir citées hors contexte et de manière 

erronée 550. 

Selon Muḥammad Amine Brahimi, penseur de la philosophie et de la théologie 

islamique, la question principale des mouvements révolutionnaires musulmans est de 

savoir comment il est possible d’élaborer dans le monde de l’islam une civilisation aussi 

avancée que celle de l’Occident sur la base de la civilisation et de la culture islamiques ? 

Le problème le plus ardu qui est apparu face à l'organisation d'al-Qā’ida et à des 

mouvements idéologiques similaires est la question de savoir comment il est possible de 

rester musulman à l'ère moderne ? Selon al-Qā’ida, la raison du jihād résiderait dans le 

monde moderne hégémonique, dans la présence des puissances impérialistes étrangères 

et dans l'humiliation des musulmans à cause de leur foi et leur culture religieuse.  

Dans cette optique d’islamisation du savoir, Brahimi évoque les centres de 

recherches islamiques mis en place au cours des années 1980 : « L’objectif qui leur avait 

été assigné était de concrétiser le projet d’islamisation du savoir, et d’en faire un 

                                                 
550 Ibid., p. 240. 



 

235 
 

paradigme hégémonique au point de vue international. Dans la continuité de ce projet, 

deux universités furent fondées : l’International Islamic University (Université 

islamique internationale) à Islamabad, au Pakistan (1980) et International Islamic 

University of Malaysia (Université internationale islamique de Malaisie) à Kuala 

Lumpur (1983). Ces institutions devaient fonctionner comme des laboratoires pour 

appliquer une islamisation des programmes d’enseignement551 ».  

 

 

Les racines idéologiques du Deobandisme  

Au cours des trois derniers siècles, le sous-continent indien a été l'un des 

principaux centres de promotion du fondamentalisme islamique. Les premières sources 

du fondamentalisme pourraient peut-être se trouver dans le vaste territoire de l'Inde, où 

régnait autrefois l'un des États islamiques les plus puissants, l’Empire Moghol. Une 

forme de fondamentalisme a commencé sous l'Empire Moghol en Inde grâce à al-

Shaykh Ahmed Sirhindi Fāruqi (m. 1014/1605) qui a lutté contre le règne de Akbar Shāh 

Bābur (932-1108/1525-1696)) et qui cherchait un islam débarrassé des influences de 

l’hindouisme. Il est considéré comme étant le père spirituel du mouvement 

fondamentaliste Deobandi. 

Shāh Walī Allāh Dehlavī (m. 1176/1762), juriste musulman et grand lettré soufi, 

a remis en question la légitimité de l'Empire Moghol en Inde. Il est le premier en Inde à 

avoir abordé publiquement la théorie du califat islamique. Il est aussi le premier à avoir 

déclaré le jihād dans le sous-continent indien. Depuis lors, le jihād est devenu une 

                                                 
551 Mohamed Amine BRAHIMI, La réforme islamique contemporaine : sociologie d’un 

marché intellectuel., Thèse de doctorat en Sociologie, École doctorale Sciences 

Sociales, Paris, 2019, p. 63. 



 

236 
 

théorie stratégique pour la renaissance de la religion à travers le sous-continent indien552. 

Il est à noter que Shāh Walī Allāh n'a pas mentionné la présence des Britanniques en 

Inde au même moment, et qu’il a prêté toute son attention aux partisans hindous qui 

s’opposaient aux musulmans. Par contre son fils, ‘Abd al-’Azīz Dehlavi, a émis une 

fatwa, dans laquelle il nomme l’Inde entière « dār al-ḥarb » (littéralement « Domaine 

de la guerre » qui s’oppose traditionnellement à dār al-islām, « domaine de l’islam » où, 

théoriquement la guerre ne doit pas avoir lieu), et cela à cause de la présence 

britannique553. 

Ainsi, suite à cette fatwa, le jihād a été réhabilité contre les infidèles et le 

colonialisme, ce qui a conduit aux soulèvements violents contre les Britanniques. Après 

‘Abd al-‘‘Azīz, la direction du mouvement anticolonial de l'école Deobandi est passée à 

son disciple, Seyyed Ahmed Barilvi (m. 1246/1830). C’est lui qui a organisé une large 

mobilisation populaire contre la Grande-Bretagne qui s’est étendue à de nombreuse 

régions de l'Inde et de l'Afghanistan. Ce disciple de ‘Abd al-’Azīz est le premier à avoir 

mené des campagnes de propagande parmi les Pachtounes et à organiser le premier parti 

islamiste du sous-continent appelé Jamā‘at islāmī 554. 

On retrouve des éléments du fondamentalisme islamique indien dans 

l'organisation d'al-Qā’ida ; il s’agit d’une part des idées politiques d’Abu Ala Mawdudi, 

et d’autre part de l’idéologie du Deobandisme réapparue dans les autres écoles 

islamiques du Pakistan. C’est à cause de cela, que le jihād s’est répandu en Afghanistan, 

et plus tard sous la forme d'al-Qā’ida et le mouvement des Talibans. 

Mawdudi était pakistanais et il est l’un des rares non-arabes à avoir eu autant 

d’influence sur les mouvements islamistes du monde arabe. Ses opinons politiques 

                                                 
552 Olivier Roy, Afghanistan, Islam et modernité politique, Paris, Le Seuil, 1985, p. 76.  

553 Ibid. 

554 Ibid. 



 

237 
 

n’étaient pas aussi extrémistes que celles d’Ayman al-Zawahari et de Ben Laden. Les 

opinions politiques de Mawdudi étaient très répandues dans le monde arabe et elles ont 

été introduites par Sayyid Quṭb dans l’idéologie fondamentaliste islamique. Avec la 

création de « Jamā’at al-islāmīya », dont le but était dans un premier temps d'établir un 

État islamique, Mawdudi déclara le jihād contre les ennemis historiques des musulmans, 

c’est-à-dire l'Occident et ses « suppôts locaux », c’est-à-dire certains dirigeants 

musulmans. Il a promu l'idée que l'islam est une religion totale englobant tous les aspects 

de la vie intérieure et extérieure, et n’a donc nul besoin ni de l’Est ni de l’Ouest 555. Il a 

critiqué vivement ceux qui parlaient de démocratie islamique et de notions semblables 

importées de l’Occident. Il a lui-même conçu un modèle d’État islamique qui a fourni 

ensuite les chapitres principaux du modèle gouvernemental proposé par Sayyid Quṭb.  

La relation entre al-Qā’ida et les sources indiennes du fondamentalisme Deobandi 

s’est établie à travers les écoles islamiques au Pakistan. Le but du Deobandisme selon 

Ahmed Rachid est de changer de fond en comble la communauté islamique. Lorsque ce 

mouvement est apparu sous la forme que lui ont donnée les Talibans, il a montré l’un de 

ses aspects les plus violents de l’islamisme en œuvre. En 1967, lorsque le Deobandisme 

proprement dit a fêté son 100e anniversaire, il y avait 9000 écoles de Deobandisme en 

Asie du sud.556  Plus d’un demi-million d’étudiants en sciences religieuses y étudiaient. 

557 La présence de ces « soldats anonymes », qui formaient une armée forte et motivée 

est très marquée dans le jihād en Afghanistan. Rappelons que le mot ṭālibān signifie 

« étudiant » (en sciences islamiques). Mais son croisement avec al-Qā’ida peut être 

mieux compris si l’on prend en compte le fait que les Talibans ont été utilisés dans une 

                                                 
555 Al-Mawdūdī, Nezām-e Siyāsi-ye Eslām, traduction en persan de ‘Alī Rafi’i, Téhéran, 

1989, p. 63. 

556 Aḥmad Rashīd, Tālebān, Zanān, Tejārat-e Māfiā va Proje-ye Azim-e Naft dar Asiyā-

ye Markazī, Téhéran, première edition, 1382h.s./2003, p. 186. 

557 Aḥmad Rashīd, Ibid., p. 188. 



 

238 
 

coalition militaire internationale entre le Pakistan, l’Arabie Saoudite et les États-Unis, 

contre le communisme de l’Union Soviétique imposé de force en Afghanistan. Ce 

croisement et cette relation deviennent plus compréhensibles lorsque nous considérons 

les opinions politiques des mouvements arabo-islamiques, représentées par des 

dirigeants comme ‘Abdallāh Azzām ou Ayman al- Zawahiri. C’est pourquoi nous 

devons nous tourner vers deux autres sources doctrinales d’al-Qā’ida, le Quṭbisme 

égyptien et le Wahhābisme saoudien. 

  

Les racines idéologiques des Frères musulmans 

Sayyid Quṭb et le mouvement des Frères musulmans (ikhwān al-muslimīn) sont 

deux autres sources d’al-Qā’ida. Le mouvement des Frères musulmans et le 

fondamentalisme égyptien sont fondés sur les idées relativement claires et sans 

complexités philosophiques de Ḥasan al-Bannā. Ces deux mouvements ont émergé 

lorsque le nationalisme arabe et le mouvement de réforme islamique ont échoué à 

combattre la domination coloniale des Britanniques. Selon Ḥasan al-Bannā, le devoir 

des Frères musulmans n’était d’abord que d’inviter à suivre les enseignements 

traditionnels islamiques et la Sunna du prophète. D’après lui, les Frères musulmans 

étaient plus qu’un parti politique, une institution caritative ou une organisation locale. Il 

déclarait que les Frères musulmans étaient « une âme nouvelle dans le corps de la nation 

d’islam »558. À la fin de la Deuxième Guerre mondiale, Ḥasan al-Bannā a fait des Frères 

musulmans une organisation dotée d’une grande puissance de propagande dans les 

milieux d'édition, de travail, de sport et de presse. Lorsque les questions du Canal de 

                                                 
558 Richard Hrair Dekmejian, Jonbesh-hāye Eslāmī Mo’āṣer dar Jahān-e ‘Arab, traduit 

par Ḥamīd Aḥmadi, Téhéran, p. 151. 



 

239 
 

Suez et du compromis de Gamal ‘Abdel Nasser ont été abordées, les Frères musulmans 

se sont tournés vers la lutte armée révolutionnaire. Cependant, Ḥasan al-Bannā n'était 

pas d'accord avec les actions entreprises par les Frères musulmans. Le destin a conduit 

les Frères à devenir la base des groupes extrémistes et fondamentalistes. Cette question 

est devenue plus aigüe lorsque Ḥasan al-Bannā fut assassiné en 1949 par les agents 

gouvernementaux égyptiens.  

Les luttes des Frères musulmans avec le gouvernement de Gamal ‘Abdel Nasser 

et plus tard avec celui d’Anouar el-Sadate, les défaites arabes successives contre les 

puissances coloniales et plus tard Israël et la crise de légitimité provoquée par les troubles 

intellectuels du monde arabe, les ont préparés à des combats politiques et 

révolutionnaires. La faiblesse idéologique des autres groupes politiques a conduit les 

Frères musulmans à demeurer populaires auprès des masses. Néanmoins, il y a eu de 

telles divisions au sein de leur organisation que dans les années 1970, nous sommes 

témoins de l’émergence de trois groupes islamistes « Munaẓẓamat al-Taḥrīr al-Islāmī », 

« Jamā‘at al-Muslimīn » et « Munaẓẓamat al-Jihād », dont l’ensemble forma 

l’organisation al-Takfīr wa l-Hijra en Égypte559. 

Le lien entre le mouvement des Frères musulmans et les groupes extrémistes 

ultérieurs n'est autre que la personnalité de Sayyid Quṭb. Sans aucun doute, la 

connaissance de ce dernier et de ses idées est l'une des clés pour comprendre le 

fondamentalisme moderne qui s’est incarné dans al-Qā’ida. Sayyid Quṭb est né en1906 

dans la région d'Assiout en Égypte, dans une famille relativement connue (son père fut 

membre du parti patriotique al-liwā’). La question la plus importante est l’évolution 

politique de Sayyid Quṭb, à savoir comment il est arrivé à partir d’une vie relativement 

ordinaire à la figue d’idéologue et de théoricien des diverses branches des Frères 

                                                 
559 Ibid., Jonbesh-hāye Eslāmī, p. 165. 



 

240 
 

musulmans. En 1945, il quitte le monde de la littérature et tout parti politique pour se 

consacrer à l’écriture d’articles politiques et sociaux. Ses articles ont fait peur à l’État 

égyptien et sous prétexte de l’étude du système éducatif, il a été envoyé aux États-Unis, 

une pratique assez courante vis-à-vis des intellectuels dans le « Tiers-Monde » à cette 

époque. Toutefois, dès son arrivée aux États-Unis, il s’est mis à diriger ses compagnons 

et à son retour des États-Unis en 1951, il a adhéré aux Frères musulmans. Il a commencé 

alors à écrire sur les enseignements traditionnels de l'islam, rédigeant huit ouvrages, 

jusqu'à sa condamnation à mort par décret du tribunal égyptien et son exécution en 1966. 

De tous ses ouvrages, Ma‘ālim fī l-Ṭarīq (« Signes sur le chemin »), et bien sûr, son Tafsīr 

(commentaire du Coran) intitulé Fī ẓilāl al-Qu’rān (« À l’ombre du Coran ») peuvent 

certainement être considérés comme les plus importants. En effet, les « Signes sur le 

chemin » étaient une réponse islamiste à la question fondamentale « Que faut-il faire ? ». 

Cet ouvrage a été traduit en de nombreuses langues et il reste toujours très populaire parmi 

les musulmans fondamentalistes. 

Le jihād dans la pensée de Sayyid Quṭb est quelque chose de différent de ce que 

les anciens et les juristes-théologiens musulmans comprenaient. La contradiction 

absolue que Quṭb a établie entre la communauté de l’Arabie préislamique de la Jāhiliyya 

et la communauté islamique ne pouvait avoir qu’une conclusion : l’islam ne peut 

s’établir qu’avec le jihād. Richard Hrair Dekmejian résume les idées de Sayyid Quṭb 

comme suit 560 : 

1. Le système socio-politique dominant le monde entier, y compris le monde de 

l’islam, est celui de l’ignorance mêlée à la cupidité, l’injustice, la souffrance et le 

déni de la direction divine. 

                                                 
560 Ibid., p. 166 – 167. 



 

241 
 

2. Pour faire évoluer une société ignorante, un bon musulman doit faire revivre 

l’islam au moyen de l’invitation à cette religion et au moyen du jihād. 

3. La transformation d’une société ignorante en une vraie société islamique est le 

devoir d’un musulman sincère et dévoué pour sa foi. 

4. Le but final doit être l’établissement du règne de Dieu sur terre afin d’éliminer 

tous les péchés, les souffrances et l’oppression.  

 

Selon R. H. Dekmejian, Sayyid Quṭb est le premier à avoir présenté, selon une 

interprétation relativement sans précédent en islam, une idéologie cohérente à partir d’un 

ensemble d’opinions et d’avis extraits des œuvres des penseurs de l’islam classique. 

 

 

Les racines idéologiques du Wahhabisme  

Le Wahhabisme, en tant que secte islamique, est né au 12e /18e siècle avec la 

prédication de Muḥammad b. ‘Abd al-Wahhāb (m. 1206/1791), le réhabilitateur 

moderne de la pensée d’Ibn Taymiyya.  

Muḥammad b. ‘Abd al-Wahhāb est né en 1703 à Uyayna, un village de la région 

du Najd. Il étudia le droit ḥanbalite à l’école religieuse de sa ville natale. Pour parfaire 

ses études, il alla à Médine, puis s’installa à Bagdad où il est resté quatre ans. Il passa 

ensuite cinq ans à Bassora, puis se rendit en Iran, séjournant un an au Kurdistan et deux 

ans dans la ville de Hāmedān. Il alla ensuite à Iṣfahān et à Qom et de là il rentra au Najd.  

Ibn ‘Abd al-Wahhāb, influencé par le Ḥanbalisme d’Ibn Taymiyya, s'opposait à 

la sagesse mystique (ḥikma), la philosophie (falsafa), à l'ijtihād, à l'interprétation 

spirituelle du Coran (ta’wīl), et au soufisme (tasawwuf), ainsi qu’à toutes sortes 



 

242 
 

d'innovations (bid’A) présumées qu’il considérait globalement comme étant des 

hérésies. Lui aussi, comme Ibn Taymiyya, s’opposait rigoureusement aux croyances des 

shi‘ites et considérait ceux-ci comme des incroyants (kuffār). 

Les partisans du wahhabisme sont aussi les partisans du Ḥadīth comme moyen 

exclusif dans la connaissance de la religion, ce qui était le cas dans la ḥanbalisme, comme 

on l’a vu plus haut.  

Cette Ecole ne s’appuyait que sur le texte littéral du Coran et sur les ḥadīth-s. Les 

juristes théologiens de ce courant rejetaient le recours à l’opinion raisonnée. Ils étaient 

connus comme les « Gens du Ḥadīth », asḥāb al-ḥadīth (ou encore ahl al-ḥadīth ou 

Muḥaddithūn). Mālik b. Anas et al-Shāfi‘ī en ont fait partie à divers degrés, mais Ibn 

Ḥanbal et ses disciples étaient les maîtres représentatifs de ce courant. Non seulement 

ils n’acceptaient pas l’opinion raisonnée comme source supplémentaire et légitime du 

droit, mais ils s’opposaient aussi à toute discussion sur les questions de la foi561.  

Dans cette voie, Ibn ‘Abd al-Wahhāb s’est profondément inspiré des ouvrages 

d’Ibn Taymiyya et du disciple de ce dernier, Ibn Qayyim al-Jawziyya. Ainsi il a refondé 

un mouvement de « partisans du Ḥadīth » et de ce point de vue, les perspectives 

politiques du wahhabisme peuvent être considérées comme la continuation des idées 

politiques des anciens ḥanbalites partisans du Ḥadīth 562.  

Selon Ibn Taymiyya, il ne faut suivre que les al-salaf al-ṣāliḥ (les pieux 

Anciens) ; par conséquent, son activité en vue de modifier le droit islamique deviendra 

connue sous le nom de mouvement salafiste563. En tant que cadre général du 

Wahhabisme, le salafisme prétend qu’il n’y a aucun madhhab (école juridique 

                                                 
561 Dāvud Farrahī, Ravesh Shenāsi-ye Dānesh-e Siyāsi dar Tamaddon-e Eslāmī Téhéran, 

centre de recherche des sciences et de la culture islamique, 2008, p. 153. 

562 Ibid., p. 155. 

563 Kamāl Poulādī, Tārīkh-e Andishe-hāy-e Siyāsi dar Irān va Eslām, Téhéran, Nashr-e 

Markaz, p. 106. 



 

243 
 

islamique) légitime et qu’il faut revenir à la foi au temps des salaf, c’est-à-dire un islam 

qui serait celui des compagnons du prophète, un islam sans une pluralité d’écoles 

juridiques (madhhab) et sans diversité doctrinale et spirituelle. 

 

Les origines traditionnelles de l’État islamique (Daesh) 

L'un des groupes islamistes les plus radicaux au Moyen-Orient est connu sous 

l’acronyme de DAESH (al-dawla fī l-‘irāq wa l-shām al-islāmiyya = « État islamique 

en Irak et en Syrie »). Il s’agit d’un groupe militant jihadiste salafiste fondé 

idéologiquement sur les enseignements fondamentalistes wahhabites. Abū Bakr al-

Baghdādī a été le chef de ce groupe, l’un des mouvements des mujāhidūn salafistes issu 

de la nébuleuse al-Qā’ida. 

Le groupe a revendiqué un califat mondial en juillet 2014 et a envahi de vastes 

zones du nord de l'Irak et de l'est de la Syrie et de plus petites régions en Libye, au 

Nigeria et en Afghanistan. Ce groupe est aussi connu sous le nom de « Jamā‘at al-

tawḥīd » ou de l'Organisation « al-Jihād fī bilād al-rāfiḍīn » (le jihād dans le pays des 

Rāfiḍites [les shi‘ites]).  

Les racines idéologiques du groupe EI se confondent avec celles du « Jamā‘at al-

tawḥīd » et de l’Organisation du Jihād. L’EI a été fondé en 1999 par Abu Mus’Ab al-

Zarqawī, qui a rejoint le réseau al-Qā’ida en 2004 et formé al-Qā’ida en Irak564. Le groupe 

« Jamā‘at al-tawḥīd » entré en guerre avec le gouvernement irakien et les forces 

américaines en Irak, a coopéré en 2006 avec plusieurs autres groupes islamistes et formé 

le « Conseil Consultatif des Mujāhidīn », qui est devenu une puissance importante dans 

                                                 
564 Zelin, A. Y. "The War between ISIS and al-Qaida for Supremacy of the Global Jihādist 

Movement", Research Notes (Washington Institute for Near East Policy), 2014. 



 

244 
 

la province d'Anbār, la plus grande province irakienne. Le 13 octobre de la même année, 

le Conseil Consultatif, avec quelques autres groupes d’insurgés, a formé « l’État 

islamique en Irak et en Syrie » ou Daech. Abū Ayyūb al-Miṣrī et Abū ‘Umar al-Baghdādī 

étaient les deux principaux chefs de l’EI. Ils ont été tués le 18 avril 2010 lors de 

l’opération de l’armée américaine et Abū Bakr al-Baghdādī les a remplacés. Ce dernier 

aurait été tué en 2018 par les américains. 

Dans leurs déclarations, les membres de l’EI se réfèrent toujours aux fatwas d'Ibn 

Taymiyya, le père spirituel de leur groupe, louant chez le ḥanbalite rigoriste son 

opposition à l’autorité indépendante de la raison en théologie et ses exhortations à éviter 

d’avoir des relations amicales avec les fidèles des autres religions et les incroyants. Ils 

s’inspirent explicitement de l’hostilité viscérale d’Ibn Taymiyya à l’égard du shi’isme 

qu’ils considèrent comme de la mécréance. Ibn Taymiyya s’est violemment opposé aux 

visites des tombeaux de saints personnages, y-compris celui du prophète ; il écrit : 

« Quiconque s'approche de la tombe du Prophète et lui demande quelque chose est un 

idolâtre. Par conséquent, il est impératif de forcer une telle personne à se repentir et s'il 

ne se repent pas, il doit être tué565 ».  D’où l’hostilité viscérale des groupes islamistes se 

réclamant d’Ibn Taymiyya, et le DAESH en particulier, à l’égard des tombes et le culte 

des saints. L’EI considère l’établissement d’un État islamique et l’application de la 

jurisprudence sunnite ḥanbalite dans sa version wahhabite comme un devoir religieux. 

À l’instar d’Ibn Taymiyya, l’EI voit fondamentalement deux ennemis pour l’islam, un 

ennemi lointain, l’Occident, et un ennemi proche, les musulmans en désaccord avec son 

idéologie. Comme l’EI n’est pas capable de se battre contre l'ennemi lointain pour le 

moment, il s'occupe de l’ennemi proche. Ainsi, l’EI et Ayman al-Zawahirī considèrent 

le jihād comme l’unique solution pour éliminer les États musulmans illégitimes afin de 

                                                 
565 Ibn Taymiyya, Ziyārat al-Qubūr wa l-Istinjād bi l-Maqbūr, p. 156. 



 

245 
 

faire renaître le véritable califat c’est-à-dire l’État islamique566. Ayman al-Zawahirī écrit 

: « La lutte des musulmans contre ceux qui violent le pacte de Dieu et qui ne respectent 

aucun précepte de l’islam est nécessaire pour que le message de Dieu survive567 ». 

Dans les villes qu’il dominait alors, comme Raqqa sa « capitale », l’EI avait mis 

en place une organisation appelée Ḥisba pour faire respecter la sharī’A telle qu’il 

l’interprète et en surveiller l’application. Ils coupaient les mains des voleurs en public, 

et avaient recours à des exécutions capitales et des tortures collectives publiques. 

Flagellations, esclavage et punitions sévères des femmes mal voilées avaient cours dans 

leurs fiefs. 

Les violations des droits de l'homme dans les zones contrôlées par l’EI ont été 

condamnées par de nombreuses organisations de défense des droits humains. Selon 

l’observateur de ces droits, l’EI utilise massivement les enfants et les jeunes dans ses 

luttes militaires.  

 

Les racines idéologiques de Boko Haram 

Depuis quelques années, on entend de plus en plus souvent le nom de « Boko 

Haram » dans les médias occidentaux. Boko Haram signifie « L’éducation occidentale 

interdite », le mot « boko » se référant au mot anglais « book » (livre : symbole de 

l’éducation) et « ḥarām », signifiant « religieusement interdit ». La première génération 

de ce groupe anti-éducation occidentale a été formée par des étudiants et des élites 

politiques et économiques nigérianes. Les affrontements violents de ce groupe ont 

débuté par de nombreuses attaques contre des banques, des restaurants, de grands 

                                                 
566 Site al-Mundjad, question numéro 10272. 
567 Ibid., p. 185. 



 

246 
 

magasins et continué avec des tueries brutales qui ont fait des centaines de milliers de 

morts et déplacé au moins un million de personnes. 

Boko Haram, dont le nom officiel est « Jamā‘atu ahli l-sunna li l-da‘wa wa l-

jihād » (Le groupe des fidèles de la Sunna prophétique pour la propagande et la guerre 

sainte) est un groupe rebelle islamiste et jihadiste du nord du Nigeria qui appelle à la 

fermeture de toutes les écoles modernes et à l'imposition de la sharī’A islamique dans 

toutes les régions du Nigéria. Le groupe, également actif au Niger, au Tchad et au nord 

du Cameroun, a été fondé à Maiduguri en 2002 par Muḥammad Yūsuf, qui a été 

fortement influencé, lui aussi, par Ibn Taymiyya. En 2004, il a déménagé à Kama dans 

l’état de Yobe. Déjà avant cela, il était en contact avec le réseau al-Qā’ida et, en mars 

2015, le chef de Boko Haram, Abū Andrew Walker, auteur d’un livre intitulé Mange le 

cœur du mécréant. Ce dernier, qui a une expérience de dix ans de vie au Nigeria, décrit 

ainsi les circonstances de la naissance de Boko Haram : un homme, longtemps membre 

du groupe du « Jama‘atu ahli l-sunna », dont le nom de guerre, Abū Dujana, a été adapté 

du nom de l'un des compagnons du prophète, décrit le centre de commandement de ce 

groupe à Maiduguri : Le mode de vie de cet ensemble a été déterminé par le leader 

charismatique de ce groupe, Muḥammad Yūsuf. Celui-ci utilisait la manière dure pour 

l’application des rites religieux islamiques par les membres du groupe. Abū Dujana dit 

fièrement : « Oui, j’ai vécu là. Il n'y avait pas de mosquée semblable dans tout le pays, 

vous pouvez y aller et acquérir beaucoup de connaissances 568 ».  

Avant la guerre ouverte entre le gouvernement et Boko Haram, le groupe s’était 

déjà formé, fermement établi et agrandi dans certaines couches de la population. Il y 

                                                 
568 Andrew Walker, Eat the Heart of the Infidel: The Harrowing of Nigeria and the Rise 

of Boko Haram, Kindle Edition, 2016; Audio file : 

https://www.bbc.co.uk/programmes/m000flkz  

 



 

247 
 

avait dans ses rangs des gens de tous les milieux, des enfants de rues aux hommes 

d'affaires en passant par des étudiants mécontents.    

  

Muḥammad Yūsuf, à partir du milieu des années 1990, a constamment voyagé 

dans le nord-est du Nigeria où il prononçait de nombreux sermons. Il disait à ses 

partisans que les musulmans qui participent de quelque façon que ce soit au système 

démocratique sont des apostats et que les croyants ont le devoir de les tuer. Selon lui, la 

source de toute la corruption est le système éducatif du pays, établi par la Grande-

Bretagne chrétienne pendant la période coloniale au Nigeria. Au lieu de prendre la parole 

le vendredi pendant la prière collective, Muḥammad Yusuf prononçait ses discours dans 

les villes surpeuplées les jours où il y avait les marchés locaux. Son absence de respect 

à l’égard des traditions a provoqué la colère de nombreuses institutions islamiques mais 

il a pu rassembler de nombreux partisans autour de lui.   

Muḥammad Yūsuf ne s'est pas joint au soulèvement islamiste de Kanamā en 

2003. Il s'est rendu en Arabie saoudite pour se défendre de toute accusation 

d'intervention dans ces protestations. Il paraît que pendant qu'il était en Arabie Saoudite, 

il a communiqué avec les salafistes partageant les mêmes idées que lui et il les a 

persuadés de le soutenir en Afrique. Il est revenu à Maiduguri un an plus tard.  

Dès son retour d'Arabie Saoudite en 2005, il a reconstruit son réseau au Nigeria 

et a bâti « la Mosquée et la Maison d'Ibn Taymiyya » dans le district de Maiduguri. Cette 

fois, au lieu de s’installer dans la forêt comme c’était le cas dans le passé, le groupe a 

construit son centre d’activités en plein milieu de la ville, d’accès plus facile pour attirer 

des membres et financer les opérations. La secte commença alors à prôner la lutte armée 

au nom de l’islam salafiste wahhâbite fondé sur les écrits d’Ibn Taymiyya.  

 



 

248 
 

Hezbollah, fondation et organisation intellectuelle  

Contrairement aux mouvements présentés jusqu’ici, le mouvement 

fondamentaliste Hezbollah est shi’ite. Il a vu le jour au Liban au début des années 1980. 

Le noyau du Hezbollah était composé d'islamistes, de membres du Ḥizb al-Da‘wa, du 

syndicat des étudiants musulmans (branche étudiante du Ḥizb al-Da‘wa), de certains 

responsables du mouvement Amal (« Espoir ») et des membres du mouvement 

palestinien Fataḥ. Ils se disaient fidèles aux doctrines théologico-politiques du chef de 

la révolution islamique d’Iran, l’ayatollah Khomeyni, et étaient unanimes dans leur 

opposition à Israël. Lors de la Révolution islamique de 1979 en Iran, les trois principaux 

groupes shi‘ites libanais étaient : le groupe Amal dirigé par Sayyid Husayn Moussavi, le 

parti libanais al-Da‘wa dirigé par ‘Alī al-Kurani et le rassemblement d'érudits 

musulmans réunis sous l'égide de Ṣubḥī Tufaylī. Ces groupes ont choisi neuf personnes 

pour établir un plan pour créer une branche libanaise de la Révolution islamique d’Iran. 

Les principes de coopération de cette nouvelle organisation étaient : « La foi en l’Islam, 

la résistance face à Israël et l'acceptation du leadership du Guide suprême de l’Iran569 ».  

Puis les fondateurs ont remis leur plan final à Rouhollah Khomeyni pour obtenir 

son accord, ils ont dissous l'organisation des neuf personnes et  ont créé une nouvelle 

organisation unitaire appelée « Hezbollah » (mot coranique signifiant « Parti de Dieu ») 

dirigé par un conseil de direction composé de neuf personnes. 

Au printemps 1991, lors du deuxième Congrès du Hezbollah, il a été décidé de 

réduire les membres du Conseil du Hezbollah de neuf à sept. Seyyed ‘Abbās Moussavi 

a été élu nouveau Secrétaire général du parti. Moins d'un an après son élection, Seyyed 

                                                 
569 Hashīshu Nīhād, Ahzāb Siyāsi lobnān, trad. Hossein Musavi, Markaz mutālīāt rahbordi  

khāvar miyāneh, Téhéran, 1380 h. s./2001,  p. 47.  



 

249 
 

‘Abbās Moussavi fut la cible d’une attaque par des hélicoptères israéliens lors de la 

commémoration du huitième anniversaire du martyre de Shaykh Raqib Harb à Beyrouth 

et il a été tué ainsi que son épouse et son enfant.570 

Le Conseil du Hezbollah, le lendemain de cette attaque, a nommé Seyyed Hasan 

Nasrullah Secrétaire général du Hezbollah. En réponse à l'assassinat de Seyyed ‘Abbās 

Moussavi, le Hezbollah a tiré pour la première fois des roquettes sur les villes situées au 

nord d’Israël. Ainsi, le lancement de missiles a été introduit comme un nouveau facteur 

dans les équations des opérations anti-israéliennes du mouvement. 571  

Une déclaration militaire du Hezbollah signée « la Résistance islamique » a été 

publiée pour la première fois en 1984. Lors d'une réunion officielle le 16 février 1985, 

le Hezbollah a annoncé son identité, sa stratégie et son programme idéologique en 

publiant une lettre ouverte. Dans sa première déclaration officielle, le Hezbollah a 

expliqué ses positions : la seule solution aux problèmes du Liban est l'établissement 

d’une République islamique ayant pour modèle le régime islamiste shi’ite iranien. Il 

s’agit du seul mode de gouvernement de nature à garantir la justice et l'égalité pour tous 

les citoyens du Liban. L’objectif le plus important du Hezbollah est de mener une guerre 

contre l'impérialisme occidental et d'expulser ses représentants au Liban. Ce groupe a 

concentré tous ses efforts pour expulser les forces américaines et françaises et leurs alliés 

du Liban, et a considéré la guerre contre Israël comme sa préoccupation la plus 

importante. Il ne s'agissait pas seulement de la présence de l'armée israélienne au Liban 

mais d'éliminer l'État d'Israël et d'établir la Loi islamique sur Jérusalem. 

                                                 
570 Yazdanpanah Zohreh, « zendegi nāmeh Seyyed ‘Abbās Moussavi », Kayhan, Téhéran, 

mardi 1er octobre et samedi 5 octobre 2007. 
571 Nā’im, Qāsim, Hezbollah-e Lobnān, Khat-e Mashy, Gozasht-e va Āyand-e, Nashr-e  

Ettelā'āt, Téhéran, 1386 h. s./2007, p. 155. 



 

250 
 

Le Hezbollah considère la Syrie comme l'un des piliers soutenant sa lutte et sa 

résistance. Au cours des dernières années, le Hezbollah s'est battu aux côtés de l'armée 

syrienne en tant que protecteur du sanctuaire de la sainte Zaynab, lieu de pèlerinage 

shi‘ite de la petite-fille du prophète. Les Gardiens de la Révolution iraniens dans la 

région ont joué un rôle important dans la formation des forces du Hezbollah572.  

  

                                                 
572 John Louis Esposito, Enqelāb-Irān va Bāztāb-e Jahāni-ye Ān, traduit par Moḥsen 

Shānehtchī, Téhéran, 2003, p. 141. 



 

251 
 

Bibliographie 

 

‘ABD AL-JABBĀR, Abū l-Ḥasan, al-Mughnī fī abwāb al-tawḥīd wa l-’Adl, Le Caire, 

1960. 

 

ABEL, A., Rôle de la structure juridique dans le développement et le déclin de l’État 

musulman arabe, Recueils de la société Jean-Bodin, 1973. 

 

ABŪ-CHAKRA, W., Le sermon du vendredi en pays d'Islam, Thèse de doctorat, 

Université Paris III-Sorbonne, 2000. 

 

ABŪ ḤANĪFA, al-Fiqh al-akbar, Hyderabad, 2e éd., 1979. 

 

ABŪ SHUJĀʿ, Précis de Jurisprudence musulmane selon le rite shâfiʿite, traduit par S. 

Keijzer, Leiden, Leyde, 1859.  

 

ABŪ YŪSUF, Yaʿqūb b. Ibrāhīm, Kitāb al-kharāj, Le Caire, 1302/1884. (= Le livre de 

l’impôt foncier, trad. E. FAGNAN, Paris, 1921.) 

 

__, Kitāb al-kharāj, Beyrouth-Londres, 1985. 

 

AFANDĪ Abullah, Riyāḍ al-ʿulamā’, Vol. IV, Bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashī, 

Qum, 1401/1980. 

 

AGIEGBA AGBIBOA, D., « Boko-Haram and the Global Jihad: ‘Do Not Think Jihad is Over. 

Rather Jihād Has Just Begun’ », Australian Journal of International Affairs, Vol. N° 68, pp. 401-

417. 

 

AḤMAD, Z.  « Financial policies of the Holy Prophet: case study of the distribution of 

ghanīma in early Islam », Research Institute, Islamic Studies, International Islamic 

University, Islamabad Vol. 14, No. 1, pp. 9-25, 1975. 

 

__, « Some Misgivings about Interest Free Islamic Banking », International Institute of 

Islamic Economics, Islamabad, 1985. 



 

252 
 

 

AHMADI H., Khums, Tchālesh-hā va Rāhkār-hā, Office pour la Propagande 

Islamique, sous la direction de l’Organisation générale du Khorasan al-Raḍawī, 

boustān kitāb, Qum, 1387 h.s./2008. 

 

ALGAR, H., Religion and State in Iran 1785-1906, Berkeley-Los Angeles, 1969. 

 

ALVERNY, A., « La prière selon le Coran. II. La prière rituelle », Proche-Orient 

Chrétien 10, Jérusalem, 1960. 

 

 

AL-ĀLŪSĪ, Sayyid Maḥmūd, Rūḥ al-maʿānī, 3 vol., Beyrouth, 1415/1994. 

 

 

AL-ʿĀMILĪ Bahāʾ al-Dīn , Jāmi‘-i ‘Abbāsī, Daftar-e nashr-e farhang-e Islāmī, Qom, 

1429/2007. 

 

AL-ʿĀMILĪ, Muḥammad Taqī, al-Makāsib wa l-Bayʿ, Téhéran, 1372 h.s./1993. 

 

AL-ʿĀmilī, Yāsīn b. ‘Īsā, al-Istilāḥāt al-Fiqhiyya fī al-Rasā’il al-‘Ilmiyya, Beyrouth, 

1413/1993. 

 

AMIR ARJOMAND, Said, Shadow of God and the Hidden Imam , Chicago, 1984. 

 

__, Authority and Political Culture in Shi’ism, », Albany, 1988. 

 

__, « Imam Absconditus and the Beginnings of a Theology of Occultation : Imami 

Shi’ism circa 280-290/802-902 A. D. », Journal of The American Oriental Society, 

117, n° 1, 1997, 1-12, pp. 549-562. 

 

__, « The Consolation of Theology: Absence of the imam and Transition from Chiliasm 

to law in Shi’ism », Journal of Religion, 21, 1996, p. 548-571. 

 



 

253 
 

__, « The crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in Twelver Shi’ism », 

International Journal of Middle East Studies, 28, 1996 p. 491-515. 

 

__, « Shi’ism authority and Political Culture », in S.A. Arjomand, Authority and Political 

Culture in Shi’ism, p. 1-24. 

 

__, « Shiism ; critical concepts in Islamic Studies », in Paul Luft and Colin Tuner (éds.), 

Origins and evolution, Volume I, Routledge Taylor & Francis Group London and New 

York, 2007, p. 175. 

 

AMIR MAHALATI, Muḥammad Jafar, Ethics of war and peace in the Iran shii Islam, 

Toronto, 2016. 

 

AMIR-MOEZZI, M. A., Le Guide divin dans le shi’isme originel. Aux sources de 

l’ésotérisme en Islam, Paris, éd. Verdier, coll. « Islam Spirituel », 1992. 

 

__, « Al-Shaykh al-Mufîd (m. 413/1022) et la question de la falsification du Coran” dans 

D. De Smet & M. A. Amir-Moezzi (éds.) Controverses sur les écritures canoniques 

de l’islam, Paris, 2014, pp. 199-229 (paru aussi dans Rivista degli Studi Orientali, 

nuova serie, vol. 87, fas. 1-4 (2014), pp. 155-176). 

 

__, « Contribution à la typologie des rencontres avec l’Imam caché (Aspects de 

l’imamologie duodécimaine II) », Journal Asiatique, 284/1, 1996, p. 109-135. 

 

__, (dir.) Controverses sur les écritures canoniques de l'islam (avec Daniel De Smet), 

Cerf, Paris, 2014. 

 

__, (dir.) Le Shi’isme imamite : 40 ans après. Hommage à Etan Kohlberg, (avec Meir 

Bar-Asher et Simon Hopkins), « Bibliothèque de l’École des Hautes Études », vol. 

137, Turnhout, Brepols, 2008. 

 

__, (dir.) Lieux d’islam. Cultes et cultures de l’Afrique à Java, Paris, éd. Autrement, coll. 

« Monde » n° 91, 1998 et 2005. 

 



 

254 
 

__, Dictionnaire du Coran, Robert Laffont « Bouquins », Paris, 2007. 

 

__, « Dissimulation », Encyclopaedia of the Qur’ān, J. Mac Auliffe, (ed.), Leiden, V014 

l (2001), pp. 320-324.  

 

__, « Jamkarān et Māhān, deux pèlerinages insolites en Iran », in Lieux d’islam. Cultes et 

cultures de l’Afrique à Java, sous la direction de Amir-Moezzi M. A., Paris, 1996 

(nouvelle éd. 2005). 

 

__, La Preuve de Dieu, La mystique shi'ite à travers l'œuvre de Kulaynî (ixe-xe siècle), 

Cerf, Paris, 2018. 

 

__, La religion discrète : croyances et pratiques spirituelles dans l'islam shi’ite, Paris, 

éd. Vrin, coll. « Textes et Traditions », 2006. 

 

__, Le Coran silencieux et le Coran parlant, Sources scripturaires de l'islam entre 

histoire et ferveur, CNRS Edition, Paris, 2011. 

 

__, « Le shi’isme entre exercice du pouvoir et sauvegarde de la foi. Le cas d’al-Majlisî », 

Studia Graeco-Arabica. Volume d’hommage à Maurice Borrmans (1925-2017), 8 

(2018), pp. 387-396. 

 

__, L’islam degli sciiti. Dalla saggezza mistica alla tentazione politica, Edizioni 

Dehoniane, Bologne, 2016. 

 

__, « Muḥammad le Paraclet et ‘Alī le Messie. Nouvelles remarques sur les origines de 

l’islam et de l’imamologie shi’ite » dans L'Ésotérisme shi'ite, ses racines et ses 

prolongements, Turnhout, Brepols, 2016, p. 29. 

 

__, « Réflexions sur une évolution du shī’isme duodécimain : tradition et 

idéologisation », in Les Retours aux Ecritures. Fondamentalismes présentd et passés, 

éd. E. Patlagean et A. Le Boulluec, Louvain, Paris, 1993, p. 63-82. 

 



 

255 
 

__, « Remarques sur les critères d’authenticité du ḥadīth et l’autorité du juriste dans le 

shī’isme imamite », Studia Islamica, 85, 1997, p. 5-39. 

 

__, « Une absence remplie de présences : herméneutiques de l’Occultation chez les al-

Shaykhiyya (Aspects de imamologie duodécimaine VII) », BSOA 64/1, 2001, p. 1-18 

(trad. anglaise dans R. Brunner and W. Ende, éd. The Twelver shia in Modern Times : 

Religious culture and Political history, Leiden, 2001). 

 

AMIR-MOEZZI, M. A., et JAMBET, Ch., Qu’est-ce que le shī‘isme? Fayard, Paris, 

2004. 

 

ANDERSON J. N. D., « The religious elements in wakf endowments », Journal of the 

Royal Central Asian Society, 1951. 

 

ANSARI, H., L’imamat et l’occultation selon l’imamisme. Étude bibliographique et 

histoire des textes, Leiden, 2016. 

 

AL-ANṢĀRĪ, al-Shaykh Murtaḍā, al-Makāsib (Bāb al-Taqiyya), Edition Mehr, Qum, 

1336/1946. 

 

__, Kitāb al-Khums, 200eme Congrès d’anniversaire al-Shaykh Anṣāri, Tabriz, 1375 

h.s./1996. 

 

ĀQĀ’Ī, Abū l-Faḍl, Faslnām-e Maʿrifat-e siyāsī, N°. 4, Téhéran, 1391 h.s./2012. 

 

AQĪQĪ BAKHSHĀYESHĪ, A., Foqahā-ye nāmadār-e shī’e, Qum, 1985. 

 

AʿRĀFĪ, Mahdī, Jihād al-da‘wa fī ‘Aṣr al-ghayba, Bustān-e Kitāb, Qum, 1389 h.s./ 2010. 

 

ARAZI, A. « Iqān al-Ḥajar li-man zakkā sābb Abī Bakr wa ‘Umar d’al-Suyūtī ou Le 

témoignage de l’insulteur des Compagnons », Jérusalem studies in arabic and Islam 

10, 1987, p. 211-287. 

 



 

256 
 

AL-ARDABĪLĪ, Aḥmad b. Muḥammad, Majmaʿ al-fā’ida wa l-burhān, 7 vols., Qum, 

1403/1982. 

 

AL-ARDABĪLĪ, Muḥammad b. ‘Alī, Jāmi’ al-ruwāt, Qum, 1331 h.s./1952. 

 

ARMINJON-HACHEM, C. Chiisme et État. Les clercs à l’épreuve de la modernité, 

CNRS Éditions, Paris, 2013. 

 

__, Les droits de l’homme dans l’islam shi’ite. Confluence et lignes de partage, Cerf, 

Paris, 2017. 

 

ARNALDEZ, R., Études d’orientalisme dédiées à la mémoire de Lévis-Provençal, vol. 

II, G.P. Maisonneuve et Larose, Paris, 1962, p. 459. 

 

__, « Statut juridique et sociologique de la femme en Islam », Cahiers de civilisation 

médiévale, 1977, p. 131. 

 

ASHMAWY, Muḥammad Saïd, Eslām-gerā’ī yā eslām, trad. Amīr Rezā’ī Qaṣīde Sarā, 

Téhéran, 1382 h.s./2003. 

 

__. , L’islamisme contre l’Islam,La Découverte, Paris, 1990. 

 

ASHŪRĪ, Muḥammad, ‘Edālat-e Keyfari, Téhéran, Première édition, 1997. 

 

ASTARĀBĀDĪ, Muḥammad Amīn et Nur al-Dīn AMOLĪ, al-Fawā’id al-Madanīya & 

al-Shawāhid al-Makkīya, Deuxième édition, Qum, 1426/2005. 

 

AZĪMĪ, Ḥabībollāh, Tārīkh-e fiqh va fuqahā’, Téhéran, 1385 h.s./2006. 

 

AZIZ, T. M., « An Islamic perspective on political economy, The views of martyr 

Muḥammad Baqir al-Ṣadr », al-Tawhid, 10 (1), p. 139-154. 

 

AZZAM, ‘Abdallāh, Rejoins la caravane, Gallimard, Paris, 2004. 

 



 

257 
 

AL-BAGHDĀDĪ, Abū Bakr Aḥmad b. Thābit, al-Khaṭīb, Tārīkh Baghdad,  Le Caire, 

1341 h.s./1962. 

 

AL-BAḤRĀNĪ, Yūsuf, al-Ḥadā’iq al-Nāḍira, Qum, 1957. 

 

AL-BALĀDHURĪ, ‘Alī, Kitāb Futūḥ al-Buldān éd. M. J. de Goeje, Leyde, 1966.  

 

__, The Origins of the Islamic State, vol. 1, trad. P. K. Hitti, New York, 1916. 

 

BĀQIR ZĀDEH, M. R., Ma‘rifat-e siyāsī, Téhéran, 2010. 

 

BAR-ASHER, M., Scripture and Exegesis in Early Imamī shī’ism, Leiden, Jerusalem, 

1999. 

 

__, Les juifs dans le Coran, Albin Michel, Paris, 2019. 

 

__, « Variant Readings and additions of Imamī-Shī’a to the Quran », IOS 13, 1993. 

 

AL-BARQĪ, Aḥmad b. Muḥammad, Kitāb al-Mahāsin, éd. al-Hussaynī al-Muḥaddith, 

Téhéran, 1370/1950. 

 

BASHEAR, S., « On the Origins and Development of the Meaning of Zakat in Early 

Islam, » Arabica, 40, p. 439, 1993. 

 

BAYĀT Asadullāh, Manābi’-i Mālī-yi Dowlat-i Islāmī, Chapitre sur Zakāt, Enteshārāt 

Keyhān, Téhéran, 1365 h.s./1986. 

 

AL-BAYDAWĪ, ‘Abd Allāh b. ‘Umar, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Tā'wīl, Beyrouth, 

1992. 

 

BAYHOM-DAOU, T., al-Shaykh al-Mufīd, One World, Oxford, 2005. 

 

BEN SHEMESH, A., Taxation in Islam, Yaḥyā Ben Ādam’s Kitāb al-Kharāj, Leyde, 

1958. 



 

258 
 

 

BERQUE, J., L'Islam au défi, Paris, 1980. 

 

AL-BIHBAHĀNĪ, Maṣābīḥ al-ẓulam, Vol. I, p. 403.  

 

BIN LADEN, O., al-Qā’ida dans le texte, écrits d’Oussama bin Laden, ‘Abdallāh Azzam, 

Ayman al-Zawahiri et Abū Mossab al-Zarqawi (traduction de Gilles Kepel, 

introduction de Jean-Pierre Milelli), PUF, 2008. 

 

BOKHTORTĀSH, Nosratallāh, Nabard-hāye Muḥammad, Téhéran, 1376 h.s./1997. 

 

BONNER, M., Jihād in Islamic History : Doctrines and Practice, Oxford, 1984. 

 

__, Poverty and Charity in Middle Eastern Contexts,New York, 2003. 

 

BONNEY, R., Jihād from Qur’an to bin Laden, Palgrave Macmillan, London, 2005. 

 

BORTHWICK, B. M., « The Islamic Sermon as a Channel of Political Communication 

», Middle East Journal, Vol. 21, n°. 3, 1967, passim. 

 

BOTIVEAU, B., Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, Mutations des systèmes 

juridiques du Moyen-Orient, Paris, 1993. 

 

BOULOS, M. F., La succession en droit musulman : son origine et son évolution, Thèse 

pour le doctorat Faculté de droit de l'Université de Paris, Paris, 1925. 

 

BOUSQUET, G. H. et TAKARBI, Kh., Le livre de succession du Çahih d’el-Bukhāry. 

Traduction avec éclaircissement et commentaires, 1933, T.49, pp. 208-238. 

 

BRAHIMI Mohamed Amine, La réforme islamique contemporaine : sociologie d’un 

marché intellectuel., Thèse de doctorat en Sociologie, École doctorale Sciences 

Sociales, Paris, 2019, p. 63. 

 



 

259 
 

BRUNSHWIG, R., « A Nineteenth Century view of jihad », Studia Islamica, 32, 1970, 

pp. 181-192. 

 

AL-BUKHĀRĪ, Muḥammad b. Isma’īl, al-Jāmi’ al-Ṣaḥīḥ, édité par M. L. Krehl et T. W. 

Juynboll, 4 vol., Leyde, 1862-1908 ; ( = The Translation of the Meaning of Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, traduction anglaise de M. M. Khan, 5 vols., 2e éd., Ankara, 1976.) 

 

BUSSON DE JANSEN, G., Les waqfs dans l’Islam contemporain, Paris, 1980. 

 

BUSTĀN, Khums Chālesh-hā va rāhkārha, Qum, 1387 h.s./2008. 

 

CALDER, N., « Accomodation and Revolution in Imamī Shī’ī Jurisprudence: 

Khum’Aynī and the classical Tradition », Middle East Studies, 18, 1982, pp. 3-20. 

 

__, « Doubt and prerogative: the emergence of an Imami Shi’i theory of Ijtihad », Studia 

Islamica 70, 1989, pp. 57-78. 

 

__, « Friday Prayer and The Juristic Theory Of Government: al-Sarakhsī, Shīrāzī, al-

Māwardī », Bulletin of the School of Oriental and African Studies, Vol. 49, N°. 1 in 

Honor of Ann K. S. Lambton, 1986, p.42. 

 

__, « Ikhtilāf and ijmāʿ in Shāfi’i’s Risāla », Studia Islamica, 58, 1983, p. 57. 

 

__, Interpretation and Jurisprudence in Medieval Islam, éd. Jawid Mojaddedi and 

Andrew Ripping, Ashgate, Variorum, Routledge, 2006. 

 

__, « Khums in Imamī Shī’ī Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D », 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 45, 1982, p. 40. 

 

__, « Zakāt in Imamī Shī’ī Jurisprudence, from the tenth to the sixteenth century A.D. » 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 44, 1981, p. 469. 

 

CALMARD, J., « Le shiisme imamite en Iran à l’époque seldjoukide d’après le Kitāb al-

naqd », Le monde iranien et l’Islam 1, 1971, pp. 43-67. 



 

260 
 

 

__, « Les rituels shī‘ites et le pouvoir. L’imposition du shī’isme safavide eulogies et 

malédictions canoniques » dans Etudes Safavides, éd. J. Calmard, Téhéran 

publications de l’Institut Français de Recherche en Iran, 1993. 

 

CASSON, L., « Tax-collection problems in Early Arab Egypt », Transactions and 

proceeding of the American philological association, 69, 1938, pp. 274-291.  

 

__, The Administration of Byzantine and Early Arab Palestine, Bruxelles, 1952. 

 

CHAPRA, ‘Umar, Islam and the Economic Challenge, Leicester, Islamic 

Foundation,1995. 

 

CHAUMONT, E., Les Voies de l’Ijtihād selon Abū Isḥāq ash-Shīrāzī, Thèse de Doctorat 

en Sciences religieuses, E.P.H.E. Paris, 1993. 

 

CHERAGH ‘Alī Moulavi, A critical exposition of popularly « jihād », Calcutta, 1885. 

 

CHITTICK, W., A Shī‘ite Anthology, New York, 1981. 

 

COLE, J. R., « Imami Jurisprudence and the Role of the Ulama: Murtaḍā Ansari on 

Emulation the Supreme Exemplar », in N. R. Keddie, éd. Religion and Politics in Iran. 

Shi’ism from Quietism to Revolution, New Haven-London, 1983. 

 

__, « Sh’i Clerics in Iraq and Iran, 1772-1780: The Akhbari-Usuli Conflict 

Reconsidered », Iranian Studies, 28, 1985, pp. 3-33. 

 

COOK, D., Understanding jihād, University of California Press, Berkeley, 2002. 

 

COOPER, S. R., « Land classification terminology and the assessment of the kharāj tax 

in medieval Egypt », Journal of the Economic and Social History of Orient, 17 , 1974, 

pp. 91-102. 

 



 

261 
 

CORBIN H., En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques, Gallimard, Paris, 

1971-72. 

 

__, Histoire de la philosophie islamique, Paris, 3e édition, Gallimard, Paris,1986.  

 

COULSON, N. J., Histoire du droit islamique, Paris, 1995. 

 

CRONE, P. et HINDS, M., God’s Caliph, Religions authority in the first centuries of 

Islam, Cambridge University Press, 1986. 

 

CURTIN, P. D., « Jihad in West Africa, Early phases and inter-relations in Mauretania 

and Senegal », Journal of African History 12 (1), pp. 11-24. 

 

DECOBERT, C., Le mendiant et le combattant. L’institution de l’islam, Seuil, 1991. 

 

DEKMEJIAN, H., Jonbesh-hāye Eslāmī Mo’āser dar Jahān-e Arab, traduit par : Ḥamīd 

Aḥmadi, Téhéran, 1395 h. s./2016. 

 

DEL RIO, S., Jewish Christianity and the Origins of Islam, Turnhout, 2018. 

 

DE PREMARE, A. L., Les fondations de l’islam. Entre écriture et histoire, Seuil, Paris, 

2002. 

 

DE SMET, D., La pratique de taqiyya et kitmān en islam chiite : compromis ou 

hypocrisie ?, Armand Colin, Paris, 2016. 

 

AL-DHAHABĪ, Tārīkh al-islām, Vol. V, Dar al-kîtâb al-arabi, Beyrouth, 1410/1990.  

 

ELIASH, J., « Misconceptions Regarding the Juridical Status of the Iranian ‘Ulamā », 

IJMES, 10, 1979, pp. 23-24. 

 

__, « The Ithnā ‘asharī juristic theory of political and legal authority », Studia Islamica, 

29, 1969, p. 17. 

 



 

262 
 

ESHMĀVĪ M. S., Eslāmgerā’ī yā eslām, trad. par Amir rezâie, ghasideh sarâ, Téhéran, 

1382h.s./2003. 

 

ESHRĀQ, Muḥammad Karīm, Tārīkh wa muqarrarāt-e jang dar Islām, Daftar-e nashr-e 

farhang-e Islāmī, Téhéran, 1368 h.s./1989. 

 

ESLĀMĪ, R., ‘Elm-e Fiqh, Première édition, Qum, 2005. 

 

ESPOSITO, J. L., The Iranian Revolution: Its Global Impact, (Enqelāb-Irān va Bāztāb-

e Jahāni-ye Ān), traduit par Moḥsen Shanetchi, Téhéran, 2003/1990. 

 

ETIENNE, B., L’islamisme radical, L’appel ou Daʿwa comme discours politique, 

Hachette, Paris, 1987. 

 

FĀḌIL, Abī Ḥasan, Kashf al-rumūz fī sharḥ mukhtaṣar al-manāfi, Enteshārāt eslāmī, 

Qum, 1408/1987.  

 

FAḌLALLĀH, Sayyid Muḥammad Ḥusayn, al-Islām wa Manṭiq al-Quwwa, Dār al-

ta‘āruf li-l-matbū‘āt, Beyrouth, 1987. 

 

FALATURI, A., « Die Zwôlfer-schia aus der Sicht eines Schiiten, Problem ihrer 

Untersuchung », Festschrift Werner Caskel, Leiden, 1968, pp. 2-25. 

 

FAQĪH IMĀMĪ Ḥasan, Kitāb al-khums, Khushnavāz, Iṣfahān, 1380 h.s./ 2001. 

 

FARĀHĀNĪ, Mīrzā Abū l-Qāsim Qā’immaqām, Risāleh jīhādiyya, Qum, 1392 h.s./2013. 

 

FARHANG, Manuchihr, Farhang bozorg ʿUlūm eqtesādī, Première édition, vol. I, 

Téhéran, 1371 h.s./1992. 

 

Farhang-nāmeh Uṣūl-e fiqh, Markaz e’telā’āt-e va Madārek-e eslāmī, Qum, 1389/1969. 

 

FARRAHĪ, D., « Mafhūm-e jihād dar fiqh-e shī‘-e va ahl-e tasannun » et « Mafhūm-e 

jang va akhlāq », Māhnāme-e ‘ulūm-e ensānī, 2, N° 10, Téhéran 1390 h.s./2011. 



 

263 
 

 

__, Ravesh Shenāsi-ye Dānesh-e Siyāsi dar Tamadon-e Eslāmī. Centre de recherche des 

sciences et de la culture islamique, Téhéran, 2008. 

 

FAYḌ, ‘Alīrezā, Mabādi-ye Fiqh va Uṣūl, université de Téhéran, 1397 h.s./2018. 

     

AL-FAYḌ AL-KĀSHĀNĪ, al-Ḥaqq al-Mubīn, Sâzmâne châp-e dâneshgâh, Téhéran, 

1349/1930. 

 

__, al-Shihāb al-Thāqib, Mu’asseseh al-ilmi al-matbuât, Beyrouth, 1401/1980. 

 

__, Mafātīḥ al-Sharī’A, Kitāb al-Khums, Vol. II, Bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashī, 

Qum, 1112/1700. 

 

FAZAIE, Yūsuf, Taḥqīq dar Tārīkh va ‘Aqā’ed-e Madhāheb-e Ahl-e Sonnat va Ferqe-

ye Esmā‘īliyyeh, ashianeh kitab, Téhéran, 1392 h.s./2013. 

 

FILIU, J-P., Les frontières du jihād, Fayard,  Paris, 2006. 

 

FISCHER, M., Iran : from Religions Dispute to Revolution, Cambridge, 1980. 

 

FISCHER, H. J., « Prayer and Military Activity in the History of Muslim Africa South of 

the Sahara », The Journal of African History, 1971, pp. 391-406. 

 

FYZEE, Asaf, Outlines of Muhammadan Law, Oxford University Press, Oxford, 1993. 

 

AL-GHAZĀLĪ, Abū Ḥamīd, al-Iqtiṣād fī al-iʿtiqād, Le Caire, 1964. 

 

__, Iḥyā’ ʿulūm al-dīn, Dar al-Kutub al-arabi, Beyrouth, 1402/1982. 

 

__, Les Secrets de l'aumône légale et du don charitable, (Kītāb Sirr al-Zakāt), Trad. Idrîs 

de Vos, Éditeur al-Bouraq, Collection Revivification des sciences de la religion, Paris, 

2014. 

 



 

264 
 

GIMARET, D., al-Uṣūl al-hamsa du Qādi ‘Abd al-Gabbār et leurs commentaires, , Le 

Caire, 1979. 

 

GLEAVE, R., « Between Ḥadīth and Fiqh : The ‘Canonical’ Imamī Collection of 

Akhbār », Islamic Law and Society, vol. 8, no. 3, 2001, pp. 350-382. 

 

__, Inevitable Doubt. Two Theories of Shī‘ī Jurisprudence, Leiden, 2000.  

 

GOLDZIHER, I.,  Le Dogme et la loi de l’Islam, Histoire du développement dogmatique 

et juridique de la religion musulmane, trad. Félix Arin, Libraire Paul Geuthner, Paris, 

1920. 

 

__, « Schi’itisches Redende und schweigend Imame », Zeitschriff der Deutschen 

Morgenlandischen Gesellschaft (ZDMG), 64, Wiesbaden, Harrassowitz, 1910, pp. 

529-534. 

 

GOLPĀYEGĀNĪ Ṣāfī, Fiqh-e Shīʿe, Cataloge de la bibliothèque de l’Assemblée 

islamique d’Iran, Vol. VII, Téhéran, p. 178-179. 

 

GOMEZ, A., Pragmatism in the Age of Jihad. The Precolonial State of Bundu, 

Cambridge, 1993.  

 

GORJĪ, Abū l-Qāsim, Tārīkh al-fiqh wa al-fuqahā’, Simat, Téhéran, 1397/1976. 

 

GRAN, P., « Political economy as a paradigm for the study of Islamic history », IJMES 

11, 1980, pp. 511-526. 

 

GRANVILLE, B. E., The Persian revolution of 1905-1909, History Mohammad Ali, Iran 

Politics and government, Cambridge University Press, 1910. 

 

GRAVIERS, J., Le droit canonique (Que sais-je ?), PUF, Paris, 1967. 

 



 

265 
 

GUSAU, S. A., « The Role of Zakat in Economic Development in the literature », in Sule 

A. Gusau (ed.), Readings in Islamic Economics, III, Sokoto, Usman Danfodiyo 

University, Department of Economics, 1995, pp. 109-123. 

 

ḤABĪBĀBĀDĪ Muḥammad ‘Alī, Makārim al-āthār, Vol. I, Nifâis makhtutât, Iṣfahān, 

1364 h.s./1985. 

 

AL-ḤĀKIM al-Ḥaskānī, Shawāhid al-tanzīl, Vol. I, vizârat irshâd, Téhéran, 

1411/1990. 

 

AL-ḤALABĪ ‘Alā al-Dīn Abū l-Ḥasan , Ishārāt al-ṣabgh ela marefat al-hagh, jāme-e 

modaressin, Qum, 1414/1993. 

 

AL-ḤALABĪ Au al-Salah Taghi, al-Bidāyya fi fiqh, Mu’asseseh al-Bayt, Qum, 1401/1980. 

 

__, al-Kāfī fī l-fiqh, maktab imam ‘Ali, Iṣfahān, 1403/1982. 

 

HALM H., Die islamisches Gnosis. Die estreme Schia und die ‘Alawiten, Zurich-

Munich, 1982 (traduction persane : Ghunūṣiyān dar islām. Shī’īyān-e ghālī va 

‘Alawiyān, par E. Mūsavī Khalkhālī, Téhéran, 2015). 

 

ḤAMĪDULLĀH, M., « Al-īlāf ou les rapports économico-diplomatiques à La Mecque 

préislamique », Mélanges L. Massignon, Damas, II, 1957, pp. 293-311. 

 

__, Rasūl-e akram dar maydān-e jang, trad. par Gholāmrezā Saʿīdī, Kānūn-e enteshārāt-

e Muḥammadī, Téhéran, 1351 h.s./1972. 

 

HANSON, J. H., « Generational conflict in the ‘Umarian movement after the jihād 

Perspectives from the Futanke grain trade at Medine », Journal of African History 

31(2), pp. 199-216. 

 

__, Migration, Jihad, and Muslim Authority in West Africa. The Futanke Colonies in 

Karta, Bloomington, 1996.  

 



 

266 
 

ḤAQĪQAT, ‘Abd al-Rafī, Tārīkh-e Jonbesh-hāy-e madh’habī dar Iran, volume 1, 

éditions Kūsh, Téhéran, 1996. 

 

HARANDI, M. J., Fuqahā’ wa hukūmat pazuheshī dar tārīkh-i fiqh-i siyāsī-yi shī’a, 

inteshārāt Rouzaneh,  Téhéran, 2000. 

 

HASHĪSHU Nīhād, Ahzāb Siyāsi lobnān, trad. Hossein Musavi, Markaz mutālīāt 

rahbordi  khāvar miyāneh, Téhéran, 1380 h. s./2001. 

 

HECK, P. L., The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudāma b. Jaʿfar 

and his Kitāb al-kharāj Wa- Sinā’at al-Kitāba, Leyde-Boston, 2002. 

 

HERMANN D. et TERRIER M. Shi’i Islam and Sufism. Classical Views and Modern 

Perspectives, Londres, 2020. 

 

HILĀL B. YAḤYĀ’, « Aḥkām al-waqf », Hyderabad, 1936. 

 

AL-ḤILLĪ Ahmad Ibn Fahd, al-Muhadhab al-bāri’, vol. 2, Mu’asseseh nashr-e eslāmī, 

Qum, 1407/1986. 

 

Al-ḤILLĪ al-‘Allāma Abū Mansur, al-Mukhtaṣar al-nāfi’, Mu’asseseh matbū‘āti dini, 

Qum, 1318/1900.   

 

__, Mukhtalaf al-Shī’A, Mu’asseseh nashr-e ieslāmī, Qum, 1374/1954. 

 

__, Muntahā al-maṭlab, Âstân Ghods razavi , Mashhad, 1412/1991. 

 

__, Tadhkirat al-fuqahā’,al-Maktab al- Murtaḍāvi, Najaf,1375/1955. 

 

__, Qawāʿid al-aḥkām, Mu’asseseh al-Bayt, Qum, 1413/1992. 

 

AL-ḤILLĪ, al-Muḥaqqiq Abū l-Qāsim Jaʿfar, al-Mu‘tabar fī sharḥ al-mukhtaṣar, 

Mu’asseseh seyed al-shuhadā, Qum, 1407/1986. 

   



 

267 
 

__, al-Rasā’il, Tahghigh Reza ostadi, Qum, 1369/1949. 

 

__, Sharā’iʿ al-islām fī masā'il al-ḥalāl wa al-ḥarām, Téhéran, 1403/1983. 

 

__, Taḥrīr al-aḥkām, Mu’asseseh imām sādīq, Qum, 1420/1999. 

 

AL-HINDĪ Fāḍil, Kashf al-lithām fī sharḥ al-qawāʿid, vol. 10, Mu’asseseh nashr-e 

eslāmī, Qum, 1416/1995. 

 

HITTI, P. K., Précis d'histoire des Arabes, Payot, Paris, 1950.  

 

HOYLAND, R. G., Dans la voie de Dieu, Alma, Paris, 2018. 

 

__, Seeing Islam as Others Saw It. A survey and evaluation of Christian, Jewish and 

Zoroastrian writings on early Islam, New Jersey, 1997. 

 

HUMPHREY, J. F., « Prayer and Military Activity in the History of Muslim Africa South 

of the Sahara », The Journal of African History, 12, 3, pp. 391-406, 1971. 

 

AL-ḤURR AL-ʿĀMILĪ, Muḥammad b. Ḥasan, Amal al-āmil, Vol. I, Maktab al-andulus, 

Bagdad, 1385 h.s./2006. 

 

__, Wasā’il al-shī’a, Mu’asseseh al-Bayt, Qum, 1416/1995. 

 

ḤUSAYNĪ Muḥammad Ḥusayn, al-Fihrist al-Tirāth, Qum, 1422/2001, vol. 2. 

 

ḤUSAYNĪ Sayyid ‘Alī, Tarjomeh va sharḥ-e Luma‘, Vol. I. Dar al-‘Ilmiyya, Qum, 

1385 h.s./2006. 

   

AL-ḤUSAYNĪ AL-ʿĀMILĪ, Sayyid Jawād, Miftāḥ al-karāma, Le Caire, 1332 h.s./1953. 

 

ḤUSAYNĪ al-DASHTĪ Sayyid Musṭafā, ‘Awārif al-maʿārif, Vol. VI, Arayeh, Téhéran, 

1385 h.s./2006. 

 



 

268 
 

HUSSAIN, J. M., The occultation of the Twelfth Imam: A historical background, London, 

1986. 

 

IBN ‘ABD AL- ḤAKĀM, Kitāb Futūḥ Miṣr, C. C. Torrey (éd.), New Haven, 1922.  

 

__, Sīra ‘Umar b. ‘Abd al-’Azīz, éd. A. ‚ʿUbayd (éd.), Beyrouth, 1967. 

 

IBN ABĪ ‘AQĪL, Usūl al-Fiqh, Mu’asseseh al-risālah, Beyrouth, 1420/1999. 

 

IBN AL-JAWZĪ, al-Muntaẓam fī tārīkh al-mulūk wa l-umam, Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyya, Caire 1415/1995. 

 

IBN AL-QAYYIM AL-JAWZIYYA,  al-Furūsiyya, éd. Mashhūr b. Ḥusayn Muḥammad 

b. Sulaymān al-Sa‘ūdiyya, Beyrouth première édition, 1993. 

 

__, al-Futūḥ, Iṣfahān, 1391 h.s./2012. 

 

IBN ‘ASĀKIR, Abū l-Qāsim, Tārīkh Madinat Dimashq, Beyrouth, 1995. 

 

IBN AʿTHAM AL-KŪFĪ, al-Futūḥ, trad. Persan par Muḥammad b. Aḥmad Harawī 

(VIe/XIIe siècle), éd. Gh. Ṭabāṭabā’ī, Téhéran, 1372 h.s./1993. 

 

IBN ATHĪR, ‘Alī ‘Izz al-Dīn, al-Kāmil fī l-Tārīkh, Beyrouth, 1386/1966. 

 

IBN BĀBŪYA, Shaykh Ṣadūq ‘Alī b. Ḥusayn, al-Hidāya, Téhéran, 1377 h.s./1998. 

 

__, al-Imama wa l-tabṣira min al-ḥayra, Qum, 1984. 

 

__ , Amāli/Majālis, éd. Ṭabāṭabā’ī Yazdī, Téhéran 1984 ; reéd. M. B. Kamare’ī, Téhéran, 

1984. 

 

__, Fiqh al-Riḍā, Mu’asseseh al-Bayt al-ihyā, Qum, 1406/1985. 

 

__, Iʿtiqādāt fī ʿilm al-imāmiyya, Téhéran, 1371 h.s./1992.   



 

269 
 

 

__, Kamāl al- dīn wa tamām al-nî'ma éd A. A. Ghaffāri, Qum, 1405/1985. 

 

__, Maʿānī l-akhbār éd. ‘A. A. Ghaffārī, Téhéran, 1379 h.s. / 2000. 

 

__, Kitāb man lā yaḥḍuruhu l-Faqīh, éd. Al-Mussawī al-Kharsān, Qum, 1970. 

 

__, ‘Uyūn Akhbār al-Ridā, Vol. I,  traduit par ‘Alī Akbar Ghaffārī, Téhéran, 

1404/1983. 

 

IBN BARRĀJ, ‘Abd al-’Azīz Ḥalabī, al-Mahdhab, Mu’asseseh nashr-e eslāmī, Qum, 

1406/1985. 

 

__, al-Muhadhdhab, Qum, 1387 h.s. /2008. 

 

IBN ḤANBAL, al-Musnad, Le Caire, 1896. 

 

__, Kitāb al-sunna, La Mecque, 1930. 

 

IBN HISHĀM, Abū Muḥammad ‘Abd al-Malīk, al-Sīra al-nabawiyya, Téhéran, 1369 h. 

s. / 1991. 

 

IBN IDRĪṢ AL-ḤILLĪ, Abū ‘Abdallāh Muḥammad , al-Sarā’ir, II, Qum, 1410/1989. 

 

IBN ISḤĀQ, Muḥammad, Sīra, éd. M. Ḥamīdullāh, Rabat, 1976. 

 

IBN KATHĪR, al-Bidāya wa l-‘nihāya, La Caire, 14 vol. 1932-39, Beyrouth, 1977. 

 

__, Tafsīr, Beyrouth, 1966. 

 

IBN KHALDŪN, ‘Abd al-Raḥmān b. Muḥammad, Les Prolégomènes, Paris, 1989. 

 

__, Peuples et Nations du monde, extraits des ‘Ibar traduit et présenté par A. Cheddadi, 

Paris, 2 tomes, 1986. 



 

270 
 

 

__, Tārīkh, Téhéran, 1375 h. s./ 1996. 

 

IBN KHURDĀDHBIH, Kitāb al-masālik wa l-mamālik, éd., et trad. M. J. de Goeje, BGA 

VI, Leyde, 1889. 

 

IBN MANẒŪR, Lisān al-’Arab, 15 Vol., Dār al-Beyrouth, Beyrouth, 1375/1955. 

 

IBN MUṬAHHAR al-HILLĪ, Ḥasan, al-Muntahā, Tadhkira al-fuqahā’, Mashhad, 

1412/1991. 

 

__, Mukhtalif al-shī’A fī aḥkām al-sharī’A, Qum, 1374 h.s./1995. 

 

__, Taḥrīr al-Kalām, Mu’asseseh Imam al-Ṣādiq, Qum,1420/1999. 

 

IBN AL-NADĪM, Muḥammad b. Isḥāq, Kitāb al-Fihrist, traduit par Reza Tajaddod, 

Téhéran, 1352 h.s./1973. 

 

IBN QUDĀMA, Jaʿfar Abu l-Farāj al-Baghdādī, Kitāb al-kharāj, Baghdād, 1981. 

 

IBN QUTAYBA, al-Ma‘ārif, éd. Th. ‘Ukāsha, Le Caire, 1960. 

 

IBN SAʿD, Muḥammad, al-Ṭabaqāt al-kubrā, traduit par Maḥmūd Mahdavī Dāmghānī, 

Téhéran, 1374 h.s./1995. 

 

IBN SHAHRĀSHŪB, Manāqib, Vol. IV, Éditions ‘Allāma, Qum, 1379/1959.  

 

IBN ṬĀWŪS, al-Malāḥim wa‘l-fitan, Qum, 1989. 

 

IBN TAYMIYYA, Majmū‘ al-fatāwā, Beyrouth, 1425/2004. 

 

__, Ziyārat al-Qubūr wa l-Istinjād bi l-Maqbūr.Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, Beyrouth, 

1424/2003. 

 



 

271 
 

IBN ZUHRA Abū l-Makārim Ḥamza, al-Ghunya al-nuzulila ilm al-usul, Mu’asseseh 

nashr-e  imam Sādeq, Qum, 1375 h.s./1996. 

 

IBRĀHĪM ḤASAN, Tārīkh-e siyāsi-ye islām, traduit par Abū l-Qāsim Pāyandeh, 

Téhéran, 1380 h.s./2001. 

 

IBRĀHĪMĪ KIRMANĪ, Abū l-Qāsim Khān, « Ejtehād va taqlīd » in Rasāel-e marhūm-e 

āqā-ye hājj Abū l-Qāsim Khān, fac-similé du ms. Autographe de l’auteur, Fonds 

Shaykhī de l’EPHE, SHA VI.5 ; 2e éd. Kirman, s. d. 

 

AL-IṢFAHĀNĪ ABŪ L-FARAJ, Maqātil al-Ṭālibiyyīn, éd. S. A. Saqr, Qum, 1372 

h.s./1993-1994. 

 

ISMĀ’ĪLĪ, Ḥ., al-Qā’eda, Az Pendār Tā Padidār, Téhéran, 1389 h.s./2010. 

 

‘IṢMATALLĀH, I., « Bayn al-irhāb al-mamnū‘ wa al-Jihād al-mashrū  », Kashmir al-

muslīm, 116, Riād, 1422/2001. 

 

JĀBIRI K, Ṣalāt al-Jumʿ, Qum, Rashid, 1390 h.s./2011. 

 

JAʿFARYĀN, R., Davāzdah Resāle-ye Fiqhī Darbāre-ye Namāz-e Jumʿe, insāriān 

Téhéran, 1381h.s./2002. 

 

__, Dīn va siyāsat dar dowre-ye ṣafavi, Qum, 1376 h.s./1997. 

 

__, Hayāt-e fekrī siyāsī-ye Imāmān-e shī-e, Qum, 1376/1997. 

 

__, Namāz-e Jumʿe, Zamine-hāye Tārīkhi va Āgāhi-hāye ketābshenāsi, insâriân 

Téhéran, 1381h.s./2002. 

 

__, Safaviyya Dar ‘Arṣe-ye Dīn, Pajuhishâah hawzeh va dâneshgah, Téhéran, 1389 

h.d./2010.  

 

__, Tārīkh-e tashayyu’ dar Iran ; az āghāz tā qarn-e dahom-e hejri, Qum, 1996. 



 

272 
 

 

JAFRI, S. I., Origins and Early development of shī’A Islam, Londres-New York, 1979. 

 

JAMBET, C., « Les ressources du shī‘isme iranien et la paix », dans Les enjeux de la 

paix, Paris, 1995. 

 

JANNĀTĪ, M. I., Advār-e Ijtihād, Keyhān, 1372 d. s. 

 

JAWĀD ‘ALĪ, al-Mufaṣṣal fī Tārīkh al-’Arab qabl al-Islām, vol. 5, Bagdad, 1993. 

 

AL-JAWĀHIRI, Muʿjam Rijāl al-Hadīth, Mu’asseseh al-târikh al-arabi, Beyrouth, 

1430/2009. 

 

JAZĪRĪ ‘Abd al-Raḥmān, al-Fiqh Ala al-Madhāhib, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, Caire, 

1424/2003.  

 

JENES, M., « al-Sīra al-Nabawiyya as a source for the economic history of Western 

Arabia at the time of the rise of Islam », Studies in the History of Arabia I, Riyadh, 

1979, pp. 15-23. 

 

KADĪVAR, M., Ḥokūmat-e enteṣābī, Site officiel de Moḥsen Kadīvar, Partie 3, Chapitre 

14, 2014. 

 

__, Nazariyya hā-ye dowlat dar fiqh-i shī’a, Téhéran, 1997. 

 

KAMĀL AL-DĪN, Muḥammad , Fatḥ al-Qadīr, Sharḥ al-Hidāya, Vol. 6, Beyrouth, 

2003. 

 

AL-KARAKĪ, ‘Alī b. Ḥusayn, al-Risāla fī l-taqiyya, Qum, 1368/1948. 

 

__, Jāmi‘ al-Maqāṣid fī sharḥ al-Qawā‘id, Ahl al-Beyt, Qum, 940/1533. 

 

__, Qāṭi’A al-lajāj fī taḥqīq ḥall al-kharāj, Vol. I, Catalogue des manuscrits de la 

bibliothèque de l’Assemblée nationale islamique d’Iran, 1111/1609. 



 

273 
 

 

__, Rasā’il, Vol. I, catalogue de la Bibliothèque  Mar‘ashi de Qum,  1368 h.s./1989. 

 

KĀSHIF AL-GHIṬĀ’, Kashf al-Ghiṭā’, traduit par Kāẓim Yazdī, Qum, s. d. 

 

KĀZIM DEHKORDĪ, Ḥ., Risheh hāy-e Tārīkhī Ejtemā’ī- ye Jonbesh hā-ye Eslāmī-ye 

Mo’āṣer, Téhéran, 2002. 

 

KEPEL G., Le Prophète et Pharaon. Les mouvements islamistes dans l’Égypte 

contemporaine, Paris, 2012. 

 

AL-KERMĀNĪ, Muḥammad Karīm Khān, Irshād al-‘awāmm, Kirmān, 1355 h.s./1976. 

 

__, Sī fasl, Kirmān, 1376 h.s./1997. 

 

KHADDURI, M., Islamic Conception of Justice, Baltimore, 1955. 

 

__, War and peace in the Land of Islam, Baltimore, 1955. 

 

KHĀTŪNĀBĀDĪ ‘Abdu l-Ḥusayn, Waqā’i‘ al-’Awām wa l-sunan, Téhéran, 1352 

h.s./1973. 

 

KHOMEYNĪ, R., Esteftā’āt, volume 3, Qum, 1392/1972. 

 

__, Kitāb al-bay, Mu’asseseh nashr-e imam khomeiny, Qum, 1388/1968. 

 

__, Ṣaḥīfe_ye nūr, Téhéran, 1353/1934 

 

__, Taḥrīr al-wasīla, volume 1, Téhéran, 1392/1972. 

 

__, Velāyat-e Faqīh, Mu’asseseh nashr-e âsâr Khomeini, Téhéran, 1356 h.s./1977. 

 

AL-KHŪ’Ī Abū l-Qāsim, Mabāni Takmilat al-Minhāj, Baghdad, 1422/2001. 

 



 

274 
 

__, Minhāj al-ṣāliḥīn, I, Qum, s. d. 

 

__, Muʿjam Rijāl al-Hadīth, al-thaghâfeh, Beyrouth, 1983. 

 

__, Mustanad al-ʿUrwat al-Wusqā, Latifi, Qum, 1364 h.s./1985. 

 

AL-KHURĀSĀNĪ, Muḥammad Kāẓim, Kifāyat al-uṣūl, Qum, 1321/1903. 

 

AL-KHWĀNSĀRĪ, Aḥmad, Jāmiʿ al-Madārik Fī Sharḥ Mukhtaṣar al-Nāfi ‘, Téhéran, 

1420/1999. 

 

AL-KHWĀNSĀRĪ Mīrzā Muḥammad al-Bāqir, Rawḍāt al-jannāt fī aḥwāl al-ʿulamā’ 

wa l-sādāt, Vol. II, maktab ismailian, Qum, 1390 h.s./2011.  

 

AL-KINDĪ, Muḥammad b. Yūsuf, Kitāb wulāt miṣr wa-quḍātihā, éd., R. Guest, Leyde 

and London, 1912. 

 

KOHLBERG, E., « Autoritive Scriptures in Early Imamī Shī’ism », in E. Patlagean et A. 

Le Boulluec, éd. Les retours aux Ecritures, Fondamentalismes présents et passé, 

Louvain, Paris, 1993, p. 139-175. 

 

__, « Barā’a in Shī’i doctrine », dans JSAI, 7, 1986, p. 139-175. 

 

__, Belief and Law in Imamī-Shī’ism, Variorum, Aldershot, 1991. 

 

__, « Imam and Community in the Pre-Ghybat Period », dans S. A. Arjomand éd. Autority 

and Political Culture in Shī’ism, Albany, 1988, (= Belief and Law, article 13). 

 

__, « Non Imamī Muslims in Imamī fiqh », JSAI 6, 1985, p.99-105. 

 

__, « Shahīd », EI2, vol. 9, pp. 203-207 ; id.,« Shahīd : Framework on Islamic 

Martyrdom » dans Cristianesimo nella Storia 27 (2006), pp. 129-141.  

 

__, « Some Imami-Shī’i Views on taqiyya », JAOS, 95, 1975, p.395-402. 



 

275 
 

 

__, « Some Imamī Shī'ī views on the Sahāba  », JSAI, 5, 1984, pp. 143-174. 

 

__, « Taqiyya in Shī’ī Theology and Religion », dans H. G. Kippenberg et G. G. 

Stroumsa, éd., Secrecy and Concealment. Studies in the History of Mediterranean and 

Near Eastern Religion, Leiden, 1995, p.345-380. 

 

__, « The development of the Imamī shī’ī, Doctrine of Jihād », ZDMG, 126, 1976, pp. 

64-86. 

 

AL-KULAYNĪ, Abī Jaʿfar B. Yaʿqūb, al-Furū’ min al-Kāfī, éd., H. Rasūlī Mahallātī, 4 

vols., Téhéran, 1956. 

 

__, al-Kāfī, éd. ‘A. A. Ghaffārī, Téhéran, 1377 h.s. / 1998. 

 

__, al-Rawḍa min al-Kāfī, éd. et trad. persane de H. Rasūlī Mahallātī, Téhéran, 1969. 

 

__, al-Uṣūl min al-Kāfi, traduit en person par Jawād Musṭafāvī, Téhéran, 1375 h.s./ 1996. 

 

KURANI Ali, « Histoire et performance du Hezbollah-e Lobnān, Rôle de la Révolution 

Islamique d’Iran », Fasl nāmeh imamat pajuhi, n° 12, Qum,  1392 h.s./2013, p. 89. 

 

LALANI, A. R., Early shī’a Thought. The Teachings of Imam Muḥammad al-Bāqir, 

London, 2000. 

 

LAMMENS, M., Études sur le règne de Calife Omaiyade Mu’āwia 1er, Paris, 1908. 

 

LANGE, C., Justice, Punishment, and the Medieval Muslim Imagination, Cambridge, 

2008. 

 

LECKER, M., Jews and Arabs in Pre- and Early Islamic Arabia, the preservation of 

Muḥammad’s Letters (from b. Saʿd (230/845)), Variorum Collected Studies, 

Routledge, 1998. 

 



 

276 
 

LEVY, R., The Social Structure of Islam, Cambridge, 1957. 

 

LINANT DE BELLEFONDS Y., « Le droit imâmite » dans le shî’isme imâmite, Paris, 

1970, p. 185.  

 

LOKKEGAARD, F., Islamic Taxation in the Classic Period, Copenhague, 1950. 

 

LUIZARD, P. J., Histoire politique du clergé chiite, XVIIIe-XXIe siècle, Paris, 2014. 

 

MADELUNG, W., « Authority in Twelver Shiism in the Absence of the Imam », in La 

notion d’autorité au Moyen Âge, Islam, Byzance, Occident, Colloques internationaux 

de la Napoule, 1978, Paris, 1982, p. 163-173. 

 

__, “Land ownership and land tax in northern Yemen and Najran, 3rd-4th/9th-10th 

century”, in Tarif Khālidi (éd.), Land Tenure and Social Transformation in the Middle 

East, Beyrouth, 1984, pp. 189-207. 

 

__, Religious Schools and Ethnic Movements in Medieval Islam, Variorum Reprints, 

London, 1 985. 

 

__, « Shi’ite Discussion on the Legality of the Kharāj », Proceedings of the Ninth 

Congress of the Union Européenne des Arabisants et Islamisants, éd., R. Peters, 

Leyde, 1981, pp. 193-202. 

 

__, The Succession to Muḥammad, Cambridge, 1977. 

 

MAḤMŪDĪ Muḥammad Bāqir, Nahj al-Sa’âdah fī mustadrak Nahj al-Balāgha, Vol. I, 

Nash-e farhang-e Islāmī, Téhéran, 1380 h.s./2001.  

 

AL-MAJLISĪ, Muḥammad al-Bāqir, Biḥār al-anwār, Téhéran, réimpression 1391 

h.s./2012. 

 

__, Irshād al-qulūb, Téhéran - Qum, 1956-1972. 

 



 

277 
 

__, Kitāb al-Ḥudūd, Qiṣāṣ va Diyāt, pîyâme Hagh, Téhéran, 1378 h.s./ 1999. 

 

__, Ḥaqq al-yaqīn, Qum, 1956. 

 

AL-MAJLISĪ, Taqī. Tuḥaf al-‘uqūl (article in  Biḥār al-anwār, vol. 1, p. 77). 

 

MAKĀRIM SHIRĀZĪ, N. al-Fiqh, Kitāb al-Khums, Madraseh imām Ali, Qum, 1370 

h.s./1991. 

 

__, Al-Taqiyya fī l-islām, Qum, 2016. 

 

__, Dā’erat al-Ma’ārif Fiqh-e Muqāren, Qum, Première édition, 1427/2006. 

 

__, Tafsīr-e Nemūneh, Téhéran, 1382 h.s./2003. 

 

__, Mawsū’A fiqhiyya istidlāliyya, Beyrouth, 1989. 

 

MA’LŪF L. , al-Munjid, trad. Bandarrigi, Téhéran, 1384/ 1964. 

 

MANṢŪRĪ LĀRIJĀNĪ Ismāʿīl, Tafsīr-i Ulyā, Qum, 1383/1963. 

 

MANTRAN, R., Expansion musulmane, PUF, Paris, 1991. 

 

MASHKŪR, M. J., Tārīkh-e shī‘e va ferqe-hā-ye Islām, Téhéran, 1390 h.s./2011. 

 

MASSIGNON, L., La Guerre Sainte suprême de l’Islam arabe, Fata morgana, s. l. 1997. 

 

__, Les écrits mémorables (recueil d’articles), sous la direction de C. Jambet, Paris, 2009, 

volume 1, « Marie et Fâtima », pp. 211-289. 

 

AL-MĀWARDĪ, Abū al-Ḥasan, al-Aḥkām al-Sulṭaniyya wa l-Wilāya al-Dīniyya, 

deuxième édition, Le Caire, 1966. 

 



 

278 
 

__, Les Statuts Gouvernementaux ou Règle de Droit Public et Administratif, Traduit et 

Annotés par E. FAGAN, Beyrouth, 1982.  

 

AL-MAWDŪDĪ, A. A., Nezām-e Siyāsi-ye Eslām, traduit par ‘Alī Rafi’i, Téhéran, 1989. 

 

MESKŪB, S., Barrasī-ye ‘aqlānī-ye Ḥaqq, Paris,1995. 

 

MILLIOT, L. et BLANC, F-P., Introduction à l’étude du Droit musulman, 2e édition, 

Sirey, 1987. 

 

MĪR DĀMĀD Mīr Muḥammad al-Bāqīr, ‘Uyūn al-masā’il, ed. Jamāl al-dīn Mīr Dāmādi, 

Téhéran, 1397/1977. 

 

MODARRESI, H., An Introduction to Shi’i Law, London, 1984. 

 

__, Crisis and Consolidation in the Formative Period of Shi’ite Islam, Abū Jaʿfar B. Qiba 

al-Rāzī and his Contribution to Imamite Shi’ite Thought, New Jersey, Princeton, 

1993.(trad. persane : Maktab dar frāyand-e takāmul, Traduit par Hāshim Izad panāh, 

Téhéran, 1386 h.s./2007). 

 

__, « The Just Ruler or the Guardian Jurist, An Attempt to Link Two Different Shi’ite 

Concepts », Journal of the American Oriental Society, (JAOS) 1991, P. 549-562. 

 

MOHAGHEGH Mohammad Bāqir,  Nemuneh bayyenāt dar sha’n-e nuzul āyāt, az nazar 

Sheikh Tusi wa sāyer mofaserīn ‘ām wa khās, indisheh islāmi, Téhéran, 1384 

h.s./2005. 

 

MOOSA, M., Extremist Shiites. The Ghulāt Sects, Syracuse, New-York, 1980. 

 

MORABIA, A., Le Ğihād dans l’Islam médiéval, Paris,1993. 

 

MORIMOTO K., The Fiscal Administration of Egypt in the Early Islamic period, Kyoto 

university, 1998. 

 



 

279 
 

MOTZKI, H., The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Figh Before the Classical 

Schools, Leyde, 2002. 

 

MOVAHID ABTAHI Mohammad Ali, Tarikh al-Zurārī, Iṣfahān, 1400/1979. 

 

AL-MUFĪD, Muḥammad b. Muḥammad b. al-Nuʿmān, al-Ikhtiṣāṣ, éd., ‘A. A. Ghaffārī, 

Qum, s. d. 

 

__, al-Muqni‘a, Qum, 1410/1989. 

 

__, Awā’il al-maqālāt, éd., F. Zanjānī, Tabriz, 1951-2 (trad. fr : D. Sourdel, L’imamismes 

vu par le cheikh al-Mufid, Paris, 1972.) 

 

__, Kitāb al-Irshād,, éd. H. Rasūlī Maḥallātī, Téhéran, 1346 h.s./1967. 

 

__, Kitāb al-Jamal aw al-nusra fī ḥarb al-Baṣra, Najaf, 1963.  

 

__, Taṣḥīḥ al-iʿtiqādāt al-imāmiyya Qum, 1413/1992. 

 

MUGHNIYAH, M. J., al-Fiqh ‘Alā al-Madhāhibb al-Khams, Anṣārīān, Qum, 

1379/1959. 

 

__, « Zakat and Khums, According to Five Schools of Islamic Law», Islamic Culture and 

Relations Organisation, al-Tawhid ,10 (1), 1999. 

 

__, al-Fiqh al-Madhāhib al-khamsa, Dār al-tabār al-jadīd, Beyrouth, 1426/2005. 

 

MUḤAMMADĪ, M., Tārīkh va Farhang-e Iran dar dowrān-e enteqāl az ‘Aṣr-e sāsānī 

be ‘Aṣr-e eslām, vol. I, Téhéran, 1993-1996. 

 

AL-MUḤAQQIQ DĀMĀD Sayyid Mustafā, « Ḥudūd dar Zamān-e Mā : Ejrā’ yā Ta’tīl 

? », Revue Tahghighāt-e Hoqūqī, Revue des recherches juridiques, Téhéran, 1378 h.s./ 

1999 , n° 25-26, p. 582-583. 

   



 

280 
 

__, Qawā‘id al-fiqh, Bakhsh-e Jazā’ī, Mu’asseseh nashr-e  ‘ulum-e eslāmī, Téhéran, 

1383 h.s./2004. 

 

MU’MIN M., Faslnāme-ye Ahl al-bayt, 26, Qum, 1380 h.s./2001. 

 

__, « jihād-e ebtedā’ī dar ‘asr-e ghaybat », Faslnāme-ye Ahl al-bayt, 26, Qum, 1380 

h.s./2001. 

 

MUNDY, M., The family, inheritance and Islam: a re-examination of the Contexts, ‘Azīz 

al-Azmeh, éd., Londres-New York, 1988. 

 

MUNTAẒIRĪ, Ḥ. ‘A., al-Badr al-Ẓāhir Fī Ṣalāt al-Jum’A wa al-Musāfir, Nigin, Qum, 

1416/1995.  

 

__, Andar bāb-e ijtihād dar fiqh islamī emrūz, Qum, 1382 h.s./2003. 

 

__, Dirāsāt fī wilāyat al-faqīh wa fiqh al-dawlat al-islāmiyya, Qum, 1374 h.s./1995. 

 

Al-MURTAḌĀ al-Sharīf, al-Intiṣār fī Infirādāt al-Imāmiyya, Mu’asseseh nashr-e 

eslāmī, Qum, 1415/1994. 

 

__, Jumal al-ʿilm wa al-’Amal, commenté par Ibn Barrāj, Mashhad, 1974, p. 269. 

 

MŪSĀWĪ ʿĀmilī, Muḥammad ‘Alī, Madārik al-aḥkām, Qum, 1410/1989. 

 

MŪSAWĪ KHWĀNSĀRĪ, Mīrzā Muḥammad al-Bāqir, Rawḍāt al-Jann’āt Fī Ahwāl al-

Ulama’ wa l-Sādāt, Qum, 1390/1970. 

 

MUSLIM, al-Jāmi’ al-Ṣaḥīḥ, Istanbul, 1963. 

 

__, Ṣaḥīḥ, M. F. ‘Abd al-Bāqī éd., 5 vol., Le Caire, 1955 ; trad. Ang. A.H. Siddīqī, Lahore, 

1971. 

 

MUṢṬAFĀWĪ, Ḥ., al-Taḥqīq fī kalimāt al-qur’ān al-karīm, Téhéran,1981. 



 

281 
 

 

MUṬṬAHARĪ, Murtaḍā, Islam va Moghtaziyāt-e Zamān, Vol. I, Troisième édition, 

Téhéran,1987. 

 

NĀ’IM, Qāsim, Hezbollah-e Lobnān, Khat-e Mashy, Gozasht-e va Āyand-e, traduit : 

Muḥammad Mehdi Sharī’Atmadari, Beyrouth, 1992. 

 

AL-NAJAFĪ, Muḥammad Ḥasan, Jawāhir al-kalām, Téhéran, 1367 h.s./1988. 

 

AL-NAJĀSHĪ, Abū-’Abbās Aḥmad, Kitāb al-Rijāl Bombay, 1899, rééd. Qum, s. d. ; éd. 

M. Al-Shubayrī al-Zanjānī, Qum, 1987. 

 

__, Rijāl al-Najāshī, Mu’asseseh nashr-e ieslāmī, Qum, 1365 h.s./1986. 

 

AL-NARĀQĪ, Aḥmad, Awāyed al-Aḥkām Fī Bayān Qawāʿid al-Aḥkām, Qum, 1375 

h.s./1996. 

 

__, Mustanad al-shī’a fī aḥkām al-sharī’a, Qum, 2008. 

 

NAVĀ’Ī, ‘A, Ḥ. et GHAFFĀRĪ, F. ‘A., Tārīkh-e tahavvolāt-e siyāsīye ejtemā’iye 

eqtesādiye Irān dar dowre-ye Safaviyān, Téhéran, 1381 h.s./2002. 

 

NEWMAN, A. J., « Friday Prayer as the Safavid Period », dans WALBRIDGE, L. S 

(éd.)., The Most Learned of the Shī’A, The Institution of the Marjiʿ Taqlid, Oxford 

University Press, 2001, p. 34-35. 

 

__, The Development and Political Significance of the Rationalist (uṣūlī) and 

Traditionalist (Akhbārī) School in Imami Shi’i History from the Third/Ninth to the 

Tenth/Sixteen Century A.D., Thèse de doctorat, UCLA, Los Angeles, 1986. 

 

__, The Formative Period of Twelver Shi’ism: Ḥadīth as discourse Between Qum and 

Bagdad, Richmond, 2000. 

 



 

282 
 

__, « The Nature of the Akhbārī/Uṣūlī Dispute in Late Ṣafawid Iran. Part 1: 'Abdallāh al-

Samāhijī's Munyat al-Mumārisīn » Bulletin of the School of Oriental and African 

Studies, Vol. 55, n°. 1 (1992), pp. 22-51. 

 

AL-NISHĀBURĪ, ‘Alī B. Aḥmad Wāḥid, Asbāb al-nuzūl, Le Caire, s. d. 

 

AL-NUʿMĀNĪ, Muḥammad b. Ibrāhīm, Kitāb al-Ghayba, Téhéran, 1397/1977. 

 

AL-NŪRĪ AL-TABRISĪ, Mīrzā Ḥusayn, Mustadrak al-Wasā’il wa mustanbat al-masā’il, 

25 vols., Qum, 1407/1986. 

 

PAPE, R., « The Strategic Logic of Suicide Terrorism », American Political Science 

Review, 97.3, New York, 2006, pp. 132-149. 

 

PATTON, W. M., Aḥmad b. Ḥanbal and the Miḥna, Leyde, 1897. 

 

PEERZADEH, A., Readings In Islamic Fiscal Policy, Delhi, 1996. 

 

PETRUSHEVSKI, Islām dar Īrān, traduit par K.Keshāvarz, Téhéran, 1350 h.s./1971. 

 

PFEIFER, K., « Is there an Islamic economics ? » in Joel Beinin & Joe Stork (éds), 

Political Islam. Essays from Middle East Report, Berkeley, 1997, p. 158. 

 

POULĀDĪ, K., Tārīkh-e Andishe-hāy-e Siyāsi dar Irān va Eslām, Téhéran, 2004. 

 

AL-QĀḌĪ AL-NUʿMĀN, Daʿā’im al-islām, Le Caire, 1370/1951. 

 

AL-QALQASHANDĪ abu al-Abbâs, Ṣubḥ al-aʿshā, Vol. X, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 

Caire 1340/1922. 

 

AL-QARAḌĀWĪ, Y., Fiqh al-Zakāt: A Comparative Study: The Rules, Regulations and 

Philosophy of Zakat in the Light of the Quran and Sunna, Dar al Taqwa Ltd, Londres, 

1999. 

 



 

283 
 

QARAWĪ, M. J., Pirāmūn-e Ẓann-e Faqīh va Kārbord-e Ān, Fiqh Estedlāli, traduit par : 

Sayyid ‘Alī Asghar Qaravī, première édition, Téhéran, 1999. 

 

AL-QAṬĪFĪ AL-BAḤRĀNĪ, Ibrāhīm, al-Sirāj al-wahāj lidāf ijāj qāti l-lijāj, Qum, 1992. 

 

QAZWĪNĪ ‘Abd al-Nabī, Tatmīm amal al-āmil, Bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashī, 

Qum, 1407/1986. 

 

QAZVINĪ, Muḥammad Khaṭīb, al-Īdāḥ fī ʿUlūm al-Balāgha al-Maʿānī, édité par M. M. 

Khafajī, Beyrouth, 2003. 

 

QUERRY, A., Droit Musulman, Recueil de Lois concernant Les Musulmans Schyites, 

L’Imprimerie Nationale, Paris, 2008. 

 

AL-QUMMĪ Mīrzā Abū l-Qāsim Jāmiʿ al-shitāt - Ajwibat al-Masa'il, Bibliothèque de 

l’Assemblée nationale islamique d’Iran, Téhéran, vol. 1, 1371 h.s./1992. 

 

AL-QUMMI Muḥammad Ṭāhir, risâil fi Ṣalāt al-Jum’A, Bibliothèque de l’Ayatollāh 

Mar’ashī, Qum, 1401/1980. 

 

RASHĪD, A., Tālebān, Zanān, Tejārat-e Māfiā va Proje-ye ‘Aẓīm-e Naft dar Āsiyā-ye 

Markazi, Téhéran, édition Buq’a, première édition, 2002. 

 

AL-RĀWANDĪ Quṭb, al-Kharā’ij wa l-jarā’iḥ, Qum, 1989. 

 

__, Fīqh al-qur’ān, vol. 2, Bibliothèque de l’Ayatollāh Mar’ashī, Qum, 1405/1984. 

 

RAWĀNDĪ Faḍl Allāh, Navādîr Rawāndī, traduit par Sādeqī Ardestānī, bonyâd-e 

farhang-e Islāmī kushâpur, Téhéran, 1376 h.s./1997. 

 

AL-RĀZĪ, Fakhr al-Dīn, al-Tafsīr al-kabīr, 18 vol., Beyrouth, 1420/1999. 

 

Al-RĀZĪ Abūl al-Fatḥ, Tafsīr Rūḥ al-Jinān, Vol. II, Astan-e Qods-e Raḍawī, 1371 

h.s./1992. 



 

284 
 

 

REZĀ’Ī, Ḥ., Barresi Miyān reshte’i-ye Mojāzāt-e E’dām dar Eslām va Irān-e Emrūz, 

Engelab Eslami, Frankfurt, 1390 h.s./2011. 

 

RICHARD, Y., « La Fonction Parénétique du ‘ālem: La prière du vendredi en Iran 

depuis la Révolution », Die Welt des Islam, 29 ¼, 1989, pp. 61-82. 

 

__, L’Islam Chi’ite, Croyances et idéologies, Paris, 1991. 

 

RODNEY, W., « Jihad and social revolution in Futa Djalon in the eighteenth century », 

Journal of the Historical Society of Nigeria 4, 2009, pp. 269-284. 

 

ROSENTHAL, F., A History of Muslim Historiography, Leyde, 1952. 

 

ROY, O., L'Afghanistan, Islam et modernité politique, le Seuil, Paris, 1985.  

 

RUBIN, U., « The Direction of Prayer in Islam ; On the History of Conflict Between 

Rituals », Historia, vol. 6, 2000, pp. 5-29. 

 

RUDOLPH; P., Crime and Punishment in Islamic Law, Cambridge, 2006. 

 

SABRA, A., Poverty and Charity in Medieval Islam, Cambridge, 2000. 

 

SABZIWĀRĪ, al-Muḥaqqiq Muḥammad Bāqir, al-Dhakā al-ma’ad (Chapitre IV al-

Dhakā’ir wa al-Ṣalāt), Mu’asseseh al-Bayt, Qum, s. d. 

 

__, Kifāyat al-Aḥkām, Qum, 1995. 

 

__, Zakhīra al-Maʿād, Ahl al-Bayt, Vol. III, Mu’asseseh  Ahl al-bayt, Qum, 1050/1640. 

 

SACHEDINA, A. A., « Al-Khums: the Fifth in the Imamī Shī’ī Legal System », Journal 

of Near Eastern Studies (JNES), 39,1980, pp. 275-289. 

 



 

285 
 

__, « A Treatise on the Occultation of the Twelfth Imam », Studia Islamica, 48, 1978, p. 

117. 

 

__, The Just-Ruler in Shi’ite Islam, New York, 1988. 

 

ṢĀDIQ, A. Ḥ. et GAZĀLĪ, I., ‘Aqā’id eqteṣādī-ye andishmandān-e mosalmān, traduit 

par Aḥmad Sheybani, Téhéran, 1385 h.s./2006. 

 

ṢADR, S. J. A., FĀNĪ, K. et KHURAMSHĀHĪ, B. D., Dā’erat al-ma’āref-e tashayyu‘, 

Téhéran, 1989. 

 

AL-ṢADR, Muḥammad Bāqir, al-Ma‘ālim al-jadīda, Maktab al-Nijāh, Téhéran, 1395 

h.s./2016. 

 

__, Iqtiṣādunā, Dār al-fīkr, Beyrouth, 1982 (traduit en persan par Muḥammad Kāẓim 

Musavi, Qum, 1408/1987.) 

 

__, Tārīkh al-ghayba al-sughrā, Beyrouth, 1972. 

 

SAFARĪ, ‘A., Noskhe shenakht, Téhéran, 1389 h.s./2010. 

 

AL-SAFFĀR AL-QUMMĪ, Baṣā’ir al-darajāt, éd., M. Kūchebāghī, Tabriz, 2 e éd., ca. 

1960. 

 

SAJJĀDĪ, J., Farhang maʿārif islāmi, Téhéran, 1373 h.s/1993. 

 

SALĀR AL-DAYLAMĪ, ‘Abd al-’Azīz, al-Marāsim al-fiqh imāmiya, manshurāt al-

arabiya, Qum, 1404/1983. 

 

AL-SARAKHSĪ, Abū Bakr Muḥammad b. Aḥmad, Kitāb al-Mabsūṭ, Cairo, 1324/1906. 

 

SCHACHT, J., « A revaluation of Islamic traditions », Journal of the Royal Asiatic 

Society of Great Britain and Ireland (JRAS),42, 1942, pp. 143-154. 

 



 

286 
 

__, « Foreign elements in ancient Islamic law », Journal of Company legislation and 

International Law, 32, 1950, pp. 9-17. 

 

__, Histoire du droit Islamique, Maisonneuve et Larose, Paris, 1983. 

 

__, Introduction au droit musulman (traduit par A. Kempf et A.M.Turki), Maisonneuve 

et Larose, Paris, 1983. 

 

__, « Problems of Islamic Legislation », Studia Islamica, 12, 1989, pp. 99-129. 

 

__, « Zakāt » Encyclopaedia of Islam, First Edition (1913-1936), Edited by M. Th. 

Houtsma, T.W. Arnold, R. Basset, R. Hartmann. 

 

SEPEHRI F., Pajuheshī darbāre-ye emāmān-e ahl-e sonnat,inteshārāt daneshgah 

Kordistan,  sanandaj, 1384 h. s./2005. 

 

SHAFFER, J. G., « Origins of Islam: a generative model », Eastern Anthropologist, 31, 

1978, pp. 355-364. 

 

SHĀMLŪ Walī Qulī, Qiṣaṣ al-Khāqānī, Bibliothèque Nationale , MS Suppl. Pers. 227. 

 

AL-SHĀFIʿĪ, Kitāb al-Umm, 7 vol. Le Caire, 1903. 

 

SHAHĀBĪ, M., Advār-e fiqh, Kitāb jihād, Université de Téhéran, 1336/1917. 

 

AL-SHAHĪD AL-AWWAL Shams al-Dīn Muḥammad,  al-Dhikra, Vol. IV, Mu’asseseh 

al-Beyt, Qum, 1377 h.s./1998. 

 

__, al-Durūs al-Sharī’a, Qum, 1412/1982. 

 

__, al-Lum’A al-Dimashqiyya, Vol. II, Dar al-islāmī, Beyrouth 1410/1989. 

 

__, Kītāb al-Durūs, Qum, 1358 h. s./ 1980. 

 



 

287 
 

AL-SHĀHID AL-THĀNĪ, Zayn al-Dīn b ‘Alī, al-Rawḍa al-Bahiyya fī sharḥ al-Lum’A 

al-Dimashqiyya, Librairie Vojdani, Qum, 1373 h.s./1994. 

 

__, Masālik al-Afhām ilā Tanqīḥ Sharā’iʿ al-islām,  Qum, 1413/1992. 

 

__, Rasā’il, éd. R. Mukhtārī et H. Shafi’ī, Qum, 1421/2000. 

 

__, Risāla fī Ṣalāt al-Jumʿ, Markaz inteshārāt, Qum, 1421/2000.  

 

SHAHĪDĪ, S.J., Nahj al-balāgha, Téhéran, 1376 h.s./1997. 

 

SHAHRASTANI, Le livre des religions et des sectes, vol. I, trad. en français de D. 

Gimaret et G. Monnot, Paris-Louvain, 1986. 

 

SHAKED, Sh., « Andarz, In Pre-Islamic Persia », Encyclopaedia Iranica II, pp. 11-16. 

 

__, « From Iran to Islam: on Some Symbols of Royalty », JSAI 7, 1986, pp. 75-91 

 

SHAMLŪ Walī Qulī, Qiṣas al-Khāqāni, Vol. II et III, vizârat irshâd, Téhéran, 1374 

h.s./1995. 

 

AL-SHARĪF AL-MURTAḌA, al-Rasā’il, 5 vol., Qum, 1415/1994. 

 

AL-SHARĪF AL-RĀḌĪ, Dīwān, Qum, s. d. 

 

__, Nahj al-balāgha, éd. et trad. persane de ‘A. N. Fayd al-islām, Téhéran, 4e éd., 1972. 

 

AL-SHAYBĀNĪ, al-Musnad (Afḍal al-Jihād Kalima Ḥaqq ‘inda al-Sulṭān, Jāhiz) 

volume 3, al-Risāla, Beyrouth, 2015. 

 

AL-SHAYBĪ, K. M., « al-Taqiyya uṣūluhā wa tatawwuruhā », Revue de la Faculté des 

Lettres de l’Université d’Alexandrie, 16, 1962, pp. 14-40. 

 



 

288 
 

AL-SHAYKH ‘ABDALLAH, « Zakāt », Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic 

World, IV, Oxford, 1962, pp. 366-370. 

 

AL-SHAYKH BAHĀ’Ī, Jāmʿi-i ‘Abbāsī, Ed. offset, Téhéran, 1319 h.s./1940. 

 

SIDDIQI, S. A. Public Finance in Islam, Lahore, 1948. 

 

SINGER, A., Charity in Islamic societies, Cambridge, 2008. 

 

SIVAN, E., L’islam et la croisade, vol. VII, Paris, 1968. 

 

SNOUCK Hurgronje, Selected works, éd. G.-H. Bousquet and J. Schacht, Brill, Leiden, 

1957. 

 

SOURDEL, D., « La Politique religieuse du calife ‘Abbāsside al-Ma’mūn », Revue des 

Étude Islamiques (REI) 30/1, 1962, pp. 26-48. 

 

__, « Les conceptions imamites au début du XIème siècle d’après le al-Shaykh al-Mufīd », 

in D. S. Richard (ed.), Islamic civilisation, Oxford, 1973, pp. 950-1150. 

 

SUBḤĀNĪ, Jaʿfar, Manshur-e Jâvid, Angize-ye tashrī’-e jehād-e ebtedā’ī, Mu’asseseh 

imām sādīq, Qum, vol. 14, 1383/1963. 

 

SULAYM B. QAYS (attribué à) , Kitāb al-Saqīfa, Qum, 1415/1994. 

 

AL-SUYŪṬĪ, Jalāl al-Dīn, al-Durr al-manthūr, Dār al-Fikr, Beyrouth, 1983. 

 

__, Tārīkh al-khulafā al-rāshidūn, Beyrouth, 2008. 

 

AL-ṬABARĪ, Muḥammad b. Jarīr, Book of jihād, traduction en anglais, introduction et 

notes par Yāsir S. Ibrāhīm, The Edwin Mellen Press, Lewiston, Question, Lampeter, 

2007. 

 



 

289 
 

__, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wil āy al-Qurān aw Tafsīr al-Ṭabarī, éd.M. M. Shākir, 9 vol., 

Le Caire, 1961. 

 

__, La Chronique, Volume II, Paris, Actes Sud-Sinbad, 1983. 

 

__, Tārīkh al-rusul wa l-mulūk, éd., de Goeje, Leyde, 1879-1901 ; éd., M. A. F Ibrāhīm, 

Le Caire, 1960. 

 

ṬABĀṬABĀ’Ī AL-HAKĪM Sayyid Muḥsin, Mustamsak al-ʿurwat al-wuthqā, Vol. IX, 

Dar al-Tafsīr, Qum, 1391/1971.  

 

ṬABĀṬABĀ’Ī ‘ALLĀMA, Tafsīr al-mīzān, IV, Jāme’e-ye mudarresīn, Qum, 1374 h. s. 

/1996. 

 

ṬABĀṬABĀ’Ī S. M.’Alī , Riāḍ al-Masā’il, Enteshārāt eslāmī, Qum, 1379 h.s./2000. 

 

ṬABĀṬABĀ’Ī YAZDĪ, Muḥammad Kāẓim, al-‘Urwat al-wuthqā, Qum, 1417/1996. 

 

Al-TABRISĪ Faḍl b. al- Ḥasan, Majmaʿ al-Bayān fī al-Tafsīr al-Qur’ān, Vol. III, éd. 

Muḥammad Jawād al-Balāghī, Téhéran, 1372 h.s./1993. 

 

AL-ṬABRISĪ, Abū Manṣūr Aḥmad b. ‘Alī, al-Iḥtijāj, Téhéran, 1386/1966. 

 

TAKIM, L. A., « From Bid’a to Sunna: the Wilāya of ‘Alī in the shī’i Adhān », JAOS 

120, 2000, pp. 166-177. 

 

TĀLEQĀNĪ, Hedayatollāh, Marjā’iyyat, Téhéran, 1374 h.s./1995. 

 

TERRIER, M., « Le combat sacré des vaincus de l’histoire : expérience et représentation 

du jihād dans le sh’isme imamite ancien », JA 305-1, 2017 ; pp. 23-31. 

 

__, « Mīr Dāmād (m. 1041/1631), philosophe et mujtahid. Autorité spirituelle et autorité 

juridique en Iran safavide shīʿite », Studia Islamica 113, 2018, pp. 121-165. 

 



 

290 
 

AL-ṬIHRĀNĪ, Āqā Bozorg, al-Dharī’A ilā taṣānīf al-shī’A, Qum, 1304 h.s./1925. 

 

__, Ṭabaqāt a‘lām al-shī’A, Dar al-ihyā, Beyrouth, 1430/2009. 

 

__, Rawḍa al-naḍira fi tarajim (dans vol. 5 Ṭabaqāt a‘lām al-shī’A). université de 

Téhérén, 1372 h.s./1993. 

 

AL-TIRMIDHĪ, al-Jāmiʿ al-ṣaḥīḥ, éd., A. M. Shākir, Le Caire, 1937. 

 

TRITTON, A. S., Muslim Theology, Royal Asiatic Society, Londres, 1947. 

 

TUCKER, W., Mahdīs and Millenarians: Shi‘ite Extremists in Early Muslim Iraq, 

Cambridge, 2008. 

 

TUNAKĀBUNĪ, Muḥammad, Qiṣaṣ al-‘Ulamā’, première édition, ‘Ilmiyya Islāmiya, 

Téhéran, s. d. 

 

AL-ṬŪSĪ, Abū Jaʿfar, al-‘Idda fi usû al fiqh, alâghehbandiân, Qum, 1417/1996. 

 

__, al-Istibṣār, Najaf, 1957. 

 

__, al-Khilāf, Vol. I, jāme-e modaressin, Qum, 1407/1986. 

 

__, al-Mabsūṭ fī fiqh al-imāmiyya, Mu’asseseh farhangi Tibyān, Qum, 1387 h. s. /2008. 

 

__, al-Nihāya fī mujarrad al-fiqh wa l-fatāwā, Qum, 1980. 

 

__, Fihrist kutub al-shī’A, éd., Sprenger et ‘Abd al-Ḥaqq, rééd., Mashhad, 1972, Beyrouth 

1983. 

 

__, Kitāb al-Ghayba, Tabriz, 1905. 

 

__, Tahdhīb al-aḥkām, éd., al-Mūsawī al-Kharsān, Najaf, 1958-1962. 

 



 

291 
 

UZEGĀN, A., Le meilleur combat, Afḍal al-jihād, Paris, 1962.  

 

VASMAGHĪ, S., Beḍā’at fiqh, fiqh-e islāmī, Téhéran, 1387 h.s./2008. 

 

VITRAY-MEYEROVITCH, E., De la prière en Islam, Paris, 1998. 

 

WAARDENBURG, J. J.,  L’Islam dans le miroir de l’Occident , 2e édition, Paris - La 

Haye, 1963. 

 

WALKER Andrew, Eat the Heart of the Infidel: The Harrowing of Nigeria and the Rise 

of Boko Haram, Kindle Edition, 2016. 

 

AL-WĀQIDĪ, Kitāb al Maghāzī, éd. trad. allemande par J. Welhausen, Berlin, 1882 ; M. 

Jones, 3 vol., Londres, 1966. 

 

WASSERSTROM, S. M., « The Shī’īs are the Jews of our Community : An Interreligious 

Comparison within Sunni Thought », Israel Oriental Studies 14, 1994, pp. 297-324. 

 

WATT, W. M., « Conditions of membership of the Islamic community », Studia 

Islamica, 21, 1964, pp. 5-12. 

 

__, « Economic and social aspects of the origin of Islam », Islamic Quaterly 1,1954, pp. 

90-103. 

 

__, Free Will and Predestination in Early Islam, Londres, 1948. 

 

__, « Ideal factors in the origin of Islam », IQ 2, 1955, pp.160-174. 

 

__, La pensée politique de l’islam. Les concepts fondamentaux, trad. S. Reungoat, PUF, 

Paris, 1998. 

 

__, Muḥammad at Medina, Oxford, 1962. 

 

__, Muḥammad Prophet and Statesman, Oxford, 1961. 



 

292 
 

 

__, « Shi’ism under the Umayyads », JRAS 1960, pp. 158-172. 

 

__, The Formative Period of Islamic Thought, Edimbourg, 1973. 

 

__, « The Origin of the Islam doctrine of acquisitions (al-Kasb »), JRAS, 1943, pp.234-

247. 

 

WEBER, E. et REYNAUD, G., Croisade d’hier, jihad d’aujourd’hui, Paris, 1989. 

 

WEISS, H., « A tentative note on Islamic welfare: zakāt in theory and praxis in the Sokoto 

caliphate », Hemispheres 13, 1999, pp. 67-77. 

 

__, « Obligatory almsgiving: an inquiry into zakāt in the pre-colonial Bilād al-Sūdān », 

Studia Orientalia / Societas Orientalis Fennica, 96, Finnish Oriental Society : 

Tiedekirja, Helsinki, 2003. 

 

WENSINCK, A. J., Concordance et Indices de la tradition musulmane, 7 vol., Leyde, 

1936-69. 

 

__, Muḥammad and the Jews of Medina, Berlin 1975. (Version originale en néerlandais : 

Muḥammad en de Joden te Medina, Leyde, 1908). 

 

__, The Muslim creed: its genesis and historical development, Cambridge, 1932. 

 

WILLIS, J. R., « Jihad fī sabil Allāh - Its doctrinal basis in Islam and some aspects of its 

evolution in nineteenth-century West Africa », Journal of African History 7(3), 2004, 

pp.395-415. 

 

YA‘QŪBĪ, Aḥmad b. Isḥāq, Kitāb al-Buldān, M. J. de Goeje, BGA VII, Leyde, 1892.   

 

__, Tārīkh al-kāmil, trad. persane par Ibrāhim Āyati, Téhéran, 1382 h.s./2003. 

 



 

293 
 

YAḤYĀ B SA‘ĪD, al-Jāmi‘ li-l-Sharā’iʿ, Mu’asseseh seyed al-shuhadā, Qum, 

1405/1984. 

 

YĀRKHĪ JUSHEQĀNĪ, H. ‘A., Ghazavāt-e payāmbar, Tārīkh va muqarrarāt-e jang dar 

Islām, Téhéran, 1368 h.s./1989. 

 

YAVARI Mohammad Javād, JABBĀRĪ Mohammad Rezā, Tārīkh dar Āyini-yi 

Pajūhish, Dixième année, N° 34. 

 

YAZDANPANAH Zohreh, Biographie de Seyyed ‘Abbās Moussavi, Kayhan, Téhéran, 

2007.      

 

YAZDĪ, M., Jang wa jihād dar Qur’ān, Qum, 1382 h.s./2003. 

 

AL-YAZIJĪ Nassif, Majmaʿ al-Baḥrayn, Matb’al-‘Abâ, Beyrouth, 1302/1884. 

 

ZAID, A. M., The Islamic Law of Bequest , Londres, 1986. 

 

AL-ZAWĀHIRĪ, A., L’absolution des oulémas et des mujahidines de toute accusation 

d’impuissance et des faiblesses, (trad. : Jean-Pierre Milelli). Paris, 2008.  

 

ZAYAS, G. F., The Law and Philosophy of Zakat, The Islamic Social Welfare System, 

Damas, 1960. 

 

ZELIN, A. Y. « The War between ISIS and al-Qaida for Supremacy of the Global 

Jihādist Movement », Research Notes (Washington Institute for Near East Policy), 

2014. 

 

 

 

  



 

294 
 

INDEX GÉNÉRAL 

Noms propres, titres d’ouvrages,  

noms de lieux, termes techniques … 

 

Dans cet index, l’abréviation b. = ibn (i.e. « fils de ») et les caractères diacritiques 

ne sont pas pris en compte dans l’ordonnancement alphabétique. Les personnes sont 

indiquées selon leur appellation la plus usuelle. Les articles ainsi que les apostrophes de 

transcription ne sont pas pris en compte. 

 

  

‘Ā’isha ............................................................ 30 

‘Abbādān ........................................................ 67 

‘Abbāsī ......................................................... 199 

‘Abbassides .................................. 139, 175, 181 

‘Abd al-Malik (b. ‘Umar) ............................... 67 

‘Abd al-Muṭallib ................................... 101, 125 

‘Abd al-Qays ................................................ 105 

‘Abd al-Wahhāb ........................... 229, 241, 242 

‘Abdel Nasser (Gamal) ................................. 239 

‘Abdu l-Salām (Aḥmad) ............................... 202 

‘Abdu l-Ṣamad (Ḥusayn) .............................. 189 

‘Abdullāh Ibn Jahsh ...................................... 104 

‘Alā al-Dīn Abū l-Ḥasan ................................ 71 

‘Alam al-Hūda (le fils d’al-Fayḍ al-Kāshānī) 194 

‘Alī (1e imam) . 10, 29, 30, 50, 78, 101, 112, 121, 

125, 127, 129, 151, 159, 182, 183, 184 

‘Alī (ibn al-Rashīd) ....................................... 111 

‘Alī (Shāh) .............................................. 78, 196 

‘Alī al-Riḍā (8e imam) .................................. 112 

‘Alī Ibn Naṣrallāh ......................................... 202 

‘Alī ibn Yaqṭīn .............................................. 113 

‘Alī Zayn al-‘Ābidīn(4e imam) ............. 120, 184 

‘Āshūrā ......................................................... 218 

‘Askarī Ḥasan (11e imam) ..... 13, 14, 15, 52, 113 

‘Awārif al-maʿārif ........................................ 206 

‘Azīz (Abū al-Qāsim) ..................................... 70 

‘Azīz (Ḥamza) ....................................... 130, 156 

‘Azīz (Qāḍī) .......................................... 130, 160 

‘Azīz (Salār) .................................................. 206 

‘Idda (al) ................................................... 37, 38 

‘ilm al-ḥadīth ................................................. 215 

‘Umar (b. al-Khaṭṭāb) .................. 29, 59, 69, 121 

‘Umar (ibn ‘Abd al-’Azīz) .............. 67, 139, 182 

‘Umar b. Ḥanẓala .................................. 152, 159 

‘Umar b. Yazīd ............................................. 133 

‘Uthmān (b. ‘Īsā) ........................................... 113 

‘Uthmān (ibn 'Affān)....................................... 29 

  

Abraham........................................................ 101 

Abū Bakr (calife) ...................... 29, 69, 121, 138 

Abū Dujana ................................................... 246 

Abū Ḥanīfa ............................ 104, 125, 142, 227 

Abū Jaʿfar, (Muḥammad b. Ya‘qūb) ............... 69 

Abū l-Makārim ....................................... 72, 158 

Abū Sayyār Mismaʿ b.  ‘Abd al-Malik ......... 133 

Abū Yūsuf Yaʿqūb ................................ 104, 142 

Abū-Chakra ................................................... 173 

Afandī (‘Abdallāh) 179, 189, 190, 191, 193, 194, 

195, 200, 203, 208, 209, 210 

Afḍal al-jihād .................................................. 50 

Afghanistan ................... 233, 236, 237, 243, 284 

Afrique .................................. 214, 247, 253, 254 

Agbiboa (D. E.) ............................................. 232 



 

295 
 

ahl al-bayt (Gens de la Maison prophétique )

 ................................................................. 100 

ahl al-ḥadīth (Gens du Ḥadīth) ..................... 229 

Aḥmadi (Ḥamīd) ........................................... 238 

Ahwāzī (al) Mahziyār ............................. 68, 113 

Akbar Shāh Bābur ........................................ 235 

Akhbārī ...................... 18, 20, 168, 191, 195, 281 

Akhbāriyya ...................... 18, 136, 143, 211, 216 

al-aḥkām al-arba‘a ........................................... 8 

al-Aḥkām al-Sulṭāniyya ................................ 140 

al-Ālūsī (Maḥmūd) ........................................... 9 

al-Azhar ........................................................ 233 

al-Dhikra .............................................. 208, 286 

al-Durūs al-Sharī’a ...................................... 100 

al-Farīḍa al-ghā’iba ............................. 233, 234 

al-Fatḥ al-qadīr ............................................ 227 

al-Fihrist al-Tirāth ....................................... 210 

al-Futūḥ .......................................................... 29 

Algérie .......................................................... 230 

al-Ghayba (Kitāb al-Nuʿmānī) ................. 13, 83 

al-Ghayba (Kitāb al-Ṭusī) .............................. 21 

al-Ghunya ................................72, 129, 207, 271 

al-Ḥadā’iq al-Nāḍira ................... 142, 200, 257 

al-Hidāya ........................................................ 89 

al-Ḥujja fī Wujūb Ṣalāt ................................. 189 

al-Iʿtiqādāt ..................................................... 88 

al-Jāmi‘ li-l-Sharā’iʿ ...................................... 73 

al-Kāfī............................................................. 67 

al-Kāfī fī l-fiqh .............................................. 129 

al-Kāmil .......................................................... 29 

al-Kawthar .................................................... 124 

al-Khilāf ........................ 126, 185, 206, 209, 290 

al-Lum’A al-dimashqiyya ............................. 208 

al-Makāsib ...................................................... 80 

al-Marāsim ................................................... 130 

al-Muqni’A ..................................................... 44 

al-Musnad ..................................... 229, 269, 287 

al-Nihāya ...................................................... 111 

al-Qā’ida ...... 228, 232, 233, 234, 236, 237, 238, 

239, 243, 246, 258 

al-Sarā’ir 72, 129, 130, 159, 160, 207, 208, 269 

al-Shihāb al-Thāqib .............. 190, 191, 210, 263 

al-Sīra al-nabawiyya ......................... 47, 49, 269 

al-Tadhkira, .................................................... 73 

al-Tahdhīb ............................................. 156, 213 

al-ʿUrwat al-Wuthqā ..................... 100, 122, 204 

Amal (mouvement) ........................................ 248 

Amal al-āmil ......................................... 193, 194 

  

ʿĀmilī (Bahāʾ al-Dīn) .............................. 89, 199 

ʿĀmilī (Ḥurr) .... 17, 19, 26, 67, 68, 92, 101, 121, 

123, 136, 137, 152, 159, 160, 168, 174, 184, 

193, 194, 197 

ʿĀmilī (Ḥusaynī) ............................................. 78 

ʿĀmilī (Muḥammad Jawād) ............................ 78 

ʿĀmilī (Mūsāwī) ............................................ 100 

  

Amir Arjomand (Said) .............................. 50, 51 

Amir Mahalati (Jaʿfar ) ................................. 228 

Amir-Moezzi (Mohammad Ali ) .... 5, 7, 9, 12, 17, 

20, 21, 27, 29, 33, 52, 54, 62, 63, 64, 68, 76, 

79, 83, 88, 93, 98, 102, 114, 115, 147, 148, 

149, 166, 214, 217, 218 

amour (de walāya) .................................. 11, 217 

Anṣārī (Murtaḍā)79, 80, 119, 121, 137, 144, 145 

Āqā’ī (Abū al-Fadl ) ........................................ 81 

Arabie Saoudite ............................. 232, 238, 247 

Ardakānī (‘Alī Riḍā ) .................................... 201 

Aristote.................................................... 86, 231 

aristotéliciens ................................................ 215 

Arminjon Hachem (Constance) .................... 216 

Arnaldez (Roger ) .......................................... 231 

Ārsās (ancienne ville de Qazwīn).................... 67 

Aṣamm (‘Abd al-Raḥmān) .............................. 68 

aṣfiyā élus ..................................................... 184 

ash’arite ......................................................... 229 



 

296 
 

asḥāb al-ḥadīth (Gens du Ḥadīth)................. 242 

Ashmawy (Muḥammad Saïd ) .................. 58, 59 

Astan-e Qods-e Raḍawī .........189, 191, 194, 283 

Astarābādī (Muḥammad Amīn) ...................... 18 

Astarābādī (Muḥammad Baqīr) ............ 199, 200 

Astarābādī (Muḥammad Taqī) .............. 194, 202 

At-Tur (le Mont Sinaï) .................................... 41 

Ayatollāh ....... 189, 191, 204, 210, 251, 263, 283 

  

Badr ......... 30, 47, 48, 49, 68, 102, 106, 177, 280 

Bagdad ................... 175, 214, 241, 267, 272, 281 

Baghdādī Abū ‘Umar..................................... 244 

Baghdādī Abū Bakr ...............175, 227, 243, 244 

Bahā ..... 89, 90, 94, 116, 166, 178, 179, 189, 199 

Bahā’ī .. 89, 90, 94, 116, 166, 178, 179, 189, 199 

Baḥrānī (Hāshim b. Sulaymān)..................... 193 

Baḥrānī (Yūsuf b. Aḥmad) 19, 89, 141, 142, 189, 

190, 200 

Balādhurī (Aḥmad ) ...................................... 105 

Balāghī (Muḥammad Jawād ) ............... 104, 289 

Bannā (Ḥasan al) .......................................... 238 

Banū ‘Abd Shams ........................................... 29 

Banū Hāshim ..... 29, 30, 100, 101, 111, 116, 121 

Banū Jazīma ................................................. 105 

Banū Qurayẓah ............................................... 48 

Banū Umayya ........................................... 29, 30 

Bāqir Zādeh (M. R.) ....................................... 84 

Barilvi (Ahmed ) .......................................... 236 

Bashīr al-Dahhān ............................................ 67 

Baṣra ....................................................... 51, 279 

Bayāt (Asadullāh ) ........................................ 114 

Bayhom-Daou (Tamima ) ................. 64, 65, 152 

Ben Laden (Oussama ) ......................... 233, 237 

Berque (Jacques )..................... 35, 36, 37, 38, 39 

Beyrouth ....... 100, 101, 102, 112, 113, 142, 175, 

182, 190, 191, 249, 251, 252, 257, 261, 262, 

263, 268, 269, 270, 272, 274, 276, 277, 278, 

279, 281, 283, 285, 286, 287, 288, 290, 293 

bid‘a (innovation blâmable) .......................... 203 

Bidāya ........................................................... 141 

Biḥār al-Anwār .. 19, 78, 83, 101, 166, 182, 190, 

193 

Bihbahānī (Waḥīd) ........................................ 204 

Blachère (Régis )................................. 45, 81, 82 

Bokhtortāsh (Noṣratallāh) ............................... 49 

Boko Haram .......................... 232, 245, 246, 291 

Bonney (Richard ) ........................... 60, 230, 231 

Book of jihād ................................................... 68 

Borthwick (Bruce M. ) .................................. 172 

Bouyides ............. 54, 64, 89, 116, 175, 214, 215 

Brahimi (Mohamed Amine ) ......................... 234 

Bukhārī (Ṣaḥīḥ) ..................................... 105, 183 

Burrāj (Qāḍī ) .................................................. 91 

Byzantins ........................................................ 38 

  

Caire ..... 175, 233, 251, 257, 263, 264, 267, 268, 

269, 270, 272, 277, 280, 282, 286, 289, 290 

Calcutta ................................................... 56, 260 

Calder (Norman) ......... 60, 72, 97, 116, 117, 118 

Charity in islamic societies ........................... 139 

Chaumont (E.) ................................................... 9 

Cheragh (‘Alī Moulavi ) ............................ 55, 56 

Chiisme et Etat .............................................. 216 

Christianisme .................................. 98, 102, 103 

combat dans le chemin de Allāh ..................... 32 

Cook (David) ................................................ 231 

Coran (aumône) ............................................ 114 

Coran (exégèse) ............................................... 33 

Coran (falsification) ........................................ 83 

Coran (jihād offensif) ......................... 34, 40, 43 

Coran (khums) ............................... 104, 105, 119 

Coran (peines) ............... 147, 149, 163, 164, 213 

Coran (polysémique) ....................................... 30 

Coran (zakāt)................................................. 113 

Coran silencieux et le Coran parlant ................ 7 

Corbin (Henry) .................................................. 7 



 

297 
 

  

Daʿā’im al-islām .......................................... 183 

Daesh ............................................................ 243 

Damas ........................................... 233, 265, 293 

dār al-ḥarb ................................................... 236 

dār al-islām .................................................. 236 

Dashtakī (Mīr Niẓām al-Dīn) ........................ 202 

De Smet (Daniel) .................................... 83, 253 

Dehlavī (Shāh Walī Allāh) ........................... 235 

Dekmejian (Richard Hrair) ........... 238, 240, 241 

Deobandisme .........................232, 235, 236, 237 

Dhahabī ........................................................ 182 

Dhakā’ir wa l-Ṣalāt ...................................... 186 

Dharī’A. 188, 190, 193, 194, 195, 199, 201, 202, 

204, 208, 209 

Dictionnaire du Coran ..................................... 9 

Die islamisches Gnosis ..................................... 7 

Dieu (chemin de) ............. 35, 36, 37, 70, 89, 228 

Dieu (droit de) ................................................ 45 

Dieu (Envoyé de) .............................. 38, 47, 100 

Dieu (gouvernement de) ........................... 81, 87 

Dieu (justice de) .............................................. 46 

Dieu (pacte de) ............................................. 245 

Dieu (part de) ................................ 120, 121, 134 

Dieu (Parti de) .............................................. 248 

Dieu (preuve de) .......................... 17, 88, 92, 153 

Dieu (règne de) ............................................. 241 

Dieu (représentant de) ........................... 123, 127 

Dieu (voie de) ................................ 34, 44, 61, 90 

dissociation (barā’a ) ...................................... 11 

Djebli (Moktar) ............................................. 182 

  

Edward (William) ........................................... 56 

Égypte......................................31, 232, 239, 273 

enfer ................................................................ 83 

eschatologique ............................. 27, 50, 83, 217 

Eshmāvī (M. S.) .............................................. 31 

Esposito (John Louis) ................................... 250 

États-Unis.............................................. 238, 240 

Etienne (Bruno) ............................................. 230 

  

Fāḍil (‘Abdallāh b. Muḥammad) ................... 200 

Fāḍil (Hindī) .......................... 167, 195, 196, 207 

Fāḍil (Jalāl al-Dīn) ........................................ 157 

Fāḍil Ābī ....................................................... 125 

Faqīh Imāmī (Ḥasan) .................................... 106 

Fārābī (Abū Naṣr) ......................................... 231 

Faraj ‘Abd al-Salam ...................................... 233 

Farhang (Manuchihr) ..................................... 101 

Farhang maʿārif islāmi ..................................... 9 

Farhang-i Buzurg-i ‘Ulūm-i Iqtiṣādī ............ 101 

Farhang-nāmeh Uṣūl-e fiqh ............................ 16 

Farrahī (Dāvud) ............................................. 242 

Fārs ............................................................... 193 

fatḥ makka ....................................................... 47 

Fāṭima ................................... 7, 29, 50, 121, 124 

fatimides.......................................................... 65 

Filiu (Jean-Pierre )......................................... 229 

Fīqh al-qur’ān ............................................... 160 

Fiqh al-Riḍā .................................................. 108 

Fiqh-e Shīʿe .. 193, 194, 198, 199, 201, 204, 209, 

264 

furū (branches)ʿ ............................................. 8, 9 

Furū‘ min al-Kāfī ............................................ 213 

  

Gabriel ............................................................ 41 

Ghaffārī (Alī Akbar ) ....................... 15, 101, 134 

ghanīma ................................ 106, 107, 126, 251 

Ghayba al-kubrā ....................................... 12, 52 

Ghazavāt-e payāmbar ..................................... 47 

Gleave (Robert) ............................................... 20 

Goldziher (Ignaz ) ............................. 54, 97, 167 

Golfe Persique ............................................... 214 

Golpāyegānī (Ṣāfī ) ...... 193, 194, 198, 199, 201, 

204, 209 

gouvernement mondial .................................... 46 



 

298 
 

Grande-Bretagne .................................. 236, 247 

Guide divin . 7, 17, 20, 21, 27, 33, 52, 54, 68, 83, 

88, 93, 214, 218 

  

Ḥabībābādī (Muḥammad ‘Alī )............. 181, 210 

Ḥadīth (droit du) ............................ 18, 19, 22, 23 

ḥadīth (nabawī) ............................................... 50 

  

Hafs b. Qiyās ................................................ 162 

  

Ḥajj ....................................................... 174, 184 

  

Hakīm (Muḥsin).................................... 121, 122 

  

Ḥalabī Abū al-Ṣalaḥ 91, 115, 121, 129, 141, 156, 

207 

Ḥalabī Abū l-Ḥasan .................................. 71, 72 

Ḥalabī Ibn Zahrā ............................................. 16 

  

Halm (Heinz ) ................................................... 7 

Hamadānī (Amīr Sayf) ................................. 231 

Hamadānī (Ibrāhīm) ..................................... 113 

  

Ḥamdanides ................................................. 214 

Ḥamīdullāh (Muḥammad ) 34, 36, 39, 40, 47, 48, 

102, 105, 106, 109, 151 

Ḥamza b. Bazī .............................................. 113 

ḥanafite ................................................. 227, 228 

Ḥanafiyya (‘Alī b. Muḥammad) ..................... 50 

Ḥanafiyya (Muḥammad)................................. 50 

ḥanbalite ........................ 227, 229, 230, 241, 244 

Ḥaqīqat (‘Abd al-Rafī‘) .................................. 13 

  

Hārūn al-Rashīd .................................... 104, 113 

  

Ḥasan (b. Rāshid) .......................................... 113 

Ḥasan (Fakhr al-Muḥaqqiqīn) ...................... 157 

Ḥasan (Ibrāhīm) .............................................. 48 

Ḥasan (Jamāl al-Dīn) ...................................... 73 

Ḥasan b ‘Alī (2e imam) ........... 29, 143, 182, 183 

  

Hasan Nasrullah ............................................ 249 

Hāshimī (Aḥmad b. Faḍl).............................. 175 

Hashīshu (Nīhād ) ......................................... 248 

  

Ḥaskānī (al-Ḥākim ) ...................................... 183 

Ḥayy (Yaḥyā ) ................................................. 73 

  

Helsinki ................................................. 140, 292 

Hezbollah ...................... 248, 249, 250, 275, 281 

hiérarchie ................................................ 98, 115 

  

ḥikma (la sagesse mystique) .......................... 241 

Ḥilla ....................................................... 180, 216 

Ḥillī (‘Allāma) ...... 55, 73, 74, 77, 117, 119, 128, 

131, 141, 144, 157, 162, 163, 165 

Ḥillī (Abū ‘Abd Allāh), voir Ibn Idrīs. ............ 72 

Ḥillī (Muḥaqqiq) .. 16, 44, 72, 73, 75, 77, 92, 93, 

118, 130, 148, 153, 159, 160, 163, 186 

  

Histoire de la philosophie islamique................. 7 

Hitti (Philipe K. ) .......................................... 102 

  

Ḥizb al-Da‘wa ............................................... 248 

Ḥokūmat-e entesābī ...................................... 161 

  

Hoyland (Robert ) ........................................... 61 

  

ḥudūd . 8, 63, 147, 148, 150, 152, 155, 159, 160, 

165, 212 

Ḥunayn (bataille de) ........................................ 47 

Ḥusayn (3e imam) ..... 27, 29, 30, 32, 50, 62, 124, 

182, 183, 218 

Ḥusayn (Shāh Sulṭān) .................................... 203 

Ḥusaynī (‘Alī) ....................................... 124, 135 

Ḥusaynī (Muḥammad Hossein) ..................... 210 



 

299 
 

Ḥusaynī (Muḥammad Jawād) ......................... 78 

Ḥusaynī (Muḥammad Taqī) ......................... 194 

Ḥusaynī (Musṭafā) ........................................ 206 

  

Ibn A‘tham al-Kūfī ......................................... 29 

Ibn Abī al-Ḥadīd ........................................... 121 

Ibn al-Athīr ..................................................... 82 

Ibn al-Barrāj ................................. 129, 130, 160 

Ibn al-Hammām ............................................ 227 

Ibn al-Jawzī .................................................. 175 

Ibn al-Junayd al-Iskāfī .................. 108, 120, 121 

Ibn Bābūya ... 14, 15, 88, 89, 101, 108, 121, 174, 

213 

Ibn Ḥanbal .................................... 105, 229, 242 

Ibn Ḥazm ...................................................... 231 

Ibn Hishām ................................ 47, 49, 104, 105 

Ibn Huzaym .................................................. 105 

Ibn Idrīs .. 72, 118, 129, 130, 158, 159, 160, 207, 

208, 209, 228 

Ibn Isḥāq ................................................. 47, 182 

Ibn Khaldūn ...................................... 29, 60, 140 

Ibn Mājja .................................................. 50, 83 

Ibn Manẓūr ................................................... 107 

Ibn Qutayba .................................................... 29 

Ibn Shahrāshūb ............................................. 113 

Ibn Taymiyya . 28, 229, 230, 233, 234, 241, 242, 

244, 246, 247 

Ibn Thābit ..................................................... 227 

Ibn Zuhra .................................72, 115, 129, 207 

Ibrāhīm (Abū Yūsuf ) ........................... 104, 143 

Ibrāhīm (Ḥasan ) ........................................... 193 

Ibrāhīm (Mīrzā )............................................ 202 

ikhwān al-muslimīn ...................................... 238 

Ilkhanide ......................................................... 55 

imam caché ... 17, 21, 55, 63, 64, 76, 79, 88, 118, 

119, 122, 129, 130, 131, 135, 136, 141, 143, 

156, 158, 161, 171, 196, 198, 205, 213, 217 

imam impeccable . 15, 27, 53, 54, 66, 75, 77, 79, 

80, 81, 85, 90, 93, 115, 120, 150, 151, 158, 

161, 166, 167, 169, 177, 185, 186, 196, 200, 

205, 206, 207, 208 

imamat . 10, 13, 68, 74, 111, 112, 120, 178, 206, 

210, 255, 275 

imamologie duodécimaine .............. 63, 253, 255 

Inevitable Doubt.............................................. 20 

Iran ... 62, 93, 137, 150, 153, 163, 165, 171, 176, 

177, 178, 180, 181, 187, 189, 193, 194, 195, 

200, 201, 202, 203, 209, 214, 216, 228, 241, 

248, 294 

Irshād .................................................... 185, 186 

Iṣfahān .. 178, 189, 192, 209, 241, 262, 265, 268, 

279 

Iṣfahānī (Abū l-Faraj) ...................................... 13 

Iṣfahānī (Bahā’ al-Dīn) ................................. 167 

Iṣfahānī (Ḥusayn) .......................................... 195 

Iṣfahānī (Mīrzā ‘Abdallāh) ............................ 189 

Iṣfahānī (Shaykh Luṭfullāh) .......... 178, 179, 202 

Ishārāt al-ṣabr ................................................ 71 

Islam ... 42, 55, 56, 57, 59, 72, 73, 74, 75, 77, 78, 

85, 86, 103, 139 

Islam et modernité politique ......................... 236 

Israël .............................................. 239, 248, 249 

ithnā ‘ashariyya............................................. 214 

  

Jabal ʿĀmil .................................................... 177 

Jabbārī (Rezā ) ............................................... 104 

Jabhat al-Nusra ............................................. 233 

Jaʿfar al-Ṣādiq (6e imam) . 12, 51, 67, 69, 78, 94, 

112, 120, 121, 133, 134, 137, 152, 159, 160, 

183, 184 

Jaʿfaryān (Rasūl ) .................. 131, 177, 188, 206 

Jāhiliyya ........................................................ 240 

Jām’e ‘Abbāssī ................................................ 89 

Jamā‘at al-tawḥīd ......................................... 243 

Jamā‘at islāmī ............................................... 236 



 

300 
 

Jama‘atu ahli l-sunna ................................... 246 

Jambet (Christian ) . 5, 7, 12, 20, 64, 65, 98, 115, 

148, 149 

Jāmiʿ al-Maqāṣid ................................. 157, 198 

Jāmiʿ al-shitāt............................... 163, 165, 283 

Jassim Hussain ......................................... 23, 51 

Jawāhir al-Kalām .......... 100, 101, 132, 142, 154 

Jawāhiri (Muḥammad).................................. 113 

Jawziyya (Ibn Qayyim) ................................ 242 

Jiddah ............................................................. 67 

jihād .. 3, 8, 11, 23, 27, 28, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 

36, 38, 39, 40, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 

53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 

65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 

77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 

89, 90, 91, 92, 93, 94, 98, 116, 171, 212, 221, 

227, 228, 229, 230, 231, 232, 234, 235, 236, 

237, 240, 241, 243, 244, 246, 294 

jihād al-akbar/al-afḍal ................................... 26 

jihād al-aṣghar ............................................... 26 

Jīlānī (Ḥusayn b. Ḥasan) ....................... 201, 204 

jizya (impôt de capitation) ........................ 38, 97 

Joulani (Abū Muḥammad) ............................ 233 

judaïsme ................................................. 98, 102 

Jugement dernier ............................................ 10 

  

Kadīvar (Moḥsen ) .................161, 163, 167, 168 

kāfir (impie ) ................................................. 196 

kalām .. 48, 79, 88, 129, 142, 155, 158, 168, 169, 

190, 204, 229, 230, 281 

Kama (Nigeria) ............................................. 246 

Kamare’ī (‘Alī Naqī) ............................ 209, 268 

Kanamā......................................................... 247 

Karakī (‘Alī b. Manshār) ...................... 198, 199 

Karakī (al-Muḥaqqiq) ... 44, 76, 92, 93, 118, 131, 

132, 144, 155, 156, 157, 172, 176, 177, 178, 

179, 180, 196, 197, 198, 199, 208, 209 

Karbalā ................................................... 30, 218 

Karīm Khān (Muḥammad ) ........................ 62, 63 

Kāshānī (Fayḍ) 19, 123, 136, 190, 191, 194, 210 

Kashf al-Ghiṭā’ ............................................... 78 

Kashf al-Lithām ............................................ 207 

Kashf al-Rumūz Fī Sharḥ Mukhtaṣar ............ 125 

Kashfī (Jaʿfar ) .............................................. 210 

Kāshif al-Ghiṭā’ .................. 78, 83, 84, 157, 196 

Kashmīrī (‘Abdallāh) .................................... 192 

Kaysānides ................................................ 50, 51 

Kāẓim (7e imam) ............................. 51, 112, 113 

Kāẓim (Muḥammad) ............... 90, 100, 191, 204 

Kepel (Gilles ) ............................... 227, 228, 233 

Kermānī (Muḥammad ) ................................... 62 

Khadduri (Majid ) ..................................... 57, 58 

Khājū’ī (Ḥusayn ) .......................................... 210 

Khalkhālī (E. Mūsavī ) ...................................... 7 

Khandaq .......................................................... 47 

kharāj ..... 3, 97, 98, 99, 114, 142, 143, 144, 251, 

260, 266, 272 

khārijite ........................................................... 30 

Khātūnābādī (‘Abdu l-Ḥusayn ) ............ 192, 203 

Khaybar .......................................................... 47 

Khomeyni (Rūḥollāh ) ........... 156, 169, 205, 248 

Khū’ī (Abū l-Qāsim) ................. 35, 85, 120, 155 

khulafā’ ......................................................... 184 

khums ...... 3, 11, 15, 22, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 

102, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 

111, 112, 113, 114, 115, 116, 118, 119, 120, 

121, 122, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130, 

131, 132, 133, 134, 135, 136, 137, 138, 212, 

262, 294 

Khurāsān ............................................... 137, 189 

Khurasānī (Muḥaqqiq) .................................. 192 

Khwānsārī (Aḥmad) ...................... 152, 159, 161 

Khwānsārī (Āqā Ḥusayn) .............................. 202 

Khwānsārī (Āqā Jamāl) ......................... 195, 203 

Khwānsārī (Muḥammad Bāqir) .... 136, 155, 160, 

178, 189, 192, 193, 194, 208 



 

301 
 

Kifāyat al-aḥkām .......................................... 151 

Kisānī (École) ............................................... 228 

Kitāb al-Ṭabaqāt al- kubrā ........................... 105 

Kitāb al-Umm ............................................... 117 

Kitāb man lā yaḥḍuruhu l-faqīh ................... 213 

Kohlberg (Etan ) .............. 28, 32, 33, 54, 62, 183 

Kuala Lumpur............................................... 235 

Kūfa ........................................................ 67, 174 

Kūhpā’ī (Mīr Qāsim) .................................... 202 

Kulaynī (Muḥammad b. Ya‘qūb) . 49, 53, 67, 68, 

69, 111, 120, 134, 183, 184, 210, 213 

Kumayl ibn. Ziyād .......................................... 78 

Kurani (‘Alī ) ................................................ 248 

  

La Chronique ................................................ 229 

La religion discrète ...............................7, 10, 63 

Lakhmī (Naṣr b. Qāmūs ) ............................. 112 

Lausanne........................................................... 1 

Le Ğihād dans l’Islam médiéval ..................... 61 

Le Prophète et le Pharaon ............................ 233 

Liban......................................177, 233, 248, 249 

Libye............................................................. 243 

Linant de Bellefonds ................................ 7, 212 

Lisān al-’Arab .............................................. 107 

Luft (Paul) ...................................................... 50 

Luizard (P.J.) ................................................ 216 

Lumière (sourate An-Nur) ............................ 160 

  

Ma‘rifat-e siyāsī ............................................. 84 

maʿād .............................................................. 10 

Mabānī takmilat al-minhāj ........................... 155 

Mabsūṭ .. 44, 53, 70, 92, 116, 128, 169, 206, 285, 

290 

Madanī (‘Abdallāh ) ...................................... 196 

Madārik al-Aḥkām ........................................ 100 

Madelung (Wilfred ) ....................................... 97 

Maghribī (Al-Qāḍī al-Nu’mān ) .................... 183 

Mahdī 10, 14, 15, 18, 66, 83, 115, 116, 118, 121, 

122, 123, 127, 128, 131, 132, 210 

Mahdī al-Qā’im, voir Mahdī. .......................... 50 

Maḥmūdī (Muḥammad Bāqir) ....................... 182 

Maiduguri.............................................. 246, 247 

Mājid al-Mājid .............................................. 233 

Majlisī (Muḥammad Bāqir ) ... 78, 101, 153, 154, 

166, 182, 189, 191, 193, 203 

Majlisī (Muḥammad Taqī ) ..... 19, 178, 179, 190 

Majmaʿ al-bayān ............................................. 38 

Makārim (Nāṣir ) ............................. 37, 112, 174 

Malaysia ........................................................ 235 

Malek (bibliothèque) ............................. 192, 199 

Mālik b. Anas ......................................... 228, 242 

mālikite ......................................... 227, 228, 231 

Manāqib ........................................................ 113 

Mange le cœur du mécréant .......................... 246 

Manṣūrī Lārijānī............................................ 114 

Mar’ashī (Ayatollāh ) .................................... 189 

marāji‘ taqlīd .................................................. 97 

Marāsim al-Sharī’A ...................................... 206 

Marie ......................................................... 7, 277 

marjaʿ ........................................................... 180 

maʿrūf ......................................................... 9, 11 

Marwān ................................................. 182, 183 

Maṣābīḥ al-ẓulam.................................. 204, 258 

Masālik al-afhām ............................................ 77 

Mashhadī (Mīr Muḥammad Zamān ) ............ 190 

Mashkūr (M. J.) ............................................... 29 

Massignon (Louis ) ........................................... 7 

Māwardī (Abū al-Ḥasan)....................... 117, 140 

Mawdudi Abū Ala ......................................... 233 

Māzandarānī (Muḥammad Ḥusayn) ...... 192, 210 

Mecque... 11, 29, 48, 49, 58, 104, 174, 184, 218, 

265, 269 

Médine .................. 30, 47, 49, 58, 104, 133, 241 

Mesisah ........................................................... 67 

Messie ................................................... 102, 254 



 

302 
 

Michaël ........................................................... 41 

Miftāḥ al-karāma ............................................ 78 

Minhāj al-Ṣāliḥīn ...................................... 35, 36 

Miqdād (Jalāl al-Dīn ) ................................... 157 

Mīr Dāmād (Muḥammad Baqīr), voir 

Astarābādī. ............................................... 178 

Miṣrī (Abū Ayyūb) ......................................... 244 

Modarresi (Ḥusayn) ...................................... 172 

Moghol ......................................................... 235 

Mohaghegh (Mohammad Bāqīr ) ................... 37 

mongole ........................................................ 216 

Morabia (Alfred ).................................... 61, 229 

Moulavi (‘Alī ) .......................................... 55, 56 

Moussavi (‘Abbās ) .............................. 248, 249 

Moussavi (Husayn ) ...................................... 248 

Movahid (Abtahi) ......................................... 182 

Mu‘jam Rijāl, al-Ḥadīth ............................... 120 

Mu’min (Muḥammad ) ..................... 36, 68, 192 

mu’tazilite ............................................. 121, 229 

Muʿāwiyya ..................................................... 29 

Mufaḍḍal b. ‘Umar ....................................... 112 

Mufīd (Shaykh al-) 14, 15, 16, 34, 44, 54, 64, 84, 

91, 92, 93, 115, 117, 121, 125, 126, 127, 128, 

140, 152, 155, 158, 162, 185, 206, 215 

Mughniya ............................................. 106, 107 

Muhadhdhab al-bāri’ ................................... 161 

Muhammad at Mecca ................................... 139 

Muhammad at Medina .................................. 103 

Muḥammad b ‘Uthmān al-’Umarī .................. 52 

Muḥammad b. ‘Abd Allāh, voir prophète. .... 10 

Muḥammad b. Sinān ..................................... 113 

Muḥaqqiq al-Ardabīlī ........................... 144, 163 

Muḥaqqiq al-Thānī ....................................... 188 

Muḥaqqiq Dāmād .......... 149, 155, 156, 162, 165 

Muʿizz (Qāḍī ) .............................................. 202 

mujtahid ...... 18, 47, 81, 119, 153, 154, 155, 156, 

161, 163, 166, 168, 178, 198, 200, 209, 217, 

289 

mujtahid mutajāzī.......................................... 155 

Mukhtalaf al-Shī’A ........................................ 110 

Mukhtaṣar ......... 73, 74, 115, 125, 159, 266, 274 

Mullā Ṣadrā al-Shīrāzī .................................. 202 

Munich ...................................................... 7, 265 

munkar .......................................... 9, 11, 63, 159 

Muntahā ............ 74, 75, 141, 162, 209, 266, 270 

Muntaẓirī (H.A.) ..................................... 81, 177 

Mūsavī (E.)........................................................ 7 

Muslim . 101, 105, 263, 265, 267, 275, 284, 290, 

292 

Mustadrak al-Wasā’il ................................... 184 

Mustalaq ......................................................... 47 

Mutawakkil Abū ʿĪsā ...................................... 14 

mutawātir .............................................. 158, 227 

  

Nā’im, Qāsim ................................................ 249 

Nā’inī (Mīrzā) ....................................... 202, 204 

nafs .................................................................. 26 

Nafy al-wujūb al-muṭlaq ............................... 204 

Nahj al-Balāgha ............................ 121, 182, 276 

Nahj al-ʿirfān ................................................ 197 

Nahrawān ........................................................ 30 

nāib (pl. nuwwāb) ........................................... 52 

Najafī  (‘Alī ) ................................................. 202 

Najafī (‘Abd al-Raḥīm ) .................................. 79 

Najafī (Muḥammad Ḥasan ) ... 47, 48, 75, 79, 88, 

101, 129, 132, 142, 154, 155, 158, 168, 169, 

190, 204 

Najāshī .................................................. 113, 281 

Najd ............................................................... 241 

Najrān ........................................................... 104 

Nakhla ........................................................... 104 

Narāqī (Aḥmad) ...................... 93, 119, 121, 154 

Nawbakhtī Abū al-Qāsim Ḥusayn b. Rawh .... 52 

Nāwūsides ....................................................... 51 

Nāwūsiyya ...................................................... 51 

Near East ............................................... 243, 293 



 

303 
 

Newman (A. J.)............................... 20, 171, 195 

Nezām-e Siyāsi-ye Eslām .............................. 237 

Nigeria ........................... 243, 246, 247, 284, 291 

Nīshābūrī (‘Abdallāh) ................................... 113 

Nishapur ......................................................... 51 

Nūh al-Nakhā ............................................... 113 

Nuʿmānī (Muḥammad b. Ibrāhīm) .......... 83, 127 

Nūrī (Mirzā Ḥusayn ) ...................... 90, 182, 184 

  

Occultation majeure . 12, 22, 52, 53, 65, 98, 115, 

123, 131, 150, 158, 175, 208 

Occultation mineure ..... 17, 21, 52, 76, 122, 129, 

131 

Omeyyades ................ 30, 68, 139, 143, 175, 182 

ordre du jihād ................................................. 69 

Oxford ...... 54, 65, 103, 152, 171, 183, 257, 258, 

263, 281, 288, 291 

  

Pahlavi (le règne) .......................................... 181 

Pakistan .................................233, 235, 236, 237 

Paraclet ................................................. 102, 254 

Pāyandeh (Abū l-Qāsim ) ............................... 48 

Peerzadeh (Afḍal ) ........................................ 103 

Peshawar ....................................................... 233 

philosophe ..................... 178, 200, 203, 231, 289 

piliers de la religion .................................. 44, 85 

Planhol (M.) ................................................. 102 

Poulādī (Kamāl ) ........................................... 242 

prière du vendredi . 4, 11, 65, 171, 172, 173, 174, 

175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 183, 

184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 

193, 194, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201, 

202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210, 

211, 213, 284, 294 

prophète .... 22, 26, 34, 47, 49, 58, 59, 65, 68, 74, 

78, 85, 87, 88, 90, 94, 97, 101, 102, 103, 104, 

105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 116, 

120, 121, 124, 127, 129, 133, 138, 139, 140, 

150, 151, 152, 169, 186, 227, 229, 238 

  

Qā’im (12e imam), voir Mahdī. ...................... 213 

Qā’inī (Ḥasan ) .............................................. 190 

Qadamī (Ḥātim ) ........................................... 190 

Qājār ............................................... 78, 181, 196 

Qalqashandī (abu al-Abbâs) .......................... 175 

Qarmats ........................................................ 214 

Qāṭi’A al-lajāj fī taḥqīq ḥall al-kharāj .......... 143 

Qatīfī (Ibrāhīm) ..................................... 143, 144 

Qawā‘id al-fiqh ............................................. 149 

Qazwīn ............................................ 67, 199, 210 

Qazwīnī (‘Abd al-Jalīl ) ......................... 178, 187 

Qazwīnī (Dīn Muḥammad ) .......................... 202 

Qazwīnī (Fāḍil ) ............................................ 195 

Qazwīnī (Mullā Khalīl ) ........................ 195, 210 

Qiṣaṣ al-Khāqānī .................................. 204, 286 

qiyās ................................ 16, 17, 19, 22, 53, 228 

Qu’est-ce que le shī‘isme ? ..................... 12, 115 

Queeston (Ibrahim )......................................... 68 

Querry (A.) ...................................................... 55 

Qummī (Mirzā Abū l-Qāsim) ................ 163, 165 

Qummī (Muḥammad Ṭāhir) .......... 192, 193, 209 

Qurayẓah ......................................................... 47 

  

ra’y ................................ 17, 19, 22, 53, 227, 228 

Rabat ....................................................... 47, 269 

Rachid (Ahmed ) ........................................... 237 

rāfī (M. A.) ...................................................... 80 

Rajab (mois ) ................................................. 104 

Rajab (Muḥammad ) ..................................... 190 

Ramaḍān (mois ) ...... 11, 21, 102, 106, 173, 205, 

206, 208 

Raqqa ............................................................ 245 

Rasā’il al-Fiqhiyya ....................................... 210 

Rasā’il al-tis‘a ................................................ 73 

rationalistes, voir Uṣūliyya. ........................... 156 



 

304 
 

Rawāndī (Faḍl Allāh ) .................................. 174 

Rāwandī (Quṭb al-Dīn ) ................................ 160 

razzia .................................................. 31, 32, 57 

religion d’État ....................................... 176, 216 

représentants de l’imām caché, voir nuwwāb. 52 

Résurrection ..................................... 10, 82, 134 

Reungoat (S.) .................................................. 57 

révolution islamique ..................... 171, 217, 248 

Reynaud (G.) ................................................... 32 

Rezā’ī (Amīr ) ................................................. 59 

Riāḍ al-Masā’il............................................... 66 

Richard (D. S.)................................................ 54 

Richard (Yann ) .................................... 171, 172 

Rijāl al-Najāshī ............................................ 113 

Riyāḍ al-‘ulamā’........................... 195, 209, 210 

Rome .............................................................. 56 

Roy (Olivier ) ................................................ 236 

Rūḥ al-ma‘ānī ............................................. 9, 38 

Russie ............................................................. 79 

Rustam (Farrokhzād) ...................................... 82 

  

Sabziwārī (‘Abd al-Aʿlā ) ............................. 157 

Sabziwārī (Muḥammad Bāqir) .....136, 151, 155, 

179, 186, 194, 197, 201 

Sabziwārī (Muḥaqqiq) .................................. 192 

Sachedina (Abdulaziz) ... 183, 185, 186, 197, 207, 

208 

Saʿd ibn Abī Waqqāṣ ...................................... 82 

Sādeqī Ardestānī................................... 174, 283 

  

Ṣadr (Muḥammad Bāqir) ................ 12, 202, 256 

Ṣadriyya ........................................................ 202 

Ṣadūq, voir Ibn Bābūya. ................................. 88 

Ṣafar (mois ) ................................................. 104 

  

safavide... 20, 62, 76, 93, 94, 123, 131, 143, 153, 

166, 168, 171, 175, 176, 178, 181, 187, 188, 

191, 196, 198, 199, 200, 203, 216, 260, 289, 

294 

Safawān b. Yaḥyā ......................................... 113 

sagesse mystique ........................................... 241 

  

Ṣaḥīfa ............................................................ 184 

ṣaḥīḥa Abī Khadīja ....................................... 160 

Ṣaḥīḥ-i Muslim .............................................. 101 

  

Sajjâdi (Ja‘far) ................................................... 9 

Salār al-Daylamī ........... 121, 130, 156, 206, 207 

  

Ṣalāt . 11, 43, 113, 177, 188, 189, 190, 191, 192, 

193, 194, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201, 

202, 203, 204, 208, 209, 210, 212, 271, 280, 

283, 284, 287 

Ṣalāt al-jum‘a ......... 11, 195, 199, 201, 204, 212 

Ṣāliḥ Beyk (Muḥammad) .............................. 190 

  

Saljūqides ...................................................... 116 

Samāhijī ('Abdallāh ) .................................... 195 

Samanides ..................................................... 214 

Sāmarrā ........................................................... 14 

Sarāb (‘Abdu l-Fattāḥ ) ................. 194, 200, 204 

Sauveur, voir Mahdī. ...... 14, 27, 52, 55, 83, 120, 

213 

Sayyid ...... 9, 72, 78, 90, 97, 100, 103, 106, 107, 

112, 115, 120, 121, 122, 124, 135, 136, 138, 

144, 149, 155, 157, 165, 189, 193, 194, 195, 

203, 204, 206, 210, 237, 238, 239, 240, 241, 

248, 262, 279, 283, 289 

Sayyid Quṭb ................... 237, 238, 239, 240, 241 

Schacht (Joseph) ....................... 97, 98, 102, 167 

Selected works ................................................. 98 

Sepehri (Fereydoun) ...................................... 227 

shāfi‘ite ......................................................... 227 

Shāfiʿī ................................................... 117, 228 

Shaftī (Muḥammad al-Bāqir ) ............... 155, 164 



 

305 
 

Shāh Ismāʿīl .......................................... 177, 198 

Shāh Ṭahmāsb ....... 131, 143, 172, 177, 198, 208 

Shahīd al-Awwal Abū ‘Abdallāh Ibn al-Makkī

 .... 75, 100, 119, 131, 134, 141, 155, 157, 208 

Shahīd al-Thānī Zayn al-Dīn b. Aḥmad al-

ʿĀmilī 76, 118, 119, 132, 134, 148, 153, 155, 

157, 168, 180, 184, 186, 188, 193, 198, 199, 

201, 204 

Shāmlū (Walī Qulī) ............................... 190, 204 

Sharif (Bāqir) .................................................. 29 

Sharīf al-Murtaḍā ... 64, 116, 117, 121, 126, 127, 

144, 196, 205, 207, 209 

Sharīf al-Raḍī ............................................... 144 

Shaybānī (Ḥanbal) ........................................ 229 

Shaykh Raqib Harb ...................................... 249 

Shaykhiyya ........................................ 62, 63, 255 

Shaykhurī (Sulaymān) .................................. 193 

Shiism ............................................................. 50 

Shīrāzī (al-Sarakhsī) ..................................... 259 

Shūshtarī (Ākhūnd) ....................................... 193 

Shūshtarī (Ḥasan ‘Alī b. ‘Abdallāh) .... 189, 192, 

209 

Shūshtarī (Qāḍī Nūrullāh) ............................. 208 

  

Ṣiffīn ............................................................... 29 

  

Simmarī Abū al-Ḥasan ‘Alī b Muḥammad ..... 52 

Singer (Amy) ................................................ 139 

Sīra ............................. 47, 49, 104, 105, 269, 272 

Sirhindi Fāruqi .............................................. 235 

Sīstānī (‘Alī ) ................................................ 124 

Snouck (Hurgronje) ................... 97, 98, 102, 103 

Socrate ............................................................ 86 

soufisme ....................................................... 241 

sourate al-Anfāl ............................................ 106 

sourate al-Jum’A .......................................... 191 

sources d’imitation ................................. 97, 180 

Sourdel (D.) .................................................... 54 

Strasbourg ................................................. 1, 212 

Subḥānī (Jaʿfar) ................................... 82, 86, 87 

  

Ṣubḥī Tufaylī ................................................ 248 

  

Sūdān .................................................... 140, 292 

Sulaymān b. ‘Abdallāh Baḥrānī .................... 194 

Sunna (norme) ............................................... 100 

Sunna (religion) ............................................ 246 

Syrie .............................. 214, 233, 243, 244, 250 

  

Ṭā’if ................................................................. 47 

  

ta’wīl (exégèse) ............................................. 241 

  

Ṭabarī .. 13, 29, 68, 106, 175, 182, 202, 229, 289 

Ṭabāṭabā’ī (‘Alī) ................ 66, 90, 100, 157, 195 

Ṭabāṭabā’ī (Muḥammad) .... 38, 51, 90, 100, 172, 

204 

Ṭabāṭabā’ī (Muḥsin) .............................. 121, 122 

  

Tabouk ............................................................ 38 

  

Ṭabrisī Abū ‘Alī (Amīn al-Islām) ..... 17, 38, 106, 

121, 160, 202, 207 

  

Tabrīzī (Jawād) ............................................. 124 

Tabrīzī (Muḥammad ‘Alī Mudarris) ..... 155, 202 

Tafrishī (Mīr Fayḍ ) ...................................... 202 

Tafsīr 37, 38, 104, 106, 109, 114, 174, 240, 269, 

277, 283, 289 

Tahdhīb ......................................................... 113 

Taḥrīr al-wasīla ............................................ 153 

Tajallī (‘Alī Riḍā) .................................. 194, 201 

Tālebān, Zanān, ............................................ 237 

  

Ṭalḥa ............................................................... 30 



 

306 
 

  

taqiyya ...... 4, 32, 62, 88, 94, 141, 144, 160, 182, 

183, 261, 272, 274 

taqlīd ............................................................ 217 

Tārīkh ............................................................. 13 

tasawwuf ....................................................... 241 

Tatmīm amal al-āmil .................................... 178 

tawḥīd ............................................. 10, 243, 251 

taxes religieuses .. 3, 21, 22, 97, 98, 99, 101, 102, 

112, 114, 118, 122, 126, 127, 139, 140, 184, 

212, 224, 294 

taʿzīr .......................................... 4, 148, 151, 164 

Terrier (Mathieu) ....................... 5, 178, 200, 218 

Tibhirine (Algérie) ........................................ 230 

Tiedekirja ..................................................... 292 

  

Ṭihrānī (Āqā Bozorg ) .. 178, 188, 190, 193, 194, 

195, 199, 201, 204, 208, 209 

  

Tirmidhī (Abū Dāwūd) ................................... 50 

traditionnistes, voir Akhbāriyya. ..................... 18 

Tūnī (‘Abdallāh ) .......................................... 202 

Tūnī (Fāḍil ) ...........................192, 194, 200, 201 

  

Ṭūsī (Abū ‘Alī al) ......................................... 186 

Ṭūsī (Shaykh al-) .. 15, 37, 38, 44, 54, 64, 69, 70, 

72, 83, 91, 92, 93, 115, 116, 118, 121, 126, 

127, 128, 131, 141, 155, 156, 158, 160, 162, 

168, 185, 196, 206, 209, 213 

  

Tustarī (‘Abdallāh ) ...................................... 195 

  

Uḥud ............................................................... 47 

Union Soviétique .......................................... 238 

uṣūl al-dīn ................................................8, 9, 10 

Uṣūl al-Kāfī .................................................... 49 

Uṣūliyya ... 19, 137, 143, 156, 168, 192, 211, 216 

  

ʿUyūn al-Masā’il ........................................... 200 

  

Uzegān (Ammār)............................................. 50 

  

Vaziri (bibliothèque) ..................................... 191 

  

Wahhābisme .................................................. 238 

wahhabite .............................................. 232, 244 

wājib al-kifā’ī ................................................ 230 

walāya ............................................... 10, 11, 217 

Walbridge (L.) ............................................... 171 

Walker (Andrew)........................................... 246 

War and peace ........................................ 57, 273 

Wasā’il al-shī’a ...... 68, 120, 121, 123, 124, 127, 

129, 267 

Washington ........................................... 243, 293 

Watt (Montgomery)..... 31, 57, 97, 102, 103, 139 

Weber (E.) ....................................................... 32 

Weiss (Holger) ................................ 97, 139, 140 

Wiesbaden ............................................... 54, 264 

wujūb al-‘aynī ............................................... 198 

wujūb takhayyurī ........................................... 197 

wujūbihā al-’Aynī.......................................... 195 

  

Ya‘qūbī (Aḥmad b. Isḥāq) ....................... 13, 175 

Yaḥyā b Sa‘īd .................................................. 73 

Yamānī ...................................................... 82, 83 

Yārekhī Jūchqānī ............................................ 47 

Yāvarī (Mohammad Javād) ........................... 104 

Yazd .............................................................. 191 

Yazdanpanah (Zohreh) .................................. 249 

Yazdī (Kāẓim) ......................... 90, 100, 189, 204 

Yazdī (Misbāh) ................................... 45, 46, 81 

Yazdī (Muḥammad Muqīm) ......................... 191 

Yazīd (calife omeyyade) ................................. 29 

Yazjī (Nassif) ................................................ 100 

Yobe (Nigeria) .............................................. 246 



 

307 
 

Yūnus b. ‘Abd al-Rahmān ............................ 113 

Yūsuf (Fazaie) .............................................. 228 

  

Ẓāhirī (‘Alī ) ................................................. 231 

  

Zakariyā ibn Mālik ....................................... 121 

Zakariyyā b. Ādam ....................................... 113 

zakāt 3, 11, 22, 59, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 

103, 105, 113, 114, 116, 117, 118, 127, 133, 

138, 139, 140, 141, 142, 143, 212, 292, 294 

Zakhīra al-Maʿād ......................................... 136 

Zarqawi (Abdallah Azzam) .......... 227, 228, 233 

Zawahiri (Ayman) ........................ 227, 228, 233 

Zaydites .................................................... 62, 67 

Zelin (A. Y.) ................................................. 243 

Ziyād al-Qandī .............................................. 113 

Zotenberg (Hermann) ................................... 229 

Zubayr ............................................................ 30 

Zurich ....................................................... 7, 265 

 

  



 

308 
 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

Since the 4/10th century, the Imami Shi’ism has entered in the time of Occultation since 

his last and twelfth Guide became the Hidden Imam. However, according to the ancient 

Imami law, in the absence of the physical person of the infallible Imam, the practice of the 

Four Collective Prescriptions becomes problematic: holy war, the collection and distribution 

of some religious taxes, the application of Quranic penalties, and collective Friday prayer. 

The present thesis consists of the study of the historical evolution of the currents and 

theories on the legality or illegality of the implementation of the Four Prescriptions during 

the Occultation from the 4/10th century up to the present day, with particular attention to 

the Safavid era (10-12/16-18th c.), that is the time of the declaration of Imamism as the 

state religion in Iran and the birth of the Shi’ite clergy. We can thus observe how the spiritual 

authority of the infallible Imam is gradually being replaced by the theological-political 

authority of the fallible jurist. 

MOTS CLÉS 

 

Shi’isme imamite, Occultation, Quatre Préceptes, jihād, khums et zakāt, peines 

coraniques, prière du vendredi, Iran safavide. 

RÉSUMÉ 

 

Depuis le IV/Xe siècle, le shi’isme imamite est entré dans le temps de l’Occultation puisque 

son dernier et douzième Guide est devenu l’Imam caché. Or, selon le droit imamite, en 

l’absence de la personne physique de l’Imam infaillible, la mise en pratique de Quatre 

Préceptes collectifs devient problématique : la guerre sainte, la collecte et la distribution de 

certaines taxes religieuses, l’application des peines coraniques et la prière collective du 

vendredi. La thèse consiste en l’étude de l’évolution historique des courants et des théories 

sur la légalité ou l’illégalité de la mise en pratique des Quatre Préceptes pendant 

l’Occultation depuis le IV/Xe siècle jusqu’à nos jours, avec un attention particulière 

accordée à l’ère safavide (X-XII/XVI-XVIIIe s.), c’est-à-dire l’époque de la déclaration de 

l’imamisme comme religion d’Etat en Iran et de la naissance du clergé shi’ite. On observe 

ainsi à travers cette étude, le remplacement progressif de l’autorité spirituelle de l’Imam 

infaillible par l’autorité théologico-politique du juriste faillible. 

KEYWORDS 

 

Imami Shi’ism, Occultation, Four Prescriptions, jihād, khums and zakāt, Quranic 

punishments, Friday prayer, Safavid Iran. 

http://www.rapport-gratuit.com/



