
 

SOMMAIRE 
 

INTRODUCTION GENERALE 

PARTIE I : MODELE THEORIQUE ET SPATIAL DE LA RECHERCHE 

Chapitre 1 : CADRE  THEORIQUE 

Chapitre 2 : LOCALISATION   SPATIALE DE LA RECHERCHE 

PARTIE II : RESULTATS D’ENQUETES ET ANALYSE 

Chapitre 3 : RESULTATS D’ENQUETES 

Chapitre 4 : TRADUCTION SOCIOLOGIQUE DU PHENOMENE CULTUREL « MITSAPA »  

PARTIE III : TRADITION FACE À LA MODERNITÉ : LA PROSPECTIVE 

Chapitre 5 : POSTURE CONCEPTUELLE 

Chapitre 6 : VERS UNE DETERMINATION DE LA COUTUME FUNÉRAIRE DU “FITSAPANA” 

CONCLUSION GENERALE 

BIBLIOGRAPHIE 

TABLE DES MATIÈRES 

LISTE DES TABLEAUX ET FIGURES 

ANNEXE 

 

    

 



1 

 

INTRODUCTION GENERALE 
 

CONTEXTE  

 

La situation de subversion au niveau du système politique contamine la sphère 

socio-économique de la nation ; la reconduction de décisions électorales ajourne la 

résolution de la crise surtout sur le plan institutionnel. La politique, réduite à la 

subjectivité, est corrompue par le jeu d’intérêt personnel et de la géopolitique. Des 

malaises sociaux se refoulent par la criminalité et la délinquance; des troubles dûs au 

chômage, à l’inflation des produits de première nécessité, déterminant le quotidien des 80 

% des Malgaches qui représentent  la proportion de la population vivant sous le seuil de la 

pauvreté. Ce tourment contextuel malgache que manifeste le non contrôle dans le circuit 

économique a pour effet l’anarchie d’exploitation terrestre, souterraine et humaine par des 

conquérants étrangers. De même que dans le domaine d’exportation et d’importation. 

Autrefois, la société malgache s’est unie par le partage de valeurs, de morale, des 

idées, des manières de penser et d’agir en commun, à l’instar du fihavanana, un modèle de 

base sociétale qui maintient l’équilibre intergénérationnel, interinstitutionnel et 

intergroupe. Avec l’évolution, ce sont les rapports  sociaux de production qui cimentent la 

société (indépendantes de la volonté individuelle) selon la pensée néo-marxiste (C'est-à-

dire des relations afférantes aux activités de production afin d’assurer la subsistance et la 

survie matérielle de la collectivité). Pour Karl Marx : «  le mode de production de la vie 

matérielle conditionne le processus social, politique et spirituel dans son ensemble. Ce 

n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur être, c’est au contraire leur être 

social qui détermine leur conscience ». On est passé à « trano atsimo sy avaratra » (des 

maisons sud-nord, qui se mettent côte à côte) à « inona no takalony » (…mais à l’échange 

du service !) signifiant une collaboration, une négociation  et un affrontement. Toutefois, 

l’évolution apporte à nos jeunes un monde éphémère de satisfaction avec les gadgets de la 

technologie ; qui commencent à changer les modes d’action dans les institutions tant 

privées que publiques. Ils entrent en force dans la tournure du changement face à  

l’intégration  de Madagascar dans la mondialisation.  



2 

 

Ambohimanarina, une des collines qui illustrent un pont de transaction 

traditionnelle à la modernité existant dans la Région d’Analamanga. Bien que le quartier 

fasse partie de la Commune Urbaine d’Antanarivo, il montre une société qui est encore 

bien sauvegardée culturellement, unissant la société et les êtres qui y vivent. Aussi, c’est 

un endroit victime du bouleversement politique qui engendre une insécurité telle que la 

prolifération du banditisme et du problème foncier. 

 

CHOIX DU SUJET ET DU TERRAIN 

 

Notre projet d’étude se porte sur l’identité culturelle du  VIème arrondissement qui 

est Ambohimanarina encadrant le « fitsapana » un rituel dans la monographie funéraire 

existant particulièrement à Ambohimanarina et Antehiroka (Ambohibao). Comme 

Ambohimanarina est un lieu syncrétique, c'est-à-dire  un passage transactionnel entre le 

traditionnel (vers les périphéries) et la modernité (vers Antananarivo ville), c’est aussi le 

lieu d’origine de l’investigateur. Donc, c’est tout un intérêt de l’étudier comme il se doit. 

 

PROBLEMATIQUES 

 

La problématique est partagée au commencement par la question de départ pour 

pouvoir diriger scientifiquement et objectivement notre ligne d’étude. Elle, une approche 

ou perspective théorique, permet de définir et de  contrôler toutes démarches qui nous 

conduit à la question : Quels sont les enjeux auxquels représente le rite funéraire 

« mitsapa » dans la société d’Ambohimanarina tout en répondant si sa pratique satisfait les 

besoins et les attentes collectivités-individus dans sa logique sociétale ? 

 

HYPOTHESES 

 

 Face à cette interrogation, on a établie quelques propositions de réponse. Le 

« fitsapana dit aussi fisehoana » représente des enjeux : 



3 

 

- Socioculturels à travers la conscience collective qui en découle avec la présentation 

commune de condoléance et le principe du « tsimbalivaly ifanaovana » (action-

réaction). C’est une condition d’unification proposée aux membres d’une société 

donnée, et qui maintien les modèles culturels à travers les rôles théatraux qui 

résident dans le processus rituel, c’est aussi un partage de valeur et de pensée aux 

autres acteurs et à la génération future. 

- psychosociaux, c’est un facteur de socialisation ou d’intégration par lesquels le 

corps et le psychique doivent s’accorder le même désir et besoin. De ce fait, le 

fitsapana peut reconduire les actes et les pensées des hommes qui y intègrent ; c’est 

un moulage de personnalité en donnant un modèle de conduite qui est le respect et 

l’appartenance  à un groupe autre que la famille. 

- socioéconomiques à travers lesquels est  désigné le flux de l’équilibre entre l’offre 

et la demande au niveau du circuit social où véhiculent des cohésions et des 

interactions interindividuelles et/ou individu-société. Influencé par les conjonctures 

externes, le fitsapam-pokonolona peut être utilisé comme un compensateur aux 

dépenses de la famille affligée. Somme_toute, la pratique satisfait les besoins et les 

attentes collectives et/ou individuelles selon le degré estimé par ces derniers.  

 

OBJECTIF GENERAL 

 

L’objectif est la marge de référence à la réussite ou à l’échec de l’étude. Notre 

objectif général pour cette recherche est de comprendre  le fondement de cette pratique. 

 

OBJECTIFS SPECIFIQUES 

 

-  Comprendre c’est aussi essayer d’expliquer, dans cette recherche, le rapport 

existant entre sociéte-individu et la notion du « fitsapana » 

- Connaitre le fondement c’est d’y contribuer à sa permanence (participation aux 

occasions, transmission, revalorisation). 



4 

 

METHODOLOGIE 

 

C’est la section où l’on spécifie la méthode et technique de recherche, une 

démarche d’investigation empirique. Le propre de la méthode disait A. Kaplan, est d’aider 

à comprendre au sens le plus large, non les résultats de la recherche scientifique, mais le 

processus de recherche lui-même (Grawitz p.14). La technique est le moyen d’atteindre et 

d’affiner la méthode (les techniques d’enquête sociologique ne sont que les procédés 

opératoires qui permettent l’application de la méthode sociologique à l’objet choisi pour 

l’étude (DANTIER, 2008). Sur ce point on a suivi deux démarches ou méthodologie de 

recherche. Il faut avant tout indiquer et limiter le champ de la recherche afin de savoir de 

quoi l'on parle1. 

 

���� Démarche de connaissance ou dimension empirique c'est-à-dire les produits de 

données empiriques sur le social : données quantifiées (statistiques des enquêtés à 

travers le sondage stratifié et au hasard éffectué) et matériels qualitatifs en utilisant 

les techniques vivantes (entretiens, observations directes et participantes). 

Antérieurement à la descente sur terrain, on a élaboré : la mise en œuvre des repères 

théoriques visant à éclairer la question de départ, les objectifs, les techniques, les 

hypothèses et le modèle d’analyse et du questionnaire, pour permettre à l’étude d’être 

scientifiquement  et objectivement cohérente et articulée. Aussi on a recouru à des 

documentations et des pré-questions pour pouvoir cerner notre objet d’étude. 

Au moment de l’enquête, on a opéré à des entretiens peu directifs d’abord aux 

leaders d’opinions (pour des questions générales) et par des individus par la suite (pour 

leur motivation d’agir). De plus, un panel a été oeuvré pour bien encadrer la recherche. Ci-

après les renseignements nécessaires pour une étude quantitative : 

� Nombre des leaders d’opinions enquêté: homme-femme 

� Nombre des enquêtés (simple citoyen): homme-femme, relatif au variable « âge », 

c'est-à-dire efféctué avec le sondage stratifié. 

� Nombre par rapport au niveau de participation :  

                                                      
1
 (MAUSS & FAUCONNET, 1901) p.19 



5 

 

1° Oui, à chaque fois (fidèle, actif ou « le public ») 

2° Oui, si on connait la famille du      defunt ou le defunt lui-même (parfois, passif) 

3° Non, pas encore (jamais, passif ou     « le non-public »)  

� Nombre de Fokontany actifs et passifs à l’égard de la tradition 

� Nombre de ménage actif et passif : avec le variable « personnes actives-passives » 

Qui peut se résumer par ce tableau d’échantillonnage ci-dessous : 

    Tableau 1 : tableau récapitulatif d’échantillonnage 

Désignations Homme Femme Total 

Leaders d'opinion 7 1 8 

"Le plublic" ou l'actif 2 5 7 

"Le non-public" ou le passif 6 11 17 

"Les publics" ou le passif 6 11 17 

Total 21 28 49 

 
Actifs Passifs Total 

Fokontany 28 3 31 

Ménages 11 18 29 

   Source : enquête personnelle 2013 

 

Ce tableau nous indique une évaluation quantitative globale sur le sujet de 

recherche. De plus, il nous guide et aide à la demonstration des hypothèses et de la 

problématique. Quarente neuf (49) est le nombre de personnes enquêtées et vingt neuf (29)  

soient le nombre de ménages. En ce qui concerne le « Fokontany », on a relevé un (01) 

pour « l’actif » et deux (02) pour « le passif ». 

 

 



6 

 

Pour se procurer les données estimées, on a employé l’enregistrement de son sur 

des téléphonies mobiles. 

L’enquête sociologique est une opération stratégique complexe qui toujours investit 

et explore des domaines très divers de la réalité sociale et qui ne saurait être asservie à 

aucune technique exclusive d’investigation ( (DANTIER, 2008). 

   

���� Démarche d’analyse ou dimension théorique, c’est l’univers de l’explication et 

de la compréhension du social c'est-à-dire l’élaboration des théories, qui fixe la 

méthode d’approche ou le modèle d’analyse. 

On a suivi le modèle d’analyse  de concept-modèle-théorie pour  parvenir à celui de 

concept-dimension-indicateur afin de pouvoir se diriger vers une analyse scientifique de 

notre objet d’étude. Aussi, on a essayé d’examiner notre sujet avec les théories qui nous 

semblent les mieux adaptées tels le raccordement du paradigme « individu-société ». 

Toutefois on a bien voulu mettre en rapport le système relationnel individu-société. De ce 

fait, on va s’appuyer, en esquisse, le schème actanciel (action, acteur), le schème 

interactionnisme et celui de la représentation dont on abordera avec ces lignes directives 

nécessairement applicables et relatives à l’étude. 

 

Schème actanciel (action, acteur)2 :  

 

Les acteurs sont intégrés à un champ ou à une situation, « un contexte social », qui 

doit être délimité, définit et construit pour l’expérimentation appelé « système d’action 

sociale ». Aussi il y a « l’intentionnalité de l’action » (à l’exemple des types d’action 

wébériens ou encore aux quatre concepts d’action d’Habermas). D’où la notion de 

« acteur-situation » de T. Parsons ; l’acteur peut être individuel ou collectif et la situation 

peut être physique ou social. 

 

 

                                                      
2
 Notion proposée par M. Xiberras, les théories sociologiques 



7 

 

Schème d’interactionnisme : 

 

Il prend en compte à la fois la structure sociale et le point de l’acteur qui agit ; il 

privilégie l’observation directe, les relations interpersonnelles, les événements quotidiens, 

les institutions et les organisations. Les formes d’intégration ou de domination sont 

interprétées à partir des contenus de l’interaction entre les acteurs sociaux ; autrement dit 

par la façon dont « les individus cherchent à ajuster mutuellement leurs lignes d’action sur 

les actions des autres perçues ou attendues » (selon H.S Becker). Cette théorie se 

caractérise par l’existence de la notion d’étiquetage qui divise les membres et les non 

membres. Dans cette pensée, la vie sociale est perçue comme une série théâtrale à l’appui 

de E. Goffman où dans les processus d’interaction les plus communs, les individus sont 

toujours en représentation ; tenant les rôles qu’ils estiment adéquats à la situation.  

 

Schème  holistique 

 

Il remet en question la totalité, la globalisation et le pouvoir ainsi exercé. Le 

« fitsapana » ou « fisehoana », étudié comme une institution, une coutume inclu dans la 

culture, renvoie à une représentation de la collectivité comme disait la sagesse malgache 

« toy ny ladim-boatavo, raha fotorana iray ihany » (les hommes sont comme les 

ramifications de la tige des courges, au fond il n’y a q’une seule tige). En tant 

qu’institution, comme l’a défini E. Durkheim « toutes les croyances et tous les modes de 

conduite institués par la collectivité », il y a des normes, des statuts (ou des positions) et 

des rôles (ou des comportements), des valeurs imposés comme les manières d’agir, de 

penser et de sentir  par la collectivité. Toutefois, l’étude d’un comportement doit prendre 

en compte les caractéristiques globales de la société, car les comportements sociaux ne se 

réduisent pas à la somme des comportements individuels. 

 

 

 

 



8 

 

PROBLEMES RENCONTRES ET LIMITES 

 

Les problèmes sont des défis à relever. La notion temps a joué un rôle important 

dans l’accomplissement du présent mémoire, elle nous est comptée, ainsi qu’à la notion 

espace avec le moyen financier. Cependant, des problèmes au niveau des conquis semblent 

influencer la démarche d’enquête, notamment au problème de disponibilité et de 

l’incompréhension ou des personnes qui parlent trop et déconcentrent le chercheur pour le 

suivi des réponses. 

 

PLAN 

 

Dans la démarche de la recherche, on a trois grandes parties qui décrivent et 

expliquent le rite funéraire « fitsapam-pokonolona maraina » du VIème arrondissement. 

Dans la première partie, on définit le modèle théorique et spatiale de la recherche; en 

deuxième partie, les résultats d’enquêtes et l’analyse. Dans la troisième et dernière 

partie, nous proposons comme titre « tradition face à la modernité : la prospective ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

MODELE THEORIQUE ET 
SPATIAL DE LA 

RECHERCHE
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE I 

MODELE THEORIQUE ET 
SPATIAL DE LA 

RECHERCHE 

 

MODELE THEORIQUE ET 
SPATIAL DE LA 

 



10 

 

 

 

 

 

 

 

 

« ... La théorie se trouve à la base du travail 
scientifique et son rôle est donc déterminant 
dans le processus d'explication des phénomènes 
sociaux… la théorie est l’ensemble des outils qui 
permet à chacun de se repérer et de construire 
une vue d’ensemble de la vie sociale ». 

(ASSOGBA, 2004) pp 24,83 ; (LAPEYRONNIE, année universitaire: 2005-2006) p.12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La première partie est une délimitation de la structure théorique 

d’interprétation de la réalité sociale, visant à orienter objectivement et 

scientifiquement notre étude avec un procédé incluant une brève désignation 

du terrain d’étude qui est le VIème arrondissement dans la Commune 

Urbaine d’Antananarivo.  

 



11 

 

Chapitre 1 

CADRE  THEORIQUE 
 

Notre étude se veut être une étude objective et scientifique, elle est dirigée par les 

théories adoptées  au  sujet de mémoire. 

La tradition « mitsapa » est examinée à deux niveaux distints qui 

s’enchevêtrent conjointement: le niveau macro (la société engendrée depuis la tradition qui 

peut être désigné par l’instance du Fokonolona) et le niveau micro (l’individu sujet-

acteur) ; qui se réagit à des certains moments. Elle est considérée comme un fait social, où 

on observe la place dominante de l’obligation dans une cohésion sociale réalisée avec le 

« fitsapam-pokonolona maraina3 ». Elle a ce pouvoir coercitif envers les individus qui 

agissent au nom du « fihavanana » à travers la maxime « tsimbalivaly ifanaovana » (un 

échange de don à l’occasion de ce rite d’où survient le principe d’action individuelle 

négative ou positive résulte une réaction sociale négative ou positive). On assiste 

également à « izay manao ihany no hanaovana » (seulement ceux qui participent auront en 

retour l’intervention des autres) et ceci est valable au niveau structurel c'est-à-dire que le 

« Fokontany » se manifeste seulement aux  gens qui agissent positivement. Il n’y a pas 

d’exception, toutes personnes que se soient « zanatany » (habitants originels) ou des 

« mpihavy » (des étrangers) sont traitées semblablement. Les individus sont pris 

inconsciemment à la contrainte d’agir à cette coutume. Tant au niveau micro que macro, on 

enregistre une action ajustée et une réaction logique de l’individu et/ou de la collectivité 

pour intérpréter une interaction. Avec notre ligne directrice de démarche analytique : 

concept-dimension-indicateur (par essence de sa généralité : concept-modèle-théorie), on 

accède à un niveau d’étude plus scientifique et cohérente. Cependant, les notions de 

représentation et de fonction contribueront aussi à l’analyse et qui cimentent la relation 

existante entre ces deux niveaux ci-dessus. Éventualité 

Eventuellement, une analyse systémique du « fitsapana », qui découle tout un 

système d’action, un univers de système de représentation, et un système de culture, peut 

être aperçue. De ce fait, l’étude du « fitsapam-pokonolona maraina » se siège à l’égard de 

                                                      
3
 C’est une notion de présentation d’une  condoléance collective du matin d’inhumation 



12 

 

sa structure, de sa fonction et de son processus. Ainsi les explications et les interprétations 

de l’analyse s’orientent dans cette perspective tout en assimillant le modèle concept-

dimension-indicateur. 

Cependant, entamons d’abord la notion de culture pour mettre en évidence nos 

théories d’approche. 

 

1. LA NOTION DE CULTURE 

 

La culture se définit comme « un ensemble lié de manière de penser, de sentir et 

d’agir plus ou moins formalisé, étant apprises et partagées par une pluralité de personnes, 

servent d’une manière à la fois objective et symbolique, à constituer ces personnes en une 

collectivité particulière et distincte. »  

Ces manières de penser, de sentir et d’agir soulignent que les modèles, les valeurs, 

les idées, les pensées s’étendent dans toutes les formes d’expressions de sentiments aussi 

bien qu’aux règles qui régissent des actions objectivement observables. La culture 

s’adresse donc à toute activité humaine, qu’elle soit cognitive, affective ou conative (c'est-

à-dire l’action au sens strict) ou même sensori-motrice. Ces manières qui sont très 

formalisées dans un code de lois, dans des formules rituelles, des cérémonies, un protocole, 

etc. elles le sont moins et à des degrés divers dans les arts, droit coutumier, dans certains 

secteurs des règles de politesse. Notamment, elles entrainnent des relations 

interpersonnelles. Moins les manières de penser, de sentir et d’agir sont formalisées, plus la 

part d’interprétation et d’adaptation personnelle est permise ou même requise. 

Ces manières sont partagées par une pluralité de personne : l’essentiel est que des 

façons d’être soient considérées comme idéales ou normales par un nombre suffisant de 

personne pour qu’on puisse reconnaitre qu’il s’agit bien de règle de vie ayant acquis un 

caractère collectif et donc social. 

L’acquisition de la culture résulte de divers modes et mécanisme, d’apprentissage, 

c’est un héritage social. Elle est tout ce qu’un individu doit apprendre pour vivre dans une 

société particulière. 



13 

 

La culture est objective dans son sens où les manières dont des personnes ont en 

commun établissent entre elles des liens que chacune ressent comme bien réel. D’où 

l’approche d’Emile Durkheim sur la solidarité sociale et d’Auguste Comte sur le consensus 

social. Elle est tout aussi symbolique avec les manières collectives de penser, de sentir et 

d’agir ayant un symbole de communication et surtout de participation. Par exemple 

l’adhésion à des valeurs, qui symbolise l’existence à une collectivité donnée. Car s’abstenir 

de participer à des réunions de porter un insigne, de signer une pétition, etc., manifeste 

symboliquement qu’on se détache d’un parti, d’un syndicat ou d’une association. 

Un dernier caractère est que la culture est un ensemble lié, c'est-à-dire de constituer 

ce qu’on peut appeler « un système »4. Lorsque des changements s’effectuent dans un 

secteur d’une culture, ils entrainent des changements dans d’autres secteurs de cette 

culture. Ils se manifestent sous l’effet des liens et des rapports ressentis subjectivement pat 

les membres d’une société. La cohérence d’une culture est donc en liaison avec toute une 

réalité subjectale, c'est-à-dire vécue subjectivement par les membres d’une société. C’est 

d’abord chez les sujets et  pour les sujets qu’une culture prend le caractère d’un système. 

En d’autres termes : 

a. La culture concerne toute activité humaine, c’est parce qu’elle est conforme à une 

culture donnée que l’action d’une  personne  peut être dite action sociale. 

b. Les manières de penser, de sentir, d’agir peuvent être très formalisée (lois, 

cérémonies) ou moins formalisée (politesse, …) 

c. La culture est partagée par une pluralité de personne 

d. La culture n’est pas héréditaire, son acquisition se fait par apprentissage », « la 

culture est « tout ce qu’un individu doit apprendre pour vivre dans une société 

particulière », (document fournit par l’AESM, quelques notions de sociologie, 

année universitaire 2006-2007).  

Selon  Guy Rocher, « la culture permet et favorise l’adaptation de l’homme et de la 

société à leur environnement et à l’ensemble des réalités avec lesquels ils doivent vivre … 

c’est à travers la culture que l’homme prend contact avec lui-même, avec son milieu 

                                                      
4
 « Les différents éléments qui composent une culture donnée ne sont pas simplement juxtaposés 

l’un à l’autre. Des liens les unissent, des rapports de cohérence les rattachent les uns aux autres » 



14 

 

physique et social qu’il exerce des contrôles sur lui-même, ses sentiments, ses besoins, ses 

impulsions, qu’il manipule les choses et les êtres et les asservit à ses besoins et à ses fins ». 

On peut dire donc que la culture est comme le prisme à travers lequel l’homme perçoit la 

réalité pour la contrôler. Par conséquent, la culture est propre à l’homme parce qu’il seul 

peut développer suffisamment de la fonction symbolique et accumuler un réservoir de 

symbole de divers niveau d’abstraction. En retour, la culture permet à chaque individu de 

devenir homme, en le faisant bénéficier des acquis accumulés et qui ne pouvait s’inscrire 

dans l’organisme biologique. Au-delà du physique et du social, ou plus exactement à 

travers eux, la culture affirme sa fonction la plus fondamentale qui est de permettre à 

l’homme de s’humaniser. 

Quant à Radcliffe Brown, il définit la culture comme étant le « processus par 

laquelle une personne acquiert, au contact d’autre personne ou d’objet comme les livres 

ou les œuvres d’art, des connaissances, des idées, des croyances, des goûts, des 

sentiments ; l’adaptation culturelle est le processus social par lequel un individu acquiert 

des habitudes et des caractéristiques mentales qui lui permettent d’occuper une place dans 

la vie sociale et le rendent apte à participer à ses activités »5. C'est par l'existence de la 

culture et des traditions culturelles que la vie sociale humaine diffère fondamentalement de 

la vie sociale des autres espèces animales. La transmission de manières acquises de penser, 

de sentir et d'agir qui constitue le processus culturel, trait spécifique de la vie sociale de 

l'homme, n'est sans doute qu'une partie de ce processus total d'interaction entre les 

personnes, ou processus social qui constitue la réalité sociale elle-même. La permanence et 

le changement des formes de vie sociale définissent l'objet de recherche de la sociologie 

comparative, la permanence et le changement des traditions culturelles sont parmi les faits 

qui doivent être pris en compte. 

En résumé, la culture, est à la manière durkheimienne, un fait social, apparait 

comme l’univers mental et symbolique, commun à une pluralité de personne, grâce auquel 

et à travers lequel ces personnes peuvent communiquer entre elles, se reconnaitre des 

liens, des attaches, des intérêts communs, des divergences et des oppositions, se sentent 

enfin, chacun individuellement et tous collectivement, membre d’une même entité qui les 

dépasse et qu’on appelle un groupe, une association, une collectivité, une société6. 

                                                      
5
 (RADCLIFFE-BROWN, 1972)  

6
 (ROCHER, la notion de culture, 1992) 



15 

 

La culture est représentée en système d’action, d’interaction constituant une 

cohésion sociale. 

 

2. THEORIE DE L’ACTION SOCIALE 

 

L’action sociale est ici interprétée en système d’action qui se ramène à 

l'organisation des rapports d'interaction entre l'acteur et sa situation. Elle s’est traduite à 

partir de la subjectivité de l’individu-acteur, c'est-à-dire à partir de sa perception de son 

environnement, des sentiments qui l’animent, des idées, des motivations qui le font agir et 

des réactions qu’il a à sa propre action. Elle est purement subjective dans sa nature mais 

cela ne contrecarré pas que tout acte venant de l’individu est bien dicté par la pression ou 

situation qui lui est extérieure, et qu’il soit contraint d’agir en dépit de lui. Mais pour 

qu’une action soit sociale, elle doit répondre aux trois critères7 : 1° L’action doit tenir 

compte du comportement, de l’existence des autres ; 2° Elle doit avoir une signification 

sociale ; 3° Que les autres, en retour et réciproquement, doivent se montrer que l’action de 

départ est comprise et répondre par la suite, et le destinataire doit répondre à l’action de 

départ. 

Pour Parsons, il l'entend comme toute conduite humaine qui est motivée et guidée 

par les significations que l'acteur découvre dans le monde extérieur, significations dont il 

tient compte et auxquelles il répond8. Les traits essentiels de l'action sociale résident donc 

dans la sensibilité de l'acteur à la signification des choses et des êtres ambiants, la prise de 

conscience de ces significations et la réaction aux messages que ces dernières transmettent. 

De ce fait, l'action sociale à laquelle s'adresse toute la théorie de Parsons comporte les 

quatre éléments suivants : 1) Un sujet-acteur, qui peut être un individu, un groupe ou une 

collectivité; 2) Une situation, qui comprend des objets physiques et sociaux avec lesquels 

les acteurs entrent en rapport ; 3) Des symboles, par l'intermédiaire desquels chaque 

individus sont en rapport avec les différents éléments de la situation et leur attribue une 

signification ; 4) Des règles, normes et valeurs, qui guident l'orientation de l'action, c'est-à-

dire les rapports des acteurs avec les objets sociaux et non sociaux de son environnement. 

                                                      
7
 Document fournit par l’AESM, (AESM, 2009) 

8
 (ROCHER, Talcott Parsons et la sociologie américaine, 1988) 



16 

 

Quant à Weber9, il a également précisé sont point de vue, « l’action (humaine) est 

sociale dans la mesure où, du fait que la signification subjective de l’individu ou les 

individus qui agissent y attachent, elle tient compte du comportement des autres et en est 

affectée dans son cours »10.Agir c’est s’exprimer, orienter à un intérêt ou pas mais que 

toute est communication ; dès lors, l'activité sociale peut être déterminée: a) de façon 

rationnelle en finalité, par des expectations du comportement avec les objets du monde 

extérieur ou de celui d’autres hommes, en exploitant ces dernières comme «conditions» ou 

«moyens» pour parvenir rationnellement aux fins propres, mûrement réfléchies, qu'on veut 

atteindre; b) de façon rationnelle en valeur, par la croyance en la valeur intrinsèque 

inconditionnelle - d'ordre éthique, esthétique, religieux ou autre - d'un comportement 

déterminé qui vaut pour lui-même et indépendamment de son résultat; c) de façon 

affectuelle, et particulièrement émotionnelle, par des passions et des sentiments actuels; d) 

de façon traditionnelle, par coutume invétérée. J. Habermas la circonscrit en quatre 

concepts d’action : l’action téléologique qui est orientée vers une fin, l’action normative 

qui est relative à des valeurs, l’action dramatique qui est comme une mise en scène de soi-

même et l’action communicationnelle qui renvoie à des relations interindividuelles. 

Concernant les participants, on peut s’emprunter aux types d’acteurs de Laurent 

fleury11 : « le public », « le non public » et les publics. « Le public », ce sont les « fidèles à 

la pratique » et sont surtout les résidents originels (les zanatany). « Le non public » sont 

généralement des immigrants ou des enfants  et des jeunes générations c'est-à-dire les non 

adultes dans le rang familial (les mpiavy et les zanaka qui ont encore leurs parents). « Les 

publics » sont les futurs potentiels intéressés qui pourront apporter la continuité. Comme 

l’auteur les explique : « Le public » regroupe les personnes intéressées par la culture, et qui 

fréquente habituellement des lieux de culture. "Le non public" regroupe les personnes qui 

ne sont pas captivées par la coutume et "les publics" regroupent le futur public c'est-à-dire 

les personnes potentiellement intéressées et qui donc fréquenterons un lieu de culture. 

 

 

                                                      
9
 (DANTIER, texte de méthodologie en sciences sociales: les idéales types des activités et relations sociales, 

20 août 2004) 

 

 
10

 (AESM, 2009) 
11

 (BOUVET, 2008-2009) 



17 

 

3. THEORIE DE L’INTERACTION 

 

Dans une définition plus simple, l’interaction est l’action réciproque entretenue 

entre deux ou plusieurs individus. Des actions en relation remettent en cause une 

interaction dite sociale, celle-ci simule ainsi une position avec des ou un rôle comme 

proposait E. Goffman dans son interactionnisme symbolique où la relation sociale se 

représente comme une pièce de théâtre. L’interaction s’articule dans le système d’action en 

général. 

L'expression « interactionnisme symbolique » désigne globalement un courant 

sociologique d'origine américaine fondé sur l'idée que la société est le produit 

des interactions entre les individus. Aussi, elle désigne diverses réalités, tantôt d'ordre 

théorique, tantôt d'ordre organisationnel. En outre, ces diverses réalités ne seront pas les 

mêmes aux États-Unis et en Europe, en France en particulier. Bref, l'interactionnisme 

symbolique est bien, comme l'ont dit Bérénice Fisher et Anselm Strauss, une « salle des 

ventes » où l'on apporte et achète ce que l'on veut. 

La dimension « symbolique » des conduites, c'est-à-dire sur les valeurs et les 

significations que les individus en interaction attribuent à leurs gestes respectifs. George 

Herbert Mead12  se rapporte au  « behaviorisme social », qui prend en charge les 

dimensions interprétatives des rapports humains.  

Blumer et les « trois prémisses simple » de l’interactionnisme symbolique : 

Premièrement, les êtres humains agissent envers les « choses » (qu'il s'agisse d'objets, 

d'êtres humains, d'institutions, de valeurs, de situations) sur la base des significations 

qu’elles ont pour eux. Deuxièmement, les significations de telles choses sont engendrées 

par les interactions que les individus ont les uns avec les autres. Enfin, au fil de ses 

rencontres avec ces choses, l'individu fait usage d'un processus interprétatif, qui modifie 

les significations attribuées. Ce qui revêt ses principes : 1° Les humains agissent à l’égard 

des choses en fonction du sens qu'ils attribuent. 2° Ce sens est dérivé ou provient de 

l’interaction sociale que chacun a avec autrui. 3° Ces sens sont manipulés dans, et modifiés 

                                                      
12

 Où il a développé la notion de self (soi ou conscience de soi), Contrairement aux animaux, l'homme est 

capable de prendre conscience de lui-même. Pour Mead, le self se développe chez l'homme à la faveur de 

ses relations avec autrui. En prenant le rôle et l'attitude d'autrui envers lui, l'homme parvient à devenir un 

objet pour lui-même. Charles Cooley (1864-1929), pour qui le self se constitue par réflexion sur autrui, 

comme dans un miroir 



18 

 

via un processus interprétatif utilisé par la personne pour interagir avec les choses 

rencontrées. ».  

Ainsi, l’action se fonde à partir du sens donné et reçu, ce dernier émerge à travers 

les interactions interpersonnelles de circonstance grâce à une réalité intersubjective 

reposant sur des symboles langagiers partagés. Ce deuxième principe s’inscrit directement 

dans la ligne de pensée de Mead pour qui « l’univers des significations émerge d’un 

processus de coopération et d’adaptation mutuelle au sein du groupe social. » Mais c’est le 

troisième principe qui caractérise le mieux l’approche interactionniste, permet également  

de dépasser les cadres déterministes, car c’est ce processus herméneutique d’interprétation 

qui crée un sens nouveau pour chaque individu qui transforme sans cesse les significations 

des objets. Cette capacité réflexive constitue, pour le sujet, la base de la construction 

interactionniste : l’individu contrôle ses actions en agissant sur lui-même et le tout selon le 

contexte. 

Pour David Le Breton : « Pour l’interactionnisme, l’individu est un acteur 

interagissant avec les éléments sociaux et non un agent passif subissant de plein fouet les 

structures sociales à cause de son habitus ou de la ‘force’ du système ou de sa culture 

d’appartenance ». 

Enfin, l’interaction sociale façonne les identités sociales, l’unité et la cohésion du 

groupe social. Elle s’inscrit dans la sociologie de la « construction sociale de la réalité » 

d'Alfred Schütz, Peter Berger et Thomas Luckmann.  

 

4. THEORIE DE LA REPRESENTATION 

 

La théorie est exposée à partir de l’approche de Jodelet sur la représentation 

sociale rapportée par B. Dantier13. Elle est cette façon de rendre subséquemment présent à 

soi et à autrui tout ou partie du monde en dehors du champ de la perception directe. De  

plus, les représentations sont des phénomènes complexes toujours activées dans la vie 

sociale. Il y a des éléments à ne pas oublier dans cette théorie : l’élément informatif,  

                                                      
13

 (DANTIER, texte de méthodologie en sciences sociales; "représentations, pratiques, société et 

individu sous l'enquête des sciences sociales: Denise Jodelet, les représentations sociales, 27 mai 

2007) 



19 

 

cognitif, idéologique, normatif, à travers la croyance, la valeur, l’attitude, l’opinion ou 

encore l’image. En conséquence, Moscovici utilise la théorie de la représentation dans sa 

psychologie de la communication et la définit comme une forme de connaissance 

socialement élaborée et partagée, ayant une visée pratique et concourante à la 

construction d’une réalité commune à un ensemble social (savoir de sens commun, savoir 

naïf ou naturel). Par exemple, en tant que système d’interprétation, elle régit dans notre 

relation au monde extérieur et aux autres, de même, elle oriente et organise les conduites et 

les communications sociales. En tant que phénomène cognitif, les représentations engagent 

l’existence sociale des individus avec les implications affectives et normatives, avec les 

intériorisations d’expérience, de pratique, de modèle de conduites et de pensés, 

socialement inculquées  ou transmises  par la communication sociale qui y sont liées.  

De ce point de vue, la représentation est abordée à la fois comme le produit 14 (les 

constitués ou les contenus) et le processus15  (les constituants) d’une activité 

d’appropriation de la réalité extérieure à la pensée et à l’élaboration psychologique et 

sociale de cette réalité. Comme pour l’analyse structurale où on recherche avec la notion 

de signifiant-signifié. En effet, représenter ou se représenter correspond à un acte de 

pensée par lequel un sujet se rapporte à un objet, il n’y a pas de représentation sans objet. 

Mais il faut faire attention à la dimension sociale susceptible d’infléchir l’activité 

représentative et son produit. 

Cependant, cette théorie doit être étudiée en articulant les éléments affectifs, 

mentaux et sociaux, et en intégrant en plus de la cognition du langage et de la 

communication, la prise en compte des rapports sociaux16 qui affectent les représentations 

et la réalité matérielle, sociale et idéelle sur lesquelles elles ont à intervenir. 

 

                                                      
14

 La place, la position sociale qu’occupent les individus ou les fonctions qu’ils remplissent, déterminent les 

contenus représentationnels et leur organisation, via le rapport idéologique qu’ils entreprirent avec le 

monde social, les normes institutionnelles et les modèles idéologiques auxquels ils obéissent. Les 

informations, les images, les croyances, les valeurs, les opinions, les éléments culturels,… 
15

 C’est sur le plan dynamique social, la représentation suppose un processus d’adhésion et de participation. 

Il faut se rapporter aux processus qui président à la genèse des représentations, à l’exemple des 

apprentissages sociaux qui interviennent au cours du développement de l’enfant. 
16

 C'est-à-dire les relations sociales (interindividuelles ou intergroupes), comme l’annonce Doise  (p.83): 

« on ne peut pas éliminer de la notion de représentation les référence aux multiple processus individuel, 

interindividuel, intergroupe et idéologique qui souvent entrent en résonnance les uns avec les autres et dont 

les dynamiques de l’ensemble aboutissent à ces réalités vivantes que sont en dernière instance les 

représentation sociales ». 



20 

 

La représentation sociale est comme une forme de savoir pratique reliant un 

sujet à un objet : 1° Elle est toujours une représentation de quelque chose et de quelqu’un. 

2° Elle est avec son objet dans un rapport de symbolisation et d’interprétation. Elle lui 

confère des significations qui sont les résultats d’une activité faisant la représentation une 

« construction » et une « expression » du sujet. 

La représentation et le partage à la vie sociale : partager une idée, un langage, 

c’est affirmer un lien social et une identité commune. Le partage social sert en effet à 

l’affirmation symbolique d’une unité et d’une appartenance. Il est référé à un jeu de 

déterminations liées à la structure et aux rapports sociaux. A l’appui de Kaes et Larrue17 

sur les représentations sociales de la culture, illustre que le fait de partager une même 

condition sociale qui s’accompagne d’une relation au monde, de valeur, modèles de vie, de 

contraintes ou désirs spécifique, produit des effets sur la façon de concevoir la culture. 

L’adhésion collective contribue à l’établissement et au renforcement du lien social. 

Elles remplissent certaines fonctions dans le maintien de l’identité sociale et de  

l’équilibre sociocognitif qui s’y trouve lié. Par exemple l’irruption de la nouveauté : 

l’ancrage visant à la familiariser, la transformer pour l’intégrer dans l’univers de pensée 

préexistant. La fonction cognitive qui est une protection et une légitimation. Ces fonctions 

s’ajoutent à celles de l’orientation des conduites et des communications, de justification 

anticipée ou rétrospective des interactions sociales ou relation intergroupe18. 

 

5. LE FONCTIONNALISME 

 

Pour cette perspective, deux visions peuvent être utiles à la recherche sur le 

« fitsapam-pokonolona maraina » d’Ambohimanarina. Celles de Radcliffe Brown19 et de 

Talcott Parsons20 . Force est de remarquer la différence méthodologique sur ce 

fonctionnalisme : pour Merton et Malinowski, ils conçoivent l’analyse fonctionnelle à 

partir des éléments sociaux ou culturels, pour en interpréter l’existence, la survivance et la 

nature par leur apport à l’organisation et à la vie de l’ensemble (relative à une analyse  

                                                      
17

 (DANTIER B. , 27-05-2007) 
18

 Doise in (DANTIER B., 27-05-2007) 
19

 (RADCLIFFE-BROWN, 1972) 
20

 (ROCHER, Talcott Parsons et la sociologie américaine, 1988) 



21 

 

microsociologique). Contrairement à T. Parsons, c’est une fonction systémique qui a 

comme point de départ l’ensemble, la totalité, qu’il traite à la manière d’un système, pour 

en analyser les conditions de survie, de fonctionnement, de l’évolution et de changement 

(celle-ci est plutôt survenue à  partir du macro-social). Pour ce dernier, l’analyse 

fonctionnelle consiste à établir la classification des problèmes que tout système doit 

résoudre pour exister et se maintenir en activité, donc à la dynamique sociale21. 

La fonction (physiologie sociale) est le lien entretenu entre le processus de la vie 

sociale22 (évolution sociale) et la structure sociale23 (morphologie sociale), elle se fonde 

sur une analogie entre la vie sociale et la vie organisationnelle. Comme Durkheim avance 

que la fonction d’une institution sociale comme la correspondance entre cette institution et 

les besoins24 de l’organisme social. La fonction est la contribution qu’une activité partielle 

apporte à l’activité totale dont elle en fait partie. A l’exemple de la fonction d’un usage 

social donné consiste dans la contribution qu’il apporte à la vie sociale totale, c'est-à-dire 

au fonctionnement du système social total. Ainsi l’unité fonctionnelle caractérise un tout-

système social, elle est une condition par lesquelles toutes les parties du système 

collaborent de façon suffisamment harmonieuse et cohérente pour ne pas produire des 

conflits sans issus. Par ailleurs les dysfonctionnements (condition d’eunomie, désordre, de 

maladie sociale) peuvent être présents, comme disait le proverbe malgache 

« tendrombohitra tsy ilaozan’ambiaty25, fotsimbary tsy ilaozan’akatatra26, tanàna maro tsy 

ilaozan’adala27 » (c’est pour dire que chaque chose a son imperfection ou son côté néfaste 

comme une rose avec épines). 

Selon le point de vu fonctionnaliste, il y a trois questions à soulever pour faire une 

étude : 1° Que l’on doit analyser en profondeur tous les aspects de la vie sociale ; 2° Les 

considérer dans leurs relations réciproques ; 3° Et reconnaitre que la tâche essentielle 

consiste à étudier l’individu, son adaptation à la vie sociale et la façon dont elle le modèle. 

                                                      
21

 C’est-à-dire déterminer les besoins qu’un système en tant que système peut avoir et discerner les moyens 
par lequel le système va satisfaire ces besoins 
22

 C’est la cohésion sociale, l’interaction sociale 
23

 Structure c’est  l’ensemble de relation entre des entités 
24

 Durkheim définit ici comme besoins les conditions nécessaires d’existence. 
25

 Sur une montagne, il y a toujours des grands arbres comme les ambiaty. Nom scientifique « veronica 

appendiculata » : arbuste de la famille des composées, dont l’époque de floration sert, sur les plateaux, à 

déterminer celle des semailles de riz de printemps. 
26

 Dans un riz décortiqué, il y toujours des grains noirs des mauvais buissons, les ankatatra ou tsiparifary 
27

 Dans une société, il y a toujours des marginaux 



22 

 

La notion de fonction peut être corrélative à celle du système ouvre donc en effet 

une double voies d’analyse : 

- Elle permet de différencier les structures qui composent un tel système et de 

discerner les rapports qui existent entre elles. 

- Elle permet aussi de rechercher les rapports qui existent entre le système et son 

environnement. Que ce soit à l’intérieur du système ou dans les relations de celui-ci 

avec son milieu. 

Parsons la rapporte à l’élément de cybernétique ou la théorie de l’information et de 

l’échange (c’est la notion de système et média d’échange d’entrée et de sortie, de 

hiérarchie des contrôles). Celle-ci peut être interprétée dans la théorie du structuro-

fonctionnalisme élaborée par T. Parsons, qui réside au niveau dynamique du système et se 

défini comme processus d’interaction et d’échange entre une structure interne ou un 

système ; rapport d’interaction et d’échange entre un système et les autres qui forment son 

environnement. 

En résumé, Alvin Gouldner nous affirme sur la finalité de la théorie que le 

fonctionnalisme sociologique porte en lui-même une vision nécessairement conservatrice 

de la société. 

 

 

 

 

 

 
 

 



23 

 

Chapitre 2 

LOCALISATION   SPATIALE DE LA  
RECHERCHE 

 

 

Le quartier d’Ambohimanarina28 représente le VIe arrondissement. Ce quartier 

s’étend sur 1677 ha et abrite 124 370 habitants répartis dans 31 fokontany dont le plus 

peuplé est celui d’Ambodihady avec 10 978 habitants et le moins peuplé celui d’Amorona 

avec 623 habitants. Ci-après une brève fiche technique le concernant : 

Nom d’origine: Ambohimanarina 

localisation géographique: Antananarivo-Sud, Antananarivo, Madagascar, Afrique 

coordonnée géographique: 18° 52' 0" Sud, 47° 29' 0" Est  

Figure 1: image satellite de la region Ambohimanarina-Antananarivo 

 

Source : www.maplandia.com consulté le 13 avril 2013 

 

                                                      
28

 Tiré  du Madagascar-Tribune.com : http://www.madagascar-tribune.com/Pour-la-creation-d-un-

7eme,8810.html, « Quartier : Ambohimanarina pour la création d'un 7èm arrondissement- Société – « Date 

de mise en ligne : vendredi 12 septembre 2008. 



24 

 

La plupart de ses habitants sont des agriculteurs. Allant d’Ankazomanga à 

Ambatolampy, le quartier abrite plusieurs entreprises connues comme la SOAM, 

Sipromad, Ocean Trade, l’enceinte Galaxy ou encore les brasseries Star qui donnent 

souvent leurs noms aux arrêts de bus. La commune d’Ambohimanarina possède deux 

quartiers de zones franches, l’une à Andraharo et l’autre à Anosivavaka. A cet égard, les 

habitants réclament la création d’un 7ème arrondissement. Ce district se singularise par les 

routes qui datent de l’époque du président Tsiranana qui sont étroites. On y craint les 

accidents de circulation, malgré la prudence des habitants qui sont habitués à ces routes. 

Certains axes en mauvais états ont subi des réfections, mais faute de moyen financier, des 

travaux déjà commencés n’ont pas pu être achevés. 

 

1. HISTOIRE29 

 

Les frères Randriambodilova et Andriarokaroka ne s’entendaient pas. Suite à leur 

désaccord, le premier se réfugia à Ambohimanarina et y établit son fief. Selon l’histoire, le 

quartier a été jadis victime d’attaques incessantes des ennemis, mais la population n’a pas 

cessé de se relever. C’est ainsi que le roitelet Randriambodilova donna le nom 

d’Ambohimanarina. Après la mort d’Andriarokaroka, Randriambodilova épousa sa femme 

Ranoro, une « Vazimba ». Il donna ensuite le nom « Antehiroka » en mémoire de son frère 

car c’était le lieu où il vivait. Ambohimanarina est aussi un quartier à tabous. Les 

boucheries d’Ambohimanarina ne vendent jamais de viande de mouton car c’est un tabou 

ou fady pour ce village. D’après l’histoire, le roi, ainsi que toute sa famille qui y vivait 

autrefois, ne mangeait pas de viandes de moutons. Donc, c’est interdit d’apporter des 

brebis dans ce village. Si jamais une personne ose braver le fady (tabou), il ne s’en sortira 

pas vivant, disent les témoignages A part cela, ils ne peuvent pas non plus manger des 

« omby bory » (c’est-à-dire, les bœufs qui ont les cornes repliées). L’histoire raconte que le 

fils du roi, attaqué par un crocodile, tomba dans un trou et il put s’en sortir en s’accrochant 

au pied d’un bœuf à corne replié. À partir de ce jour, le roi a interdit à toute la population 

d’Ambohimanarina la consommation de « omby bory ». Un de ces fady était également de 

ne pas étendre le linge quand le riz commence à pousser. Ambohimanarina possède 

                                                      
29

 Tiré  du Madagascar-Tribune.com : http://www.madagascar-tribune.com/Pour-la-creation-d-un-

7eme,8810.html, « Quartier : Ambohimanarina pour la création d'un 7èm arrondissement- Société – « Date 

de mise en ligne : vendredi 12 septembre 2008. 



25 

 

également des endroits sacrés, trois doany (endroits sacrés) situés à Ambodihady, 

Ambohidroa et Ambohimitsinjo qui abritent les reliques du roi Randriambodilova. Le 

fokontany le plus peuplé, Ambodihady possède cinq tranon’ny Ntaolo (maison ancéstrale)  

dont l’un servait autrefois de lieu de justice et de châtiment. 

 

2. INFRASTRUCTURE 30 

 

. 

 

 

 

 

Ces photos illustrent les rares infrastructures d’Ambohimanarina qui sont encore 

utilisable sans restauration, surtout les terrains.  

Le quartier d’Ambohimanarina possède diverses infrastructures. Sur les 31 

fokontany, il n’existe que 18 écoles primaires publiques contre 42 écoles primaires privées. 

Les collèges et les lycées publics manquent dans la commune car il n’y a qu’un collège et 

un lycée. Pourtant, le nombre de collèges et de lycées privés atteignent respectivement 19 

et 12. On s’aperçoit que la répartition est inégale au niveau de l’enseignement. Sur le plan 

sanitaire, la commune dispose de 50 bacs à ordure métallique, en béton ou en plastique, de 

5 centres de santé de base, d’un centre médical privé à Anosisoa, et de 2 ou 3 pharmacies. 

Ambohimanarina possède quelques terrains de jeux, dont un terrain de basket derrière le 

bâtiment du 6ème arrondissement, un boulodrome et quelques terrains de foot. 

Ambodimita accueille un service du ministère de l’Economie, des Finances et du Budget. 

                                                      
30

 Tiré  du Madagascar-Tribune.com : http://www.madagascar-tribune.com/Pour-la-creation-d-un-

7eme,8810.html, « Quartier : Ambohimanarina pour la création d'un 7èm arrondissement- Société – « Date 

de mise en ligne : vendredi 12 septembre 2008. 

Figure 2: un des rares terrains de sport de ce vaste 
quartier 

 

Figure 3: le seul marché en norme 
opérationnel 

 



26 

 

Il existe aussi deux commissariats de police, l’un à Anosisoa et l’autre à Ambatolampy. On 

compte 16 marchés à Ambohimanarina dont celui inauguré le 25 juin mais qui n’est pas 

encore opérationnel car l’intérieur n’est pas encore aménagé. 

 

3. INSECURITE 

  

Les rues d’Ambohimanarina ne sont pas sécurisées, surtout la nuit car les lanternes 

des poteaux électriques restent éteintes à l’instar de celles du chemin menant à 

Ambohimitsinjo. Beaucoup d’autres chemins sont aussi classés « couloirs de la mort » 

dangeureux en raison des attaques des bandits ou des délinquants. De plus, les éléments 

des forces de l’ordre ne sont pas en nombre suffisant et pas très motivés. À ce jour, il n’y a 

pas de ronde régulière au sein de cet arrondissement. Ce quartier est également victime de 

délestage très fréquent à partir de 19h, le problème étant dû au désaccord entre la commune 

et la JIRAMA. 

 

CONCLUSION PARTIELLE 

 

La circonscription théorique (englobant le cadre théorique d’analyse et la 

dimension spatiale de l’investigation) est indispensable pour délimiter objectivement et 

scientifiquement le cadre de recherche. En ce qui nous concerne, nous nous somme intégré 

à la sociologie tant compréhensive que objective du fait d’une optique empirique d’action 

et d’interaction, mais en plus de la représentation en amont ; sus notre sujet étudié étant un 

fait social qui a le pouvoir d’orienter les manières de penser, d’agir et de sentir des 

individus ou d’une collectivité. 

 

 

 

  

 



 

 

 

 

RESULTATS D’ENQUETE
ET ANALYSE

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE II 

RESULTATS D’ENQUETE
ET ANALYSE 

 

 

 

 

 

RESULTATS D’ENQUETES 

 



28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

« La réunion des hommes en société est une 
chose nécessaire, parce qu’ils ne peuvent 

subsister à moins de s’entraider ; nécessité d’un 
modérateur qui puisse maintenir les hommes 

dans l’ordre » 

(Ibn-KHALDOUN, 1863, p.7) 

 

 

De cet axe, l’homme est conçu pour vivre ensemble, il contrôle et façonne 

son environnement à partir de ses sentiments et de ses visions. Cette 

deuxième partie du mémoire nous fait savoir des manières de penser, de 

sentir et d’agir entreprises avec les enquêtes et les observations 

participantes effectuées,  notamment dans les pires moments comme la 

mort. 



29 

 

Chapitre 3 

RESULTATS D’ENQUETES 
 

1. RESULTAT 1 : MONOGRAPHIE DU RITE « FITSAPANA » 

 

Le concept principal véhiculé dans cette coutume est le « tsimbalivaly ifanaovana » 

(échange de don) ou « Izay manao ihany no hanaovan’ny olona » (action positive, réaction 

positive). En sus, il importe de remarquer qu’avec cette pratique, il n’y a pas question de 

structure formelle et officielle (comme le fokontany) mais du fokonolona structuré 

légitimement à l’occasion de la tradition. 

Il est à noter qu’on a pu compléter cette monographie à travers des entretiens et des 

observations effectuées, avec ces huit candidats que nous appelons les leaders d’opinion 

(regroupant des « zokiolona » (les notables), des « Mpikabary » (les orateurs) et des Chefs 

Fokontany (chef de la localité)).  

Tableau 2: donnés relatifs aux leaders d’opinions 

Chef Fokontany Mpikabary Olo-be Total 

4 3 1 8 

Source : enquête personnelle 2013 

Ce tableau montre l’effectif des leaders d’opinion conquis pour répondre à des 

données qualitatives éstimées. 

Par essence, le « fitsapana ou mitsapa alahelo » une visite de condoléance dite aussi 

« fisehoana » le fait de se montrer, est une tradition lors d’une funéraille particulièrement 

atypique d’Ambohimanarina et Antehiroka  « enin-dray-enin-dreny » (six mères et 

pères)31,  qui  s’est  formé  à  partir  d’un  amour  reciproque  traduisant  un  lien  social  dit  

                                                      
31

 C’est à l’unification des deux collines par le biais de six femmes venants d’une colline et six hommes 

venants de l’autre, la provenance de chaque sujet n’est pas précise. 



30 

 

« firaisan-kina ». Il fait partie d’un héritage culturel transmis de génération en génération et 

qui se pratique encore à notre époque32. C’est une présentation de condoléance collective 

effectuée dans la matiné de l’enterrement  (c'est-à-dire du 5 :00 à 6 :30 ou plus du matin). 

Comme son nom indique, la coutume funéraire « fitsapana » est le fait (avec les amis, les 

parents, les voisinages,…) de revoir, revisiter  la famille endeuillée pour les assurer, pour 

leur porter soutien moral, faire preuve de sympathie et de reconfort. Il permet de consolider 

le lien de la cohésion existante. Conséquemment, le « fitsapana » renouvelle cette 

conscience collective perçue nécessaire au maintien de la vie sociale. Nommé aussi 

« fisehoana », le fait d’apparaitre, est une occasion de se manifester, de s’afficher, de se 

connaitre, et d’être reconnu en retour. C’est aussi une manifestation de devoir et de droit 

(les cotisations, les offrandes funéraires, …), de rencontre et d’échange, de réunion et de 

retrouvaille. En d’autre terme le « fitsapana » est une expression d’empathie et du  devoir.  

C’est une tradition qui se pratique le matin de l’obsèque, honnorée par le 

Fokonolona et les amis, les parents, les proches et les voisinages qui se considèrent 

appartenir à la structure de Fokonolona, toujours accompagnée des Mpikabary (portes 

parole du Fokonolona et celle de la famille). Elle est instituée en dehors33 de la maison où 

s’abrite le défunt dans un terrain spacieux pas loin de la maison. Où se trouvait la famille34 

d’un côté et le Fokonolona de l’autre ; dont chaque partie est représentée par un Mpikabary 

qui ont sa propre place ; le porte parole de la famille se met sur le premier banc du côté 

gauche et celles du Fokonolona s’assisent devant à l’égard du public, sur un banc du côté 

gauche35 de la famille affligée. Devant la famille s’apercevait une table où se place une 

cuvette pour mettre le « singan-dandy » (filet de soie)36 offrande spéciale pour achat des 

lambamena (linceule rouge) et autres destinés à envelopper le défunt; sur les deux côtés de 

la cuvette s’apposait des argents en fer « vola madinika » (de la monnaie) qui traduisent le 

« firaisan’Ambohimanarina sy Antehiroka » (l’association du quartier d’Ambohimanarina  

et d’Anehiroka depuis la ligné de enin-dray enin-dreny) représentant le « fihavanana » (la 

notion de parenté). Le côté gauche évoque le nombre de Fokonolona qui ont participé et le  

                                                      
32

 Comme on le désigne habituellement par le dicton malgache « … fomba izay nolovaina tamin’ireo Ntaolo 

teo aloha ka tsy mbola hita izay maharatsy azy ». 
33

 Car à l’intérieur, la maison est trop étroite pour recevoir du monde, alors, il est plutôt pratique de le faire 

à l’extérieur. 
34

 Qui s’assit selon le degré d’appartenance au defunt. 
35

 L’arrangement des places peut être lié à un agencement inconscient sur l’astrologie malgache, mais avec 

l’évolution, les générations suivantes n’étaient pas transmises de cette connaissance. 
36

 Il peut désigner le terme de solon-kofehy ou offrande spéciale pour achat des lambamena (linceule 

rouge) et autres destinés à envelopper le défunt. 



 

« solo-tsosoa ou solo-tsingintsingina

offerte à la famille et aux invités)

collectivité spirituelle, signifiant que même 

gens se sentent unis par le 

religieuse, idéo-politique, …). 

L’illustration ci-dessous nous montre

monnaie (vola madinika) et les enveloppe

maty, un filet de soie déstiné au mort

Figure 

 

 

 

 

Avec le basculement du monde

maintenant de « solo » c'est

place de » qui renvoi bien 

famille), ceci traduit la participation 

affaires de la famille; qui renvoie

Car dans les pratiques 

tâches ménagères et domestiques

malgache « ny maty omby tsy mahay mandrasa

Ny farara feno rano tsy mba maneno, 

« mitafy sisika ou mitery helika

moment funeste (que les familles sont attristées

                                                     
37

 Littéralement, ce diction se traduit comme suit

découper … une maison qui a un chagrin, les personnes ne peuvent parler, un harmonica plein d’eau ne 

peut donner de son, un sac vide ne peut se mettre debout». Il est transpos

une mort de son membre. La famille éprouvée ne peut faire, ni penser autre chose que de se sentir 

malheureuse. 

Côté gauche pour 
l’union dans la 

diversité 
religieuse 

31 

tsingintsingina » (en échange d’une soupe de riz ou de sa préparation 

offerte à la famille et aux invités); le côté droite marque le « firaisam

signifiant que même s’il y a une diversité de croyance (Eglise),

gens se sentent unis par le Christ. Une union dans la diversité (ethnique, culturelle, 

politique, …). Celle-ci se pratiquait que plus tard.  

dessous nous montre les offrandes, situées sur la tables les dus en 

(vola madinika) et les enveloppes (renfermant le singan-dandy ampombaina ny 

, un filet de soie déstiné au mort).  

Figure 4: schéma représentatif des « offrandes » 

 

 

Avec le basculement du monde porté par le vent de la modernité, o

» c'est-à-dire « échange » ou encore dans son synonyme 

» qui renvoi bien à son sens (ou de représentant, remplace une personne ou une 

participation indirecte aux tâches funéraires proprement dites et au

renvoie en effet  à la symbolisation de tous  les 

les pratiques anciennes, la famille du défunt ne se préoccupe jamais des 

tâches ménagères et domestiques (tâches funéraires), comme nous affirme le dicton 

ny maty omby tsy mahay mandrasa … ny zohim-pahoriana tsy mahaloa

Ny farara feno rano tsy mba maneno, ny kitapo foana tsy afa-mijoro »37

mitafy sisika ou mitery helika » et pleurer, ces dictons et proverbes sont transposés au

moment funeste (que les familles sont attristées, elles ont simplement des bras croisés ou 

              
e diction se traduit comme suit : « une famille qui a un bœuf mourrus ne peut le 

découper … une maison qui a un chagrin, les personnes ne peuvent parler, un harmonica plein d’eau ne 

peut donner de son, un sac vide ne peut se mettre debout». Il est transposé ici avec une famille qui a connu 

une mort de son membre. La famille éprouvée ne peut faire, ni penser autre chose que de se sentir 

Singan

Côté droite pour la 

dénombrement des 

ou de sa préparation 

firaisam-pinoana » la 

une diversité de croyance (Eglise), les 

Une union dans la diversité (ethnique, culturelle, 

sur la tables les dus en 

dandy ampombaina ny 

par le vent de la modernité, on parle 

son synonyme de « à la 

(ou de représentant, remplace une personne ou une 

proprement dites et aux 

les  actes. 

défunt ne se préoccupe jamais des 

, comme nous affirme le dicton 

pahoriana tsy mahaloa-peo, 
37 et qui ne fait que 

, ces dictons et proverbes sont transposés au 

, elles ont simplement des bras croisés ou 

une famille qui a un bœuf mourrus ne peut le 

découper … une maison qui a un chagrin, les personnes ne peuvent parler, un harmonica plein d’eau ne 

é ici avec une famille qui a connu 

une mort de son membre. La famille éprouvée ne peut faire, ni penser autre chose que de se sentir 

Singan-dandy 

Côté droite pour la 
collectivité des 

quartiers et 
dénombrement des 

participants 



32 

 

des mains sous les aisselles, et ne peuvent pas faire ni les tâches ni les communications, 

elles ont engagé autres personnes). Par conséquent, ce sont les Fokonolona qui les faisaient  

autrefois à leur place, les femmes ramassent des bois pour cuire les nourritures et les 

hommes sont faits pour servir le « toko-dava » (un long foyer de feu de bois pour la 

cuisine) où s’alignent toutes les marmites pour les cuissons38. Mais avec les changements 

que portait la perpétuité de la lutte de survie dès lors du progrès de la division du travail 

social (la notion de concurrence relative à la relation sociale de production), l’expression 

de  « zarazarain’ny tokantrano samy manana » (les hommes sont partagés par leur foyer et 

leurs occupations) est vite adoptée, le Fokonolona n’a pas pu s’occuper de ces choses alors 

il les a changé en argent (le « solo-tsosoa »39, le « solo-tsingintsingina », le « singan-

dandy »). Le « singan-dandy », s’est réalisé par essence par les femmes qui produisaient 

elles-mêmes le linceul pour envelopper le défunt au moment de la levée de son corps. Elles 

recueillent les cotons  (le landy be malgache), les traitent pour avoir des filés de soie (le 

« singan-dandy »), afin de fabriquer le fameux « lambamena » linceul rouge40 pour le 

défunt où autrefois  il est utilisé seulement que  par les riches familles. Mais plus tard, les 

femmes tant occupées par leurs tâches familiales et domestiques, le travail de soie ne se 

fesait plus, alors on changé le singan-dandy par  l’argent41. On peut associer à ce don 

quelques uns qui serviront aussi d’ofrandes funéraires42 :  

• Le solon-kanina : argent donné en remplacement, offert par les proches 

parents et voisins immédiats 

• Le fao-dranomaso : pour essuyer les pleurs, somme réunis par des amis plus 

lointains 

• Le tsentsin-doloha : don en argent pour coopérer aux frais d’enterrement 

• Le solon-kofehy : offrande speciale pour l’achat des lambamena et autres, 

destinés à envelopper le défunt 

                                                      
38

 Pour la cuisson, il faut du « rony » et moins de sel. 
39

 On peut aussi le désigné de « solon-kanina » : argent donné en remplacement, offert par les proches 

parents et voisins immédiats ; in DECARRY. R (1962) 
40

 Qui est autrefois seuls les riches peuvent les procurer. 
41

 Le fait de se présenter avec les mains vides (sans rien faire) est inconcevable, alors pour symboliser cette 

présentation, on apporte quelques choses du moins participé à des tâches funéraires. 
42

 DECARRY, R. (1962) p.24 



33 

 

• Le rambon-damba : franges du lamba, ceux-ci exposent les suaires dans 

lesquels le mort sera enveloppé 

Comme nous le pouvons voir sur ces dons, certains sont similaires et visibles dans 

la tradition funéraire de la visite collective d’une condoléance commune. 

Avec le principe de ne rien faire, la famille emprunte43 une personne de parole qui 

se met à une place pour recevoir et remercier les gens qui viennent (avec le kabary). Le 

kabary est un support de communication, pour faire passer le message de la famille 

endeuillée et celle du Fokonolona, dedié à un public : un discours bien construit, structuré 

et bien parlé.  

Le « fitsapam-pokonolona maraina » est un événement doté d’une construction 

sociale bien déterminée par deux moments distincts dans une étendue d’espace donc hors 

de la maison, ce qui le diffère des autres « famangiam-pokonolona » (une autre forme 

d’une présentation collective de condoléance, qui est généralement dirigée par le Chef 

Fokontany lui-même avec son cabinet suivit de quelque personnes dites « Fokonolona »).  

1° La présentation de chaque famille (c'est-à-dire d’une manière personnelle) depuis 5 :00 

du matin ; 2° Les kabary de remerciements et l’exposition des offrandes jusqu’à 7 :30 qui 

dépend de l’abondance du Fokonolona. Le nombre de Fokonolona qui  se présente dépend 

de l’honneur du defunt ou de sa famille. Les argents obtenus sont attribués aux paiements 

du service du Mpikabary, des « Mpihady fasana » des hommes valides qui vont creuser le  

tombeau (c’est à dire l’ouverture et la fermeture du tombeau, ils peuvent être des 

professionnels ou non mais sont issus de la famille) avec leur « solon-tsavony44 », achat du 

lambamena et autres consommations (alimentaires, …) relatives aux tâches funéraires. 

C’est une cérémonie de présentation et d’exhibition en l’absence45 du mort lui-même qui 

est sa raison d’être.  

 

Comme suit les procédés des pratiques : premièrement ce sont les familles qui y 

vont personnellement en leur nom et présentées leurs offrandes, ensuite le tour du 

                                                      
43

 Car  il n’y a pas de rémunération. 
44

 C’est une façon d’énoncer la rénumération des hommes qui ont travaillé sur le tombeau d’inhumation 

(avant et après l’enterrement), c’est de l’argent pour l’achat d’un savon pour que les creuseurs puissent se 

laver. 
45

 Le mort reste dans la maison où il est mis 



34 

 

Fokonolona qui présente le sien (c'est-à-dire l’ensemble des dus offerts par chaque familles 

apparues précédemment). 

Elles s’exprimaient ainsi : 

Akory Aby ianareo tompoko!  

(Comment allez-vous !) 

Indreto izahay tompoko!  

(Nous somme comme on est, ici présent !) 

Mamangy amin’ny fahoriana tompoko  

(Nous présentons toute notre  condoléance) 

Noho ny fahalasana ny havana/raiamandreny dia indreto izahay mitondra ny 
tsirambin’ny tanana, singan-dandy ampombaina ny maty, solo-tsosoa ary ny firaisam-
pinoana. 

(Avec la mort de notre proche/de notre parent, nous somme venus pour vous consoler 
et apporter ce que nous pouvon, un « filet de soie » déstiné à envelopper le mort, le don 
en échange de la soupe de riz et l’association de croyance religieuse). 

(Et simultanément, donner  les offrandes “singan-dandy” enveloppé et les “vola 
madinika” des deux côtés) 

(Si on ne peut pas rester à cause des préoccupations, de la santé, …, on s’excuse :  

Miala tsiny : raha ny rariny sy ny hitsiny dia tokony hipetrapetraka izahay, nefa noho ny 
asa aman-draharaha/ny tsy fahasalamana, dia hitsaitsaika izahay. Izahay anefa no 
mandao anareo fa Andriamanitra be fitiavana tsy mba mandao, koa mahaiza mionona 
tompoko!) 

Excuse pour la levee de reproche : en temps normale de loyauté et de droiture, nous 
devons vous assister, mais en raison des occupations /d’une maladie, nous ne pouvons 
rester. Ce sont nous qui s’en vont, mais Dieu de l’amour ne vous s’abondonnera  guère.  
Soyez  consoler ! 

 



35 

 

C’est après seulement que les Fokonolona soient nombreux que les « kabary » 

compléts (le discours de remerciements et de présentation d’offrandes) avec les règles 

phrasiques  commencent, le Mpikabary représentant de la famille prend la parole en 

premier suivi de celui du Fokonolona et l’autre le termine avec des remerciements, des 

souhaits et la suite de programme pour la levée du corps et l’enterrement, et si quelqu’un 

se manifeste encore le Mpikabary venant de la famille, jouant le rôle de modérateur, le 

laissez-passer alternativement.  

Les sessions des grands discours « kabary » se trouveront dans l’annexe III à XII 

(RAMORAMETY & RADOKOFY). 

La première éloquence est déstiné au Fokonolona et toutes les instances culturelles 

présentes (la collectivité de la région), qui se distinguent par une esquisse de 

remerciements face à leur présence. (Cf. annexe III à IX). 

Suivit de la part du Fokonolona qui présente leurs offrandes (c'est-à-dire le singan-

dandy et les monaies qui servent de demonstration à l’amitié, le voi-kava-mahatratra (le 

malheur qui atteint les parents nous atteint aussi). Le Fokonolona est représenté par l’union 

de Mpikabary et d’une ou des personnes qui se veulent la connaissance et la 

reconnaissance des autres pour son image d’homme politique ou de charismatique. (Cf. 

annexe IX à XI). 

Le Kabary discours se termine par l’intervenation de la famille en remerciant le 

Fokonolona dans leur participation directe ou par la voie des offrandes aux tâches 

funéraires, comme les Malgaches disaient toujours c’est la participation qui est importante 

(ny fandraisana anjara no zava-dehibe) avec l’annonce du programme d’enterrement. (Cf. 

annexe XI à XII). 

Le fitsapana tient une grande place dans la sauvegarde et dans la valorisation du 

lien social définit par le firaisan-kina et le fihavanana et de même une célébration des 

vertus des ancêtres (le concept de mamelo-maso). De la sorte, le Kabary relevé de cet axe, 

à travers les communications tenues lors d’une éloquence. La famille et le Fokonolona se 

prêtent  paroles par le biais de leurs représentants « les Mpikabary » pour se remercier et se 

partager l’honneur d’être ensemble à un moment important de la vie d’un homme, d’une 

famille et même d’une société. Quand un notable (zoky raimandreny, un vieillard voky 



36 

 

andro rassasié de jour) est mort tous le Mpikabary porte de lamba (porté seulement que par 

des Mpikabary ou des femmes nobles). 

 

 

2. RESULTAT 2 : DONNEES QUANTIFIEES 

 

Les données quatitatives sont obtenues à partir des résultats d’enquêtes auprés des 

leaders d’opinion tels des Mpikabary, chefs Fokontany et des zokiolona, des personnages 

au quotidien avec des observations participantes. 

 

Tableau 3: données obtenues dans le fokontany ambodihady 

  

centre de classe 

(ci) 

Oui, à chaque 
fois (fidèle) 

Oui, si on connait la 
famille du défunt ou le 

défunt lui-même 
(parfois) 

Non, pas 
encore 

(jamais) 

total 

[20-29[ 24,5 0 1 4 5 

[30-39[ 34,5 1 1 3 5 

[40-49[ 44,5 5 0 2 7 

[50 et PLUS [ 54,5 0 0 2 2 

total 39,5 (moyenne) 6 2 11 19 

Source : enquête personnelle 2013 

 

Selon ce tableau, la moyenne d’âge à la participation au rite funéraire 

« fitsapa_pokonolona maraina » est de 39.5 ans, l’âge de la conscience sociale (c'est-à-dire 

action communautaire). 



 

          Figure 5 : courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge

      Figure 

 

 

Si on se réfère au tableau et celle

beaucoup de femmes, on parle de 26% et de 74%. Ceci exclut ceux des leaders d’opinion, 

les hommes représentent 87.5% et 

(courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge) c’est la tranche d’âge [40

Oui, à chaque fois (fidèle)

Oui, si on connait la famille du 

défunt ou le défunt lui

(parfois)

Non, pas encore (jamais)

courbe des effectifs à la participaion par rapport 

[20

Homme

Femme

0

1

2

3

4

5

6

histogramme bivariable "âge

37 

: courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge

 

Figure 6 : histogramme bivariable « âge-sexe »   

Si on se réfère au tableau et celles des deux graphiques il y a 

, on parle de 26% et de 74%. Ceci exclut ceux des leaders d’opinion, 

87.5% et les femmes 12.5% (cf. tableau 1).

(courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge) c’est la tranche d’âge [40

[20-29[ [30-39[ [40-

Oui, à chaque fois (fidèle) 0 1 5

Oui, si on connait la famille du 

défunt ou le défunt lui-même 1 1 0

Non, pas encore (jamais) 4 3 2

0

1

2

3

4

5

6

courbe des effectifs à la participaion par rapport 
à l'âge

[20-29[ [30-39[ [40-49[ [50 et PLUS [

0 1 3

5 4 4

histogramme bivariable "âge-sexe"

: courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge 

 

 

a peu d’hommes et 

, on parle de 26% et de 74%. Ceci exclut ceux des leaders d’opinion, 

les femmes 12.5% (cf. tableau 1). Selon la figure 1 

(courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge) c’est la tranche d’âge [40-49[qui 

-49[ [50 et PLUS [

5 0

0 0

2 2

courbe des effectifs à la participaion par rapport 

[50 et PLUS [

1

1

sexe"



 

est plutôt favorable au fitsapana, les classes peu participatives sont celles de [20

et plus [. Il y a deux générations qui 

plus jeune ne se préoccupe que de sa petite personne (aliéné

du prestige, avec le travail,…)

dit qu’il est temps de se reposer.

Tableau 

Oui, à chaque fois 

effectif (ni) 

fréquence (fi) 

Source

Figure 

                                                     
46

 Qui a pour cause fondamental

0

2

4

6

8

10

12

Oui, à chaque fois 

(fidèle)

effectif (ni)

histogramme des effectifs  à la participation

38 

est plutôt favorable au fitsapana, les classes peu participatives sont celles de [20

y a deux générations qui sont quasi-invisibles à l’occasion du «

plus jeune ne se préoccupe que de sa petite personne (aliénée par la recherche de la beauté, 

prestige, avec le travail,…), par contre l’autre pense avoir donné de sa pers

dit qu’il est temps de se reposer. 

Tableau 4 : tableau des effectifs et des fréquences au niveau des participations

Oui, à chaque fois 
(fidèle) 

Oui, si on connait la 
famille du défunt ou le 

défunt lui-même 
(parfois) 

6 2 

0,32 0,1 

Source : enquêtes personnelles 2013 

Figure 7 : histogramme des effectifs à la participation 

              
Qui a pour cause fondamental « le travail ». 

Oui, à chaque fois 

(fidèle)

Oui, si on connait la 

famille du défunt ou le 

défunt lui-même 

(parfois)

Non, pas encore 

(jamais)

6 2

histogramme des effectifs  à la participation

est plutôt favorable au fitsapana, les classes peu participatives sont celles de [20-29[et [50 

invisibles à l’occasion du « fisehoana » ; la 

par la recherche de la beauté, 

, par contre l’autre pense avoir donné de sa personne et  se 

fréquences au niveau des participations 

Non, pas 
encore 

(jamais)46 total 

11 19 

0,58 1 

 

Non, pas encore 

(jamais)

11

histogramme des effectifs  à la participation



 

Ici, on constate déjà que la réponse «

grand nombre avec un effectif

famille du défunt ou le defunt lui

variation signifie que « soit on contribue à la perpetuation de cet h

contribue pas », c’est tout simple. La participation désigne la contribution à la sauvegarde 

et la valorisation. Néanmoins, la participation marque le «

concernant un évènement mortuaire selon les enquêté

 

Cette graphique sur la fréquence des participations 

58% des personnages au quotidien sont insensibles à la tradition, car ils 

encore présentés à la circonstance de la culture

publics » selon la classification donnée par M. Fleury, c'est

être des futures publics interéssés par le fitsapam_pokonolona maraina lors d

Ils ne sont pas intéressés par le sujet et n’interviennent pas en conséquence.  Comme on 

l’avait dit plus haut, le seul principe dans la pratique est ceux 

marginalisés par les autres 

est à remarquer aussi c’est la méconnaissance des significations de chaque pratique dans la 

coutume. 

 

fréquence (fi) des participations

39 

Ici, on constate déjà que la réponse « non, pas encore (ou jamais)

grand nombre avec un effectif de 11 points, alors que la réponse « oui, si on connait la 

famille du défunt ou le defunt lui-même (parfois) » est seulement de 02 points

soit on contribue à la perpetuation de cet héritage culturel, soit on y 

», c’est tout simple. La participation désigne la contribution à la sauvegarde 

Néanmoins, la participation marque le « firaisan

concernant un évènement mortuaire selon les enquêtés. 

Figure 8 : fréquence (fi) des participations 

Cette graphique sur la fréquence des participations  nous mène 

58% des personnages au quotidien sont insensibles à la tradition, car ils 

circonstance de la culture. Par contre, ils sont considér

» selon la classification donnée par M. Fleury, c'est-à-dire qu’ils peuvent toujours 

être des futures publics interéssés par le fitsapam_pokonolona maraina lors d

Ils ne sont pas intéressés par le sujet et n’interviennent pas en conséquence.  Comme on 

l’avait dit plus haut, le seul principe dans la pratique est ceux qui ne participent pas sont 

 et non reconus au retour (izay tsy manao tsy hanaovana). Ce qui 

est à remarquer aussi c’est la méconnaissance des significations de chaque pratique dans la 

Oui, à chaque 

fois (fidèle)

32%

Oui, si on 

connait la famille 

du défunt ou le 

défunt lui

(parfois)

10%

Non, pas 

encore 

(jamais)

58%

fréquence (fi) des participations

jamais) » qui se trouve en 

oui, si on connait la 

est seulement de 02 points. Cette 

éritage culturel, soit on y 

», c’est tout simple. La participation désigne la contribution à la sauvegarde 

firaisan-kina » surtout 

 

à la conclusion que 

58% des personnages au quotidien sont insensibles à la tradition, car ils ne se sont pas 

. Par contre, ils sont considérés comme « les 

dire qu’ils peuvent toujours 

être des futures publics interéssés par le fitsapam_pokonolona maraina lors d’un funérail. 

Ils ne sont pas intéressés par le sujet et n’interviennent pas en conséquence.  Comme on 

ne participent pas sont 

tsy manao tsy hanaovana). Ce qui 

est à remarquer aussi c’est la méconnaissance des significations de chaque pratique dans la 

Oui, si on 

connait la famille 

du défunt ou le 

défunt lui-même 

(parfois)

10%

fréquence (fi) des participations



 

Néanmoins, 32% des conquis se portent 

participant à la perpétuité de la tradition du «

dans la valeur de la parenté ou du «

interviennent  selectivement, on peut 

de la moitié des conquis ont répo

monnaies attribuées des deux côté

pokonolona maraina ». 

Concernant la partici

simplement le fait de distinguer

toujours la qualité moindre qui est très véhiculée dans les relations interindividuelles.

 

On constate depuis ce graphique que la classe «

les femmes se partagent, ce qui signifie 

non-public ou le passif » les hommes sont seulement de 40% au lieu de 60% pour les

femmes. Ce résultat nous ramène à 

son environnement social que le

plus privés aux activités communautaires que celle

"le plublic" ou l'actif

"le non-public" ou le passif

homme

femme

rapport homme

40 

des conquis se portent comme représentant

participant à la perpétuité de la tradition du « voi-kava-mahatratra » où ils se positionnent 

dans la valeur de la parenté ou du « fihavanana ». Les 10% restants sont ceux qui 

selectivement, on peut dire qu’ils sont quasi-passifs. Selon les résultats, p

de la moitié des conquis ont répondu de ne pas savoir la signification de l’

monnaies attribuées des deux côtés de la table lors du « famangiana

Concernant la participation, ou l’intervention à une action communautaire

distinguer le bon et le mauvais côté d’une chose ou d’un être, ce ser

toujours la qualité moindre qui est très véhiculée dans les relations interindividuelles.

Figure 9 : rapport homme-femme selon leur classification

nstate depuis ce graphique que la classe « le public ou l’actif

, ce qui signifie que chacuns ont 50%. A l’encontre de la classe «

les hommes sont seulement de 40% au lieu de 60% pour les

femmes. Ce résultat nous ramène à l’éventualité que les femmes sont moins attentives à 

son environnement social que le genre masculin, alors que ce sont ces derniers

plus privés aux activités communautaires que celle du genre féminin. En plus

0% 20% 40% 60% 80%

"le plublic" ou l'actif

public" ou le passif

"le plublic" ou l'actif "le non-public" ou le passif

6 6

6 9

rapport homme-femme selon leur 
classification

représentants et agissent en 

» où ils se positionnent 

Les 10% restants sont ceux qui 

Selon les résultats, plus 

de l’une ou des deux 

famangiana du fitsapam-

à une action communautaire, ou 

le bon et le mauvais côté d’une chose ou d’un être, ce sera 

toujours la qualité moindre qui est très véhiculée dans les relations interindividuelles. 

femme selon leur classification 

 

ou l’actif », les hommes et 

. A l’encontre de la classe « le 

les hommes sont seulement de 40% au lieu de 60% pour les 

que les femmes sont moins attentives à 

derniers qui sont les 

En plus, cette idée est  

80% 100%

public" ou le passif

femme selon leur 



 

plus ou moins vérifieé avec les observations participa

d’enquête. Les hommes sont en effet plus participatifs que les femmes lors de cet 

évènement funéraire ; ainsi que les plus âgés sont nombreux à se prése

âgés. Force est de noter que ce rapport homme

 

ménages actifs

ménages passifs

total* 

*excluant ceux des leaders d’opinion

Source : enquête personnelle 2013

Il nous importe de souligner

veillée mortuaire ou même des actions sociales

représentants ou « solontena

c’est par le biais de représentant

Figure 10 : effectif (ni) des ménages

 

62% des ménages sont désintéressés par cette coutume d’Ambohimanarina 

renvoyant à la notion de « 

0

5

10

15

20

ménages 

actifs

ménages 

passifs

effectif (ni)

41 

avec les observations participantes effectuées lors des moments 

d’enquête. Les hommes sont en effet plus participatifs que les femmes lors de cet 

; ainsi que les plus âgés sont nombreux à se prése

. Force est de noter que ce rapport homme-femme inclut aussi les leaders d’opinion.

Tableau 5: donnés par rapport aux ménages 

effectif (ni) effectif ↗ fréquence (fi) 
fréquence 

ménages actifs 11 11 38% 

ménages passifs 18 29 62% 

29 40 100% 

*excluant ceux des leaders d’opinion 

: enquête personnelle 2013 

souligner que parmi ces ménages ou familles, à l’occasion d’un

mortuaire ou même des actions sociales, il est constaté ce sont seulement

solontena » qui y interviennent. Si on a recu vingt neuf (29) familles 

c’est par le biais de représentants,  qui sont quasiment toutes des femmes.

: effectif (ni) des ménages  Figure 11 : fréquence (fi) des ménages

 

% des ménages sont désintéressés par cette coutume d’Ambohimanarina 

 firaisan-kina et de fihavanana » ; dont moins de 5% seulement 

effectif (ni)

effectif (ni)
38%

62%

fréquence (fi) par rapport à 
la participation des 

ménages

es effectuées lors des moments 

d’enquête. Les hommes sont en effet plus participatifs que les femmes lors de cet 

; ainsi que les plus âgés sont nombreux à se présenter que les moins 

femme inclut aussi les leaders d’opinion. 

fréquence 

↗ 

38% 

100% 

138% 

es, à l’occasion d’une 

ce sont seulement des 

. Si on a recu vingt neuf (29) familles 

toutes des femmes. 

: fréquence (fi) des ménages 

 

% des ménages sont désintéressés par cette coutume d’Ambohimanarina 

; dont moins de 5% seulement 

fréquence (fi) par rapport à 
la participation des 

ménages

ménages 

actifs

ménages 

passifs



42 

 

sont des « zanatany » et les restes sont des « mpihavy ». À travers ce résultat, on a pu 

observer que cette tradition dite « fitsapam-pokonolona maraina » se dévalorise surtout par 

l’augmentation très conséquente de l’arrivée de ces groupes étrangers qui sont les 

« mpihavy » d’une part. Mais en plus de la déclinaison du pouvoir d’achat ou la lutte de 

survie, les gens sont dans l’impossibilité (spacio-temporelle) d’assister ou même de 

présenter leur offrande d’autre part. Onze (11) ménages sur vingt neuf (29) seulement 

considèrent le « fitsapana » comme important dans le sens de survie sociale et en tant que 

tradition, qu’ils agissent en effet d’une façon traditionnelle et d’une manière rationnelle en 

valeur. Si on considère que chaque famille a au moins un représentant, alors  pour vingt 

neuf (29) familles il doit y avoir vingt neuf (29) représentants, seulement onze (11) 

personnes vont se présenter à l’occasion de cette tradition, c'est-à-dire environ 38%. 

La conjoncture économique atteint le processus de la vie sociale ; si on peut même 

dire, elle agresse et désintègre le lien social jusqu’au plus basic. La société tend à 

l’individuation. 

 

Fokontany œuvrés par l’enquête : sur trente un (31) Fokontany, on n’a pu 

enquêter que trois d’entre eux, dont l’un est notre terrain cible car il est le plus peuplé, 

c’est le Fokontany Ambodihady, les deux autres sont des Fokontany témoins de la pratique 

de la culture funéraille du « Mitsapa ». 

Force est de mentionner que sur ces trente un (31) Fokontany, deux s’avèrent non 

pratiquants (Andraharo et Ankazomanga Sud47), un qui est peu pratiquant (Anosisoa), 

selon un leader d’opinion qui est un Mpikabary, un précurseur de la pratique. L’abstention  

a  pour cause l’évolution du christianisme avec l’apparition de l’expression « fahazavana », 

la question du mode de vie, où la primauté de la subsistance matérielle affaibli la valeur 

apportée au «fitsapana » ; comme pour le Fokontany Ankazomanga sud, la cause de leur 

non pratique est encore absurde, si sur le fait de sa situation périphérique et côtoye la ville 

(car il est la porte ouvrant et fermant Ambohimanarina), ou l’acquittement des 

responsabilités de la part des prédécesseurs du présent chef Fokontany. 

  Mais d’après les Chefs Fokontany enquêtés, les gens font leurs efforts sur le plan 

« faritra » (circonscription du Fokontany) et sur le plan individuel, qui est une sorte de 

                                                      
47

 Qui veut s’initier à l’identité culturelle d’Ambohimanarina dit le nouveau président du fokontany 



43 

 

contrat social car il y a des obligations (par le biais des côtisations mensuelles). Ceci 

s’effectue l’après midi ou l’avant soirée. Cela a pour sens que les individus ne veulent pas 

être en commun entre eux, c'est-à-dire appartenir à l’institution du « Fokonolona ». 

Avec les observations directes et participantes effectuées, on a pu remarquer 

l’absence des jeunes (générations) que ce soient du sexe féminin ou masculin. L’âge des 

acteurs dépasse la trentaine et plus de 50% sont des hommes, les femmes sont moins 

nombreuses. La responsabilité et la reconnaissance sont relatives à l’image « d’homme ». 

Cette idéologie s’affirme dans notre recherche à l’appui de la statistique observée. 

Quelques personnes, s’en vont en raison de leur préoccupation après s’être présentées 

devant la famille endeuillée. L’action dans les événements sociaux tant à la jouissance 

qu’au malheur, ne se fait que par la notion de « représentant » de la famille. Cette notion 

est bien vécue et  tend à être perçue comme une convention ou une tradition, cela remet en 

cause la permanence d’une cohésion sociale ou la relation et connaissance inter-familiale. 

La notion malgache de « miara-misalahy » (convivialité) ou du « tao-trano tsy hefan’ny 

irery »  (une seule personne ne peut construire à elle seule une maison) ne concerne plus 

que la famille nucléaire, le lien social favorisant l’unité se délasse progressivement afin de 

parvenir à l’ombre.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

Chapitre 4 

TRADUCTION SOCIOLOGIQUE DU 
PHENOMENE CULTUREL 

« MITSAPA » 
 

Le « fitsapana » est encadré dans la sphère de la tradition, des us et coutumes, du 

rite, et de la représentation, en d’autre mot c’est un « fomba » traduit en malgache ou 

formé comme un habitus. Il fait partie aussi de la culture ou « kolotsaina / soatoavina» 

dans la mesure de sa définition présentée par Joseph Laloux, la culture est comme « les 

manières communes aux personnes vivant dans une même société, de se comporter, de 

s’exprimer, de s’organiser pour vivre ensemble ; d’envisager les réalités du monde 

matériel, social, religieux et de se situer dans ce monde »48. Le concept principal du 

« fitsapam-pokonolona maraina » est le « tsimbalivaly ifanaovana » (action individuelle-

réaction sociale) qui revêt d’autres concepts dans la notion d’espace-temps. 

Il est dû, suite à une mort annoncée publiquement49. Cette tradition est l’expression 

d’amour et d’affectivité qui engendre une conscience collective pour pouvoir atténuer la 

souffrance de la famille ayant une disparition d’un être cher. C’est aussi une manière d’être 

en contact les uns des autres, de revaloriser cette cohésion qui nourrit le tissu social de 

chaque individu. Donc, parlons  de sa source qui est la mort. Dans son utilisation en termes 

de nature en tant qu’être humain enveloppé de chaire et du sang, la mort est la cessation de 

la vie, une séparation de l’âme et du corps, d’une acceptation plus ou moins officielle 

La mort est l’arrêt complet et irréversible des fonctions vitales (cœur, poumons, cerveau). 

Elle correspond à un mécanisme naturel et universel. Dans un langage usuel « la mort l’a 

emporté » bien qu’elle soit brutale ou en douceur, d’une façon naturelle ou une rupture dûe 

à la maladie ou un accident, elle ne choisit pas sa proie  ni être imprévisible. Selon Robert  

                                                      
48

 Document fournit par l’AESM, quelques notions de sociologie, année universitaire 2006-2007 
49

 La famille doit annoncer, ou faire un avis de décés dans tous les quartiers atteints, au public la mort de 

leur proche si elle veut qu’il y le « fitsapana », elle engage un professionnel qui est autant reconnu 

localement. L’annonce est comme suit : Ramatoa RA … dia mampandre fa maty Rangahy  RA … ka aseho 
ao an-tampin-tanàna rampitso maraina e ! Madame RA … nous avise que son mari RA … est mort, on 
l’exposera dans le quartier d’An-tampin-tanàna demain matin ! 



45 

 

Hertz, dans un terme social, la mort est une forme de représentation collective, il avance 

que « la mort d’un individu, en effet, est un événement social. Le groupe s’en trouve 

atteint, à tel point qu’il semble parfois que la communauté entière se sente perdue ou du 

moins directe menacée par présence des forces antagonistes ». Les rites jouent un ou des  

rôles important dans le passage du deuil notamment le « fitsapana ». Par la magie du 

symbolique et du rite disait L.V Thomas, la mort est transfigurée en événement 

bénéfique50, et la vie repart rénovée et renforcée51. Il veut dire par là, et que d’ailleurs 

réaffirmé dans l’oratoire malgache : « Raha avy izay fahoriana, hoy ny razantsika, ny 

sasany mipetraka hovangiana, ny sasany mitsangana ho mpamangy koa izany no 

hijoroanay ho toy ny olon-kafa amin’izao fahoriana iombonanana izao dia tonga eto 

izahay fokonolona izay ikambanan’ireo mpiaraha-monina tonga hitsapa alahelo, ho 

firaisam-po sy hitondra ny teny fampiononana ho anareo…Mangidy ny ravim-paraky, 

mafaitra ny laingon’amberivatry, fa tena mangidy sy mafaitra  amintsika olombelona ny 

fahafatesana satria fisarahana aman’aina…Varavarana hivoahana no teto aminareo fa ny 

fo malahelo antsika rehetra ».. . « Tsapan’ny fianakaviana fa tsy misaraka aminy ianareo, 

ary tsy irey izy na ao anatin’ny fahoriana aza. SATRIA…! Tsy nataonareo ho voan’ny 

azony, Na vato latsaka an-kady, Na sira latsaka an-drano. Koa na dia sambatra aza ny 

monina an’Imamo, fa raha vokatra e! ny tapia mavon-drazana : na tsy ho vokin’ny voany 

aza, jenitry ny alokaloky ny raviny. Fa sambatra noho izany ny fianakaviana hotroninareo: 

Fa raha mivoaka tsy mandeha irery, Miditra mamata-masaka, Tojo fahoriana misy 

mampionona. Velona mitafy arindrano, Maty mifono lambamena. Henin-kaja àry ny 

velona, Ho lalin-devenana ny maty, satria miara-misalahy aminy ianareo”.  

Traduction: si la mort surviendra, comme disait nos ancètres, d’autres s’assisent 

pour être l’objet de condoléance, et d’autres se lèvent pour présenter leur condoléance. 

C’est pour cela que vous nous voyez ainsi comme des étrangers dans ce malheur commun. 

Nous somme issu du fokonolona, des voisins pour vous présenter notre condoléance et 

vous rejoigner à la malheur, aussi nous somme venu vous consolider. Les feuilles de tabac 

et des ambrevade52  sont amers, mais la mort est encore plus amer pour nous les hommes 

car c’est une séparation de vie à jamais »…  « La famille est consciente et est perçue que 

étiez  toujours  présent  à  leur  côté  et  qu’elle  ne sente pas seule. Parce que … ! Vous ne  

                                                      
50

 Dans le sens où la présence des personnes qui reconfortent porte de la joie malgrès la souffrance. 
51

 (GUIART) p.13 
52

 Amberivatry, ambrevade, un petit arbuste dont on mange les grains dans certains partis de Madagascar, 

on le cultuve aussi pour ses feuilles qui servent à la nourriture de ver à soie. 



46 

 

l’aviez pas rabati en disant elle mérite ce qu’elle lui arrive (voan’ny azony, vato latsaka 

an-kady, na sira latsaka an-drano. Donc, si la population d’Imamo est heureuse, si la 

recolte de tapia (fruit) mont : si on n’est pas rassasié par sa fruit, on a au moins les 

feuilles pour nous abriter. La famille que vous assiste est toute aussi heureuse, car si elle 

sorte elle n’est pas seule, dès qu’elle entre ellle est déjà servie vivant. Avec la malheur elle 

est consolidée, vivant, elle est vétue d’arindrano, mort elle est enveloppée de linceule 

rouge (lambamena). Que les vivants sont honorifiées et le mort bien ensevelli car vous 

avez été présent. L’idéologie malgache d’être en trêve occasionée par la mort (tsy miady 

amam-paty) réconcilie les âmes en guerre, toute la famille et les proches se retrouvent pour 

remettre en question le lien de parenté originelle (le fihavanana et le firaisan-kina) ou tout 

simplement la question de solidarité. Ainsi la mort réunit la différence au niveau de la 

famille (nucléaire ou élargie) mais aussi celle de la société (voisins, amis, …) suivant la 

notion chretienne de « miaraha miory amin’izay ory ary mifampitondra izay mavesatra » 

soyez ensemble dans le chagrin et portez les charges les uns des autres. Celle-ci est 

l’expression de la perception de l’individu envers autrui, c'est-à-dire une communication 

interpersonnelle dans une dimension psychologique, une communication utilisant le 

langage du corps et de l’esprit pour être en accord avec l’environnement funeste que subi 

la famille attristée et donner de l’affection et de reconfort. De cette manière l’individu 

communique sa sympathie et laisse apercevoir ses tendances affectives. 

D’une autre manière, le « fitsapana » est un rite de passage pour la famille 

endeuillée, que jalonne et orchestre les grands passages de la vie, symbolise et valorise la 

perpétuelle transformation des êtres humains au cours des étapes de leur existence. « Au 

contraire du poids de la douleur que nous avons construit pour nos propres épaules, la mort 

ailleurs n’est pas triste en soi. Elle sera souvent un accomplissement, parce qu’elle aura été 

préparée par la sollicidue de tous les membres de la communauté, rassemblés autour du 

moribond et qui lui donnent événtuellement la force de faire bonne figure ; la publicité 

nécessaire au moins partiellement, pour ses dernières paroles implique qu’il joue le jeu s’il 

désire se transformer en ancêtre respecté ! Il se dera d’autant mieux  que le dernier 

message sera doué d’une puissance dont il n’aura peut être pas bénéficié de la même 

manière au cours de l’existence53 ». Ceci implique que le rite de passage ne se fait pas 

seulement que pour les vivants attristés mais aussi est surtout pour le mort qui est à son 

passage au monde des ancêtres, que les cérémonies funéraires lui sont bénéfiques pour son 

                                                      
53

 GUIART J. (dirigé par) p.3 



47 

 

trajet. De plus, il initie de nouvelles étapes de la vie, donne des impulsions au changement 

et de calmer les angoisses collectives face à l’inexpliqué la mort, c'est-à-dire un passage 

vers l’acceptation de la disparition de leur proche mort et la separation à jamais des vivants 

du mort. La famille affligée ne peut qu’avoir de reconfort avec l’assistance du public, qui 

s’affirme par le proverbe malgache « faly raha tongan ny rano fanala kenda, raha malahelo 

ka misy mpanony, raha lavo ka misy mpanarina » (on est content de trouver de l’eau quand 

on étouffe, un consolateur quand on a du chagrin, quelqu’un qui vous relève quand on est 

tombé). Le moment du rite funéraire « mitsapa » est une occasion d’exalter les sentiments 

collectifs ; un champ pour créer une communauté morale (intellectuelle et affective), 

intégrer l’individu au groupe social. Le champ « fisehoana » représente une structure 

symbolique, une institution circulant le «tsimbalivaly ifanaovana » dont chacun a un rôle à 

jouer. Il y a la participation intense de la société, du public, du Fokonolona et la continuité 

de la vie quotidienne. Les Mpikabary désignent une structure qui représente les 

intervenants (celles de la famille et du Fokonolona), la famille symbolise la tristesse et le 

Fokonolona, la joie et le reconfort. De cette façon, le Kabary symbolise la culture, la 

transmission d’une culture qui est « la sagesse malgache » à travers des proverbes et 

dictons imagés mais également des messages des deux institutions ci-dessus. Les offrandes 

représentent l’unité et d’autant plus l’expression du devoir qui doit être dû, où la cohésion 

sociale se renouvelle et se vivifie. Du fait de ces éléments, une analyse sytsémique du 

fitsapana peut être possible à effectuer à l’aide des trois dimensions « structure-fonction-

processus ». 

Ce rite offre une atmosphère de plaisance pour canaliser les émotions (via des 

paroles, gestes), que la famille puisse s’exprimer sans déborder totalement dans un 

mouvement incontournable (celui de l’endeuillé). En résumé, c’est un analyseur ou 

catalyseur social54.  

Etudié comme un fait social55, à travers la théorie de Durkheim, le « fitsapana » 

est extérieur à l’individu et lui impose une certaine condition, qui consiste en une 

représentation et en une action. En effet, il  maintien et régule le processus de la vie social 

et  celle  de  l’individu. Etant une  institution,  la tradition funéraire  soutient  le  lien  et  la  

                                                      
54
  Selon l’expression de Pierre Moulin in (MOULIN, 21/04/2011) 

55
 (DURKHEIM, 1894)Est fait social toute manière de faire, fixée ou non, susceptible d'exercer sur l'individu 

une contrainte extérieure ; ou bien encore, qui est générale dans l'étendue d'une société donnée tout en 

ayant une existence propre, indépendante de ses manifestations individuelles. 



48 

 

cohésion sociale en intégrant les individus, en leur donnant place(s) et rôle(s). Elle  

contribue au processus psychologique de l’individu, comme le cadrage de comportement 

et/ou de l’attitude en œuvrant dans la manière d’agir, de penser et de sentir envers autrui, 

concernant le monde auquel on appartient c'est-à-dire la collectivité. Le fitsapam-

pokonolona s’œuvre au niveau plus large (du fokonolona) et guide l’attitude actionnelle de 

l’individu qui est le niveau plus isolé. Le « firaisan-kina ou le fihavanana » caractérisant 

cette coutume « fitsapana manjo maraina », est le nœud qui lie l’individu à son monde tant 

physique que social, il est ou se sent dicter par cette maxime qui est un fait d’une 

manifestation instantanée. Il est dessus mais encore discutable surtout au niveau de la 

compréhension et la perception individuelle, c'est-à-dire qu’il est objectif et subjectif à la 

fois, portons à cet exemple démontrant cette complémentarité : « ny fihavanana ohatra ny 

landy : maty isika, ifonosana ; velona itafiana, ka ny madilana arahim-panondro. L’amitié 

est comme la soie : elle sert à envelopper les morts ; à habiller les vivant ; et quand un fil 

est trop mince, le doigt le suit ». Relative à sa subjectivité qui est le choix de l’individu à 

intégrer son univers social, cela peut être moins encourageant à cause de ses 

conséquences : « manary tena toy ny vomanga miseho amoron-dalana. Se perdre soi même 

comme des patates poussant au bord d’un chemin et se montrant à fleur de terre », se dit 

des personnes qui se marginalisent en refusant les normes sociales.  En tant que culture, la 

fonction sociale du « fitsapam-pokonolona maraina » réside essentiellement dans la 

connection d’une pluralité de personne en une collectivité specifique. Il met en évidence 

cette conscience collective de « l’unité dans la diversité » sans exclure la notion 

d’originalité ethnique, de classe sociale ou d’idéation politique, en un mot c’est sans 

distinction sociale à l’exception de non respect du seul principe action-réaction. Bien que 

le Fokontany, les quartiers et  les proches se rappliquent il faut aussi qu’ils se présentent 

une fois avant l’enterrement, interviennent pratiquement dans l’organisation de la veillée 

mortuaire56. L’argent reçu aide à debourser sur les consommations (rémunération des 

Mpihady fasana, achat du linceul  pour le défunt, achat des nourritures, …).  

En d’autre terme, le « fisehoana » forme un « tout » supérieur à la somme des 

parties, c'est-à-dire le groupe57 créé à l’occasion du fitsapana est doté d’une conscience 

collective. La société  ou  le groupe impose des valeurs, des normes, des  rôles qui exercent  

                                                      
56

 «Un processus qui commence depuis l'annonce du décès après la constatation de la mort, jusqu'à la levée 

du corps». 
57

 Ensemble de personnes venues de tous les quartiers d’Ambohimanarina et même d’Antehiroka 



49 

 

une contrainte sur les acteurs. Ainsi l’action des acteurs est conditionnée par sa culture (à 

travers la tradition) ; mais vu les chiffres (statistique d’enquêtes) 32 % agit communément 

malgrés la contrainte. La conscience sociale de l’individu est déterminée par sa place dans 

le processus de production, dans les rapports sociaux constitutés par l’action sociale. La 

reproduction de la structure se conserve ; selon l’idéologie durkheimienne, chaque individu 

est singulier mais plusieurs individus placés dans la même situation tendent à adopter une 

conduite analogue dont le déterminisme social. A l’encontre du processus social, l’action 

reconduit à une ou à des interactions qui se dynamisent, ainsi Toulon58 précise qu’une 

interaction est définie comme un ordre négocié, temporaire, fragile, qui doit être 

reconstruit en permanence afin d’interpréter le monde, donc à une rupture, une décadence 

sociale dû à une défaillance ou un dysfonctionnement. Le « non  participation » peut 

conduire à une réaction négative de la part de la société pouvant être accusé de raciste, 

mais la règle de jeu est bien claire « izay tsy manao, tsy hanaovana » c'est-à-dire une action 

positive déduite une réaction positive et une réaction négative est engendrée par une action 

négative. En tant que groupe créé instantanément lors d’un fitsapana, il y a une perspective 

d’influence et de pouvoir dans la relation structurale (modérateur-modéré) ; la fonction de 

« modérateur » est tenue par les Mpikabary, le « modéré » par le Fokonolona les membres 

(les individus participants à tradition). La portée de leur fonction, de leur pouvoir et de leur 

influence affecte sur la persistance ou non a la pratique. A sa limite, le style et l’efficacité 

du leadership adopté surtout par les modérateurs est en jeu sur la continuation dépendant 

de l’intégration (conformité) de chaque individu issu de la société du 6ème Arrodissement. 

Ambohimanarina, à travers sa culture, se dissocie en termes de communauté-société de 

Tönnies, c'est-à-dire entre la persistance des traditions et l’imminence du progrès 

(notamment dans la croyance religieuse, révolution technologique,…).  

Le premier problème des non pratiquants est lié à la notion de temps et d’espace, la 

négativité dans la statistique recuillie marque la démotivation ou l’insatisfaction des 

invidus par rapport à la pratique de la tradition (58% des enquêtés sont des pratiquant). 

D’où l’expression « vidin-kaja, vidim-boninahitra » ( la dignité et l’honneur s’achètent et 

non donnés), ou encore on parle de « voninahitry ny velona maro mpanotrona, ny 

voninahitry ny maty maro mpandevina » (la dignité des vivants et l’honneur des morts est 

chacune  liée au  nombre  de  l’assistance) donne  une idée  sur la dynamique de motivation  

                                                      
58

 (ANDRIAMASITIANA, A.U: 2011-2012) 



50 

 

désignant une dimension économique59, nous ramènant en conséquence à des actions60  

qui sont  parfois relativisées, on participe au rite funéraire mitsapa si …. L’action 

collective assigne à l’individu sa participation. Celle-ci est comme une règle de conduite, 

une norme prescrite oralement qui doit être suivi. Si un citoyen n’est pas visible à un 

fitsapana, il ne serais en aucun cas en retour reconnu par les autres. Alors le fitsapana ou 

encore le fisehoana, est un champ de présentation, de reconnaissance, l’individu agit par la 

contrainte de ne pas être reconnu, et est motivé par le besoin de reconnaissance qui est plus 

ou moins satisfait. Toutefois les acteurs peuvent avoir une autre motivation (dans 

l’effective du devoir en tant que citoyen), il s’en serve  pour sa publicité dans sa 

personnage d’homme politique, d’homme-charismatique qui a de l’ambition dans la 

reconnaissance locale et nationale (fin d’accomplissement de soi) ; c'est-à-dire que la 

personne de cette classe agit rationnellement en finalité, une action téléologique, le fait 

d’être reconnu et célèbre par la voie de son exhibition depuis sa présence à la tradition. 

Contrairement aux 32 % des enquêtés, qui sont des fidèles classés dans « le public » sont 

intrinsèque à la tradition et agissent de façon rationnelle en valeur c'est-à-dire une action 

normative, qui donnent importance à la valeur surgie de la tradition et de la tradition elle-

même.  Un exemple concernant l’argent, la pratique de cette culture funréraire est une 

occasion d’une entrée financière surtout si la famille est très reconnue ; une source qui 

compensera tous les dépenses y afférants. Il est en effet un moteur d’intégration, de 

socialisation. Mais cet asservissement ne veut pas dire que l’individu n’est pas dicté par sa 

motivation et sa priorisation. Quelque part, l’individu agit inconsciemment, désigner par 

l’habitude : agir, car c’est la demande de la société, agir car les autres font de même, agir 

car c’est un devoir, une obligation et un droit. Agir c’est du symbolique, il suffit d’être à 

tout moment présent sans contraint d’investir. Par conséquence, l’action peut être 

subjective (qui vient de la passion et du sentiment de chaque acteurs),  en se référant à la 

typologie de Weber ou de Parsons, la manière d’agir de l’acteur est déterminée par la 

finalité finalité, par valeur ou par le fait de la tradition. Ici, on peut constater que toute 

action n’est jamais neutre car toute est communication et symbolique (c’est l’univers 

médiation de l’esprit entre nous et le réel P. Ricoeur), le sujet-acteur agit dans son intérêt 

suivant  son  environnement  et  le contexte social. Ce symbolique permet de médiatiser les  

                                                      
59

 Dans son sens d’économie (compensateur de dépense) mais aussi dans son sens plus sur le plan business 
60

 Force est de mentionner quelque acceptation exprimée par la théorie parsonienne : l’acteur est un être 

en situation ; l’action est la lecture d’un ensemble de signes que l’acteur perçoit dans son environnement et 

auxquels il répond. L’acteur est aussi appelé « objet social » dans son langage. Et l’interaction est la 

subjectivité d’égo répond la subjectivité d’alter ; que celui-ci soit à son tour singulier ou collectif. 



51 

 

règles de conduites, les normes, les valeurs culturelles qui servent de guider l’acteur dans 

l’orientation de son action. Ces normes et valeurs rendent la conduite des acteurs 

communicable. Il est institué à fixer une seule règle de jeu « la participation », seuls ceux 

qui sont présents sont en faveur d’une réaction positive du Fokonolona et de la structure 

établie dans le fitsapana. Néanmoins il y a toujours ceux qui sont insensibles à son 

environnement social, ceux qui sont dits « asocial », surtout en ce qui concerne l’action 

collective comme le proverbe malgache nous rappel que « tanàna maro tsy ilaozan’adala » 

(des quartiers nombreux ne manquent pas à la présence des fous ou des marginaux). Ceci 

est remarqué avec les Mpihavy, qui sont classés selon Fleury « les non publics »61 ; mais 

aussi des Zanatany qui sont quasi passifs, ils iront seulement s’ils connaissent le défunt ou 

la famille de ce dernier, qui peuvent être potentiellement « les publics »62 selon le terme de 

Fleury. Si on se réfère aux résultats d’enquête, la moyenne d’âge à la participation est de 

39.5 ans, est un âge à la conscience sociale  et la participation communautaire; comme on 

le constate lors des observations effectuées et du résultat d’enquête, 58% n’étaient pas 

encore présent à un « fitsapam-pokonolona maraina », sur les restes (32% qui sont fidèles 

et les 10% qui y vont seulement conditionnés par la connaissance du mort ou de sa famille) 

moins de 10% sont des Mpihavy. Ceci peut être à cause de différentes raisons : la 

méconnaissance de la tradition, les occupations ou tout simplement l’ignorance de la 

société d’appartenance ; alors que toutes personnes ne peuvent s’isoler, elles ont besoin des 

autres et l’inverse les autres ont besoin d’elles pour un environnement harmonieux mais 

aussi pour préserver l’équilibre social. 

Force est de remarquer que plus le mort ou sa famille est reconnue par autrui, plus 

les autres leur donnent honneur et gloire et que les dépenses sont acquitées avec la 

participation de la collectivité. Donc il n’y a rien à perdre mais tout à gagner en 

s’accoutumant à cette pratique, en s’entremêlant avec les autres qui est le Fokonolona, la 

société. 

Le rite funéraire « fitsapam-pokonolona » est un faisceau de synergie sociale, où 

circule toute une relation tant corceptuelle (échange de poignet de mains) que conceptuelle 

(idéologie) et même un facteur de circulation d’information  et de communication (issue 

d’une action communicationnelle), qui dure au moins une heure. Les individus sujets-

acteurs partagent librement de l’information corceptuelle et conceptuelle. Ils créent 

                                                      
61

 Les désintéressés ou non convaincus à la vertu du rite et ne pratiquent pas en effet 
62

 Futures inconditionnels à la coutume  



52 

 

ensemble, à travers la tradition mitsapa, une construction symbolique63 indispensable à 

l’harmonisation des rapports humains. Ainsi une interaction se cristallise, des particules 

élémentaires (gestes de respect, paroles dites,…) interindividuelles et/ou intergroupes 

exercent des forces les unes sur les autres, et elles sont constamment créées ou annihilées. 

De ce fait, les rapports sociaux s’autorégulent avec la pratique de ce rite commun la 

cohésion sociale d’une communauté, d’une société s’assure et se rassure. Le fitsapana 

réunit une pluralité de personne en une collectivité par le biais d’une valeur commune, des 

rencontres se font en conduisant à des échanges d’informations et d’énergies qui nouent 

l’interaction sociale des individus et des groupes. Il y a donc un échange qui est source de 

connexion et même de déconnexion entre l’individu et le social. Le fitsapana relève d’un 

système d’action et d’interaction entre la famille éprouvée et le Fokonolona ayant des 

Mpikabary comme  intermédiaires d’échange communicationnelle. Un système comporte 

trois (3) éléments à prendre en compte, celles de structure, de fonction et de processus. 

Dans le fitsapana, la structure est mise en place à travers la liaison entretenu entre les trois 

institutions intervenantes : la famille, le Fokonolona et les Mpikabary avec l’univers 

symbolique qui y découle. Une certaine organisation s’est instituée (l’heure, le moment, les 

recoupements des actes) comme dans une scène de théâtre. Pour Parsons elle se fait 

appelée « variable structurelle ». Cette structure est toujours constatée à l’occasion de la 

tradition. Une fonction est le lien assurant le fonctionnement de la structure et du 

processus de la vie sociale. Les fonctions remplies et qu’elles doivent être remplies ont 

pour rôle de combler certains besoins, pour que des relations subsistes, des mpitsapa 

nommés « Fokonolona » doivent remplir leur devoir d’emporter soutien moral mais aussi 

financier symbolisant les devoirs dans l’effectivité des tâches ; et en même temps pour le 

maintien de la cohésion sociale, mais aussi un honneur partagé (la famille envers le 

Fokonolona et vis versa) ; et même, après le fitsapan-pokonolona, des relations se tiennent 

encore entre les acteurs (une communication facteur de circulation d’information qui peut 

satisfaire des besoins tels la sécurité, et même physiologique et sur l’appartenance, tout 

dépend de la nature des informations). Les Mpikabary remplissent les fonctions de 

modérateur et de transmetteur, donc des facteurs de continuité. Le processus est constaté à 

travers le dynamisme existant tout au long d’une vie d’une personne et de sa société. Il est 

observé depuis une naissance (humaine et de chose), en son développement, avec la 

décadence et les conjonctures extérieures qui influent sa déveleppement et son avenir 

                                                      
63
 A l’idéologie malgache, on parle de « miara-miory », qui revêt une conscience collectivement 

considérable. La mort est un facteur unificateur. 



53 

 

future et surtout son processus d’adaptation et d’intégration au système social total 

(environnement physique et social). 

Le « fitsapana » revêt une organisation (humaine et sociale) structurée et 

structurante avec la participation des trois institutions existantes (la famille, le Fokonolona 

et les Mpikabary). Chacunes de ces institutions tiennent leur rôle et leur statut, d’où 

participer ou être actif est devenu pour certain (appelé « le public ») automatique, c’est un 

comportement organisé déjà souscrit. 

De plus, il régit tout un système représentationnel « c’est un capital 

symbolique  et culturel», avec les acteurs, les objets et mêmes les paroles et gestes à 

travers le jeu de théatre d’où revient le concept de communication interpersonnelle qui 

indique une action dramatique avec la notion d’interactionnisme symbolique. Le 

phénomène culturel « fitsapana ou fisehoana » est une idéation collective, une 

représenation collective dans la mesure d’un partage de sentiment et d’action commune. Il 

symbolise la solidarité sociale64 ou le consensus de la société65. L’individu sujet-acteur ou 

encore dans l’appelation parsonienne, « l’objet social », joue au moment du fisehoana son 

rôle de personnage, car « l’homme a été un personnage avant d’être une personne, sa 

place, son rang, son rôle ont été sont tout avant d’être sa simple vie intérieure. Il s’agit par 

le temps qui court de fabriquer des personnes humaines. Nous le pouvons enfin »66 . Si on 

regarde la scène d’une vue aériènne (vu à l’œil nu), on voit deux mondes celle de la famille 

et du Fokonolona et même que si les Mpikabary se lèvent pour le rite de remierciements et 

de la présentation des dumes, il y a toujours cette distiction.  D’une vue terrestre, on 

perçoit une mise en scène d’émotion, du côté de la famille, c’est surtout le représentant de 

la famille du défunt qui se dévoile et  joue l’image de deuil alors que les vrais endeuillés ne 

peuvent faire semblant et très malheureux pour se montrer, ces derniers empruntent la voix 

au Mpikabary engagé67. De l’autre côté, les fokonolona, apparaissent encombrés  bien 

qu’ils n’ont rien de commun avec l’atmosphère funeste, au contraire, ils sont joyeux et les 

informations et communication se circulent déjà. « La mort d’un individu est le moment où  

                                                      
64

 Terme d’E. Durkheim 
65

 Terme d’A. Comte 
66

 (MAUSS, automne 2004) 
67

 La famille éprouvée ne participe jamais directement à des tâches relevant de la préoccupation du défunt 

et des invités, comme occuper la cuisine, et même jusqu’à prendre la parole. Aussi affirmé dans les Kabary 

« ny zohim-pahoriana tsy mahaloa-peo, Ny farara feno rano tsy mba maneno, Ny kitapo foana tsy afa-

mijoro ». 



54 

 

le groupe, au sens extensif de ce mot, met en scène sa propre reproduction, tant au plan 

culturel que sur celui des structures socio-économiques68 ». Donc, il y a une scène de 

reproduction de rôle, à l’exemple d’une famille attristée, d’un Mpikabary (discoureur) qui 

reproduit des proverbes pour transmettre un message codé mais qui est tout aussi claire, ce 

dernier porte son lamba lors de la mort d’une personne notable voky andro (rassasié de 

jours, se dit d’une personne très âgée); ou à l’exemple du Fokonolona qui reproduit le 

concept de collectivité en se mettant d’accord à s’unir dans un moment comme la tradition 

du « fitsapana manjo » visite de condoléance. Chacuns jouent son rôle pour être vu et 

reconnu car l’occasion de la tradition est un appel, une fiche de présence ; ils manifestent 

leur devoir car c’est la demande ou plutôt ce que la société a besoin pour se ressourcer et 

qu’ils sont contraints d’agir. Un individu renferme l’histoire « les non-dits et les choses 

faites » du passé, du présent et même jusqu’à la détermination de son future et du future. 

Quoi que l’homme face,  pense ou sent, il est conformé aux autres, c'est-à-dire à la société 

qui lui ait extérieur. Cela peut être un signe de violence symbolique envers la personne 

sans être pratiquement distingué. Les acteurs rappellent à la continuité d’une tradition, 

particulièrement à l’idéologie malgache, d’une part, mais aussi une rupture dans la mesure 

de la nature de ses actions, d’autre part. De plus, les argents donnés marquent la solidarité 

(cotisations des proches, apports individuels spontanés et contributions de compassion). 

Lors du « fisehoana », spécialement, il y deux sortes de côtisations correspondant à cette 

solidarité : celles enveloppées et celles des rondelles qui se mettent sur la table des deux 

côtés de la cuvette disposant les enveloppes (argent du singan-dandy). Les rondelles 

indiquent à la fois l’unité d’Ambohimanarina pour la famille affligée à l’occasion d’une 

mort et le dénombrement des Fokonolona participants du côté gauche, et la solidarité 

spirituelle du côté droite. Les deux  ne sont pas obligatoire mais faut il donné les deux en 

même temps ou l’autre tout simplement, donc ils ont le choix. Sous les enveloppes sont 

parfois inscrits les noms de la famille  qui ont été présent pour que la famille affligée 

puisse reproduire la même geste69 (un don contre un don). Le Kabary, est une longue 

éloquence destinée, surtout dans un deuil, à reconforter la famille, à rappeler le firaisan-

kina ou solidarité, suivant des normes discoursives dans le Kabary malgache. Il renferme la  

notion de la sagesse malgache, et apporte en effet des conseils, c'est-à-dire  une forme 

d’apprentissage notamment pour les jeunes générations, c’est un facteur de reproduction 

                                                      
68

 GUIART J. (dirigé par) p.3 
69

 Par exemple, un tel nom de famille a apporté comme singan-dandy 2000 ar, alors la famille doit refaire la 

même geste de 2000 ar ou plus pour celle-là. 



55 

 

sociale et culturelle. Il nous inculque un mode de penser pour modeler notre action et notre 

sentiment pour pouvoir s’adapter à notre environnement physique et social. 

Toutefois, le fitsapana est une représentation du sujet-pensant, du sujet-agissant, du 

sujet-communicant, du sujet-interprétant et du sujet-créant pour perpétuer la solidarité avec 

le receuillement collectif. L’activité des êtres humains-en-société comporte nécessairement 

des représentations d’eux même, de leur société et du monde en général (réelles ou 

imaginaires, passé, présent ou à venir) dans lesquels ils vivent. Les êtres humains 

s’affrontent à l’intérieur de ces activités dans des rapports sociaux d’idéologie 

(d’hégémonie)70. Les acteurs assurent son double personnage, acteur en tant qu’un atome 

(individu) et en tant que tout (à traves la notion de Fokonolona) dans une mise en scène 

plus qu’abstraite, avec le décor, le choix de la scène, les acteurs avec leur déguisement et 

leur script. 

A part le niveau social tant parlé, on ne peut s’abstenir de la dimension 

psychologique (psychosociale) qui s’en enchevêtre. Le fitsapana est un cadre où se 

transmet la valeur de la solidarité, la notion d’être en groupe, qu’on decouvre  dans le 

Kabary composant  toutes les proverbes et dictons. Le principe de « tsimbalivaly 

ifanaovana » représente un enjeu d’intégration ou de la socialisation de chaque acteurs 

(surtout pour les « non-public et les publics » ; influant le comportement et l’attitude de ces 

acteurs vis-à-vis d’eux-même et ceux des autres (izay ataonao amin’ny olona ihany no 

ataon’ny olona aminao, les autres répondes de vos faits des gestes, si vous n’agit pas les 

autres aussi ne réagira pas: les individus tendent à maintenir une cohérence logique entre la 

perception qu’ils ont d’eux même et celles qu’ils attendent de leur environnement et de ce 

dernier à eux). D’où les jeux de mots véhiculés par la coutume incitant tout le monde à 

participer. La présence de cette structure (règles et conformisme) nous instruit, face au 

processus de la vie sociale (la dynamique sociale à travers l’interconnexion socio-

économique, idéologique et politique), elle attire l’attention de la conscience des individus 

(c'est-à-dire le « moi »). Le « sur-moi » qui regroupe toutes les choses extérieures à 

l’individu (les facteurs conduisant au dynamisme en action ou réaction), axe   la conduite 

du « moi71 ». Il caractérise la personnalité, par laquelle le moule fournit des modes de 

pensée, des connaissances et des idées, des cannaux permettant l’expression des sentiments 

ou des moyens de satisfaire des besoins physiologiques. Cette configuration via le moulage 

                                                      
70

 (TREMBLAY, introduction à l'étude de la société, 1994) 
71

 Ou le moi-social 



56 

 

à la personnalité n’est pas totalement rigide mais est assez souple pour permettre aux 

acteurs, à chaque individu, de s’adapter pour éviter la contradiction ou de refoulement. Ils 

ont le choix de participer ou de ne pas agir, que chaque personne assimule cette culture 

traditionnelle d’une manière idéosyncrétique. Il faut distinguer l’inconscient  du conscient, 

il va falloir réguler les intentions avec les instincts, les désirs et plaisirs, il ne faut pas 

succomber à cette dimension de l’inconscience humaine, d’où la nécessité du subconscient 

et d’un modérateur (le « sur moi » : la famille, les associations et groupements, les 

instances culturelles et éducationnelle) pour maintenir l’homme social le sujet-pensant. 

Cela est seulement possible en s’intégrant à un groupe ou simplement par le fait de la 

cohésion et de la coexistence avec autrui, l’environnement sociale (physique et mentale). 

Mais la capacité à influencer le comportement d’autrui dépend de son engagement dans 

une situation (le pouvoir de l’ineraction), c’est pourquoi, il est nécessaire que les parents 

fassent et initient la participation de leurs enfants. Avec l’évolution qui importe l’inflation 

socio-économique, donc de la concurrence et de la specialisation72, de la lutte pénible de la 

survie individuelle et familiale, le moi-économique survient avec le « moi-politique ». La  

relation sociale de l’individu sujet-acteur se restreint donc à une relation productive et de 

domination pensée par l’ideologie marxiste. Le « moi-social », c'est-à-dire l’individu et la 

cohésion sociale, l’individu dans une situation  d’interaction avec les autres, un personnage 

à la conscience collective, devient un  « moi-individualiste ». Celle-ci provoque la rupture 

et la tradition à travers le fitsapana se positionne à maintenir cette sociabilité (dont la 

personnalité de base de Malinowski), et à reconstruire le caractère égoiste de chaque 

personnage intervant dans du fitsapam-pokonolona maraina. Des proverbes et dictons sont 

à l’appui : « izay be no basy (c’est le grand nombre qui vaut des fusils) ; tao-trano tsy 

efan’irery (la construction d’une maison ne se fait pas seulement par une personne) ; …).  

Par contre, la capacité à influencer le comportement d’autrui dépend de son engagement 

dans une situation (le pouvoir de l’interaction), c’est pourquoi, il est nécessaire que les 

parents fassent initier leurs enfants à la participation. 

Cependant, il existe des personnes qui autorégulent leur comportement, 

indépendamment des résultats qui peuvent avoir lieu ou de leurs besoins, face aux 

circonstances tant dans la joie que de malheur. A cette catégorie, ces personnes sont 

fortement liées à leur univers et intrésèquement à la valeur qu’elle donne à celle-ci. Elles 

                                                      
72

Durkheim parle même du progrès de la division du travail social conduisant à la dissolution progressive de 

la solidarité privilégie une forte conscience collective 



57 

 

intègrent facilement et même vouées à l’automatisme à la structure et aux institutions de la 

société, à l’exemple de notre sujet d’étude. Ces individus n’ont pas peut être de problème 

avec les « sur-moi » qui agissent envers et contres tout, qu’ils acquièrent positivement. 

Illustrent-ils des bonnes personnes, renvoient solidement à un « moi-social » très 

développé.  

 

CONCLUSION PARTIELLE 

  

Les relations affectives et sociales de longue durée ont une structure spécifique 

comportant des règles et des stéréotypes comportementaux comme le cas représenté dans 

le rite du « fitsapam-pokonolona maraina ». La communauté a construit une institution 

dotée de structure et de fonction pour pouvoir contrôler l’être humain sujet-acteur. Ce 

dernier s’inspire des manières d’agir, de penser et de sentir façonnées par la collectivité. 

Ainsi le « fitsapana » est un cadre ou un terrain de jeu pour que cette  solidarité se 

manifeste, pour que les uns et les autres portent soutien dans les événements funestes ; 

c’est aussi un cadre d’apprentissage et une représentation constructive. En sus, les relations 

humaines se normalisent, se maintiennent et se transmettent. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE III 

TRADITION FACE À LA 
MODERNITÉ : LA 

PROSPECTIVE 
 

 

 

 



59 

 

 
 

 

 

 

«vivre c’est sans cesse se désagréger et se reconstituer, 

changer d’état et de forme, mourir et renaître » 

Arnold Van Gennep in (MOULIN, 21/04/2011) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ainsi cette troisième partie est consacrée aux réflexions du processus 

actanciel et interactionnel du niveau individuel au collectif. Processus 

conditionné par les conjonctures mondiales et nationales, reflétant une 

dissociation entre tradition-modernité et le mode d’adaptation au deux 

niveaux macro-micro social. On se propose une logique d’orientation des 

manières de penser, de sentir et d’agir tant individuel que collectif.  

 



60 

 

Chapitre 5 

POSTURE CONCEPTUELLE 
 

La tradition est souvent synonyme de continuité et la modernité évoque une rupture 

de celle-là connotée dans le langage de Balandier G., on parle tellement de cette dualité 

dans la dimension culturelle concernant les traditions us et coutumes. Pendant quelque 

temps la tradition « mitsapa » a été remise en question, les gens se lassent progressivement. 

Alors les protagonistes font appel à la communauté mais particulièrement au « citoyen » au 

« moi-collectif » de se conformer aux autres, de faire ce que les autres font. Ainsi la 

tradition se conserve et se transmet à la génération future. Il est évident que si une autre 

culture s’instaure, l’originale est écrasée ou se dissoute petit à petit en laissant  place à la 

nouveauté et qu’elle est contrainte à disparaitre à jamais. La tradition se bat pour lutter 

contre la domination des choses extérieures qui ne peuvent s’arrêter de s’imposer car c’est 

sa destiné et son but ultime. 

Cette chapitre nous permet de situer et de contextualiser les faits (la pratique du 

rite) par rapport à l’espace temps.  

 

1. LES EFFETS CONCOMITANTS DE L’EVOLUTION 

 

En général, l’évolution, par le biais de l’enculturation favorise l’acculturation ou la 

déculturation de la société d’accueil. L’échange inégale entre société en relation est un 

facteur de dysfonctionnement et déstabilise le système social. “L'esprit moderne semble 

aspirer à faire éclater la coutume : d'un coté, les habitudes individuellement contractées, 

de l'autre, une planification institutionnelle à grande échelle qui règlerait les entreprises 

humaines de grande envergure” 73. 

À l’exemple de la théorie durkheimienne sur la division sociale du travail, 1° plus 

le milieu social s’étend, plus la conscience collective s’éloigne de plus en plus des choses  

                                                      
73

 Sapir,E, 1967, p. 104 



61 

 

concrètes et plus elle devient abstrait. Cette indétermination laisse plus de place à la 

variabilité individuelle. 2° Il y a l’effacement du type segmentaire, c’est à dire 

l’accroissement de la densité morale de la société symbolisé par l’accroissement de la 

densité matérielle principal forme de cette dernière; l’accroissement du volume des 

sociétés, pourvu qu’il soit accompagné d’un accroissement de densité74. Cette théorie est 

effectivement visible dans la société malgache et notamment au VIème  arrondissement. 

Par exemple dans la distribution spatiale par rapport au logement, deux logements 

consécutifs se distancent avec l’installation d’un autre, cela représente l’élargissement d’un  

quartier. Ceci marque une nouvelle relation entre voisin, une nouvelle connaissance 

requiert, une nouvelle quête de reconnaissance, donc à une domination, à une concurrence 

et qui se terminent parfois par l’individuation. 

« Le désaccord que suscite l'avènement de valeurs nouvelles introduit également 

des changements de coutumes75 ». 

Depuis le temps que la crise se cristallise et persiste et du fait de trouble 

institutionnel et du comportement égocentrique de l’homme politique ; les individus se 

creusent dans l’inégalité, d’où les riches encore plus riches et les pauvres de plus en plus 

pauvres. L’être humain se trouve dans la posture de lutte de survie incessante, et s’organise 

pour cela. “La conscience collective  devenait plus faible et plus vague, à mesure que la 

division du travail développait” et que d’autre part, parce que les conditions de la vie ne 

sont plus partout les même, ces objectifs communs, quels qu’ils en soient, ne peuvent plus 

déterminer partout des sentiments aussi parfaitement identique” précise encore Durkheim. 

Relative à notre étude, cette notion de collectivité se décrit décroissante à la conscience 

individuelle comme celle du Fokontany Anosisoa; elle s’avère aussi inexistante dans les 

Fokontany Andraharo et Ankazomanga Sud. Il se peut que Durkheim a raison d’avancer 

que “c’est l’accroissement de volume des sociétés et leur condensation plus grande qui 

explique cette grande transformation”76. Il existe aussi l’accroissement des diverses lignes 

idéologiques telle la religion (“fahazavana” 77 ), et économiques (“fahefana ou enti-

manana” 78). Etant pratiquée à la levé du soleil, elle se veut être facilitatrice en s’effectuant 

le  matin,  mais  les gens  avec  leur  lutte  de vie se  lèvent  aussi tôt le matin. Il  n’y a pas  

                                                      
74

 Durkheim, E, de la division du travail social : livre II et III, p. 7 
75

 Edouard Sapir, 1967, p. 101 
76

 Durkheim, E, p.56 
77

 Résultat d’enquête, avril 2013 
78

 Résultat d’enquête, avril 2013 



62 

 

recours au « fanandroana » la recherche d’un moment ou d’une date pour agir, le rite 

funéraire est pratique le matin de l’enterrement pour veiller à la participation des 

travailleurs et des loins. Le travail est aussi important que d’effectuer le devoir d’y 

participer à l’exemple du Fokontany Ambodihady, la plus grande densité humaine de la 

commune. Les hommes ne sentent pas concerner ou être forcé de détourner les pratiques 

communes comme « fitsapam-pokonolona » pour se consacrer seulement à leurs 

occupations. Ils croient perdre leur temps et ne trouvent pas leur compte, le temps est 

argent (ou de l’or).  

La pensée néo marxiste s’affirme à travers notre société en disant que « ce n’est pas 

la conscience des hommes qui détermine leur être social c’est au contraire, c’est leur être 

social qui détermine la conscience des hommes ». La psychique humaine est donc bloquée 

et est contrainte d’agir par leur existence sociale (c'est-à-dire leur niveau de vie, leur classe 

sociale, le degré de leur moyen de production et de leur capacité de produire surtout pour 

la survie). La conscience sociale est entrain d’être phagocytée par la conscience 

individuelle ou plutôt déterminée par la fin individuelle.  Psychologiquement le « surmoi » 

échoue dans leur intégration à la discipline du « moi ». 

 

2. DUALITÉ TRADITION-MODERNITÉ 

 

Selon Edouard Sapir, la tradition met l'accent sur l'arrière-plan historique de la 

coutume ; on parle généralement de la coutume comme une force contraignante. Les mots 

« tradition », « coutume », « convention » ou « mœurs » se sont souvent utilisés comme 

synonyme mais leur connotation n’est pas vraiment la même. Par rapport au champ de 

recherche, on a opté pour l’emploi du mot « coutume » ou “culture”. « On se sert du mot 

coutume pour désigner l'ensemble des modèles de comportement transmis par la tradition 

et logés dans le groupe, par opposition aux activités personnelles de l'individu qui sont plus 

contingentes »79. « La coutume  contribue à simplifier considérablement l’apprentissage de 

l’individu, elle est l’affirmation symbolique de la solidarité du groupe »80. F. Engels dit de 

la tradition qu'elle « hante le cerveau des hommes ». On peut l'envisager comme appliqué à 

                                                      
79

 Edouard Sapir, anthropologie tome 1 : culture et personnalité, Paris édition de Minuit, 1967, collection le 

sens commun,  p.99. Produit en version numérique par Jean-Marie Tremblay dans le cadre de la collection 

« les classiques des sciences sociales ». 
80

 Op.cit p.103 

http://www.rapport-gratuit.com/


63 

 

un système81 : à l'ensemble des valeurs, des symboles, des idées et des contraintes qui 

détermine l'adhésion à un ordre social et culturel justifié par référence au passé, assurant la 

défense de cet ordre contre l'œuvre des forces de contestation radicale et de changement. 

Certaines sociétés traditionnelles sont obsédées par le sentiment de leur vulnérabilité, par 

la crainte des ruptures ; elles sont engagées dans une lutte permanente contre les déviations 

et les déséquilibres qui les menacent. Aussi, la tradition peut être vue comme pratique 

sociale et régulatrice des conduites. Sous cet aspect vécu, elle devient traditionalisme ; sa 

fonction est de susciter la conformité, d'entretenir au mieux la « répétition » des formes 

sociales et culturelles. La tradition peut être envisagée en tant que déterminant soit un type 

de société globale, soit certains systèmes de relations au sein de la société globale. Elle 

qualifie ainsi le type idéal dit de la société traditionnelle, ou les secteurs traditionnels d'une 

société qui ne se conforment  pas globalement à ce type idéal.  

On parle de modernité à la mesure de l’évolution sociale, du changement social 

réglé en contrainte par les grandes puissances, evolution tant sur l’économique, politique, 

sociale, idéologique que culturelle. La modernité est comme synonyme de rupture alors 

que la tradition est synonyme de continuité82. Cette dernière est communément qualifiée 

par la conformité, par la continuité qu'il régit, alors que la modernité est généralement 

conçue comme impliquant la rupture, la transformation irréversible. Des études ont 

démontré que la tradition peut être dynamique comme celle de l’étude anthropologique 

récente tenue par D. Apter. Une simple constatation de bon sens s'impose : si l'on ne retient 

pas cette manière de voir, comment résoudre le problème du « passage », du changement 

structurel qui a fait surgir les sociétés modernes ? Que certaines sociétés ont dû porter en 

elles suffisamment de forces transformatrices pour produire de changement interne, avec 

les ajustements structurels adoptés pour s’industrialiser, nationaliser des biens de 

production, à l’exemple de différentes formes de la société dite occidentale.   

 

 

 

                                                      
81

  
82

 C’est un extrait dans l’œuvre de George Balandier, anthropologie politique, quadrige PUF Paris, le 

sociologue, 4è édition 1984  



64 

 

3. CONTINUITÉ: FAIT SOCIAL GÉNÉRAL83. 

  

La société est toujours le lieu d'un affrontement permanent entre facteurs de 

maintien et facteurs de changement ; elle porte en elle les raisons de son ordre, du désordre 

qui provoqueront sa modification. Cette instable balance explique néanmoins que les 

adaptations (connotées en langage politique par le terme : réformisme) soient plus 

nombreuses, plus fréquentes, que les transformations structurelles globales (de caractère 

révolutionnaire). Cette caractéristique du système social, produit du dynamisme qui le 

constituent et le menacent tout à la fois, les uns étant agents de la continuité et les autres de 

la transformation, comporte une conséquence dans la société globale. Au sein d’eux, la 

coupure résultant du succès de l'entreprise révolutionnaire n'est jamais complète. La 

révolution n'est jamais totalement victorieuse, ce qui détermine les diverses tentatives de 

conduites afin d'entretenir la révolution dans la révolution, selon la formule de R. Debray.  

Toute société en voie de transformation révèle des inégalités sectorielles en matière 

de changement, d'intensité et de rapidité des changements. Certains secteurs peuvent être 

dits plus « lents » ; celui de la religion qui, par essence, tente de se situer hors de l'emprise 

du temps, des assauts de l'histoire ; celui des agencements culturels qui définissent une 

nation ou une ethnie et lui donnent son être et sa personnalité. Ils sont, par nature, le terrain 

où se maintiennent et se renforcent les facteurs de continuité, bien que l'innovation 

religieuse puisse exprimer une révolte et le nationalisme combattant ayant des propriétés 

révolutionnaires. La théorie et la pratique révolutionnaires ont d'ailleurs dénoncé 

vigoureusement la religion, et une certaine forme du nationalisme, comme constituant le 

front de défense du conservatisme. Plusieurs secteurs peuvent être dits plus « rapides » : 

celui du savoir scientifique et des techniques d'application, celui de l'économie, celui des 

techniques de gouvernement, d'administration des hommes et des choses. C'est en certains 

d'entre eux que le changement prend naissance ; ils comportent les structures déterminantes 

en dernière instance. Entre deux extrêmes (pôle lent et rôle de frein, pôle rapide et rôle de 

moteur) se situent les secteurs soumis aux transformations induites.  

 

                                                      

83 Note tiré de (TREMBLAY, 23-05-2008) 



65 

 

Ces conditions de fonctionnement font que toute société -même la plus mobile - 

porte en lui  des mécanismes permettant à la tradition ou/et au conservatisme de 

s'exprimer. Leur rendement est maximal dans les sociétés dites traditionnelles, bien qu’il y 

ait contestation et que des changements s'y réalisent. L'efficacité de ces mécanismes 

décroît dans les sociétés en voie de modernisation, et surtout dans les sociétés modernes les 

plus avancées, précédemment définies en tant que sociétés de la mobilité généralisée. C'est 

à leur propos qu'il importe de manifester, au-delà des apparences contraires, les aspects et 

les ruses de la continuité et de la tradition.  

Une première constatation s'impose au plan de l'expression la relative inertie des 

langages, des formulations, à laquelle peut recourir la réflexion sociale. Les conceptions 

concernant le présent et l'avenir sont en partie exprimées dans le langage du passé. L. 

Althusser a manifesté ce problème en analysant la genèse de la pensée du « jeune Marx » : 

il montre le rapport de cette pensée singulière au champ idéologique existant ; il pose la 

question du « commencement de Marx » et évoque l'« énorme couche idéologique sous 

laquelle il est né... couche écrasante dont il a su se dégager ». Il envisage d'une manière 

critique le développement des idéologies et révèle le difficile surgissement des 

découvertes ; Marx, inventeur d'un monde nouveau, dut d'abord s'exercer l'esprit « dans les 

formes anciennes ». Celles-ci ont une lourdeur qui assure leur maintien ; il n'est pas aisé 

d'échapper à leur emprise pour concevoir des formes nouvelles permettant de penser un 

nouvel objet - et de devenir un agent du changement.  

À l'inertie relative des « formes » permettant de penser la société, il faut lier l'inertie 

relative des comportements et des attitudes intervenant dans la pratique sociale. Toute 

société, quel que soit son régime, toute classe, tout groupe comporte ses conservateurs par 

intérêt, par conformisme, ou par indifférence. Dans une situation de changement 

généralisé, où de larges secteurs sont remis en question, la coupure s'accentue entre les 

organisateurs de l'avenir (qui ont de la société une vue prospective) et les gestionnaires du 

passé (qui entretiennent une vision rétrospective). La continuité devient alors le moyen de 

se protéger contre des bouleversements répétés, contre un avenir dont la configuration reste 

imprécise.  

Cette constatation conduit à souligner la fonction sécurisante de la tradition qui est  

plus efficace que l'individu s’adapte difficilement aux situations instables. Dans les 

sociétés en voie de développement économique et de modernisation, où les transformations  



66 

 

se succèdent en chaîne, les retours à une tradition dégradée ou reconstruite sont à cet égard 

révélateurs. Elle fournit le « langage » permettant de donner un sens à la nouveauté ou de 

formuler les réactions que cette dernière suscite. Elle maintient, en rendant possible la 

conservation de certains cadres sociaux et culturels dont le contenu s'est modifié, une partie 

du paysage sociologique ancien. Elle permet de recourir à des actions symboliques ou à 

des rituels « rassurants ». Ces moyens, qui restent largement disponibles dans le cas des 

sociétés dites traditionnelles, ne sont pas absents des sociétés modernes - ils sont besoin de 

se recréés à partir de traditions fabriquées ou importées.  

Cette pratique culturelle du « fitsapana » permet à l’homme de s’intégrer, permet 

aussi en effet à chaque individu de devenir homme (socialement modelé), en le faisant 

bénéfice de l’acquis accumulé avant lui et qui ne pouvait s’inscrire dans l’organisme 

biologique. A travers la tradition du « fitsapana » (ou encore « fisehoana »), le sujet-acteur 

agit socialement et est assigné par la seul norme indiquée c’est de participer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



67 

 

 

 

Chapitre 6 

VERS UNE DETERMINATION DE LA 
COUTUME FUNÉRAIRE DU 

“FITSAPANA” 
  

Dans cette dernière partie, nous allons éditer des propositions pour la sensibilisation 

et la restauration des acteurs non-actifs face à la pratique de la culture funéraire fitsapana 

afin de nous amener à une détermination positive ou négative pour les générations futures. 

La tradition d’Ambohimanarina et Antehiroka se repose sur la notion de « miara-

miory, mifampitondra izay mavesatra » ou être collectivement endeuillé et portez les 

charges les uns les autres, c'est-à-dire d’être ensemble dans les malheures. Cette notion est 

surtout située au niveau spirituel guidé par la Bible chretienne « miaraha miory amin’izay 

ory ary mifampitondrà izay mavesatra ». Elle est relative à la société d’Ambohimanarina 

qui est un pont entre la modernité et la tradition, dans la mesure d’ouverture vers le 

changement (vers Antananarivo ville, la partie Est vers Andraharo et Ankazomanga) et  

vers la continuité de certaines traditions (vers l’Ouest, la périphérie qui pratique encore 

certaines cultures et croyances non pratiquées ailleurs). 

Si on considère les données quantitatives, les participants actifs sont moins 

nombreux que ceux qui se retiennent (les passifs ou quasi-passifs). Repassant le résultat 

relatif aux ménages pour fixer  une vision. Le tableau ci-après indique la statistique des 

ménages face à leur participation. Il montre que les ménages actifs sont inférieurs aux 

ménages passifs, c'est-à-dire à dire que les familles sont moins intéressées ou n’est pas 

totalement convaincu au profit de la pratique de cette tradition de présentation de 

condoléance collective. 

 

 



68 

 

 

 

effectif (ni) effectif ↗ fréquence (fi) 

fréquence 

↗ 

ménages actifs 11 11 38% 38% 

ménages passifs 18 29 62% 100% 

total* 29 40 100% 138% 

 

Parmis ces ménages relève un représentant pour se présenter à un fitsapana dans 

lequel plus de la moitiée n’ont pas encore été présent mais peuvent être en effet des 

interéssés. D’où des travaux de sensibilisation doivent se tenir. 

En revenant au concept de structure-fonction-processus, chacun de ces éléments est 

une détermination de la coutume funéraire fitsapana. La fonction de chaque structure est 

prise en compte pour la continuation de la tradition à travers le processus de la vie sociale, 

sur son  plan interne et externe. Au niveau interne, on parle  de changement de structure, 

dysfonctionnement relationnel entre la structure et les différentes institutions, la relation 

interinstitution, mais aussi avec la participation de chaque individu sujet-acteur et 

l’influence des habitudes (devenues une deuxième nature chez l’êrte humain). D’un autre 

côté, au niveau du processus externe, les conjonctures économiques et politiques sont les 

plus influents, il y a ensuite l’influence géographique (loin des yeux, loin du cœur disait les 

jeunes), etc…  

Ce chapitre propose deux situations possibles de déterminer positivement l’avenir 

de la tradition : l’adaptation qui requiert le comportement syncrétique avec le temps et dans 

l’espace. 

 

1. L’ADAPTATION 

 

On entend par adaptation, par définition notoire, une accoutumance, une 

accommodation ou encore un ajustement strcucturel ou comportemental à d’autre 



69 

 

dimension que l’original. C’est une façon d’adhérence à un autre monde. Cela peut être 

celui du système à un autre ou de son élément au système, s’adapter à l’environnement, à 

ses contraintes, aux exigences et aux limites par lesquels l’environnement à ses besoins, le 

modifie, le contrôle et l’exploite. Selon Radcliffe Brown, il y trois aspects de la forme de 

vie sociale comme système adaptatif : 1° Adaptation écologique, c’est la manière dont la 

vie sociale est ajustée à l’environnement physique. 2° Aspect institutionnel de l’adaptation 

sociale, ce sont les dispositions institutionnelles qui maintiennent un ordre dans la vie 

sociale afin de répondre aux exigences de la coopération comme l’appelle Spencer, et de 

réprimer ou de régler les conflits. 3°  Adaptation culturelle, c’est le processus social par 

lequel un individu acquiert des habitudes et des caractères mentaux qui lui permettent 

d’occuper une place dans la vie sociale et le rendent apte à participer à ses activités. 

L’adaptation est par conséquent intégrée dans la notion du dynamique c'est-à-dire 

de changement et d’évolution sociale, et pour maintenir la stabilité d’un système, sa 

permanence dépend de l’efficacité de son adaptation. 

Cette adaptation s’édite, premièrement en aval, du niveau macro , l’ensemble avec 

le système du « fitsapana », qui s’adapte déjà au système social total en la pratiquant dans 

la matiné de l’inhumation pour faciliter la participation de chaque acteurs venus de loin ou 

ceux des proches. Du fait socioculturel (un sous-système) représenté par le “fitsapam-

pokonolona”, il contribue dans le moulage de l’individu (tant psychologique que 

sociologique). Un encadrement social en ce qui concerne la socialisation ou l’intégration 

des individus nommés «le non-public » et « les publics », le principe « izay tsy manao tsy 

hanaovana » peut être facteur de recul pour ces classes d’individus. Les gens qui sont des 

« non-publics » ou de mauvais acteurs (marginaux et déviants) n’osent pas faire appel aux 

publics (Fokonolona)84 pour que ces derniers leurs fassent honneur au cas de décés, donc il 

n’y a pas de « fitsapam-pokonolona maraina ».  Mais avec son caractère contraignant qui 

s’affaiblit, les modérateurs s’efforcent dans la sensibilisation dans tous les secteurs de la 

société d’Ambohimanarina. Jusqu’au plus haut niveau, c’est un système renfermant des 

structures et des fonctions qui se mouvementent au cours du processus de la vie sociale et 

tente de se positionner face à cela. La prise de conscience s’œuvre premièrement au niveau 

de la famille, puis du Fokonolona et des Mpikabary. 

                                                      
84

 Même si on paye l’orateur pour annoncer une mort (1000 ar) ou avec les faire-parts distribués (50 ar (×)), 

les dépenses seront remboursés avec le « fitsapam-pokonolona ». Ceci dit, si la famille endeullée a peur de 

dépenser, elle va être remboursée en faisant appel au grand public 



70 

 

 

En amont, elle se situe dans le choix et motif d’action, c'est-à-dire survenir du 

micro qui est  l’individu avec ses intentions, ses motivations et ses inspirations qui dictent 

en partie ses actes ; il y a différente raison pour qu’une famille endeuillée ne fait pas appel 

au Fokonolona ou que le Fokonolona n’intervient pas : 1° la non-action et la non-

interaction envers autrui engendre que c’est une famille marginale, 2° l’involonté ou la 

peur de faire l’annonce85 dans leur Fokontany et dans les autres. Pour Parsons86, il a 

développé dans sa théorie de pré-requis fonctionnel, où il a ramené l’adaptation dans un 

système d’action qui consiste à aller puiser dans ces systèmes extérieurs, les diverses 

ressources dont le système a besoin, à offrir en échange des produits qui proviennent du 

système lui-même et à aménager et transformer ces ressources pour le faire servir aux 

besoins du système. Selon Parsons, avec l’adaptation, il y a trois (3) autres fonctionnant 

pour l’équilibre du système (au niveau actanciel) celles de la poursuit des buts, 

l’intégration et la latence. Tant l’individu que le social (la communauté) se sert de ces 

quatre (4) éléments pour se maintenir. 

Cependant, l’acquisition d’une multitude de personnes est une richesse tant pour le 

système (société globale ou du système fitsapana) que pour l’individu (élément et acteur 

dans le système) ; en abscence de personnes qui honorifie la famille qui acceuille et qui 

s’estime à travers l’action accomplie, le fitsapana n’a pas lieu d’être. En raison de la 

négligence sociale ou l’incorfmité au principe de base dicté (« timbalivaly ifanaovana » ou 

l’échange de don),  la famille endeuillée  est étiquetée pour  l’inattention et le non respect 

de son environnement social. 

Pour que la tradition subsiste, les acteurs qui sont des éléments pertinents à sa 

survie doivent essayer de renouer des relations et de  contact interindividuel ; et pour des 

connaissances, des reconnaissances s’en résultes  et que d’autres portes peuvent s’ouvrir 

(la bonne communication, ou la communication passe ou encore dans la connotation 

malgache « mandeha ny sera ») à savoir le business, mais surtout la restauration et la 

revalorisation  de la culture. De plus, la structure et les institutions qui y découlent doivent 

aussi s’organiser pour maintenir l’us et coutume du « fitsapana », dont la nécessité de 

sensibiliser les gens (en tant que citoyen et membre la société à part entière) ; c’est une 

                                                      
85

 Le droit d’annonce est de 1000 ar 
86

 (ROCHER, 1988), p.48, où l’adaptation est définie comme l’ensemble des unités-actes qui servent à 

établir des rapports le système d’action et son milieu extérieur 



71 

 

manière de regularisation, d’uniformisation, de même traitement (le « tsy misy tombo sy 

ala », le mérite est égal). Mais avec le temps, l’adaptation est de plus en plus difficile, elle 

propose ou impose même à adopter d’autre moyen comme le syncrétisme, plus pratique. 

 

2. LE SYNCRÉTISME 

 

Le syncrétisme est un mode d’adaptation adopté au niveau individuel. Vu la société 

et la vie en société, l’individu veut être un fidèle à la tradition et un citoyen vivant dans une 

société en mutation. On parle d’un syncrétisme de la vie moderne (et tout ce qui va avec, 

travail,…) à la vie culturelle traditionnelle (qui s’opère avec l’interaction avec la culture et 

avec autrui). Le syncrétisme est entrepris par la conscience individuelle, d’où elle procède 

à des pratiques sélectives à l’exemple de quelques enquêtés qui disent d’y contribuer 

seulement s’ils connaissent le defunt ou la famille de celle-ci. Ce choix modère la 

participation à l’action communautaire. En effet les conditions de vie des gens laissent une 

décision syncrétique (l’action collective et la stratégie de survie). Le problème se réside 

dans la capacité individuelle dans l’adaptation de ce mode opératoire, l’individu œuvre 

dans un monde où la modernité met la pression, or, l’environnement (tant physique, sociale 

que psychologique) n’est pas assuré à subir à cette coercition. Le syncrétisme réside 

surtout dans la faculté individuelle ou collective de s’intégrer moralement dans le 

processus de la vie sociale (sur l’idéologie, la culture, la religion, la politique et notamment 

la vie économique). 

Le « fitsapana » se pratique le matin de l’enterrement. Pour  simplifier la tâche du 

Fokonolona et modérer les travailleurs, les gens peuvent ou doivent y aller s’ils ont des 

occupations. En plus, chaques représentants ne sont pas obligés de rester pour la 

présentation du Fokonolona ; tant que tout le monde les a vus, il n’y a pas de problème, le 

devoir est accompli. Cela n’a pas empêché l’absence de ces derniers, que peut être le 

fitsapana de son essence n’a plus son raison d’être ?  Son pouvoir de contraindre s’affaiblit. 

Les dépenses ne depassent pas la somme de ar 200 (seulement deux monnaies, une 

enveloppe et ar 100 pour le singan-dandy). Agir c’est symbolique, un honneur partagé  est 

reciproque. Equilibrer les manières d’agir face aux besoins, premièrement avec la société 

traditionnelle qui impose les manières d’agir, de sentir et penser communément, et 

deuxièmement face aux demandes de la société industrielle qui façonne la modernité. 



72 

 

L’individu se situe entre deux mondes différents qui se forcent d’une cohabitation 

pacifique. La tradition offre un cadre souple, un choix pour l’individu, contrairement à 

l’autre qui ne donne une occasion de choisir  vivre ou mourir.  

Avec la cadence du processus, il faut parler de l’offre et de demande ou de input 

/output de Parsons, ce que la tradition offre pour satisfaire aux besoins de la communauté ; 

la société industrialisée, que ce qu’elle offre pour la communauté et quelles en sont ses 

demandes. Les individus doivent être conscients et priorisés ce qui doit être au niveau de 

leurs besoins pour pouvoir s’adapter. Est-ce que ces offres et demandes sont 

proportionnées à celle de la communauté et de l’individu ? Ainsi les manières de penser, de 

sentir et d’agir sont elles adaptées à toutes les situations ? Les individus, les groupes et la 

société devront ils sycrétiser leur façon pour mieux vivre ensemble? L’individu, le groupe 

et la société s’adapte à leur moyen pour pouvoir s’identifier, se maintenir à l’ordre et à 

l’équilibre sociale. Il n’est plus question seulement d’une tradition ou se situer uniquement 

dans la vie économique l’un a besoin de l’autre pour survivre et de même pour le tout qui a 

besoin de ses parties pour se conserver. Donc il existe une equilibre ou contrôle de rapport 

d’interaction et d’échange entre le tout formé avec la tradition fitsapana et l’environnement 

dont il fait partie intégrante. Il doit avoir une équilibre entre l’offre et la demande, 

l’individu, le groupe et la société face à son environnement (physique, culturel, social, 

politique, psychologique et biologique) et à l’évolution sociale. 

 

3. DETERMINATION POSITIVE OU NEGATIVE DE LA PRATIQUE DE LA 

TRADITION 

 

La négativité ou la positivité de la situation future de la tradition « fitsapana » est 

fort liée à la relation interindividuelle (cohésion ou interaction sociale). Au niveau familial, 

les parents doivent inciter leurs enfants à participer avec ou sans eux, donc la transmission 

et le partage commence dans la famille. Au niveau socioculturel, toutes les instances 

institutionnelles 1° Les Mpikabary, une structure qui a pour fonction de modérateur ; 2° Le 

Fokonolona, la cellule sociale secondaire d’adaptation, et 3° La famille, la cellule sociale 

de base, qui doivent prendre part à la  continuité de la culture, avec des persuations du  

rapport de dépendance entre la société et l’individu, tant d’une relation directe qu’indirecte.  



73 

 

Plus il y a de cohésion, plus le « tsimbalivaly ifanaovana » se restaure et continue, 

plus la tradition est déterminée positive ; et vis versa, moins sera l’interaction, il n’y a pas 

d’intégration, par conséquent, la tradition demeure négative. Au niveau de du rapport 

dialectique résidant entre Mpihavy-Zanatany, l’information est encore contraster envers 

cette identité raciale bien qu’elle soit inconsciemment dictée socialement vers l’exclusion. 

Il en la volonté de chacun et  de tous. 

 

CONCLUSION PARTIELLE 

 

La partie doit assimiler les normes pour pouvoir s’intégrer dans le tout, et que ce 

dernier se doit à son tour s’adapter à son environnement physique et social. Le phénomène 

culturel « fitsapana » est un cadre souple, un modèle de conduite pour que les individus se 

socialisent pour entretenir ainsi un lien harmonisé entre individu, entre groupe et entre 

communauté. Aussi pour apprendre ces individus sujets-acteurs à effectuer leur devoir qui 

est tout aussi un droit en tant que citoyen membre d’une nation et membre d’une société 

donnée, être un homme-collectif ou le moi-social. La continuation de la tradition dépend 

de la conscience collective issue de la cohésion sociale. D’une autre manière, les nécessités 

de changement n’impliquent pas un rejet du passé, qui survit et se transforme dans 

l’imaginaire collectif par son incorporation dans des productions artistiques originales87. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
87

 GUIART J. (dirigé par) p.50 



74 

 

CONCLUSION GENERALE 
 

« La vie terrestre est le passage de l'utérus maternel au tombeau mégalithique 

paternel ou, en termes symboliques, de la vitalité à l'ordre ». 

Le présent mémoire porte l’étude sur la coutume funéraire qui est le «fitsapam-

pokonolona maraina » dans la société88 d’Ambohimanarina, un rite avant l’enterrement, 

une culture distincte de cette société. Elle est pratiquée dans  vingt huit (28) Fokontany (sur 

trois qui ne l’effectuent pas). Primo, c’est un fait social reconnu collectivement imposant 

une règle de conduite commune. Secundo, elle découle de l’action sociale et de 

l’interaction interindividuelle et intergroupe, les acteurs jouent son rôle sympathique 

envers la famille éprouvée en leur montrant leur solidarité. Enfin le fitsapana est un champ 

de représentation requérant en mode théâtral avec les scènes artistiques et constructives des 

Kabary, où chaque individu qui s’y présente a un rôle à jouer. Aussi chaque geste ou objet 

a une signification,  des explications et des interprétations (le moment et le lieu  de la 

pratique, les objets).  Le « fitsapana ou fisehoana »  est un système de dispositions durables 

et transposables, avec une structure prédisposée à fonctionner comme structure-structurée-

structurantes89, qui se réalise par le biais des trois institutions ; et des fonctions à remplir 

vis-à-vis d’elle-même et des individus qui en font partie et qui exercent son pouvoir à 

travers les normes et les règles de conduites inférées. La permanence de la structure est 

maintenue par le processus de la vie sociale qui consiste en action et interaction des êtres 

humains, individus et des groupes organisés qui les lient les uns aux autres. 

Relatives à la problématique et aux hypothèses proposées, nous sommes arrivés 

après quelques mesures à les verifier. Ce rite d’une tradition funéraire est le produit d’une 

conscience collective organisée par les anciens, mais c’est aussi le processus par lesquels 

les individus  ne peuvent vivre seul qu’ils ont besoin des autres pour s’identifier, pour y  

                                                      
88

 A la dualité communauté-société de Tönnies, Ambohimanarina se situe au milieu ou par l’étude de 

Durkheim Ambohimanarina est à la fois une société mécanique dans la mesure d’une conscience collective 

encore en activité et d’une société organique où celle-ci prend ampleur. 
89

 c'est-à-dire en tant que principes générateurs et organisateurs de pratiques et de représentations qui 

peuvent être objectivement adaptées à leur but sans supposer la visée consciente de fins et la maîtrise 

expresse des opérations nécessaires pour les atteindre, objectivement «réglées» et « régulières» sans être 

en rien le produit de l'obéissance à des règles, et, étant tout cela, collectivement orchestrées sans être le 

produit de l'action organisatrice d'un chef d'orchestre. In SAPIR, E. (1967) 



75 

 

mettre sa personnalité, son empreinte dans son environnement. Ce lien tant social, 

économique, politique, culturel que psychologique, contrôle, normalise le processus de la 

vie sociale. Il offre et transmet un capital relationnel et culturel pour la génération présente 

et future, de plus qu’il revêt un capital symbolique et qui marque la continuité. C’est une 

tradition représentant un fort lien de solidarité d’Ambohimanarina et Antehiroka et qui ne 

dissocie pas les « Zanatany » des « Mpihavy ». Ces derniers ne pensent y référer or cette 

coutume se limite par la participation ou non de celles-ci. Que représente le rite funéraire 

« mitsapa » dans la société d’Ambohimanarina tout en répondant si ses fonctions 

répondent aux besoins et aux attentes collectivités-individus dans sa logique sociétale ? En 

résumé, pour les acteurs (la famille, les intervenants comme le Fokonolona ou les 

Mpikabary), il représente la solidarité sociale dans les meilleurs temps et surtout dans les 

pires moments. Une solidarité qui se manifeste dans la participation à des attributions 

funéraires ou pour recevoir les familles et les amis proches venues de loin, dans la 

participation dans les cotisations, et particulièrement en donnant reconfort et soutien pour 

la famille éprouvée. Concernant la deuxième question posée, les besoins de chaque 

individu, famille, groupe ou société sont relatifs à leur position ou classe sociale en faisant 

référence au moyen financier, au moyen matériel, bref  au moyen d’acces à agir sur 

quelque chose (événements). Aussi ils sont relatifs au processus de la vie sociale (aux 

conjonctures socio-économiques et au degré d’intégration de l’individu, du groupe et de la 

société). En se référant à la pyramide de Maslow, les fonctions remplies par le 

« fitsapana » ou par le fait de « mitsapa » peuvent répondre aux besoins dits secondaires 

(notamment aux besoins d’appartenance et d’estime) des attentes individuelles ou de la 

collectivité, contrairement aux besoins fondamentaux (la sécurité et la physiologique) qui 

ne peuvent être satisfait directement et c’est en cela que réside le problème de la 

participation. Cependant, il permet la satisfaction de la fin collective à travers la 

reproduction socio-culturelle. Vu que depuis les crises socio-politico-économiques, les 

individus donnent plus d’importance à la survie qu’au lien social notamment à la notion 

malgache du « fihavanana et du firaisan-kina ». 

 

 

 



76 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

OUVRAGES GÉNÉRAUX 

 

4. ASSOGBA, Y. (2004). la sociologie est elle une science? entretien avec Raymond 

Boudon et systématisation de la demarche d'explication en sociologie. Quebec: Les 

Presses de l'Université Laval: produit en version numérique par Diane Brunet, 

2013, dans "les classiques des sciences sociales". 

5. DANTIER, B. (2008, mars 09). texte de méthodologie en sciences sociales, choisis 

et présenté par Bernard Dantier. "outils de l'enquête sociologique et enquête sur les 

outils sociologiques: Georges Granai, technique de l'enquête sociologique". extrait 

de Georges Granai, techniques de l'enquête sociologique, in Georges Gurvitch, 

traité de sociologie, tome 1, Pari PUF, 1967, pp. 135-151 (3ème édition). Paris 

Universitaire de France. 

6. DANTIER, B. (20 août 2004). texte de méthodologie en sciences sociales: les 

idéales types des activités et relations sociales. In M. Weber, économie et société, 

les catégories de la sociologie (pp. 55-61). Paris, plon/Agora, traduction Julien 

Freund: produit en version numérique par M. Bernard Dantier dans "les classiques 

des sciences sociales", consulté le 28/08/2009. 

7. DURKHEIM, E. (1894). les règles de la méthode sociologique. Produit en version 

numérique par Jean-Marie Tremblay dans "les classiques des sciences sociales". 

8. FREUD, S. (1968). Psychologie collective et analyse du moi, publié dans l’ouvrage 

« essais de psychanalise » : traduction de l’allemend par le Dr Jankélévitch en 1921 

revue par l’auteur. Paris : Edition Payot, collection Petite Bibliothèque Payot, n°44. 

Traduit en version numérique par Gemma Paquet, dans « les classiques de sciences 

sociales ». consulté le 29 avril 2011. 

9. GRAWITZ, M, (1993), méthodes des sciences sociales, Dalloz, Paris, 9ème édition 



77 

 

10. Ibn-KHALDOUN. (1863, p.7). les prolégomènes premiers partie I, traduit et 

commenté par Wmac Guckin de Slane. Produit en version numérique par Pierre 

Palpant: dans "les classiques des sciences sociales", consulté le 11/06/2013. 

11. LAPYERONNIE, D. (AU : 2005-2006), sociologie générale, Université Victor 

Segalen Bordeaux 2, Faculté des sciences de l’homme, département de sociologie. 

Consulté le 15 décembre 2012. 

12. MALINOWSKI, B. (1933). Mœurs et coutumes des Melanésiens, traduit de 

l’anglais par Dr S. Jankélévitch, édition Payot. Produit en version numérique par 

Jean-Marie Tremblay, 2002, Chicoutimi, dans « les classiques des sciences 

sociales ». consulté le 09 juin 2013. 

13. MAUSS, M. (automne 2004). fait social et formation du caractère. (M. l. Montréal, 

Ed.) sociologie et société, volume 36, n° 32, Montréal: Les Presses Universitaire de 

Montréal. Produit en version numérique par Jean-Marie Tremblay dans "les 

classiques des sciences sociales". Consulté le 29 avril 2011. 

14. MAUSS, M., & FAUCONNET, P. (1901). la sociologie, objet et méthode. article 

"sociologie" extrait de la Grande Encyclopédie, volume 30, Société anonyme de la 

Grande Encyclopédie, Paris, pp. Produit en version numérique par Jean-Marie 

Tremblay dans "les classiques des sciences sociales", 2002. 

15. REVILLARD, A. introduction à la sociologie L1 AES, Université Paris 13 

16. Revue du mauss semestrielle, n°24, second semestre 2004, une théorie sociologique 

générale est-elle pensable ? De la science sociale. 

17. ROCHER, G. (1988). Talcott Parsons et la sociologie américaine. Paris PUF, 

1972, collection SUP le sociologue, n°29: produit en version éléctronique par Jean-

Marie Tremblay dans "les classiques des sciences sociales". (consulté en 2007). 

18. Science économiques et sociale (Terminales ES spécialité). (1999), Edition Belin, 

collection Alain Gélédan 

19. TREMBLAY, J-M (1994). Introduction à l’étude de la société, Chicoutimi, 4e 

trimestre 



78 

 

20. TROTSKY, L. (1976) les questions du mode de vie, Traduit du russe par Joëlle 

Aubert-Young. Paris : Union générale d’Éditions, collection 10-18, produit en 

version numériaque par Claude Ovtcharenko dans la collection des « classiques des 

sciences sociales ». 

21. WRIGHT MILLS. C. (1977), l’imagination sociologique, François Maspero, Paris 

 

OUVRAGES SPECIFIQUES 

 

22. BOUVET, C. (2008-2009). sociologie de la culture et des pratiques culturelles, par 

Laurent Fleury. 

23. DANTIER, B. (27-05-2007). représentation, pratique, société et individu sous 

l'enqête des sciences sociales: Denise Jodelet, les représentations sociales. In D. 

Jodelet, les représentations sociales (pp. 36-57). Paris: Presse Universitaire France. 

24. DANTIER, B. (27 mai 2007). texte de méthodologie en sciences sociales; 

"représentations, pratiques, société et individu sous l'enquête des sciences sociales: 

Denise Jodelet, les représentations sociales. In D. Jodelet, les représentations 

sociales, Paris PUF 1994 (pp. 36-57). Chicoutimi: Produit en version numérique 

par M. Bernard Dantier, dans "les classiques des sciences sociales". 

25. DANTIER, B. (08 juillet 2008). Texte de méthodologie en science sociale, choisit 

et présenté par Bernard Dantier, « strcucture et méthodologie de recherche en 

science sociale : Claude Levy-Strauss, Anthropologie structurale », extrait de 

Claude Levy-Strauss, Anthropologie structurale, Paris Plon, Agora, 1958 et 1974, 

pp 328-378, Version numérique par Bernard Dantier dans la collection des 

classiques des sciences sociales, consulté le 29 avril 2013 

26. DECARRY, R. (1962), la mort et les coutumes funéraires à Madagascar, GP 

Maisonneuve et Larose 

27.  GUIART, J. les hommes et la mort, rituels funéraires à travers le monde. textes 

rassemblés et présentés par Jean Guiart. le Sycomore - Objet et Mondes. (sans 

date) 



79 

 

28. GUIART. J. (dirigé par), rites de la mort, exposition du laboratoire d’Ethnologie du 

Muséum d’Histoire Naturelle, Musée de l’homme, Palais de Chaillot, Paris (sans 

date, mais date de depot à la Bibliothèque nationale Anosy 24 octobre 1979). 

29. Rev HOULDER, J.A. (1960), ohabolana ou proverbes malgaches, traduits et 

annotés par MH Noyer, edités par le Rev Sibue, DD FRGS, Imprimerie 

Luthérienne, Tananarive. 

30. MALINOWSKI, B. (1944). Une théorie de la culture et autre essais, Paris : 

François Maspero, 1968, collection : Les textes à l’appui, traduit de l’anglais par 

Clinquart. Produit en version numérique Jean-Marie tremblay dans « les classiques 

des sciences sociales ». consulté le 09 juin 2013. 

31. MOULIN, P. (21/04/2011). les rites autour de la mort (MCF en psychologie de la 

santé). université Paul Verlaine-Metz & INSERM, V. 1018, CESP: CISPA, CHU 

de Nancy. 

32. RADCLIFFE-BROWN. (1972). structure et fonction. Paris: édition De Minuit, 

collection: Points Sciences Humaines, n°37: produit en version numérique par 

Jean-Marie Tremblay dans "les classiques des sciences sociales". Consulté le 28 

mai 2013. 

33. RAJAOSON, F. (1969). Contribution à l’étude du famadihana sur les hauts 

plateaux de Madagascar, Université de Paris, Faculté des lettres et sciences 

humaines, Paris. 

34. RAMORAMETY & RADOKOFY. Kabary TSITA (tsiahy sy tamberina). 

Antananarivo: trano printy 2000 Andohalo. 

35. ROCHER, G. (1992). la notion de culture. In G. Rocher, sociologie générale, 

première partie: l'action sociale, chapitre IV (pp. 101-127). Montréal, édition 

Hurtubise HMH itée, 3è édition: produit en version éléctronique par Jean-Marie 

Tremblay dans "les classiques des sciences sociales". Consulté le 09 avril 2013 

36. SAPIR, E. (1967). Anthropologie tome I : culture et personnalité. Paris, Edition de 

Minuit, collection Le sens commun. Produit en version numérique par Jean Marie 

Tremblay dans « les classiques des sciences sociale ». consulté le 28 mai 2007 



80 

 

37. TREMBLAY, J.-M. (23-05-2008). tradition et modernité. In G. Balandier, cahiers 

internationaux de sociologie volume 44, janvier-juin 1968 (pp. 1-12). dans la 

collection "les sciences sociales contemporaines" in les classiques des sciences 

sociales". Consulté en 2013. 

 

WEBIOGRAPHIE 

 

38. http://www.uqac.uquebec.ca/zone30/classiques des sciences sociales/index.html , 

consulté en 2007. 

39. http://classiques.uqac.ca/ , (consulté depuis 2012 à 2013) 

40. http://a.ratsimbarajohn.free.fr/fomba_malagasy/le _kabary_sy_haint-teny/ , 

consulté le 13 avril 2013 

41. http://www.madagascar-tribune.com/Pour-la-creation-d-un-7eme,8810.html, Date 

de mise en ligne : vendredi 12 septembre 2008, consulté le 09 avril 2013 

42. www.revuedumauss.com , (consulté en 2013) 

43. www.maplandia.com/ carte satellite d’Ambohimanarina du VIème 

arrondissement de Tananarive ville (consulté le 13 avril 2013) 

44. www.ayaas.net/ les funérailles en Afrique (consulté le 18 juillet 2013) 

45. www.madagascar-visite.com / culture et tradition des hauts plateaux (consulté le 

18 juillet 2013) 

46. GEORGE BALANDIER : tradition et modernité (Une édition électronique réalisée 

à partir de l'article de Georges BALANDIER, “Tradition et continuité ”. Un article 

publié dans les Cahiers internationaux de sociologie, vol. 44, janvier-juin 1968, 

pp. 1-12. Paris : Les Presses universitaires de France. [Autorisation formelle de 

diffuser ce texte dans Les Classiques des sciences sociales accordée par M. 

Balandier le 28 janvier 2008.]) 



81 

 

TABLE DES MATIÈRES 
 

INTRODUCTION GENERALE ................................................................................................ 1 

PARTIE I: MODELE THEORIQUE ET SPATIAL DE LA RECHERCHE ............................................ 9 

Chapitre 1 : CADRE  THEORIQUE ...................................................................................... 11 

1. LA NOTION DE CULTURE ...................................................................................... 12 

2. THEORIE DE L’ACTION SOCIALE .......................................................................... 15 

3. THEORIE DE L’INTERACTION ............................................................................... 17 

4. THEORIE DE LA REPRESENTATION ..................................................................... 18 

5. LE FONCTIONNALISME ......................................................................................... 20 

Chapitre 2 : LOCALISATION   SPATIALE DE LA RECHERCHE ................................................. 23 

1. HISTOIRE .................................................................................................................. 24 

1. INFRASTRUCTURE .................................................................................................... 25 

2. INSECURITE .............................................................................................................. 26 

CONCLUSION PARTIELLE .................................................................................................. 26 

PARTIE II : RESULTATS D’ENQUETES ET ANALYSE .............................................................. 27 

Chapitre 3 : RESULTATS D’ENQUETES ............................................................................... 29 

1. RESULTAT 1 : MONOGRAPHIE DU RITE « FITSAPANA »  ............................. 29 

2. RESULTAT 2 : DONNEES QUANTIFIEES  .......................................................... 36 

Chapitre 4 : TRADUCTION SOCIOLOGIQUE DU PHENOMENE CULTUREL « MITSAPA » ....... 44 

CONCLUSION PARTIELLE .................................................................................................. 57 



82 

 

PARTIE III : TRADITION FACE À LA MODERNITÉ : LA PROSPECTIVE .................................... 58 

Chapitre 5 : POSTURE CONCEPTUELLE .............................................................................. 60 

2. LES EFFETS CONCOMITANTS DE L’EVOLUTION .......................................................... 60 

3. DUALITÉ TRADITION-MODERNITÉ ............................................................................ 62 

6. CONTINUITÉ: FAIT SOCIAL GÉNÉRAL. ........................................................................ 64 

Chapitre 6 : VERS UNE DETERMINATION DE LA COUTUME FUNÉRAIRE DU “FITSAPANA” .. 67 

1. L’ADAPTATION ....................................................................................................... 68 

2. LE SYNCRÉTISME .................................................................................................... 71 

3. DETERMINATION POSITIVE OU NEGATIVE DE LA PRATIQUE DE LA TRADITION 72 

CONCLUSION PARTIELLE .................................................................................................. 73 

CONCLUSION GENERALE .................................................................................................. 74 

BIBLIOGRAPHIE ............................................................................................................... 76 

TABLE DES MATIÈRES ...................................................................................................... 81 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTE  DES TABLEAUX ET FIGURES  

 

Tableau 1 : tableau récapitulatif d’échantillonnage …..……………………………....…....5 

Tableau 2: donnés relatifs aux leaders d’opinions………..……………………….…….....29   

Tableau 3: donnés obtenus dans le Fokontany Ambodihady  …….………………............ 36 

Tableau 4 tableau des effectifs et des fréquences au niveau des participations …………...38 

Tableau 5: donnés par rapport aux ménages ……………………………………….............40 

Figure 1: image satellite de la région Ambohimanarina-Antananarivo.................................23 

Figure 2: un des rares terrains de sport de ce vaste quartier……………………………......25  

Figure 3: le seul marché en norme opérationnel………........................................................25 

Figure 4: schéma représentatif des « offrandes » ……………………………………..…...31  

Figure 5 : courbe des effectifs à la participation par rapport à l’âge ……………………....37  

Figure 6 : histogramme bivariable « âge-sexe »  ……………………………………..…...37   

Figure 7 : histogramme des effectifs à la participation …………….……………...……....38   

Figure 8 : fréquence (fi) des participations  ……………………….………………....…....39  

Figure 9 : rapport homme-femme selon leur classification………………………...……...40 

Figure 10 : effectif (ni) des ménages ………………………………....................………...41 

Figure 11 : fréquence (fi) des ménages………………………………………......………...41 

 
 



 

 

 

 
 

 

 

ANNEXE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 

 

QUESTIONNAIRE 
 

1. Pour les leaders d’opinion 

 

a. Inona ny tantaran’ny « fitsapana » ? / Quelle est l’origine du « mitsapa » ? 

b. Inona ny anjara toerany eo amin’ny fiaraha-monina ? /  Que représente le rite du 

« fitsapana » dans la société d’Ambohimanarina ? Quelles sont ses fonctions ? 

c. Inona avy ny dikany sy ny anjara asan’ny fihetsika tsirairay amin’ny fomba 

fitsapana : 

_Ny kabary 

_Ny vola taratasy sy vy izay omena 

_Ny fiarahana fokonolona amin’ny fotoana fitsapana 

_Ny fanaovana azy amin’ny maraina be 

/ Quelles sont les significations et les fonctions de chaque geste dans le rite : 

_Le kabary 

_Le don d’argent (en billet et en monnaie métallique) 

_Le fitsapana collectif 

_Le fait de le pratiquer tôt le matin 

d. Fa maninona no misy ireo rafitra ireo? Pourquoi suivre ces structures ci-dessus ? 

e. Mbola ilaina ve ny fisiany amin’izao vaninandro izao, ary mbola hitohy ve? Vu le 
changement social-culturel, le fitsapana est-il encore utile, continuera-t-il dans les 
futures générations ? 
 

2. Pour le public 
 

a. midika inona aminao ny fanaovana io fomba fitsapana io ? / pour vous, que 
représente la pratique du « fitsapana » ? 

b. ianao ve mandeha amin’ny fitsapana ? / êtes-vous pratiquant du « fitsapana » ? 

c. fantatrao ve ny dikan’ny fomba rehetra miseho anatin’ny fitsapana ? / connaissez-
vous les significations portées au rite ? 
 

3. Pour les Fokontany 
 

a. Manao ahoana ny fitsapana ety amin’ny Fokontany ety ? / comment se manifeste la 

pratique du « fitsapana » dans le Fokontany ? 

 



ii 

 

Il y a un temps où la pratique du « fitsapana » fut affaibli, où les gens donne l’impression 
d’amoindrir la valeur représentée par le « fitsapana », alors le collectif des Mpikabary se 
donne l’effort de sensibiliser, de revaloriser cette culture atypique d’Ambohimanarina.

 
  



iii 

 

KABARY LORS DU « FITSAPANA MANJO AMIN’NY MARAINA » 

DISCOURS LORS DE LA VISITE DE CONDOLEANCE COLLECTIVE  

              

 

Le rite funéraire « fitsapam-pokonolona maraina », une manière de présenter 

collectivement une condoléance, se réside dans le temps (sa pratique tôt le matin de 

l’enterrement), dans l’espace (un endroit spatial hors de la maison où entrepris un dialogue 

théâtral à travers des Mpikabary (orateurs) et dont les acteurs principaux sont la famille qui 

assise d’un côté, le Fokonolona de l’autre et des Mpikabary qui transmet les remerciements 

et la présentation des offrandes en discours bien posé et parlé. Il se diffère aussi aux 

procédés rituels, par lesquels se tiennent des présentations individuelles (représentant des 

familles conquis) et une présentation collective des dus personnels, et surtout l’existence 

des Kabary (discours) alternés entre les discoureurs.  

Voici une session de Kabary lors d’un « fitspam_pokonolona maraina » : 

Le représentant de la familleLe représentant de la familleLe représentant de la familleLe représentant de la famille    ::::    

Tompokolahy sy tompokovavy ! 

Amin’ny fotoana maha ory toy izao moa, araka ny ifanarahana ety amin’ny 

faribohitr’Ambohimanarina sy Antehiroka ary ny manodidina, izay teraky ny roapolo 

amby zato lahy sy ny Tsimanontany lahy rahateo, izay taranak’Andriampilokàna sy 

Andriarokaroka. 

Rehefa mby miandalandalana ny mpamangy dia azo atao ny teny 

FISAORANA, fa tsy misy ora raikitra akory ny amin’izany. 

Ny dingadingana namoa tsy handravina, 

Ny hazotokana namoa tsy am-bony, 

Ny tsarasampy namoa raradraraka 

Raradraraka ny ranomason’ny fianakaviana, 

Fa potraka Ratiadinidinika 

Lavo Ratiafihavanana. 



iv 

 

Ny hitsikitsika no misonenika alohan’ny tranga. 

Ny vava no kely fa mahatety saha. 

Ny maso no bolitika fa mahatsinjo lalana. Izaho kosa no tafatsangana 

ankehitriny dia avy amin’ny alalan’ny fianakaviana. 

Tsy hanao fitsangam-batolahy anefa: ka hijoro tsy azo hanontaniana, kopahin-

damba tsy mety hanoina. 

Tsy hibahan- toerana toa horonan-tsihy. 

Tsy hijoro tsy azo iankinana toa labozia, fa nanankinan’ny fianakaviana ny 

fitenenana: ka mivolan-tsy fidiny, mitsangan-tsy zoto. 

Raha hiteny anefa tsy idododoana, 

Raha hiresaka tsy hihazakazahana. 

Fa ny hazakazaka tsy mba dia, 

Ny mandrezareza manjokozojo mora; 

Fa ny mandrezareza, valaka amin’ny lamba latsak’ila: izay no fahaiza-mamindra. 

Koa hanao fihavy milamina toa volan-tsinanna aho ka hametraka sahasy ny 
azafady. 

Ny tsiparifary anefa zokin’ahitra. 

Ny arahaba koa zokim-beloma; fa ny azafady teo amin’ny Ntaolo Malagasy: 

izany no sagam-panajana. 

Na dia nomen’izy ireo fitenenana aza ny tena, satria: ny zohim-pahoriana tsy 

mahaloa-peo, 

Ny farara feno rano tsy mba maneno, 

Ny kitapo foana tsy afa-mijoro. 

Dia tsaroako fa: 

Ny tehina na mpialoha andriana aza, tsy mandeha raha tsy misy mpitondra. 

Ny fanorona na tsara toko  aza, tsy mihainga raha tsy misy mamindra. 

Ny katro na mandry ivoho aza, tsy miparitaka raha tsy misy mizara. Izaho kosa na 

dia nomem-pitenenana aza, tsy ahaloa-bolana raha tsy manao azafady: 



v 

 

Mba ho fangatahan-dalana hiteny. 

Fanomezam-boninahitra anareo izay hitenenana.  

Ary indrindra fiangaviana mba hihaino. 

Ho seranina am-pitenenana ianareo, ka zary analàna ny salohy fito ankehitriny 

(sady esorina eon y satroka raha sendra misatroka ianao). 

Izany ary no : 

Tehin-dava manintsana avido, 

Sava ando manajary ny dia, 

Ary soro-dohan’ny lalan-komban-kahatsangy, 

Ahafahako mitondra ny hafatry ny  fianakaviana. 

Ny fijoroako etoana angamba dia mety hahavelom-panontaniana ny tsirairay 

manao hoe: 

Fa lany ve ny divay no rano manara no asesisesy? 

Nankaiza e! ny voara no ambiaty no atao lohantrano? 

Nankaiza ny sidin-dahy mpiasa no ketsaina tsy vaky bainga ny tany? 

Nankaiza ny tsora-bavy mpanetsa no avela haniry amin’ahi-dratsy ny vary? 

Ireo manolona anareo ireo ny hazomanga izay hotronin’ny sisin-dahy sy ny tsora-
bavy, 

SAINGY IZAO…! 

Nataon’izy ireo manana anjara amin’ny fitenenana aho ankehitriny.  

Tsy mangataka aho anefa fa nomena, tsy niangavy fa notolorana; ka zary toy ny 

vano nitaingim-balam-parihy, na tsy lehibe aza avo. Avo noho ny voninahitra nomen’ny 

fianakaviana. 

Koa! 

Tsy ny tsikoko ahavasoka ny vatana aho, fa ny ambin-tsavony ahamandina ny 

ranjo. 

Ny hikalokaloam_bao maraina, mba ho ody senton’ny manina. 

Ny hitsimponana tain’omby raha miarak’andro, hono, ny amindroana raha 
takariva. 



vi 

 

Ny zaza misompira-maso, ny mpandevin-tavony no mierikerika.  

Mierikerika aho eto ka mahatazana. 

Ao tokoa mantsy ny raiamandreny am-panahy: izay toka-mahenina toy ny 
masoandro. 

Takariva ny raiamandreny ara-pahasalamana: izay lehilahy vola miteraka 
voahangy. 

Ary indrindra ny raiamandreny roa vola ami’ny tany: 

Ireny no valaben’ny hevitra sy fanala olan-tenin’ny fianakaviana, fanalahidin’ny 
fahendrena. 

Ka sady mahatahotra no mahamenatra. 

Tsy takona afenina ireo zoky be toa ray: 

Fa  zoky amin’ny taona, 

Amin’ny fahalalana, 

Amin’ny harena, 

Amin’ny fahendrena, ary indrindra amin’ny fahaiza-miteny. 

Nitsoka ny mahamay, 

Namahana ny mangatsiaka, 

Niara-nisahirana tamin’IKAKY sy INENY. 

Miharihary toy ny tafika andrefan-tanàna izay zoky maha zandry, tsy 

handavizan-manjoko, 

Fa hanjokojokoana raha sendra sahirana, 

Hanjoko hotoloran-jafy tehina anie izy, ka hozokiana raha tojo adihevitra. 

Hita ao koa ireo mitovy saranga amin’ny tena, izay ny taona no mety hitoviana, fa 

avara-pianarana izy ireny mazàna. 

Tsy hadino koa ireo zandry zanaka: 

Izay ambioka antoky ny aina, 

Fafy talen-doria, 

Taninketsan’ny firenena. 



vii 

 

Ary am-para filazana kkosa ireo andriambavilanitra, saingy farany tsy natao 

hohadinoina, fa farany natao ho tsiahivina. 

Satria loharanom-pianakaviana, ka zary toy ny haba raha eny amin’ny sandry, 

ary toy ny rado raha eny am-bozonana, fihantahantana raha tojo alahelo, 

fiangotingotiana raha sendra tomany. 

Izay voalazalaza sy voatonontonona izay no andalan-janatohatra tsy misy azo 

dikaina na dia iray aza, nefa ialohan-teny ankehitriny ka ananana izao teny indraim-bava 

izao, apetraka eo an-dela manao hoe: Miala tsiny re, tompokolahy! Miala tsiny re, 

tompokovavy! 

Ny olona handrin’ny tsiny tokoa mantsy: 

Manao sasatavan’ny kamo, diovina vao mainka misolitika; 

Mpandihy lava volon-kelika: mahay manan-tsiny, tsy mahay manan-tsiny; 

Toy ny voatavom-bazimba: kely avadiky ny olona, lehibe tsy mahavadi-tena; 

Tahaka ny horompotsy niadian’ombalahy sady maosy no torotoro. 

Tsy ho very rariny amin’ny faniriana ny TSINY isika, fa tsy izay hosoran-
tsakay no mangidy, na izay tavonan-tantely no mamy, fa ny atao no antony. 

Raha afaka ny tsiny fanalan’ny vava , fongotra ny fondro fanaisotry ny molotra: 

maivamaivana ny teny tian-kambara. 

Iva tsy mihoatra ny lesoka, 

Avo tsy misy toa an’ANDRIAMANITRA, koa omentsika azy ny DERA 

sy LAZA ary VONINAHITRA. 

Ny fangataham-pitahiana ho an’ny mpitondra dia mba omen’Andriamanitra 

saina hendry izy ireo, ka hitondra antsika vahoaka tsy mandady harona amin’ny 

RARINY sy ny HITSINY: dia ny FAHAMARINANA sy 

FAHAMASINANA, ary ny adintsika vahoaka kosa mba ho mora toroina, ka 

hanaraka ireo didy aman-dalàna izay omeny hiadanantsika isan-tokantrano. 

Samy hikapa hahita ny tonony ary handidy sendra ny vaniny, 

Tsy ho dison’ny sambatra ary tsy ilaozan’ny mananjara. 

Izany no ela, tompokolahy. 



viii 

 

Izay no ela,  tompokovavy, saingy ela tsy azo nolalovam-potsiny, fa saran’ny 

lalana sy vohavaravarana ahazoana mandrindra ny taf. 

Tsy hitomoe-mitonàna toa volon-tratra, 

Na hitomoe-mitampify toa volon-kelika, 

Fa hitomoe-manimbolo toa volon-korona, 

Hitomoe-mahatsinjo toa volo-maso, 

Hitomoe-mahatadidy toa volon-tsofina amin’ny hafatry ny fianakaviana! 

Ataoko toy ny vato natora-pody, ka tsy avelako raha tsy ho tody. 

Ny alahelo tsy ambara Havana, hono, zakan’ny tompony ihany. Tsy zakan’ny 

fianakaviana ny alahelo ka nambara tamintsika rehetra. 

Fa na dia toy ny mamba reraka aza ny fahafatesana ka: indraindray alainy ny 

zaza vao minono, momba miteraka ny Ray aman-dReny; 

Batainy ny zaza vao mandady, milalao vovoka irery ireo naira-nilalao; 

Hetraketrahany ny tanora vao erotrerony, very fanantenana ny fianakaviana; 

Paohiny ny Ray aman-dReny, kamboty tsy satry ny ankizy; 

Azerany ny fotsy volo amin’ny tany, very tabia sy rehareha ny fiaraha-monina. 

Itsofohany ny tranobongon’ny malahelo, zovy no mahafefi-tanàna; 

Idirany ny tranoben’ny mpanankarena, lazao raha misy mahavidy faty? 

Koa raha mandrombaka toa izany àry ny fahafatesana,andao horombahana ny 

fifankatiavana, andeha ho ankamamiana ny firaisan-kina, fa izay mikambana VATO, 

izay misaraka FASIKA. 

Tsapan’ny fianakaviana fa tsy misaraka aminy ianareo, ary tsy irey izy na ao 

anatin’ny fahoriana aza. 

SATRIA…! 

Tsy nataonareo ho voan’ny azony, 

Na vato latsaka an-kady, 

Na sira latsaka an-drano. 

Koa na dia sambatra aza ny monina an’Imamo, fa raha  vokatra e! ny tapia mavon-

drazana : na tsy ho vokin’ny voany aza, jenitry ny alokaloky ny raviny. 



ix 

 

Fa sambatra noho izany ny fianakaviana hotroninareo: 

Fa raha mivoaka tsy mandeha irery, 

Miditra mamanta-masaka, 

Tojo fahoriana misy mampionona. 

Velona mitafy arindrano, 

Maty mifono lamba-mena. 

Henin-kaja àry ny velona, 

Ho lalin-devenana ny maty, satria miara-misalahy aminy ianareo. Koa manantitra 

ny fisaorana, mamerina ny fankatelemana, manamafy ny fankasitrahana ho anareo ny 

fianakaviana manontolo. 

Izany tokoa no toy ny tara-joharin’asara jiny, ka ny olo-manefa adidy toa anareo 

izao no antonona azy, ary tantely tovon’anoka ka sady sitraky ny kibo no telim-panahy 

rahateo. 

Ety Ambohimanarina sy Antehiroka ary ny manodidina moa, tsy misy odisirany 

sy oditanany, fa amin’ny fotoana toy izao anefa dia misy ny soloten’ny fianakaviana, ny 

tenako no voaindrany amin’izany. Misy koa ny solotenan’ny Fokonolona. 

Ao anatin’ny vanga ve no anontany ny sada, 

Ao anatin’ny fitatra ka hitady ny marakely? 

Tazana ao tokoa ny raiamandreny (tononina ny anarany) 

Misaotra indrindra, tompoko. 

    

Le représentant du FokonolonaLe représentant du FokonolonaLe représentant du FokonolonaLe représentant du Fokonolona    

Misaotra ny raiamandreny manome ny fitenenana. 

Mandrahondrahon-tsy morana ny eny am-paravodilanitra eny, 

Fa jenitra fialotralotry ny rahon’ela-balalan’ny fisaonana ny voahary manontolo; 

Kotsakotsan-dranomaso ny takolak’olo-tiana. 

Fa misokatra hitelina ilay nofo mangatsiaka ilay ambatokelivava tsy azo lazaina, 
fa maizina. 

Maizin’ila ny masoandron’ny fianakaviana, fa lasa tokoa ilay havan-tiana. 



x 

 

Tompokolahy sy tompokovavy. 

Voatonona anarana tokoa moa ny tena ka tsy hitsangana aiza, na dia mba te 

hijanona ho isan’ny fokonolona aza: Lamokan’atody laroam-bakisarany, na miaro aza 

miavaka ihany. Ny anarana tokoa toa volon’ampinga, ka sady haingo no famantarana. 

Koa ny voninahitra an-tsobiky tsy atao am-patram-bary. 

Izahay mirahalahy anefa tsy tendrombohitra hifaninana,na lohasaha hifanebaka, 

fa sahala amin’ny tohivakan’ny talaotra, tsy mifanongoa fa milahatra tsara. Izy moa 

solotenan’ny fianakaviana izaho kosa solotenan’ny Fokonolona. 

Na dodona azan y hanainga, tsy mety ny mivingitra entana tsy voafehy. 

Tsy ny fitalakotrokotroky ny orana no hijinjana vary mbola maitso eny an-tsaha. 

Nefa…! 

Ny azafady izay fangatahan-dalana hiteny, fanomezam-boninahitra anareo 

hitenenana, 

Ny fialan-tsinyfeno  izay efa nambaran’ny raiamandreny, 

Ny hasina sy ny arahaba nanomezam-boninahitra an’Andriamanitra,ary tsy 

manadino antsika vahoaka tsy mandady harona izay efa novisavisain’ny raiamandreny, 

tsy iverenako intsony izany, satria tsy misy mandilana ho tentenana na tsy ampy ho 

ampiana, fa efa amin’itomoerany sy ipetrahany. 

Koa ande atontsika ady voay mamban’Ikirijavola, ka ny voamasony no potserina.. 

indreo manolona anareo ireo  misy zavatra izay nataon’ny Fokonolona: 

Ny eo amin’ny lovia moa dia timbalivaly ifanaovan’ny tsirairay, kibo nosokoin’ny 

nahiny izy tamin’izany, ka samy manao izay nhim-pony avy. 

Ny eo amin’ny latabatra kosa dia misy ireo vola madinika andaniny roa: 

Ny iray moa dia avy amin’ny antokom-pinoana mitambatra izay efa nitambatra 

rahateo. 

Ny ilany kosa dia avy amin’ny Fokonolona izay nandalo teo anatrehanareo. 

Tsy misy isa hotratrarina na idealy hovonjena, fa arakaraky ny olona tonga. 

Koa! Tsy ho voaisa na ho voaray Tanana intsony fa ataonay am-pehezan-tokana ka 

atolotray anareo rahateo sady efa eo anoloanareo rahateo ihany koa. 



xi 

 

Koa enga anie izay zavatra kely vitan’ny Fokonolona mba ho toy ny variraiventy 

amidy vozon-kena, ka na kely aza hisavika any an-katoka; 

Ho toy ny volom-bava naratam-pamaky: Ny solasola sy madio tsy misy fa ny 

tapatapaka no betsaka. 

Koa ny fahoriana izay mihatra aminareo anie tsy hiampy, tsy hisosoka intsony. 

Ny faran’ny rano, hono, Ikopa, 

Ny faran’ny omby kosa hena, koa averiko any amin’ny raiamandreny hahazoany 

mamarana ny fitenenana. 

 

Représentant de la familleReprésentant de la familleReprésentant de la familleReprésentant de la famille    ::::    

Ambohimahagaga no mety ho gaga, 

Raha toa aho miteny ho solon’ny gaka ataon’ny gana ; 

Ambodiriana no mety ho variana, 

Raha toa aho miteny amin’ity  FAHORIANA. 

Kanefa…! Raha toa ianao ka liana, 

Mba hahatonga anao tsy ho kirikiriana: 

Ampandrio re ny sofina, fa ny folabangon’ny Ntaolo, tsy maintsy hataoko ho 

KINDRINDRIANA, 

Alamiko tsara ho toy ny vato lalovana riana, 

Andohatanjona angamba no mety ho talanjona, 

Raha mahita ahy miteny toa olona mihanjona; 

Nefa ny ahy kosa dia izao re no tanjona: 

Vary raraka ankeniheny ny fiainana, na indroa misandratra azan y avoko, ka 

intelo tsinana ny Alahamady, ny firaisan-kina aza atao rainazy. Lalao e! ny fiaraha-

monina, ka efao ihany ny adidy : 

Fa ny velona nahavita adidy na maty aza dia ho tadidy; 

Ny velona mahefa anjara na maty aza dia voatantara, 



xii 

 

Ny velona tokoa arahim-potsimbary, ny maty arahin-damba-mena. Ho tsara 

levenana ny maty, satria ny maty ho lalin-devenana, ny velona no mahay miray hina. 

Tanteraky ny Fokonolona izany hafatry ny Ntaolo izany. 

Manaraka izany, tsy hahalevin-tena toa fangaraka, 

Tsy hahafonon-tena toa fangalabola ny fianakaviana, ka ambaranay fa amin’ny 

roa ora tolakandro no hiala eto ambohitra ny razana, rehefa mby anaty tranovorona ka 

hoentina hanomezam-boninahitra an’Andriamanitra ao amin’ny FJKM 

Ambohitrandriana. Rehefa izany dia hoentina antsoalana eny amin’ny fasan-drazany 

eny Ambatotsiakoraka. Ny saran-dalana dia arivo ariary mandroso sy miverina. Koa 

izay afaka dia misoratra anarana hahazoana mandamina ny fakàna fiara. 

Ny afaka dia raisina an-tànan-droa ary isaorana mialoha sahady. 

Ny tsy afaka kosa anefa dia tsy omen-tsiny fa samy teto isika mianakavy. Izany 

àry no dinidinika sy fotoana, koa rehefa vita ny tsimbalivaly ifanaovana dia hahazo 

hirava isika. 

Ny adidy tsy vita no mampitsanga-menatra, 

Ny veloma tsy atao mandraikitra ny dia, 

Koa enga anie ianareo mba tsy ho vaky lovia fararano, tsy ho helezan’akoho 

tafon-trano, ho voatonotonona hoany am-batra ka ho vaisaisa any avara-patana. 

Misaotra indrindra, tompokolahy, mankasitraka indrindra, tompokovavy. 

Ny elanelam-potoana mbola misy rahateo koa dia mahazo mirava am-pilaminana 
hoatry ny anya m-piangonana isika, tompoko. 

 

 
 

 

 

 



 

Pyramide des beso
 

La pyramide des besoins 

réalisées dans les années 1940 par le 

(L'article où Maslow expose sa théorie de la motivation, 

est paru en 1943 et, s'il mentionne une hiérarchie des besoins, il ne la représente jamais 

sous la forme figée d'une pyramide. Au contraire, il montre principalement son aspect 

dynamique). 

 

Cette pyramide est composée de cinq niveaux. Selon cette théorie

recherchons d'abord à satisfaire les besoins situés aux niveaux inférieurs avant de penser 

aux besoins situés aux niveaux supérieurs de la pyramide. Ainsi on rechercherait à 

satisfaire les besoins physiologiques avant les besoins de sécurité.

Elle est devenue une véritable référence en marketing, où elle est souvent utilisée 

pour positionner un produit. Son aspect scientifique y a sans doute un effet rassurant. Il ne 

s'agit pourtant que d'une ébauche de méthodologie, qu'il faut adapter à l'environnem

étudié. 

 

Apprentissage, implication, 

Amélioration du monde 

 

 

Projets, Objectifs, Opinion, 

Conviction, Occupation, 

Valeur 

 

Amitié, Amour, Intégration 

 

Physique (logement), 

Psychologique (droit de 

l’homme) 

 

Dormir, Manger, Faire 

l’amour, Boire, Respirer 

xiii 

Pyramide des besoins 

pyramide des besoins est une théorie élaborée à partir des observations 

réalisées dans les années 1940 par le psychologue Abraham Maslow 

(L'article où Maslow expose sa théorie de la motivation, A Theory of Human

paru en 1943 et, s'il mentionne une hiérarchie des besoins, il ne la représente jamais 

sous la forme figée d'une pyramide. Au contraire, il montre principalement son aspect 

Cette pyramide est composée de cinq niveaux. Selon cette théorie

recherchons d'abord à satisfaire les besoins situés aux niveaux inférieurs avant de penser 

aux besoins situés aux niveaux supérieurs de la pyramide. Ainsi on rechercherait à 

satisfaire les besoins physiologiques avant les besoins de sécurité. 

st devenue une véritable référence en marketing, où elle est souvent utilisée 

pour positionner un produit. Son aspect scientifique y a sans doute un effet rassurant. Il ne 

s'agit pourtant que d'une ébauche de méthodologie, qu'il faut adapter à l'environnem

réalisation de soi

estime de soi

appartenance et affection

sécurité

besoins physiologique

 

 

 

 

 

 

            Besoin secondaire :  

          ETRE 

 

 

 

 

 

 

 

Besoin primaire :       

AVOIR 

 

est une théorie élaborée à partir des observations 

Abraham Maslow sur la motivation. 

A Theory of Human Motivation, 

paru en 1943 et, s'il mentionne une hiérarchie des besoins, il ne la représente jamais 

sous la forme figée d'une pyramide. Au contraire, il montre principalement son aspect 

 

Cette pyramide est composée de cinq niveaux. Selon cette théorie, nous 

recherchons d'abord à satisfaire les besoins situés aux niveaux inférieurs avant de penser 

aux besoins situés aux niveaux supérieurs de la pyramide. Ainsi on rechercherait à 

st devenue une véritable référence en marketing, où elle est souvent utilisée 

pour positionner un produit. Son aspect scientifique y a sans doute un effet rassurant. Il ne 

s'agit pourtant que d'une ébauche de méthodologie, qu'il faut adapter à l'environnement 

appartenance et affection

besoins physiologique



xiv 

 

Les besoins physiologiques sont liés au maintien de l'homéostasie de l'organisme : 

la régulation des grands équilibres biologiques nécessaires au maintien d'un état de santé 

physique. 

• le besoin de respirer 

• le besoin de boire et de manger 

• le besoin d'éliminer les déchets 

• le besoin de sommeil 

• le besoin de réguler sa température corporelle 

• le besoin de se protéger des agressions microbiennes (hygiène). 

Nécessaires à la survie de la personne, ils sont impérieux et peuvent l'emporter sur 

la conscience s'ils ne sont pas satisfaits. 

Certains auteurs y ajoutent le besoin de procréer, bien que celui-ci soit plus à 

proprement parler une nécessité pour la perpétuation de l'espèce que pour l'individu. 

Les besoins de sécurité proviennent de l'aspiration de chacun d'entre nous à être 

protégé physiquement et moralement. 

• La sécurité de l'emploi 

• La sécurité des revenus et des ressources 

• La sécurité physique -violence, délinquance, agressions ... 

• La sécurité morale et psychologique 

• La sécurité et la stabilité familiale 

• La santé 

Le besoin d’amour  s'agit du besoin de communication et d'expression, 

d'appartenance à un groupe. Ce besoin d'intégration dans le lien social va de pair avec le 

besoin de reconnaissance et de considération. Le besoin d'amour doit pouvoir être mis en 

considération (besoin d'aimer, d'être aimé, de former un couple). 



xv 

 

Ce besoin trouve sans doute ses sources dans le comportement atavique 

(héréditaire) qu'est l'attitude grégaire de l'être humain. 

Le besoin d’estime constitue le besoin d'être respecté, de se respecter soi-même et 

de respecter les autres. Besoin de s'occuper pour être reconnu, avoir une activité 

valorisante qu'elle soit dans le domaine du travail, ou dans celui des loisirs. Il s'agit en 

particulier, du besoin de se réaliser, de se valoriser (à ses propres yeux et aux yeux des 

autres) à travers une occupation. Le Résident a aussi besoin de faire des projets, d'avoir des 

objectifs, des opinions, des convictions, de pouvoir exprimer ses idées. Le snobisme entre 

dans cette catégorie. 

Le besoin d’accomplissement de soi est un besoin de poursuivre certains 

apprentissages avec l'implication du goût de l'effort, de connaître de nouvelles techniques 

et d'avoir des activités purement désintéressées. Besoin de communiquer avec son 

entourage et de participer, fût-ce modestement, à l'amélioration du monde. 

On peut les regrouper en trois classes : besoins primaires (besoin vital et 

physiologique), besoins secondaires  (besoin social) et besoin tertiaire (besoin personnel). 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



 

CURRICULUM VITAE 
 

Nom: TANTELY MALALATIANA  

Prénom :   - - - - 

Date et lieu de naissance : 23 septembre 1989 

Année d’étude : 4ème année sociologie 

Année universitaire : 2011-2012 

Titre du mémoire : le « fitsapam-pokonolona maraina », une identité culturelle 

d’Ambohimanarina, le VIème arrondissement de Tananarive ville 

Option : Labo III 

Mots clés : tradition, conscience collective, actionnisme,  

Résumé : Le « soatoavina fitsapam-pokonolona maraina » est le fait d’une 

relation affective causée par la mort et qui forme ensuite une structure spécifique 

engendrant une conscience collective « firaisan-kina  et le fihavanana» avec le 

principe du « tsimbalivaly ifanaovana » échange de don (action individuelle _ 

réaction sociale), caractérisant le comportement et l’attitude des individus envers 

les autres. Il représente la solidarité depuis la participation directe ou indirecte à 

l’événement mortuaire. C’est un phénomène culturel proposant des modèles de 

conduite dans un cadre souple, pour que les individus se socialisent facilement 

pour qu’ils entretiennent un lien harmonisé entre eux, avec le groupe et la 

communauté. La tradition diffuse une appréciation du sens du devoir qui est tout 

aussi un droit, être un homme-collectif ou le moi-social. Il a pour fonction 

essentielle, d’unir une pluralité de personne en une collectivité et qui permet la 

continuité orientant une reproduction socioculturelle. Il représente trois enjeux 

(socioculturels, psychosociaux et socioéconomiques) avec la participation de 

quatre principaux acteurs (la famille, les instances culturelles, le « Fokonolona » 

et l’individu) dans un espace-temps et du rapport de « tradition-modernité ». À sa 

limite, la tradition peut satisfaire tous les besoins présentés selon Maslow mais 

dépend des attentes de la société ou de l’individu et de leur intégration. 

Nombre de page : 82 
Directeur: Mr ETIENNE Stefano Raherimalala, maitre de conférences 
Adresse : IAH 75 bis Avaratsena Ambohidrapeto 
E-mail : tantely.malalatiana@gmail.com 
Téléphone : 0330349119 / 0348794195 

http://www.rapport-gratuit.com/



