
2 

 

 

I N T R O D U C T I O N 

Notre travail de recherche s’intitule " l’Idéal du Beau chez PLATON." Il entend développer 
le fondement de l’idéal du Beau dans la Philosophie platonicienne. Cette étude s’inscrit dans le 
cadre des recherches en philosophie, lesquelles ne cessent d’étendre leur champ d’interprétation 
du réel. C’est ainsi que PLATON est amené à une analyse concernant la valeur significative de 
l’amour et de la beauté. Pour mieux appréhender cette Beauté, il nous paraît plus indiqué de nous 
demander d’abord qui est PLATON et en quoi réside sa pensée esthétique. 

PLATON est le premier philosophe dont l'œuvre nous soit parvenue à peu près 
intégralement. Disciple de SOCRATE, dont il défendra la mémoire, il est aussi la première 
figure du philosophe engagé dans son siècle sur le plan politique. Elève de CRATYLE 
l’héraclitéen, il a profondément réfléchi sur la doctrine de  l’être chez PARMENIDE. Adversaire 
résolu des sophistes, il fut surtout l'élève de SOCRATE dont la rencontre fut l'événement capital 
de sa vie. Il a d’ailleurs reçu l'influence des Pythagoriciens concernant les idéaux mathématiques 
de son époque comme en témoigne la devise "Que nul n'entre sous mon toit s’il n'est géomètre"1 
qu'il fit graver au fronton de l'Académie, l'école qu'il fonda. 

"  PLATON (de son véritable nom Aristoclès)  naît en 428 av J.C, deux ans après la mort de 
Périclès. Issu d'une famille noble, il semble être promis à assurer une carrière politique. Il reçoit 
l'éducation de tout jeune Athénien: l'apprentissage de la poésie (HOMERE), de la musique (flûte, 
cithare), de la gymnastique. Son milieu lui offre de plus une formation intellectuelle diversifiée 
et solide. Deux événements feraient renoncer PLATON à la politique: l'échec du gouvernement 
des Trentes dans lequel étaient impliqués des proches de sa famille et qui se comporta de 
manière sanguinaire. Sa conviction politique s’étiole avec la fin tragique de son maître 
SOCRATE. Il rencontre SOCRATE en 407 av. J.C. Il suivra son enseignement pendant huit ans. 
PLATON est séduit par ce maître qui sait démasquer les incompétences et espère concilier le 
respect de la justice avec sa participation aux affaires de l'Etat. Mais en 399 av. J.C, ses espoirs 
s'effondrèrent : SOCRATE est condamné à mort par le régime démocratique et boit la ciguë. Le 
philosophe est incompris par ses concitoyens, sa participation aux affaires de la cité paraît 
dorénavant incompatible avec l’idéal philosophique de PLATON. 

A la mort de SOCRATE, PLATON se réfugie à Mégare. C'est là qu'il rencontre Euclide de 
Mégare, fondateur de l'école mégarique (influence de Parménide). PLATON écrit ses premiers 
dialogues qualifiés de socratiques : étant consacrés à défendre la mémoire du maître, ces 
dialogues mettent en œuvre la recherche d'une définition sur la base d’une méthode d'analyse 
hérité de SOCRATE.2 Il entreprend alors une série de voyages. Il est déjà célèbre et reconnu 
pour un maître. Il est probable qu'il se rende en Egypte et en Cyrénaïque (Lybie actuelle). Selon 
une tradition, il se rend ensuite en Italie méridionale et notamment à Tarente, où il rencontre le 
mathématicien pythagoricien Archytas qui aurait donné une grande influence à l'orientation de sa 
pensée. PLATON gagne ensuite la Sicile, répondant à l'invitation de Denys 1er l'Ancien, le 
puissant Tyran de Syracuse. PLATON pense qu'il pourra convertir Denys à ses idées politiques 
et philosophiques. L'aventure finit mal. Impatient de se défaire d'un censeur gênant, le prince le 
                                                           
1 PLATON, La République. Cf. note sur le livre VII,  n°492, p 445. (Traduction Robert BACCOU). 
2 Ces dialogues de jeunesse ou dialogues socratiques ainsi nommés car soit ils défendent la mémoire du maître, soit 
ils mettent en œuvre sa méthode : Hippias majeur, Lachès, Lysis, Charmide, Apologie de Socrate, Protagoras et 
Gorgias. Cf. "Platon (Les Dialogues platoniciens) ", in Dictionnaire de Philosophie de Jacqueline RUSS. Paris : 
BORDAS, 1991, p 162. 



3 

 

 

fait traîtreusement embarquer sur un navire spartiate qui le débarquera dans l'île d'Egine, alors en 
guerre contre Athènes. PLATON est capturé et vendu comme esclave. Il est heureusement 
reconnu par le cyrénaïque Anniceris qui le libère. 

De retour à Athènes, en 387 av.J.C, PLATON fonde l'Académie. Cette école de Philosophie 
est la première Institution d’enseignement et de formation la mieux organisée de l’histoire, avec 
des salles de cours et une bibliothèque. Centre de recherche, l'Académie était un lieu de 
rencontre intellectuelle devenu rapidement célèbre. Pendant les 20 ans qui suivent la fondation 
de l'académie, PLATON écrit ses "œuvres de maturité"3, tout en se consacrant ardemment à sa 
fonction de chef d'école. 

En 367 av. J.C., Denys 1er meurt. Son fils, Denys II lui succède, jeune homme insignifiant 
qui semble devoir se laisser mener facilement par un homme de la famille princière, Dion, en qui 
PLATON avait trouvé, lors de son premier voyage un adepte fervent de ses vues. PLATON, qui 
a plus de 60 ans, quitte son école en pleine prospérité pour Syracuse. Cette nouvelle expérience 
ne tourna pas mieux que la première. Dion est exilé et PLATON, comblé d'honneurs hypocrites, 
y est en réalité retenu comme otage. Par force, on se décide enfin à le libérer. En 361 av.J.C, 
Denys II invite à nouveau PLATON qui repart en Sicile pour la troisième fois. Une nouvelle 
brouille éclate. PLATON est assigné à résidence et Archytas dut faire pression sur Denys pour 
qu'il fût permis à PLATON de regagner Athènes. Peu après, Dion quittait la Grèce et entreprenait 
une expédition en Sicile. Ses premiers succès n'eurent pas de suite: en 354 il meurt, assassiné par 
un de ses partisans. De retour à Athènes, PLATON écrit ses derniers livres dits "œuvres de 
vieillesse"4. Le philosophe n'a pas renoncé à son idéal politique: son dernier ouvrage, Les Lois, 
précise en détails la constitution de la cité future. Les Lois restent inachevées car PLATON 
meurt en 348 av.J.C. à l'âge de 80 ans".5 

Sachant que SOCRATE se défiait de l'écriture6 au profit d'un enseignement oral. C’est sans 
doute la raison pour laquelle PLATON écrivit essentiellement des dialogues, cette forme d'écrit 
si proche de la parole. Mais c'est dire aussi qu'on ne peut pas connaître dans la solitude, mais 
seulement par le débat. Dans un texte célèbre, l'allégorie de la caverne, PLATON compare notre 
situation d'ignorance à celle d'un prisonnier condamné à ne voir depuis l'enfance que des ombres. 
"Au début, ils voyaient sans voir, ils écoutaient sans entendre, et, pareils aux formes des songes, ils 

vivaient leur existence dans le désordre et la confusion "7. Tout cela semble nous montrer que sous le 
poids de nos désirs et de nos opinions, nous ne pouvons qu'errer dans l'illusion. Il faut donc 
délivrer le prisonnier que nous sommes de ses chaînes (ce que fit SOCRATE pour PLATON) 
                                                           
3 Pour ce qui est des dialogues de maturité, il s’agit de: Ménon, Cratyle, Phédon, Le Banquet, Phèdre, La 
République. Cf. "Platon (Les Dialogues platoniciens) ", in Dictionnaire de Philosophie de Jacqueline RUSS. Paris : 
BORDAS, 1991, p 162. 
4Parménide, Théétète, Le Sophiste, Le Politique, Philèbe, Timée, Critias et Les Lois: ces derniers sont nommés 
dialogues de vieillesse, car il semble que l’Athénien les a écrit durant ses derniers instants de vie; à l’exemple des 
Lois qui restent inachevées après sa mort. Cf. "Platon (Les Dialogues platoniciens) ", in Dictionnaire de 
Philosophie de Jacqueline RUSS. Paris: BORDAS, 1991, p 162. 
5 Enyclopaedia Universels : Nouvelle édition 2009. Version électronique. PLATON 428 - 348 avant J.- C. Article 
écrit par Francis WYBRANDS. 
6 SOCRATE, lors d’une conversation portant sur le rôle et la valeur des écrits disait : " il n’existe pas d’écrit qui soit 
de moi, et, il n’en existera jamais non plus" Cf. PLATON: Lettres VII, 341c (Traduction Léon ROBIN). Voir aussi, 
VIALATOUX, Jean: Pour lire Platon. Les antécédents de Platon et la doctrine platonicienne. Paris: Editions de  
L’ECOLE, 1959, p. 25. "Socrate n’a rien écrit. […] Il a en effet passé son temps à enseigner. […] Par sa parole, il 
a enseigné un but et une méthode de recherche; par sa vie et sa mort, une sagesse pratique, une définition pratique 
de l’homme." 
7 PLATON, La République. Cf. note sur le livre VII, n°457, p. 442. (Traduction Robert BACCOU). 



4 

 

 

pour apprendre notre raison à mieux saisir les réalités que sont les Idées. PLATON oppose la 
lecture sensible du monde mouvant, source d'erreurs et d'errance à la lecture intelligible, source 
de la connaissance. Il nous faut saisir les Idées qui sont du reste le modèle du sensible. Ainsi, 
l'idée de justice est-elle le modèle qui permet de comprendre ce que sont les conduites justes, là 
où l'Idée de Beau est le modèle qui permet de reconnaître les choses belles. Dans sa montée vers 
la connaissance, l'âme se libère progressivement de l'opinion par l'étude des mathématiques. Les 
mathématiques ont en effet l'avantage de porter sur des objets intelligibles. Aux yeux de 
PLATON, le cercle, le carré, les nombres sont des Idées que nous ne pouvons pas appréhender 
au moyen de nos sens. C'est le sens même de la formule précitée que PLATON fit graver au 
fronton de l'Académie. Pourtant, les mathématiques ont deux inconvénients : d'une part, la 
géométrie antique n'est pas totalement libérée du sensible puisque le mathématicien trace les 
figures sur lesquelles il va raisonner. Or le sensible est un lieu d'errance. D'autre part, le 
mathématicien pose des propositions de départ [Hypothèses] qu'il ne démontre pas et qu'il prend 
pour fondement. Ainsi, les mathématiques ne sont-elles pas totalement rationnelles. 

Il faut donc accéder au second degré de l'intelligible qui nous permettra de saisir la réalité 
des Idées. La méthode ne sera plus déductive, comme en mathématiques, mais intuitive: la 
noétique élève  progressivement l'âme du sensible vers les Idées qui le fondent jusqu'à atteindre 
le véritable fondement qu'est l'Idée de Bien. PLATON fait du Bien, non pas une idée morale, 
mais un principe ontologique, constitutif de l'harmonie qui gouverne le monde (les Grecs 
considéraient que l'univers, le cosmos était ordonné) et qui doit gouverner notre vie privée 
(morale) et publique (politique). 

Ce chemin vers les Idées est bien illustré par la dialectique du Beau que PLATON décrit 
dans Le Banquet 8. L'amour y est considéré comme un manque d’être qui nous conduit d'abord à 
aimer les beaux corps puis les belles âmes jusqu'à l'accession à l'Idée même de Beau. 

La connaissance est possible, car notre âme a jadis contemplé les Idées avant de s'incarner 
dans notre corps.9 PLATON développe en effet le mythe de la métempsycose qu'il emprunte à 
Pythagore. L'âme, lors de l'incarnation, a oublié les idées dont la connaissance consiste donc à se 
souvenir. Cela veut dire que "tout enseignement donné ou reçu par la voie du raisonnement vient d’une 
connaissance préexistante".10 Il s’agit de "la réminiscence", 11des "idées innées."12 

La philosophie platonicienne développe aussi une théorie morale et politique. L'âme juste est 
l'âme harmonieuse où la raison domine courage et passions. La cité juste est la cité harmonieuse 
où gouvernent les philosophes – rois, là où soldats et artisans sont subordonnés. Car, il n'y a rien 
de pire, en effet, que d'être gouverné par des ignorants. " Il faut que les Philosophes deviennent rois, 

ou les rois et souverains de ce monde réellement et sincèrement philosophes"13. La politique est un 
savoir et il faut donc que gouvernent ceux qui savent. Le philosophe a donc le devoir de 
gouverner. Néanmoins, en aucun cas le philosophe ne prendra le pouvoir, car il deviendrait un 

                                                           
8 Cf. PLATON, Le Banquet: 211c-e (Traduction Philippe JACOTTET). [Voir, citation 78, infra, p. 24]. 
9 Cf. PLATON, La République X : 621a, Rép VII : 518c (Traduction Robert BACCOU).  
10 ARISTOTE, Anal. Post, I, 71a, 1-2 (Traduction   J.  TRICOT) 
11 PLATON, Phédon: 76a (Traduction Emile CHAMBRY). " Il est possible, en percevant une chose par la vue, ou 
par l’ouïe ou par quelque autre sens, que cette chose fasse penser à une autre qu’on avait oubliée et avec laquelle 
elle avait du rapport, sans lui ressembler ou en lui ressemblant. Par conséquent il faut, […] de deux choses l’une, 
ou bien que nous soyons né avec la connaissance des réalités en soi et que nous sommes, ou bien que ceux dont 
nous disons qu’ils apprennent ne fassent pas autre chose que se souvenir, et que la science soit réminiscence." 
12 DESCARTES, René: Méditations métaphysiques III. Introduction et notes par Michelle BEYSSADE. Paris : LE 
LIVRE DE POCHE, 1990,  p. 49. 
13 PLATON, La République. Cf. Introduction de Robert BACCOU, p. 32. 



5 

 

 

tyran. Il doit attendre que les citoyens lui demandent de gouverner. Mais comme, hélas, le 
philosophe est en général incompris, voilà pourquoi la politique platonicienne semble bien être 
une utopie. Notre philosophe demeure l’auteur de multiples ouvrages dont Il est difficile de dater 
rigoureusement. Comme nous l’avons déjà énuméré, la quasi-totalité des œuvres de PLATON 
sont écrites sous forme de dialogues destinés à l’éducation du grand public. Son enseignement 
est dispensé  oralement, où les dialogues sont généralement menés par SOCRATE qui incarne, 
pour PLATON, le philosophe. Ce dernier est un homme libre, animé du désir de savoir et vouant 
un véritable amour à la vérité et aux vertus. De là, des idées philosophiques sont avancées, 
discutées et critiquées dans le cadre d’une conversation sur la base de la maïeutique socratique, 
associée à l’ironie dont la quête obéit à l’injonction du "connais-toi toi-même". Un souci anime 
ainsi SOCRATE dans sa quête de la vérité : étendre, "aux autres domaines, la connaissance distincte 

de ce qui est parfait de chaque objet d’étude et [qui] est beaucoup plus évident " [Théétète : 206b2]. La 
connaissance la plus achevée résulterait ainsi de l’adjonction au jugement vrai accompagné de sa 
justification. Ainsi, naît la dialectique platonicienne, méthode consistant à élever l’âme vers la 
sphère des Idées intelligibles, reléguées au-delà du monde des réalités sensibles. C’est ainsi que 
notre philosophe a élargi sa théorie au – delà du champ des mathématiques. En particulier, elle 
joue un rôle important en éthique. La théorie des Idées a pour but d’expliquer comment le même 
terme universel peut se rapporter à tant de choses et d’événements particuliers. Le terme de 
Beauté, par exemple, peut se référer à une infinité des formes particulières, parce que ces formes 
ont quelque chose en commun, à savoir leur ressemblance ou leur participation à "la Beauté" 
comme Idée. Aux yeux de PLATON, un objet est qualifié de beau, là où il participe à l’idéal ou à 
la Forme de la beauté.  
 Dans la réalité palpable (le monde de l’espace et du temps), toute chose apparaît être ce 
qu’elle est en vertu de sa ressemblance ou de sa participation à sa Forme universelle.  
N’étant pas le seul philosophe à exposer ses pensées sur l’amour, PLATON y a consacré une 
réflexion profonde : cet amour constitue, selon lui, une émulation du Beau vers le Vrai et le Bien 
(l’Un ). 
 La théorie platonicienne de l’amour ne manque pas d’élucidation dans la plupart des ouvrages 
de l’Athénien, à savoir le Lysis, le Phèdre, Le Banquet, La République… Mais pour le sens 
commun, l’amour est un " sentiment très intense, attachement englobant la tendresse et l’attirance 

physique entre deux personnes" 14 C’est, du moins, ce que donne Le Petit Larousse Illustré qui 
ajoute, au sens 2, l’idée que l’amour est "un mouvement de dévotion, dévouement qui porte vers une 
divinité, un idéal, une autre personne (l’amour de Dieu, amour du vrai, amour du prochain".15  

 A travers ce texte, le passage de "l’amour physique" à la mystique de l’amour repose sur 
l’attrait irrésistible de l’âme humaine en proie à la beauté. PLATON serait de cet avis en ce qui 
concerne la chorégraphie, ce rythme de la danse lié à  la mélodie musicale. Voilà pourquoi, dans 
Les Lois II, il expose  le rôle de l’amour en ces termes: "La connaissance du beau  en  matière de 
chant et de danse  permet à l’homme  d’avoir une éducation correcte". 16 

                                                           
14 Le Petit Larousse Illustré 1993. Paris: LA ROUSSE, p. 61. 
15 Ibid., p. 61. 
16 PLATON,  Les Lois II: 654a (Traduction Léon ROBIN). Cf. Notamment dans le Timée : 47c-d et 80b, La 
République III : 242c, 398b, livre VII : 530d, livre X : 616, et les Lois II : 655b, les Lois VII : 798d, 802a et 814e. 
Quelques échos dans le Lachès : 188d, Le Banquet : 215c, le Théétète : 145d, de même que dans le Philèbe : 56a, 
62c. 



6 

 

 

Cela suppose que toute éducation bien réglée repose, non seulement sur une belle attitude, mais 
aussi et surtout sur l’accoutumance à une belle mélodie. La danse et la musique constituent ainsi 
deux disciplines dont le rôle est de conduire l’âme humaine à la divinité, la beauté étant 
incorporée dans le divin. Voilà pourquoi, "L’homme sans éducation sera celui qui est en  dehors de 
tout cœur."17 
 Tout cela semble avoir conduit PLATON à l’étude assez détaillée de l’amour qui occupe 
principalement trois de ses dialogues, à savoir: Lysis, Phèdre et Le Banquet. C’est dans Le 
Banquet que PLATON, par l’entretien de "SOCRATE avec Diotime"18, fait l’éloge de l’amour 
caractérisé par l’enthousiasme divin qui attire l’âme humaine. Cet aspect du problème a attiré 
notre attention pour mieux comprendre comment PLATON conçoit ce qu’est véritablement le 
beau. Cela explique l’intitulé de notre travail de recherche: L’Idéal du Beau chez PLATON. 

En effet, l’Idée et la Forme constituent aux yeux de PLATON, deux aspects d’une même 
entité, celle du Bien absolu. L’idéal du Beau se révèle donc par les phénomènes de l’amour. 
Ainsi, s’explique notre choix en ce qui concerne les phénomènes de l’amour et de la Beauté. 
Nous avons délibérément choisi ce sujet et, cela, pour plusieurs raisons: d’un côté, le phénomène 
est vécu par tous les citoyens du monde et nous aimerions savoir, dans ce cas, le fondement de 
l’élan amoureux partant de ses manifestations dans la vie quotidienne de l’humain, d’un autre 
coté, ce même phénomène fait l’objet d’étude non moins objective de la part de PLATON, avec 
une vision qui embrasse la dimension multiforme de l’amour et de la beauté: 
-détermination anthropologique, liée à l’aspect mythique de l’amour [mythe du Phèdre, mythe 
d’Androgyne et de la Caverne, mythe du royal tisserand, mythe d’Er - le - Pamphylien…] 
- dimensions esthétique et ontologique; 
- dimension épistémologique liée à une détermination de l’être même du Beau et de l’Amour en 
soi dans leur participation aux choses belles et à l’immanence de leur existence sensible. Partant, 
l’analyse génétique du problème à l’étude du sens suscite la curiosité du chercheur pour en 
démêler le contenu controversé. 

En ce sens, comment peut-on appréhender la valeur de l’être de l’amour dans sa dimension 
ontologique en rapport avec sa détermination esthétique?  
 Comme l’aspect esthétique intéresse la psychologie de PLATON, l’âme amoureuse est sans 
cesse mouvementée, notamment quand elle est incarnée dans un corps constituant sa prison. Et 
dans cette prison, elle ne saurait trouver la tranquillité qu’elle a vécue auparavant dans le lieu 
intelligible. C’est dans l’appréhension de ces différentes dimensions de l’amour que nous avons 
éprouvé d’énormes difficultés, lesquelles sont en partie résolues grâce aux interprétations de 
commentateurs qui nous ont ouvert la piste d’une synthèse de la pensée de PLATON : 
l’organisation de ses arguments se déploie à travers des textes ésotériques  sur la base des 
mythes. Difficile à démêler, la dispersion de ces textes fait néanmoins apparaitre le problème de 
l’amour dont l’unité échappe au premier venu  dans des dialogues mi-historiques, mi-légendaires 
(mélange du réel et du fictif).  
 Pour aller droit à l’essentiel, notre analyse repose sur une approche génétique: nécessité de 
faire appel aux interprètes qui déconcertent parfois, à cause de leurs perceptions non moins 
subjectives à l’endroit de l’unité de la doctrine sur un fond du réalisme platonicien demeurant 
encore déconcertant. Il s’agit de partir des contenus dispersés des textes pour parvenir à leur 

                                                           
17 PLATON,  Les Lois II: 653a (Traduction Léon ROBIN). 
18 PLATON,  Le Banquet: 201d (Traduction Philippe  JACCOTTET). 



7 

 

 

unité, là où le philosopher est considéré comme amour du Vrai, du Beau et du Bien. De là, 
s’explique le projet qui a inspiré le présent travail.  
 Trois grands axes sous-tendent cette recherche. Le premier insiste sur l’étude des valeurs 
mystique et esthétique de l’amour platonique. Cette étude s’articule autour de trois chapitres dont 
le premier traite du rapport entre la vertu et le stade métaphysique de l’amour. Partant du 
principe philosophique de l’amour vertueux, l’amour spirituel de l’âme s’appuie sur le principe 
de la connaissance du Beau (le Vrai). Au second chapitre, l’amour et la Beauté constituent une 
source de l’aimable. Partant de l’amitié, l’idéal du Beau comme visée principale de l’âme ouvre 
la voie à l’appréhension du Vrai et du Bien comme détermination de l’Un. Le troisième et 
dernier chapitre met l’accent sur le rapport entre la sensation érotique et le dualisme platonicien. 
La connaissance du Beau est pour l’âme une détermination de l’agir, renvoyant à l’amour 
philosophe.  
 Le second axe de ce projet relate le plan provisoire de la future " Thèse". Ce plan de la 
Thèse comporte trois parties détaillées dont chacune est constituée de trois chapitres. La 
première partie étudie l’amour en quête de l’Un. C’est là où nous allons voir, en premier 
chapitre, ce qu’est l’aimable comme finalité du rapport entre amour et Beauté. Il prescrit le 
rapport Amitié et Beauté chez PLATON. L’aimable s’incarne ainsi dans le Beau comme objet de 
recherche pour l’âme, laquelle veut atteindre le Vrai et le Bien en tant que manifestation du 
Beau. Le deuxième chapitre analysera en détail comment l’amour du Beau corps conduit à 
l’amour des Belles âmes. C’est là où nous allons étudier le parcours évolutif de l’amour du Beau 
corps, puis, de l’âme amoureuse comme principe de savoir, ayant pour objet l’amour des Belles 
âmes. Dans le troisième chapitre de cette partie, nous essayerons de voir l’exercice de l’amour 
des Belles actions. Ici, l’amour traduit une émulation liée aux Belles actions. Renvoyant au 
" connaître ", dans sa détermination de l’agir chez PLATON, l’amour philosophe traduit 
l’expression d’une médiation esthétique. La deuxième partie de ce plan attire notre attention sur 
le primat du dualisme platonique  où la fonction de la dialectique fait appel à la valeur 
cathartique du mythe d’où se dégage la mystique de l’amour. La troisième partie de ce travail de 
recherche met en évidence l’être à la recherche de son unité fondamentale, point par lequel il 
nous renvoie à  l’ordre eschatologique de l’amour dont l’élan semblerait ainsi être nourri par 
l’érotique. Celle-ci éclaire un aspect dynamique se constituant en langage mythique qui traduit le 
rapport entre l’amour et la dialectique là où Ressource et Pauvreté sont à mi-chemin du savoir et de 

l’ignorance [Le Banquet 203e]. Dans ce rapport du concept de réminiscence à l’enseignement de 
SOCRATE, l’achèvement s’incarne dans l’astronomie et les autres sciences. Autrement dit, Eros  
est, en termes démoniques, "un intermédiaire", au même titre que les " mathéma" l’étaient en 
termes épistémologiques. 
 Le denier chapitre de cette dernière partie est constitué de trois points essentiels qui 
résument l’objet et le résultat de notre "Thèse". A travers ses ouvrages, PLATON nous montre la 
valeur significative de l’amour, en le qualifiant d’un philosophe : le Philosophe est celui qui 
s’intéresse à la manifestation de la vérité qui interpelle une analyse de ce qu’est le Beau en soi. 
 Dans le troisième axe de notre projet, nous allons procéder à une analyse des concepts 
fondamentaux de l’auteur. Et cette analyse nous a conduit à une présentation d’une bibliographie 
en partie commentée, partant des ouvrages de l’auteur pour finir sur l’interprétation de ses 
exégètes. Cette démarche, dans ce genre de travail, nous semble indispensable pour la cohérence 
de nos recherches. 



8 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

P R E M I E R E  P A R T I E : 

VALEURS MYSTIQUE ET ESTHETIQUE DE L’AMOUR. 



9 

 

 

CHAPITRE I : DE LA VERTU A LA MYSTIQUE DE L’AMOUR. 

I.1.1. Fondement philosophique de l’amour de la vertu. 

 Les diverses fonctions de l’âme sont liées à l’aspect esthétique de l’amour exprimé par la 
beauté et la santé. Cet aspect rend ainsi possible une disposition bien réglée de l’âme où l’ordre 
et l’harmonie forment les éléments constitutifs de la vertu divine. PLATON expose clairement 
cela dans un passage du Banquet où il écrit : 

" Tous les hommes, Socrate, sont féconds, selon le corps et selon l’âme, et arrivés à un certain 
âge, éprouvent naturellement un besoin d’enfanter ; or, il n’est pas possible d’enfanter dans la 
laideur, mais uniquement dans la beauté. L’union de l’homme et de la femme est un 
enfantement, et cet acte a quelque chose de divin, car fécondité et procréation sont en l’homme, 
vivant et mortel, la part d’immortalité. Mais ces actes postulent une harmonie, et tout ce qui est 
laid est en désharmonie avec le divin, seule la Beauté s’harmonisant avec lui. Ainsi, la Beauté 
est pareille  à la Parque et à l’lythie qui président à toute naissance. C’est pourquoi l’être 
fécond que son approche apaise, fascine, épanouit, peut enfanter et procréer ; tandis que devant 
la laideur, brusquement sombre et chagrin, il se rétracte, se détourne et se replie sur lui-même 
sans procréer, portant à grand mal le fardeau de sa fécondité : d’où vient que l’être fécond, 
déjà gonflé de sève, éprouve de si violents transports pour la beauté qui le délivrera d’une 
pareille charge ".19 

 Ordre et harmonie engendrent de la vertu, objet essentiel de l’élan amoureux, celui qui se 
rattache immédiatement à sa nature primitive. Etant désir d’immortalité, l’amour demeure le seul 
moyen que possède l’être mortel pour parvenir à l’immortalité et, cela, par la procréation. Etant 
donné que la vertu constitue une disposition de l’âme, celle-ci pousse l’homme vers le Bien. 
Selon PLATON, le pressentiment du Bien impulse l’union de l’amour et de la vertu. Dans une 
perspective platonicienne, seul l’homme vertueux peut vivre dans l’amitié et dans l’amour. Si 
pour Héraclite, " La vertu est la route la plus courte vers la gloire ",20 c’est que l’homme ne doit pas 
déserter l’amour de la vertu. Car cette vertu sert à faire régner l’ordre et l’harmonie dans l’âme. 
 Aux yeux de PLATON, la génération selon le corps est une image trompeuse et s’effectue 
par la relation de l’homme à la femme. Cette génération conduit évidemment à l’immortalité, 
grâce à laquelle les hommes sont prêts aux plus grands sacrifices. Par le désir d’engendrer, l’âme 
humaine aspire au divin et cherche la beauté. Un passage du Banquet illustre l’objectif que se 
fixe l’amour platonicien : 

" Ceux qui sont féconds dans leur corps […], se tournent de préférence vers les femmes, et leur 
amour consiste à procréer afin de s’assurer l’immortalité, la survivance de leur nom et leur 
bonheur, pour un avenir qu’ils s’imaginent éternel. Quant à ceux qui sont féconds selon l’âme 
(car il est vrai qu’il est des êtres dont l’âme est plus féconde que le corps) dans son domaine 
particulier, celui de l’intelligence et de toute forme de vertu, ce sont, entre autre, les poètes 
créateur, et tous les gens de métiers auxquels on reconnaît le génie de l’invention ; mais de 
toutes les formes de l’intelligence, la plus haute, et de beaucoup, la plus belle est celle qui 
s’emploie à donner les cités et les maisons, et dont le nom est Prudence et Justice ".21 

 Ce passage exprime la fonction essentielle de la procréation de la femme. Et le rôle du 
philosophe est de chercher à découvrir, dans un corps beau, une belle âme, ce dont l’homme de 
bien doit s’occuper. L’œuvre de l’amour consiste donc précisément en ceci : que l’aimé fasse 
éclore les germes que l’amant portait sur lui, cela demeure essentiel. De leur union naissent des 
                                                           
19 PLATON, Le Banquet : 206c-e (1) (Traduction Philippe JACCOTTET). 
20BATTISTIN Yves, Trois présocratique. Héraclite-Parménide-Empédocle, (Idée, 158).Paris: GALLIMARD, 1968, 
Héraclite, (fragment 154), p. 50.  
21 PLATON, Le Banquet : 208e – 209a (Traduction Philippe JACCOTTET). 



10 

 

 

enfants plus beaux et plus immortels que ceux des hommes. Selon PLATON, le rôle de l’amour 
est de provoquer en soi cette éclosion dont la détermination est liée à l’attrait de la beauté de 
l’âme. Les vertus dont l’âme possède le germe reposent sur ce qui fait la véritable raison d’être 
de l’amour. Cet amour se traduit par le désir de produire, dans l’âme, des discours propres à 
rendre meilleurs les jeunes citoyens. Portant sur l’amour, ce discours lui procure la connaissance 
nécessaire à la contemplation du Beau absolu. 
 Dans la perspective de SOCRATE, cette contemplation permet d’engendrer et de nourrir, 
non pas l’image de la vertu, mais les vertus réelles : l’image fluente des objets n’exprime pas 
leur réalité véritable, saisie par " l’œil de l’âme " du philosophe qui la contemple, ce par quoi seul 
le réel est visible sur la base de l’activité dialectique.  

" La méthode dialectique est donc la seule qui, rejetant les hypothèses, s'élève jusqu'au principe 
même pour établir solidement ses conclusions, et qui, vraiment, tire peu à peu l'œil de l'âme de 
la fange grossière où il est plongé,... " 22 

 Il y a ici une opposition radicale entre la connaissance sensible du particulier [multiple et 
mouvant] et la connaissance rationnelle de l'universel, un et immuable. L'Idée n'est donc pas une 
simple représentation mentale comme nous aurions tendance à le croire aujourd'hui, mais une 
réalité, la vérité que l'esprit doit saisir pour la contempler. Si ce que PLATON nous enseigne ici 
garde sa valeur logique, c'est que la vérité ne nous est pas donnée dans les apparences : celles-ci 
sont trompeuses et nous en éloignent parfois. C'est pourquoi les yeux de l'esprit sont toujours 
supérieurs à ceux du corps pour voir le vrai. C’est ainsi que la puissance érotique que possède 
l’âme l’élève à la vertu, exprimée par la nature essentielle de notre être. 
 Semblable à l’objet qu’elle connaît, l’âme la saisit par une sorte d’enthousiasme divin. C’est, 
du moins, ce que PLATON expose dans le Phèdre où il écrit : 

" Chacun passe sa vie à honorer et à imiter, autant qu’il peut, le dieu dont il a suivi le chœur. 
Aussi longtemps qu’il n’est pas corrompu et qu’il en est à sa première génération ici-bas, c’est 
de cette manière qu’il se comporte et qu’il se conduit avec ses bien-aimés et avec les autres. 
Ainsi donc, en ce qui concerne l’amour des beaux garçons, chacun choisit selon ses dispositions 
et comme s’il s’en faisait un dieu, il lui élève une statue qu’il orne, pour honorer et célébrer son 
mystère. Ceux-là donc, dis-je, qui dépendent de Zeus, cherchent, pour bien-aimé, quelqu’un 
dont l’âme serait celle d’un Zeus. Aussi examinent-ils si, par nature, il aspire au savoir et s’il a 
le goût du commandement ; et, quand, l’ayant trouvé, ils en sont épris, ils font tout pour qu’il 
soit conforme à ce modèle ".23 

 L’amour est présenté comme quelque chose que l’âme s’efforce d’atteindre. L’âme 
amoureuse cherche son répondant par son ascèse érotique s’élevant à la divinité. Cette ascèse 
permet d’amener le bien-aimé à s’approcher du disciple de Zeus. Par là, il est à la recherche 
d’une âme qui lui ressemble. Il s’agit là d’une âme philosophe, aspirant au savoir pour mieux 
commander en régularisant toutes les tendances de notre nature humaine de mortel. Pourtant, 
l’autorité dont il est investi, c’est précisément celle que le philosophe nous permet de prendre sur 
nos passions. C’est grâce à l’âme, liée au corps, que l’amour devient un moyen de se dégager de 
ce corps. De ce fait, elle peut réaliser la perfection de son essence et atteindre, par là, les réalités 
absolues. C’est seulement en ce sens que l’amour consolide, chez PLATON, la Beauté qui lui 
assigne sa valeur éthique. Ce que SOCRATE désigne par " l’amour bien réglé ". 
 Dans la théorie platonicienne, l’amour, se présente sous un aspect particulier. De l’avis de 
SOCRATE, personnage central du dialogue, l’aspect sensible de l’amour est assimilé à l’Eros, 
caractérisé par son intrépidité et son humeur changeante. Dans cette même perspective, un 
passage du Banquet éclaire tout ceci : 
                                                           
22 PLATON, La République VII : 533d (Traduction Robert BACCOU). 
23 PLATON, Phèdre : 252e (Traduction Luc BRISSON). 



11 

 

 

" Vous avez pu constater par vous-même la passion de Socrate pour les beaux garçons : 
toujours à leur tourner autour, il semble leur être fort sensible, avec ça, si l’on en croit les 
apparences, monsieur ignore tout, monsieur ne sait rien ! Cela n’est-il pas très sélénique ? Et 
comment ! 
Ce sont les dehors dont il s’enveloppe à l’instar des silènes sculptés ; mais quand il s’ouvre, 
messieurs les convives, vous n’avez pas l’idée de la sagesse qui déborde de lui ! Sachez-le : pas 
plus qu’il se soucie de la beauté d’un homme, pour laquelle son mépris est à peine croyable, il 
ne s’inquiète de sa richesse ou d’aucun de ces honneurs dont rêve le vulgaire, considérant que 
tous ces biens n’ont aucune valeur et que nous même ne sommes rien : tenez-vous-le pour dit ! 
Il passe son temps à faire le naïf et le gamin avec les gens ; mais quand il s’ouvre et devient 
grave, je ne sais si personne a jamais vu les statuettes cachées dedans ; moi je les ai vues, un 
jour, et elles m’ont semblé si précieuses, si divines, si parfaitement belles et si merveilleuses 
que, du coup, j’en ai perdu le pouvoir de m’opposer dès lors un seul instant à aucune de ses 
volontés ! " 24 

 Ce texte nous présente un aperçu global de l’amour vulgaire, opposé à l’amour céleste. Tout 
d’abord, SOCRATE le conçoit comme une image trompeuse, c’est-à-dire un masque qui cache la 
vérité, sa nature d’enchanteur divin. Son attachement aux jeunes et son comportement devant 
eux, reflètent une apparence trompeuse aux yeux des Athéniens. Il s’agit ici d’une assimilation 
de SOCRATE aux " silènes " 25 dont le dehors masque la vérité intérieure. 
 De ce fait, "Eros " 26 désigne l’éternel  vagabond, en quête de la vraie beauté.  SOCRATE à 
son tour, fait naître, dans l’âme des jeunes, l’aspiration à la beauté et au savoir. Cette 
personnalisation de l’amoureux évoqué par SOCRATE semble cacher la valeur de sa sagesse, là 
où il déclare connaître enfin les caractéristiques de l’amour: " Moi qui prétends ne rien connaître 
d’autre que les choses de l’amour."27 Par cette déclaration, il semblerait manifester son attachement 
aux jeunes Athéniens dont il cherche à accoucher l’esprit : il se déclare même être amoureux de 
tous " les beaux jeunes gens ". L’exemple le plus frappant est celui du Charmide, où SOCRATE 
avoue que tous les "jeunes gens" lui semblent beaux. Mais en les regardant dans les yeux, il 
s’étonne et finit par s’interroger : quand tout le monde vint se ranger autour de lui, il perçoit la 
lumière du beau à l’intérieur de leurs manteaux. Enflammé de joie, son enthousiasme lui fait 
perdre sa maîtrise de soi. C’est ainsi que le passage suivant du Charmide reste significatif à cet 
égard : 

" A ce moment, mon cher, je me sentis mal à l’aise et ne gardai plus rien de la belle assurance 
avec laquelle je m’étais promis de soutenir l’entretien. Puis, Critias lui disant que j’étais le 
possesseur du remède, quand il tourna vers moi un regard que je ne saurais dire et qu’il fit un 
mouvement comme pour m’interroger, quand tous les assistants vinrent se ranger en cercle 
autour de nous, alors, ô mon noble ami, j’aperçus dans l’ouverture de son manteau une beauté 
qui m’enflamma, je perdis la tête, et je songeai que Cydias était un grand maître en amour, 
lorsqu’il donnait cet avis à un ami à propos d’un bel enfant. " 28 

 Ce paragraphe permet de mieux comprendre comment SOCRATE, à partir de l’emprise 
affective de la beauté, réussit à faire naître chez son interlocuteur le sentiment de son 
dénouement conduisant à la vertu suprême qui est la sagesse.  

                                                           
24 PLATON, Le Banquet : 216e - 217a (Traduction Philippe JACCOTTET). 
25 Silène: Compagnon de Dionysos… on lui attribuait le don de l’inspiration prophétique et l’invention de la flûte. 
26 Eros: Ce mot grec " éros " évoque sans doute, plus que le mot français " amour ", la passion, 
l’enthousiasme…plus précisément, ce mot désigne la divinité de l’amour dans la  religion des Grecs anciens. Chez 
PLATON, il traduit le symbole de l’ardeur spirituelle qui conduit à l’amour divin et de l’instinct, sans lequel la race 
humaine s’est étendue. Cf.  Didier JULIA, Dictionnaire de la philosophie. (Les dictionnaires de l’homme du XXème 
siècle). Paris: LAROUSSE, 1964, p. 89. 
27 PLATON, Le Banquet : 177d (Traduction Bernard PIETTRE). 
28PLATON, Charmide: 155c-d (Traduction Alfred CROISET). 



12 

 

 

 En effet, cette ironie amoureuse introduite par SOCRATE, traduit le renversement des 
valeurs auxquelles il l’invite pour prendre soin de son âme. L’appel du Bien29 et du Beau30, 
ressort de l’apparence occasionnée par la puissance attractive des costumes réconfortants. Cette 
puissance exprime la ténacité robuste d’Eros, dont SOCRATE se représente la beauté visible du 
corps par les caractères similaires. Et par une sorte de sarcasme ironisant, SOCRATE présente 
l’en-deçà de cette beauté réelle par son contraire. 

" Eh bien ! Pour commencer, sa résistance aux fatigues surpassait, non seulement la mienne, 
par exemple, les communications coupées comme il arrive en campagne, nous étions forcés de 
jeûner, pour endurer la faim, les autres n’étaient rien à côté de lui. Dans les moments  
d’abondance au contraire, il savait en profiter comme personne, et surtout il savait boire ; il 
n’avait pas de penchant à cela ; mais quand on l’y forçait, il nous battait tous ; et le plus 
étonnant, c’est que personne n’a jamais vu Socrate ivre. […] En plus, pour ce qui est d’endurer 
l’hiver (car ils sont terribles, là-bas, les hivers), il faisait des merveilles ; un jour entre autres 
qu’il gelait effroyablement et que tous ou bien ne mettaient pas le nez dehors, ou bien ne 
sortaient qu’emmitouflés à un point incroyable et les pieds tout ficelés dans des enroulements 
de feutre et de peaux d’agneau, lui au contraire par un temps pareil, il sortait avec exactement 
le même manteau qu’il avait aussi coutume de porter auparavant, et nu-pieds sur la glace, il 
marchait plus facilement que les autres tout ficelés ; et les soldats le regardaient de travers, 
croyant qu’il les méprisait ".31 

 Ce passage fait suite aux exemples qui manifestent le caractère quasi bizarre de SOCRATE 
devant ses compagnons. D’abord, par sa résistance au froid et à la faim, à la peur, aussi bien 
qu’aux armées, il endure le gel et la chaleur. 
 Mais concentré et calme, il se révèle décidément inclassable par cette résistance aux choses 
futiles. Il sait qu’il n’est ni beau, ni sage comme les autres hommes qui le trouvent ainsi. Cette 
résistance est un appel, une aspiration à la sagesse, à la beauté. C’est le secret de la fascination 
qu’il exerce en face de ce à quoi il projette son âme. On peut souligner qu’il s’agit ici d’un 
hommage admirable de PLATON qui réussit à évoquer, par l’écriture, l’expérience de la 
fascination socratique, indissociable de l’intention philosophique éveillée par le tourment de la 
vie. Par ce désarroi, l’emprise du Beau le tourmente et oriente l’âme humaine à s’attacher au 
Beau et au Bien. La figure emblématique de SOCRATE reflète ici l’élan irrésistible d’une âme à 
la recherche du divin. Elle représente la base même de la réflexion philosophique opposée à 
l’intention des rhéteurs-sophistes plus attachés aux goûts du vraisemblable, aux apparences 
attractives de l’expérience quotidienne pour en tirer des profits rémunérateurs. L’homme du 
discours vrai seul est apte à dégager la valeur significative de l’amour, à découvrir en lui le désir 
universel de la possession éternelle du Beau et du Bien. 
 Par là même, " la belle laideur et la docte ignorance, savoir-feinte "32 traduisent l’aspect 
disparate de la séduction socratique répondant à la duplicité de l’amour : l’amour est double, car 
il est ce que l’on vit et ce à quoi on aspire. C’est du moins, ce que pense Monique TREDE pour 
qui : " Percer le mystère de l’amour revient à éclairer le mystère de Socrate, norme vivante et concrète, 
médiateur entre l’idéal transcendant de la sagesse et la réalité humaine. " 33 
      C’est dans cette perspective que se comprend mieux  le statut de l’amour présenté par 
PLATON en double aspect : d’un coté, l’amour traduit la précarité des relations sexuelles ou de 
l’amitié entre les individus ; de l’autre, l’amour de la vertu, qui s’oppose au premier, est la plus 
                                                           
29 Bien : signifie ce qui est bon à chacun de nous, soit pour le corps, soit pour l’âme, comme la santé, la richesse et le 
bonheur : une bonne action qui se manifeste en nous est une quête du bonheur. 
30 Beau : Chez les Grecs, la beauté est une donnée fondamentale de la vie publique : être beau, c’est être digne 
d’admiration : donner à contempler, faire valoir ses qualités physiques et morales. Cf. Bien, Beau: Dictionnaire 
Microsoft encarta.2008. 
31 PLATON, Le Banquet : 219e -220b (Traduction Bernard PIETTRE). 
32 PLATON, Le Banquet : (Traduction Philippe JACCOTTET), voir commentaire, p. 38. 
33 Ibid. p. 38. 



13 

 

 

pérenne. Voilà pourquoi SOCRATE estime que l’amour, pris sous cet aspect, mérite les louanges 
des dieux puisqu’il est céleste comme l’affirme PLATON dans le texte  suivant du Banquet. Ce 
philosophe de l’amour le caractérise par sa double signification. Dans un passage, il confirme la 
distinction radicale qui situe sa théorie de l’amour " servant ": 

 " Nous savons tous, en effet, qu’Aphrodite et l’amour sont inséparables. Si elle était une, 
l’amour serait un ; puisqu’elle est double l’amour sera double aussi. Personne ne niera, en 
effet, qu’il y a deux Aphrodites : l’une, l’ainée, je crois, fille du ciel mais sans mère, que nous 
dénommons céleste, l’autre, la cadette, fille de Zeus34 et de Dionée, notre Aphrodite vulgaire. 
D’où s’en suit nécessairement une distinction entre leurs deux servants : l’amour vulgaire et 
l’amour céleste. Et je veux bien qu’il faille  louer tous les deux ; mais sachons au moins ce qui 
leur revient à chacun ".35 

 Dans ce paragraphe, l’amour tel que PLATON l’expose, est double. L’amour céleste n’est 
pas engendré puisqu’il est " sans mère ". Cela lui confère encore une valeur spirituelle. Et, aux 
yeux de PLATON, cet amour céleste (ouranien) nous semble être le plus noble puisqu’il mérite 
toute célébration par sa constance et sa pérennité. Voilà pourquoi SOCRATE l’estime en lui 
attribuant la valeur de vertu.  
 De ce fait, cet amour est philosophique grâce à l’élan de l’âme vers la divinité, l’immuable. 
Par contre, l’amour vulgaire ne dure pas : il unit deux individus mortels  par un lien précaire. Il 
s’agit d’un amour qui incite à tirer du profit  chez autrui. C’est la source des erreurs, de 
tromperie et des maux. De ce fait, l’amour vulgaire n’est pas reconnu par le gouvernement de la 
raison, car il se mesure par la beauté sensible qui n’a pas de base stable. On remarque aussi que, 
dans une perspective logique, l’amour céleste se traduit par le passage de l’ignorance au savoir, 
ce dernier prescrivant à l’homme d’adapter la bonne conduite due à la connaissance de soi. Par 
lui-même, il est lié à la sagesse et considéré par Socrate comme la vertu primordiale. Soulignons 
que, dans ce cas, la relation amoureuse se pose en termes d’échange où se trouvent transmises les 
valeurs susceptibles de contribuer à l’acquisition  d’une bonne conduite  par l’éducation. 

 "L’un est en mesure de contribuer à l’acquisition de la sagesse et de la vertu36 en  général ; 
l’autre éprouve le besoin d’acquérir l’éducation et la sagesse en général ".37  

 Contrairement à l’amour céleste, l’amour vulgaire repose sur notre préoccupation à l’égard 
du sensible au détriment de toute aspiration de l’âme à l’intelligible : il en est ainsi des relations 
sexuelles et de l’amitié non durable, caractéristiques des relations qui unissent les jeunes. Voilà 
pourquoi leur conduite, le plus souvent puérile, se traduit par la tromperie puisqu’ils se 
contentent des objets sans valeur. La réalisation de leur action s’effectue sans tenir compte des 
résultats durables. 

" Nulle action en soi n’est belle ni laide, ainsi, de tout ce que nous sommes en train de faire, 
boire, chanter ou converser, il n’est rien qui soit beau en soi : car la valeur d’une action 
dépend de la manière dont elle est accomplie ".38 

 Il semble que nos activités quotidiennes reposent sur des principes qui ont permis leur 
réalisation. Mais elles ne sauraient être qualifiées de belles que si elles sont éclairées par la 
pensée, c’est-à-dire accompagnées de l’opinion droite. 
                                                           
34 Zeus : fils de Cronos et de Rhéa, frère de Poséidon, Hadès et Héra dont il est aussi  l’époux ; il est en effet le Roi 
des dieux grecs. Cf. Le Banquet : Index des noms propres, p.127. (Traduction Philippe JACCOTTET). 
35 PLATON, Le Banquet : 180d-e (Traduction Philippe JACCOTTET). 
36 Vertu : faculté qui contribue à l’excellence, la " perfection " d’une chose dont la vertu de l’œil ramène à une bonne 
vision. Cf. Vertu : Microsoft ® Encarta ® 2008. © 1993-2007 Microsoft Corporation. Version numérique. 
37 PLATON, Le Banquet : 184d (Traduction Bernard PIETTRE). 
38 PLATON, Le Banquet : 181a(1) (Traduction Philippe JACCOTTET). 



14 

 

 

I.1.2. De la spiritualité de l’amour à l’âme amoureuse du divin. 

 Le principe fondamental de l’amour demeure essentiel à PLATON pour comprendre les 
dimensions psychologiques et spirituelles de l’homme. C’est ainsi que, dans sa théorie de 
l’amour, le même auteur a explicitement  montré comment son sens est lié à ce qui fonde son 
être. Voilà pour quoi, dans un passage  du Banquet, il écrit : 

" Si quelqu’un venait nous dire :" moi qui suis en santé, je n’en souhaite pas moins de l’être, 
moi qui suis riche, d’être riche, donc je désire cela même que j’ai ", nous lui répliquerons : 
" Toi, mon bonhomme, qui as acquis richesse, santé ou force, tu souhaites simplement continuer 
à les posséder à l’avenir, puisque présentement, bon gré mal gré, tu les possèdes ; examine 
donc si, lorsque tu prétends désirer les qualités que tu as, ce n’est pas, plus exactement, que tu 
désires les posséder encore à l’avenir. " n’en tomberait-il pas d’accord ? […] Ainsi donc, n’est-
ce pas ce qui n’est pas encore à notre disposition, ce que l’on n’a pas, que de désirer 
sauvegarder ces qualités à l’avenir ? […] Ainsi cet homme, comme tout homme qui désire, 
désire ce qui n’est ni présent, ni disponible, ce qu’il n’a pas, ce qu’il n’est pas, ce qui lui 
manque ; et c’est bien là, nous l’avons vu, l’objet de tout amour et de tout désir. " 39 

 Tout le problème est de savoir la nature exacte de ce qui nous manque : " ce que l’on n’a 
pas " forme l’objet d’amour, fondé sur le désir. Dans cette perspective, l’amour suppose la 
privation de ce dont il est désir. Les penseurs grecs conçoivent l’amour comme une pénurie 
d’être. C’est le besoin de ce qui nous manque. Voilà pourquoi l’amoureux est à la recherche 
d’une richesse qui est la plénitude d’être. Cette plénitude, renvoie à un état d’imperfection. 
L’élan amoureux est donc désir de perfection, traduisant l’excellence du divin qui nous habite. 
Dans la pensée grecque, l’idée de perfection exprime évidemment l’objet aimable : le vrai, le 
beau et le bien : 

" Aimer ce dont nous ne disposons pas encore et que nous n’avons pas, que de souhaiter que 
nous soient conservées et présentes dans l’avenir ces choses dont nous disposons ? […] donc 
Eros manque de beauté et n’a pas la beauté. " 40 

 Cela veut dire que l’amour s’exprime dans la médiation entre " l’être " et " le non être ".41 
Logiquement, cette médiation conduit l’homme de l’ignorance au savoir. Il s’agit ici d’un état 
d’esprit qui aspire à la perfection. Et cela nous semble que le sujet qui aurait toutes les 
perfections ne manquerait de rien puisqu’il ne désirerait et n’aimerait rien. Dans la mesure où si 
l’amour est amour de quelque chose, le désir qu’il suscite est la prise de conscience d’un vide, 
d’un néant d’être, ce dont on est privé. De la même manière, il nous semble que le désir 
amoureux porte souvent sur ce que l’on veut être : car être en " bonne santé  ou être riche ", 
n’empêche pas de désirer l’être. C’est parce qu’on est malade ou pauvre que l’on désir être bien 
portant ou riche. 
 Dans ce passage du Banquet cité, l’amour n’est pas seulement désir de ce qui nous manque 
dans le présent comme nous le pensons, mais il réside aussi dans l’intention d’une 
jouissance durable des biens que l’on ne possède pas. PLATON vient de souligner l’idée 
qu’ "Eros" manque de beauté. Le désir présuppose ainsi toute une recherche pour combler un 
vide. Chez PLATON, tout désir est donc né d’un manque. Dans sa vie quotidienne, l’homme ne 
parvient pas à acquérir la beauté qu’il souhaite être en possession. C’est pourquoi il ne cesse de 
la désirer. Dans cette même perspective, 2 points méritent d’être retenus ; pour la compréhension 
de la pensée de PLATON. Si l’amour est amour de quelque chose, c’est qu’il est relatif à l’objet 

                                                           
39 PLATON, Le Banquet : 200c-e (Traduction Philippe JACCOTTET). 
40 PLATON, Le Banquet : 200d, 201c (Traduction Bernard PIETTRE). 
41 LEGRAND Gérard, La pensée des présocratiques. Paris : BORDAS, 1970, Parménide, p. 115. Cf. Enyclopaedia 
Universalis : Nouvelle édition 2009. Version électronique. PLATON 428 - 348 avant J.- C.  Article écrit par 
Monique DIXSAUT.  



15 

 

 

qu’il cherche. Par conséquent, il est intentionnel (conscience du manque). Dans cette même 
perspective, PLATON nous présente une brève définition de l’amour, touchant son rôle dans la 
vie humaine :  

 " " Voyons Socrate ! Un homme qui aime les bonnes choses, qu’aime- t- il au juste ?-Il aime les 
posséder. - Et qu’adviendra- t- il de lui quand il les possédera ? " […] Il sera heureux. – C’est 
en effet, la possession des choses bonnes qui rend heureux. Inutile ici de se demander encore à 
quelle fin celui qui cherche le bonheur le cherche, puisque le bonheur est une fin en soi. […] 
Mais penses – tu que cette volonté, que cet amour soient le lot commun et que tout le monde 
souhaite la possession des bonnes choses ? Ou quoi – Sans doute est – ce le lot commun. " 42 

 Ce passage, qui fait l’objet d’un entretien entre SOCRATE et Diotime, nous amener à une 
nouvelle explication de l’amour. En dehors de la recherche de l’autre moitié de nous – même, 
une telle définition ne saurait suffire puisqu’elle ne montre pas ce qu’est l’amour en général : aux 
yeux du médecin Eryximaque, l’amour n’existe pas seulement dans l’âme des hommes, mais 
encore chez les animaux, dans les productions de la terre. Il anime donc tous les êtres, là où la 
grandeur ou les merveilles de l’amour se manifestent: " à l’ordre entier des choses humaines et 
divines " 43 C’est en ce sens que se comprennent mieux les questions soulevées dans le texte où 
l’amour désigne tout désir des choses bonnes et du bonheur. C’est que l’homme veut conserver 
ces deux formes de l’amour que l’on retrouve dans la musique, dans la médecine [qui produit la 
santé] et dans toutes les autres choses tant humaines que divines : " amour de la muse Uranie " [Le 
Banquet 187e] et amour du vulgaire, celui de " Polymnie " [Le Banquet 187e]. En quelque direction 
que se soit, l’amour tend vers quelque chose : le désir de gagner de l’argent dans las affaires, le 
goût de l’exercice corporel pour requérir la santé ou bien celui de savoir ce qui intéresse l’esprit. 
Or, c’est là où l’on n’emploie pas d’habitude les mots d’amour et d’amant. C’est ainsi que se 
dévoilent les réponses aux problèmes soulevés à l’endroit du désir de celui qui aime les choses 
bonnes: il aime, certes, ces choses qui lui appartiennent, mais il veut qu’elles lui appartiennent 
pour toujours. Cette possession serait alors la condition d’une vie heureuse. C’est dans en sens 
étroit que l’effort entrepris par l’homme se définit comme amour de la beauté. Cette beauté n’est, 
certes, pas un attribut de l’amour, mais ce à quoi il aspire véritablement par l’effort conjugué du 
corps et de l’esprit : l’exercice du corps, forme donc la beauté corporelle dont la santé fournit à 
l’esprit l’élan nécessaire à son aspiration à la Beauté idéale. Cet élan repose évidemment dans la 
disposition de l’être à vivre une vie belle. Dans cette vie, l’être humain assure, non seulement la 
royauté des enfants engendrés par le corps beaux, mais aussi la vertu nécessaire à la sagesse 
beaucoup plus belle que celle qui préside à la gouvernance des Etats et des familles humaines. 
Ces dernières sont appelées à vivre dans la tempérance et la justice. [Le Banquet:208c-d et 209a]. 
L’acte philosophique apparaît ici comme une disposition de l’âme à s’exercer pour l’harmonie 
du corps social pour le bien de l’être individuel. 
Cette analyse sur le fondement de l’amour nous conduit à un autre aspect de la pensée de 
PLATON portant sur celui de l’âme amoureuse emprisonnée dans le corps sensible, où l’amour 
se caractérise par son élan démoniaque. 
 Dans le domaine eschatologique, PLATON nous présente, d’une manière claire, le caractère 
démoniaque de l’amour. En optant pour une conception dualiste, l’auteur du Banquet nous parle 
d’un amour intermédiaire, assimilé à un démon: de nature double, il tend à concilier la sphère 
sensible et la sphère intelligible. C’est ainsi que, dans un passage du Banquet, il écrit : 

" C’est le monde des démons qui s’étend entre celui des dieux et celui des hommes. –Et quel  est 
leur pouvoir ? – De traduire et de transmettre aux dieux les messages des hommes, et aux 

                                                           
42 PLATON, Le Banquet : 204e, 205a (Traduction Philippe JACCOTTET). 
43 PLATON, Le Banquet : 186b (Traduction Philippe JACCOTTET.) Cf. René MUGNIER, dans le sens du mot 
ΘEIOΣ chez Platon. Bibliothèque d’histoire de la philosophie. Paris : Librairie philosophique J.VRIN, 1930, p. 42. 



16 

 

 

hommes les messages des dieux : prières et sacrifices des uns, perspectives et récompenses des 
autres. Par leur situation intermédiaire, les démons comblent l’intervalle et unissent le tout à 
lui-même " 44 

 Dans la pensée grecque antique, le " démon " est un " dieu ", génie attaché à chaque homme 
et personnifiant son destin. De ce fait,  " Les Grecs l’on défini comme un génie, inspirateur de la 
destinée d’un homme ; on parle, en particulier, du démon de Socrate, génie qui lui était attaché et dictait 
ses résolutions " 45 
 Tout autre est la perspective chrétienne pour laquelle le démon représente  "l’ange déchu: 
c’est un diable dans lequel réside l’esprit du mal "46 Partant, on comprendrait mieux les multiples 
sens du terme, présumé être un esprit conduisant l’homme à sa destinée, bonne ou mauvaise. De 
là, s’explique chez PLATON la théorie des démons médiateurs, constitutives, certes, d’un espace 
symbolique, mais s’érigeant comme l’expression d’une croyance positive [la pistis]. Cette 
croyance semble être liée aux exigences de son système onto-logique : l’espace mythique est un 
champ de la catharsis énergétique de l’âme dans son lien avec le corps. Cependant, les 
" démons ", êtres intermédiaires, sont en quelque sorte les moyens termes de leur relation ; car ils 
assurent en quelque manière, à toute chose dépendante, la réalisation de sa fin essentielle. De ce 
fait, l’amour s’inscrit au nombre de ces médiateurs, là où il unit les êtres, établissant une 
communion entre la terre et le ciel. Il est dans ce cas, un champ de médiation entre la sensible et 
l’intelligible. Dans la perspective de SOCRATE, l’acte du démon conduit l’homme à la bonne 
voie menant aux belles actions. C’est, du moins, ce que rappelle Henri BERGSON qui écrit : 

" Un "démon " l’accompagne qui fait entendre sa voix quand un avertissement  est nécessaire. 
Il croit si bien à ce signe démonique qu’il meurt plus tôt que de ne pas le suivre…Bref, sa 
mission est d’ordre religieux et mystique…Son enseignement suspendu à quelque chose qui 
semble dépasser la pure raison ".47 

 Il semblerait que le démon de SOCRATE désigne ce messager jouant le rôle de régulateur: il 
statue (détermine) la participation mutuelle des êtres sensibles dans leur devenir historique et 
dans leur lien aux êtres intelligibles, caractérisés par leur intemporalité. En l’homme lui-même et 
indépendamment de tout talent oratoire, ce démon de SOCRATE implique la passion d’un être 
mystique chargé de faire reconduire, à l’état pur, ceux qui ont soif du divin et de ses mystères. 
Par ce caractère démoniaque, " C’est aux démons que les hommes de génie sont redevables de leurs 
plus belles inventions " 48 
 Grâce aux démons, les hommes parviennent à remplir leurs obligations. Voilà pourquoi 
PLATON, en exposant sa théorie de l’amour, compare SOCRATE à un être démoniaque. Notion 
reprise par Léon ROBIN, lorsqu’il écrit : "Comme l’amour est un être démoniaque […] le portrait de 
Socrate, que nous trouvons dans le discours d’Alcibiade, est aussi celui d’un homme démoniaque." 49       
Il s’agit ici d’un personnage  complexe et contradictoire par sa démarche, là où ce philosophe de 
l’ironie ne semble jamais être préoccupé des affaires humaines : il s’échappe  du sensible 
puisque son âme cherche à s’élever vers la divinité [Théétète : 176b]. Dans cette perspective, la 
question est de savoir le rapport étroit  qui lie la nature démoniaque de l’amour platonicien à la 
fonction du philosophe. 

                                                           
44 PLATON, Le Banquet : 202e  (Traduction Philippe JACCOTTET). 
45 RUSS Jacqueline, Dictionnaire de Philosophie. Paris : BORDAS, 1991, p. 67. Cf. PLATON, La Rép VI, 496c, 
Rép X, 617d-e - 620d-e. 
46 Ibid.  p. 67. 
47 BERGSON Henri, Les deux sources de la morale et de la religion (Quadrige, 34). Paris: PUF, 1984, p. 60. 
48 ROBIN Léon, La théorie platonicienne de l’amour. Nouvelle édition ; Préface de Pierre –Maxime SCHUHL. 
(Bibliothèque de la philosophie contemporaine). Paris : PUF, 1964, p. 109. 
49 Ibid.  p. 109. 



17 

 

 

 Les différents dialogues de PLATON insistent sur ce caractère démoniaque de l’amour : une 
sorte d’enthousiasme divin qui incarne le délire de l’âme. Voilà pourquoi, dans l’Apologie, les 
démons sont qualifiés par SOCRATE des êtres intermédiaires entre les mortels et les immortels : 
"  Les démons sont des enfants bâtards que les dieux ont eu des nymphes. " 50 
 Dans une perspective eschatologique, les âmes sont appelées à choisir leurs démons au 
moment de recommencer  leur vie terrestre. Les démons sont alors des êtres capables de 
conduire les hommes vers leurs meilleures destinées. Voilà pourquoi l’amour- démon est à la 
fois ami des hommes et des dieux, participant des uns et des autres. Point sur lequel, dans le 
Gorgias, le propos de SOCRATE s’avère très explicite concernant la communication entre les 
hommes et les dieux : 

" Les dieux et les hommes sont, au dire des sages, mis en communication par l’amitié, par 
l’ordre, par la tempérance et par la justice. C’est pour cela que l’Univers a reçu d’eux le nom 
d’ordre des choses ou de cosmos. " 51 

 Tout semble assigner au démon la vertu du principe régulateur : un principe de synthèse et 
d’harmonie analogue au démiurge ordonnateur qui unit  et harmonise les éléments de l’Univers. 
Et que tout se ramène  finalement au problème de communication qui assure la fonction de 
médiation entre l’humain et le divin. La fonction de l’amour paraît ici très explicite quand la 
Vierge Lachésis, fille de la Nécessité, déclare aux humains : 

"Ames éphémères, vous allez commencer une nouvelle carrière et renaître à la condition 
mortelle. Ce n’est point un génie qui vous tirera au sort, c’est vous- même qui choisirez votre 
génie. Que le premier désigné par le sort choisisse le premier la vie à laquelle il sera lié par la 
Nécessité. La vertu n’a point de maître : chacun de vous, selon qu’il honore ou la dédaigne, en 
plus ou en moins. La responsabilité appartient à celui qui choisit. Dieu n’en est point 
responsable." 52 

 Ce paragraphe nous montre qu’au moment de recommencer cette nouvelle existence 
terrestre, les âmes sont  appelées à choisir elles-mêmes leur démon qui, après les avoir guidées 
dans les opérations précédant le retour selon l’ordre de la Nécessité, les accompagne ensuite sur 
la terre. La perspective du Timée confirme cela : il appartient aux hommes de choisir leur destin : 
"L’âme est absolument libre de choisir sa destinée. Dieu n’est point responsable du mal qu’elle peut faire 
ou subir, parce qu’il ne veut que le bien " 53 

 Ce passage semble nous faire comprendre comment la démonologie se coordonne d’une 
manière précise aux idées essentielles de la philosophie platonicienne. Car si l’homme sage est 
un démon, ou bien un être démoniaque, cela tient à la prédominance en lui de l’âme raisonnable ; 
Car une telle sorte d’âme, sera la seule parfaite, la seule qui soit véritablement âme. La liberté 
évoquée traduit le fait que Dieu nous a donné l’âme sous forme d’un démon, qui réside au 
sommet du corps. Toutefois, à cause de sa parenté avec le ciel, l’âme élève l’homme au dessus 
de la terre comme une plante migrant le terrestre pour s’enraciner au céleste [Timée: 90a], car 
"l’homme est [avant tout] une plante du ciel"54. Cette ligne de force de la pensée socratique conduit 
à une autre analyse de l’amour, celui qui a respectivement trait à l'Erôs et à l’Amour spirituel. 
Cette dernière caractéristique est, pour PLATON, considérée comme véritable. 

                                                           
50 PLATON, Apologie de Socrate : 27c- e (Traduction    Emile CHAMBRY). 
51 PLATON, Gorgias : 507a (Traduction inédite, introduction et note par Monique CANTO). 
52 PLATON, La République X : 617e  (Traduction Robert BACCOU). 
53 PLATON, Timée : 30a (Traduction Léon ROBIN). 
54 PLATON, Timée : 89e (Traduction Emile CHAMBRY). "Dieu nous l’a donné comme un génie, et c’est le 
principe que nous avons dit logé au sommet de notre corps, et qui nous élève de la terre vers notre parenté céleste, 
car nous sommes une plante du ciel, non de la terre, nous pouvons l’affirmer en toute vérité".  



18 

 

 

I.1.3. Du principe de la connaissance vraie à la valeur esthétique de l’amour. 

 La théorie platonicienne de l’amour nous présente un itinéraire quasi dialectique, en ce qui 
concerne l’ascension érotique. Cette ascension est constitutive d’un parcours initiatique qui 
permet à l’âme de parvenir à l’amour véritable. Elle a pour fin la contemplation du beau en soi. 
Grâce à cette contemplation, l’esprit doit se dépasser par une juste mesure des choses de notre 
monde ici - bas, le monde sensible. PLATON exprime clairement cela dans un passage du 
Banquet :  

" L’ors donc qu’on s’est élevé, par une juste conception de l’amour des garçons, des choses de 
ce monde à cette beauté - là, si on commence à l’entrevoir, ce qu’on est tout près de toucher au 
terme de l’initiation. " 55 

 En effet, la démarche  érotique procède du passage de l’amour humain à l’amour absolu. 
L’ascension érotique nous montre donc que l’amour s’élève du sensible à l’intelligible. Dans sa 
recherche de la beauté, l’âme humaine [unie au corps] passe progressivement de la beauté morale 
à la beauté intellectuelle pour parvenir à la Beauté en soi. De la même manière,  le rapport entre 
l’ascension érotique et la dialectique a pour visée principale d’atteindre l’Idée du Beau. De ce 
fait, sa contemplation forme le but ultime de l’ascension. C’est alors de la recherche du beau 
absolu que découle l’entretien de " SOCRATE avec Diotime " 56 dans un passage du Banquet ; où 
l’éros est constitutif d’une force qui entraîne l’homme  vers la beauté : n’étant ni humain  ni 
divin, l’éros est intermédiaire entre l’homme et Dieu. En comblant l’énorme distance séparant 
l’un de l’autre, Eros absorbe l’univers qui se révèle à lui - même relié.  
 Cette force, lui vient de ce qu’il est fils d’ " Abondance et de Pénurie ". Elle l’attire vers tout 
ce qui est beau et bon pour y trouver le  bonheur. La doctrine de PLATON est ici véhiculée par 
SOCRATE, partant de l’enseignement de Diotime. Celle-ci estime que la philosophie est 
l’occupation de ceux qui se trouvent entre les sages et les ignorants.  Alors que ces derniers 
vivent dans la société, les premiers baignent dans la plénitude de leur Ressource dont se nourrit 
Eros, une fois parvenu à la Beauté recherchée. Le maître de PLATON semblerait exprimer ici 
l’idée que le Grec s’attache à ces deux concepts directeurs : 1- Eros, traduisant l’amour de 
l’homme pour Dieu ; 2- Agapè pour dire l’amour de Dieu pour les hommes. Cette théorie 
semblerait ainsi avoir son fondement dans la doctrine socratique de l’ascension érotique, laquelle 
permet de " se rendre semblable à la divinité…pour devenir juste et pieux "57. C’est semble-t-il, 
" " L’amour " qui se définit chez les Grecs par une aspiration de l’inférieur vers le supérieur, de celui qui 
n’a pas à celui qui a ". 58 Cette conception d’éros exprime l’aspiration au divin, il entend prévaloir 
la force de la nature. De ce fait, il s’oppose à l’amour chrétien où la charité est l’expression de 
l’acte personnel d’une liberté reposant sur l’engagement et le respect de l’autre.  

 Malgré ce renversement de sens, Le nouveau testament nous offre quelques exemples 
analogues aux mythes du Banquet de PLATON : 

" Si donc moi, le seigneur et le maître, je vous ai lavé les pieds, vous aussi vous devez vous 
laver les pieds les uns des autres. Je vous ai donné un exemple pour que vous agissiez comme 
j’ai agi envers vous. Je vous le déclare, c’est la vérité : aucun serviteur n’est plus grand que 
son maître et aucun envoyé n’est plus grand que celui qui l’envoie. Maintenant vous savez cela; 
vous serez heureux si vous le mettez en pratique. " 59  

                                                           
55 PLATON, Le Banquet : 211b(2) (Traduction Philippe JACCOTTET). 
56 PLATON, Le Banquet : 210a- 212a (Traduction Philippe JACOTTET). 
57 PLATON, Théétète: 176b (Traduction Léon ROBIN). 
58 SCHELER Max, l’homme du ressentiment. Cf. Y. DE MONTCHEUIL, le ressentiment (Recherches de sciences 
religieuses, 1937, p. 140 et suiv), in Jean VIALATOUX, Lire Platon. Les antécédents de Platon et la doctrine 
platonicienne. Paris : Editions de L’ECOLE, 1967, p. 49. 
59 L’évangile de JEAN ; (Jn 13,14-17), p. 253. 



19 

 

 

 Dans Le Banquet, PLATON montre comment, par la conception de l’éros, l’homme s’élève 
de la beauté des choses du monde sensible à la beauté totale et intacte du divin. Opposé à cette 
conduite, le banquet johannique invoque la bonté de Dieu qui s’incarne dans la personne du 
CHRIST, pour venir servir l’humain. Par ce geste significatif qui le conduit au rachat du péché 
originel, il entend élever l’humanité à la béatitude de l’Agapè. Par cet amour absolu, Dieu fait 
rayonner sa gloire sur la terre, par le rachat de l’humanité déchue. 
 Par cette analogie, l’éros platonicien du Banquet exprime l’amour mimétique sur la base 
d’une démarche dialectique. Par cette démarche, il procède de la multiplicité des choses belles 
qui animent les belles actions, desquelles il retrouve son unité intelligible. L’ascension érotique 
en est ici l’expression de l’enthousiasme divin, alors même que l’Agapè chrétien procède d’un 
mouvement centrifuge où l’amour de Dieu pour l’homme s’exerce par la grâce, expression de la 
miséricorde. 
 Toutefois, le point commun qui marque la similitude " éros – agapè " se trouve dans le salut, 
expression du Bien suprême. Dans cette perspective, la recommandation du CHRIST, nous 
exprime d’une manière claire l’unicité de l’amour auquel l’homme est appelé à s’initier. De la 
même manière, Diotime invite SOCRATE à s’initier aux mystères de l’amour :  

" Tels sont, Socrate, les mystères de l’amour, auxquels tu pourrais toi – même être initié ; mais 
le dernier degré et la révélation à laquelle conduit la droite voie, j’ignore s’ils sont à ta 
portée. " 60 

 La Parole du CHRIST et celle de Diotime nous éclairent davantage sur le même itinéraire 
dans l’initiation. 
 Ces propos salvateurs de l’humain traduit le statut de la philosophie dans sa mission 
essentielle : délivrer l’homme des préjugés du sens commun, des croyances habituelles à son 
pays. On comprend aisément la valeur  significative de l’amour philosophique chez PLATON 
pour qui la beauté idéale est reléguée dans l’au-delà intelligible.  
 Partant de cette analyse de la théorie  de l’ascension érotique, l’amour spirituel apparait 
comme le fondement même de la vraie sagesse. En effet, l’exercice de l’amour spirituel, semble 
suivre la même voie que celle de l’ascension érotique. Et pour nous présenter la voie droite 
susceptible de conduire l’homme à la connaissance vraie, PLATON nous expose d’abord que 
cette connaissance préexiste déjà en l’homme à titre de réminiscence, une sorte de ressouvenir de 
la connaissance se constituant comme une révélation du divin [Phédon:97c-e]. Ce ressouvenir 
est constitutif de la réminiscence qui fait corps avec la dialectique pour nous montrer les 
échelons qui mènent l’homme à l’Etre, à la connaissance du bien et du vrai. C’est du moins ce 
que l’auteur du Banquet nous écrit :  

" Le cas de nos connaissances est bien plus déroutant encore : non seulement nous en 
changeons continuellement, par ce que les unes disparaissent aussitôt remplacées par d’autres, 
mais elles –mêmes, prises individuellement, sont également sujettes aux mêmes vicissitudes. Ce 
qu’on appelle réfléchir, en effet, suppose que la connaissance, peut nous quitter : L’oubli, c’est 
le départ d’une connaissance, tandis que la réflexion, suscitant à la place de ce qui s’en va un 
souvenir tout neuf, préserve la connaissance et lui donne l’apparence d’identité. C’est de cette 
manière qu’est sauvegardée toute existence mortelle, non point par un identité éternelle et 
absolue comme celle des essences divines, mais par une perpétuelle substitution aux éléments 
vieillis et disparus d’éléments pareils à eux ; c’est par ce seul biais, […], que l’existence 
mortelle,  en son corps comme en tout le reste, peut participer de l’immortalité " 61 

 Cette participation de l’existence mortelle à l’immortalité s’effectue par l’initiation érotique 
attirée par la Beauté idéale. Dans La République, comme dans Le Banquet, il existe une analogie 
                                                           
60 PLATON, Le Banquet : 210a (1) (Traduction Philippe JACCOTTET). 
61 PLATON, Le Banquet : 208a-b (Traduction Philippe JACCOTTET). 



20 

 

 

entre l’ascension qui amène le dialecticien jusqu’à l’Idée du Bien, et l’ascension érotique qui 
conduit l’amoureux du Banquet jusqu’à l’Idée du Beau. De part et d’autre, la contemplation de 
ce qui est Beau en soi, même par la science, est conçue comme image de ce qui est véritablement 
beau. C’est du moins, ce que PLATON nous montre dans un passage de La République VII où il 
écrit : 

" On doit considérer les ornements du ciel comme les plus beaux et les plus parfaits des objets 
de leur ordre, mais, puisqu’ils appartiennent au monde visible, ils sont bien inférieurs aux vrais 
ornements, au mouvement selon lequel la pure vitesse et la pure lenteur, dans le vrai nombre et 
toutes les vraies figures, se meuvent en relation l’une et l’autre, et meuvent ce qui est en elle." 62 

 Dans ce passage, la relation d’identité entre l’éducation dialectique et l’ascension érotique 
exprime la détermination ontologique de l’amour à l’issue d’une détermination noétique de l’être 
même de l’amour-éros. Dans cette même perspective, PLATON semble statuer comment 
l’observation des trajectoires des astres traduit l’idée que les donnés de l’expérience sensible ne 
constituent qu’une faible part de vérité : elles n’en sont que des images fluentes ou des reflets. 
C’est que l’astronomie platonicienne cherchera incessamment à retrouver les " ornements " 
véritables, en passant d’une forme imparfaite, fournie par l’observation, à la forme parfaite la 
plus proche de l’être. C’est, semble-t-il, ce qui a poussé Abel JEANNIERE à nous écrire ceci : 

" L’âme peut être séduite par le sensible au point de s’y perdre. […] Le sensible et l’intelligible 
sont confrontés dans l’âme. Le balancement peut aussi se faire vers l’intelligible." 63  

 Par l’éducation de l’intelligence, l’amour ramène l’âme à se rapprocher de l’intelligible, par 
le biais de la méthode dialectique. Semblable à l’ascension érotique, l’élan de l’âme a pour 
fonction d’amener l’initié à la recherche de la vérité. Cela nous fait comprendre que la science ne 
vient pas de l’opinion, mais d’une sensation esthétique qui influe sur la connaissance intelligible. 
De là, s’explique l’idée que l’âme entreprend une recherche pour la découverte de la Vérité dont 
elle s’approprie. De ce fait, toute perception  sensible des apparences (images) lui offre 
l’avantage de retrouver en elle, à la façon d’un souvenir oublié, la forme intelligible, laquelle 
constitue l’effet d’une réminiscence des réalités vécues antérieurement. C’est, du moins, ce que 
PLATON nous montre à travers le Phèdre où il écrit : 

" Il faut en effet que l’homme arrive à saisir ce qu’on appelle «forme intelligible», en allant 
d’une pluralité de sensations vers l’unité qu’on embrasse au terme d’un raisonnement. Or, il 
s’agit là d’une réminiscence des réalités jadis contemplées par notre âme." 64  

 Partant de ce passage, l’appréhension d’une " forme intelligible " repose nécessairement sur 
la réminiscence : contemplation immédiate de l’âme, qui sort du monde sensible, par un contact 
direct avec l’intelligible. Pour cela, l’âme prend appui sur le sensible dont elle se dégage pour se 
souvenir de la réalité de l’objet antérieurement perçue. Cette contemplation ne peut être que 
médiate à cause de ses incarnations successives sur terre. C’est de cette manière que la 
canonique de la connaissance sensible doit donc se prolonger en une connaissance intelligible. 
Cette dernière ne saurait être qu’une réactualisation, une vision antérieure de l’Etre - en - soi. 
 Il en résulte une étroite parenté entre, d’une part, la méthode érotique et l’approche 
dialectique et, d’autre part, l’amour et la connaissance. Cette double approche ne se situe, certes, 
pas au même degré, ni à la même ligne de force. Mais l’une et l’autre gardent une communauté 
de trait quant à leur but : elles incarnent la méthode philosophique dans son souci d’atteindre le 
vrai aligné au beau et au bien. C’est ainsi que les passages cités du Banquet, du Phèdre et de La 

                                                           
62 PLATON, La République VII : 529d (Traduction Robert BACCOU). 
63 JEANNIERE Abel, Lire Platon : Philosophie de l’esprit, Paris : AUBIER, 1990, p. 221. 
64 PLATON, Phèdre : 249b-c (Traduction Luc BRISSON). 



21 

 

 

République, s’accordent pour montrer comment on peut amener l’âme à son objet propre, à 
savoir la contemplation de l’Etre réel.  

 De cette analyse de la connaissance vraie, découlant de l’amour spirituel, s’impose 
l’interprétation de l’amour incorporé dans la beauté. 
 Le cadre hiérarchique de l’amour et de la beauté semble nous conduire à une nouvelle étape 
de notre analyse. Le stade intellectuel et érotique platonicien est lié à la dimension esthétique de 
l’amour sur un fond de l’homosexualité masculine. PLATON commence par nous faire 
découvrir les liens qui peuvent entretenir la connaissance de l’amour. Il semble que l’Athénien 
veuille nous enseigner comment l’amour de la beauté physique est conduit par l’Idée du Beau 
dont la connaissance permet la découverte de la vraie Beauté. En effet, l’existence de deux 
Aphrodites nous montre que l’amour homosexuel est celui qui dure toute la vie par opposition à 
l’amour physique qualifié de superficiel.  

"L’amour qui relève de l’Aphrodite vulgaire est lui aussi, dans le plein sens du terme, vulgaire, 
et ne se réalise qu’au petit bonheur: c’est un sentiment pour médiocres. […] L’Aphrodite 
céleste, au contraire, ne contient pas d’éléments femelles et, plus âgée, elle ignore la démesure ; 
c’est pourquoi ceux qu’elle inspire recherchent le sexe mâle, naturellement plus robuste et plus 
intelligent. Et l’on peut même reconnaître, parmi ces amoureux des garçons, ceux dont l’unique 
mobile est vraiment cet amour-là, à ceci qu’ils attendent, pour les aimer, l’âge où l’esprit leur 
vient ; c'est-à-dire, la première barbe." 65 

 Le statut de l’amour est ici conçu à travers ce passage d’une manière quasi complexe, dans 
la mesure où l’amour issu de la première susnommée n’est pas digne d’éloge : étant considéré 
comme l’amour des hommes de basse condition, ces derniers sont dépourvus d’âme noble et 
d’intelligence virile. Voilà pourquoi, dans sa phase sensitive, on assiste à l’exercice de l’amour 
brutal et charnel. 
 PLATON estime ainsi que seul l’amour inspiré par l’Aphrodite céleste est louable. Car cet 
amour inspire l’amour d’hommes mûrs pour les " jeunes garçons". Il revendique en ce sens un 
respect pour l’homosexualité, chose qu’il estime bafouée chez ceux qu’ils appellent " les 
Barbares."66 C’est ainsi que l’homosexualité respectable prônée par PLATON, se manifeste 
comme un élément intellectuel qui s’attache au beau. Dans cette perspective, " Le plaisir sensuel 
ne doit pas en approcher ; il ne doit pas entrer dans le commerce de l’amant et de l’enfant qui s’aiment 
d’un véritable amour." 67 Car l’amour entre " l’amant et l’enfant ",  tel que le conçoit PLATON, 
est un lien de nature philosophique qui justifie une commune recherche de la beauté et de la 
sagesse.  
 Il convient donc de constater que le statut de l’amour se trouve ici  être divisé en deux 
fractions, où l’on peut distinguer les valeurs et les fonctions : l’amour, qui concerne " les jeunes 
gens", est qualifié de constant et durable, dans la mesure où il s’adresse à l’âme plus qu’au corps 
et vise l’exercice de la vertu. De même, cet amour masculin, pourvu qu’il s’exerce par 
l’intelligence, se présente comme indissociable du souci éducatif, du goût de la philosophie là où 
il renvoie au "commerce de l’amant et de l’enfant ". Quand l’amant forme l’aimé à la sagesse et 
à la vertu, l’aimé à son tour se complait d’acquérir ainsi l’éducation et la sagesse. C’est ainsi, que 
la distinction entre les deux amours (noble et vulgaire) manifeste le statut de l’homosexualité 
chez PLATON : 

" Il est en effet admis chez nous que, si l’on désire  se mettre au service de quelqu’un dont on 
escompte quelque progrès en sagesse ou en toute autre partie de la vertu, cette servitude, 
volontaire, n’a rien de honteux ni de vil. Si l’on veut donc qu’il soit beau de complaire à un 

                                                           
65 PLATON, Le Banquet : 181a (2), 181c (Traduction Philippe JACOTTET). 
66 PLATON, Le Banquet : 182b (Traduction Philippe JACOTTET). 
67 PLATON, La République III : 403b (Traduction Robert BACCOU). 



22 

 

 

amant, il suffit de réunir en une seule de ces deux lois, celle qui régit l’amour masculin et celle 
qui concerne la recherche de la sagesse ou toute forme de vertu." 68 

 Ce passage exprime l’importance que PLATON accorde à l’homosexualité. A ses yeux, il 
n’y a aucune honte pour l’aimé à accorder ses faveurs à l’amant sous certaines conditions.  C’est 
que PLATON a un souci constant de chercher à donner un caractère naturel à l’amour de la 
vérité et de la vertu. Car l’éducation devrait, dans certains sens, recréer l’âme et la doter des 
qualités et des connaissances que le philosophe a acquises par une voie rationnelle. 
 Dans ce processus, l’homme se trouve néanmoins entraîné par Eros, figure mythique 
présentée comme l’auxiliaire ou le fils d’Aphrodite, déesse de la beauté. L’esthétique, qui se 
reconnaît comme un jugement d’appréciation du beau, n’exclut pas la vision sensible des 
choses : à l’instar d’Aphrodite vulgaire qui constitue le degré minime de la vraie Beauté par son 
attachement aux formes sensibles, Sigmund FREUD recourt à son tour à l’Eros pour désigner 
l’ensemble des pulsions de vie et, notamment, de la sexualité au sens le plus large: 

" Un seul point semble certain, c’est que l’émotion esthétique délivre de la sphère des 
sensations sexuelles ; elle serait un exemple typique de tendance inhibé quand au but. 
Primitivement "La beauté " et " le charme " sont des attributs de l’objet sexuel. Il y a lieu de 
remarquer que les organes génitaux en eux-mêmes, dont la vue est, toujours excitante, ne sont 
pourtant presque jamais considérés comme beaux. En revanche, un caractère de beauté 
s’attache, semble-t-il, à certains signes sexuels secondaires." 69 

 Sans doute, FREUD entend-il par ces " signes " les seins, les fesses, auxquels s’ajoutent la 
forme globale du corps et le visage : ces signes sont ainsi constitutifs du principe de plaisir lié à 
la libido. Voilà pourquoi la jonction paradoxale du désir et de la répression culturelle peut 
inspirer une quête de la beauté : si le désir sexuel est tenu en éveil par l’attrait du vêtement, il 
arrive qu’il soit sublimé en direction de l’art. Face à ces " signes sexuels ", le regard joue un rôle 
majeur et relève d’une symbolique où l’œil et le sexe se trouve associés. 
 Dans une perspective platonicienne, désir et plaisir sont aux sources mêmes de l’amour des 
beaux corps, puis des belles âmes aspirant à l’Idée du Beau. Par leur sublimation, ces deux 
principes corrélatifs accèdent à une harmonie qui constitue une sorte de critère objectif et 
subjectif de l’amour véritable dont le reflet s’incarne dans la vie sexuelle des humains. De ce 
fait, passer du faux au vrai, du laid au beau, il faut diriger son regard, non vers les choses 
sensibles, mais vers les Idées70. La philosophie serait alors une activité de l’âme en proie à ces 
Formes constitutives de la Beauté en soi. 

                                                           
68 PLATON, Le Banquet : 184c (Traduction Philippe JACOTTET). 
69 FREUD Sigmund, MALAISE dans la civilisation: un document traduit en version numérique par GEMMA 
Paquet, collaboratrice bénévole et professeur à la retraite du Cégep CHICOUTIMI, COURRIEL : 
mgpaquet@videotron.Ca. version électronique : Format PDF, Police Times, 12 points. 1929, [62 p], p. 18. 
70 Cf. PLATON, La République VII : 528e (Traduction Robert BACCOU) : "Il est […] évident pour tout le monde 
qu’elle oblige l’âme à regarder en haut et à passer des choses d’ici- bas aux choses du ciel. " 



23 

 

 

CHAPITRE II: L’AIMABLE COMME CONSEQUENCE DU RAPPORT  DE L’AMOUR 
ET DE LA BEAUTE. 

I.2.1. L’amitié, l’idéal du Beau. 

 Une étude sur le statut de l’amitié semble être indispensable du fait que cette amitié est un 
répondant de l’amour. Chez PLATON dont la théorie consacre une étape majeure, rattachant 
l’amitié à l’Idée du Bien. Constitue, en effet un degré supérieur de la philosophie platonicienne, 
l’amitié traduit [ou caractérise] l’union entre deux ou plusieurs personnes. Cette union entretien 
l’unité de vie bâtie sur l’amour. Il s’agit de l’unité des consciences entre les individus, dans la 
mesure où 

" Aimer est un acte, être aimé est un accident, car il est possible d’être aimé sans le savoir, mais 
non d’aimer sans le savoir. L’amitié, c’est aimer plutôt qu’être aimé ".71 

 Cet aristotélicien (Marcel LAMY) entend par là l’idée que l’acte d’aimer est un acte 
volontaire et conscient : être en acte, c’est exercer ses facultés, actualiser ses pouvoirs  à 
l’endroit de l’aimé qui peut bénéficier d’un amour gratuit. C’est, du moins, ce que Paul 
RICŒUR nous consolide dans un passage significatif de son ouvrage où il pense qu’ " Il faut être 
l’ami de soi-même pour être l’ami de l’autre. " 72 De ce fait, l’amitié facilite la collaboration et toute 
forme d’organisation qui l’accompagne dans notre vie de tous les jours. La où nous avons besoin 
de parler ou de jouer, cette collaboration se fait sentir. 
 Dans une perspective platonicienne, l’amitié est nécessaire, dans la mesure où " Le semblable 
est ami du semblable en tant que semblable, et, comme tel, il lui est utile."73 L’utilité évoquée dans ce 
passage renvoie à un texte du Lysis où " «Un Dieu conduit toujours le semblable vers son semblable » 
et le lui fait connaître".74 

 De cette idée d’amitié, née des rapports entre les semblables, découle un autre processus, 
qui, loin de déterminer l’amitié dans un cadre divin ou social, consacre l’amitié venant des 
contraires. On la trouve chez Héraclite pour qui "Les contraires s’accordent, la discordance  crée la 
plus belle harmonie ; le devenir tout entier est une lutte." 75 Cette thèse est bien confirmée dans Le 
Banquet là où " Eros " (l’amitié ou l’amour) est caractérisé par PLATON comme le fruit d’un 
manque : " il aime ce dont il est dépourvu." Comme nous l’avons d’ailleurs souligné, l’exemple 
le plus frappant est celui du Lysis où l’homme accepte la souffrance, dont le remède est l’idée de 
parvenir au bonheur pour une autosuffisance de soi. C’est, du moins, ce que PLATON nous 
écrit : 

" Le corps en bonne santé n’a aucun besoin de la médecine ni d’aucun autre secours ; il se 
suffit à lui- même ; et, quand on est bien portant, on n’aime pas le médecin, en raison de sa 
santé […] – mais le malade l’aime, je pense, en raison de sa maladie. – La maladie est en effet 
un mal et la médecine, une chose utile et bonne. " 76 

                                                           
71 LAMY Marcel,  Alter ego. L’amitié selon Aristote. Conférence prononcée au Lycée Chateaubriand de Rennes, le 
mardi 04 décembre 2001. Mise en ligne le 25 janvier 2002. mailto:claire.clausse@wanadoo.fr. 
72 RICŒUR Paul, Soi-même comme autre. [Collection de l’ordre philosophique]. Paris. Editions du SEUIL, 1990.  
P. 216.  Cf. R.P. RAKOTOMAMONJY Jean Debré, Au chemin de la sagesse. Guide des Auteurs philosophiques. 
De la renaissance à la Philosophie Contemporaine Tome II. 2006. p. 129. Voir Marcel LAMY,  Alter ego. L’amitié 
selon Aristote. Conférence prononcée au Lycée Chateaubriand de Rennes, le mardi 04 décembre 2001. Mise en 
ligne le 25 janvier 2002. mailto:claire.clausse@wanadoo.fr. "Un ami est un autre soi-même" 
73 PLATON, Lysis : 215a (Traduction Emile CHAMBRY). 
74 PLATON, Lysis : 214b (Traduction Emile CHAMBRY). Cf. Homère : Odyssée, XVII, 218. 
75 BATTISTINI Yves, Héraclite : (fragment 9). Traduction nouvelle et intégrale, avec introduction et notes. Avant-
propos de René CHAR. Paris : Editions CAHIER D’ART, 1948, p. 33.  
76 PLATON, Lysis : 217b (Traduction Emile CHAMBRY). 



24 

 

 

 Les raisons qui poussent le malade à aimer le médecin résident dans le souci de requérir sa 
bonne santé. Son utilité, justifie ainsi cette amitié. Toute autre perspective est celle 
d’ARISTOTE, pour qui, l’amitié est nécessaire pour son utilité dans les affaires courantes, 
comme dans la vie morale. 

"  L’amitié est en effet une certaine vertu, ou ne va pas sans vertu ; de plus, elle est ce qu’il ya 
de plus nécessaire pour vivre. Car sans amis personne ne choisirait de vivre, eût- il tous les 
autres biens […]. Et dans la pauvreté comme dans toute autre infortune, les hommes pensent 
que les amis sont l’unique refuge. L’amitié d’ailleurs est un secours aux jeunes gens, pour les 
préserver de l’erreur ; aux vieillards, pour leur assurer des soins et suppléer à leur manque 
d’activité dû à la faiblesse ; à ceux enfin qui sont dans la fleur de l’âge, pour les inciter aux 
nobles actions ".77 

 Ce passage nous révèle  le caractère indispensable de l’amitié considérée jusqu’ici comme 
condition du bonheur. Chez ARISTOTE, "l’amitié est une vertu": c’est un bien qui unit les hommes 
vertueux. Mais cette amitié exprime aussi tout sentiment d’affection et d’attachement pour les 
autres, qu’il soit spontané ou réfléchi. Il est dû aux circonstances ou au libre choix. C’est le cas 
de l’amour de bienveillance, rendant facile la sociabilité, expression de l’amour proprement dit. 
 C’est donc par l’amitié que s’incarne le lien social par excellence qui, selon ARISTOTE, 
maintient l’unité entre " les citoyens " d’une même cité. Elle peut aussi s’établir  entre les 
camarades d’un groupe ou les sociétés d’une affaire. C’est la raison pour laquelle l’amitié repose 
sur le choix libre de vivre ensemble. 
 Il en est de même pour l’amitié conçue par PLATON, selon qui l’amour exige une initiation. 
Cette dernière s’effectue habituellement par ordre croissant, allant du niveau le plus bas vers le 
sommet, car sa visée principale est la vérité. 
 Dans cette perspective, la dialectique platonicienne de l’amour semble s’attacher à l’étude 
ordonnée du mode d’accès à l’Idée du Beau. En ce sens, il est nécessaire de reconnaître 
l’analogie quasi spontanée de l’ascension de l’âme qui conduit l’amoureux à l’Idée du Beau et 
celle des prisonniers de la caverne de La République, qui montent la paroi escarpée jusqu’ à 
l’Idée du Bien. 
 Chez PLATON, l’Idée et la Forme pure constituent deux aspects d’une même entité, celle 
du Bien absolu : 

" La seule façon correcte de s’initier ou d’être   initié aux mystères de l’amour est précisément 
de commencer par les beautés de ce monde et de  s’élever sans cesse, comme par degrés, à cette 
Beauté-là, d’un beau corps à deux, de deux à l’ensemble, de la beauté des corps à celle des 
actions, de celle des actions à celle des connaissances, pour aboutir enfin à une connaissance 
dont l’objet n’est autre que cette beauté-là, et enfin apprendre ce qu’est le Beau en soi. " 78 

 Dans ce texte, PLATON nous expose la démarche prise par l’âme pour passer des 
phénomènes de l’amour à la Beauté suprême. Il y est question du passage du sensible à 
l’intelligible par une série d’étapes où l’esprit accède par degré à la contemplation pleinement 
intellectuelle: intellection de la Beauté absolue. C’est principalement avec la méthode dialectique  
qu’il convient de comparer par les processus par lesquels l’amoureux nous conduit jusqu’à l’Idée 
du Beau. Sous la diversité de ses manifestations (corps ; âme ; occupation, science), la Beauté 
idéale attire l’esprit sur la base des  phénomènes de l’amour. Par conséquent,  l’amour comporte 
une fonction cognitive de notre âme qui s’élève vers l’Idée du Bien. Ce mouvement, procédant 
des étapes successives, est semblable à celui de la libération du prisonnier de l’allégorie de la 
caverne de La République VII. 

                                                           
77 ARISTOTE, Ethique à Nicomaque : VII, 1,1155a 1-5 ; 10-14. (Traduction J. TRICOT). 
78 PLATON, Le Banquet : 211c (Traduction Philippe JACOTTET). 



25 

 

 

 Cette libération repose sur l’éducation de l’âme, qui nous aide à nous détacher des chaînes  du 
sensible jusqu’à la contemplation de l’Idée suprême, source de toute autre Idée, cause de tout ce 
qui est. Selon PLATON, 

" Il faut appliquer point par point cette image, […] Comparer le monde que nous découvre la 
vue au séjour de la prison, et la lumière du feu qui éclaire à la puissance du soleil. Quant à la 
montée dans la région supérieure et à la contemplation de ses objets, si tu la considères comme 
l’ascension de l’âme vers le lieu intelligible, tu ne te tromperas pas sur ma pensée, jusque aussi 
bien tu désires la connaître. Dieu sait si elle est vraie. Pour moi, telle est mon opinion : dans le 
monde intelligible l’idée du bien est perçue la dernière et avec peine, mais on ne la peut 
percevoir sans conclure qu’ elle est la cause de tout ce qu’il y a de droit et de beau en toute 
chose ; qu’elle a, dans le monde visible, engendré la lumière et le souverain de la lumière ; que, 
dans le monde intelligible , c’est elle-même qui est souveraine et dispense la vérité et 
l’intelligence ; et qu’il faut la voir pour se conduire avec sagesse dans la vie privée et dans la 
vie publique. " 79 

 De ce mythe allégorique, PLATON s’efforce de déterminer l’idée que la pensée permet de 
comprendre les meilleures conditions de l’humain dans son existence authentique. Il nous invite 
à ne pas confondre les deux types d’êtres (sensible et intelligible), auxquels correspondent deux 
visions du réel : d’un coté, il y a celle des yeux habitués à la lumière et que trouble le passage de 
l’obscurité. De l’autre, des ignorants inhabitués à l’intelligible, ceux-là mêmes qui se moquent 
des sages, sont semblables à des marionnettes et ne voient que leurs ombres, copies des réalités 
intelligibles. Selon PLATON, c’est l’Idée elle-même qui est souveraine et dispense la vérité et 
l’intelligence.  
 De ce fait, la connaissance du Bien détourne les yeux de l’âme des choses périssables pour 
la conduire à l’Etre et à son foyer lumineux, c’est-à-dire l’Idée du Bien. Dans la mesure où la 
faculté de connaître est un pouvoir de l’âme, cette dernière ne perd jamais ce vers quoi elle est 
destinée : l’attachement à ce qui est beau. De l’amour des beaux corps et des belles actions, 
l’âme s’oriente vers la science du Beau en soi. 
 Dans cette perspective platonicienne, le Beau en soi et le vrai forment deux aspects d’une 
même réalité, à savoir le Bien en soi (Idée du Bien). Voilà pourquoi la recherche de PLATON ne 
cesse de viser tout ce qui a trait au beau. 

I.2.2. Le Beau: objet de recherche pour l’âme. 

 Le problème de la recherche de la vérité préoccupe la pensée philosophique de PLATON, 
notamment quand cette recherche touche celui de la sensualité qui porte l’âme aux biens du 
corps. Par un enthousiasme portant l’âme vers ce qui est beau, l’activité philosophique procède 
de la méthode  dialectique. Par son activité ascensionnelle, l’envol de l’âme la porte à la 
connaissance de l’ordre intelligible pour saisir l’Idée du Bien. C’est du moins, l’idée que 
PLATON exprime dans un passage du Banquet où il écrit : 

" Celui que la voie des mystères de l’amour aura conduit jusque là, après avoir gravi les degrés 
du beau, s’avançant désormais vers les termes de cette initiation, discernera soudain une 
beauté d’une nature merveilleuse, celle-là même à quoi tendaient tous ses précédents efforts ; 
beauté éternelle qui ne connaît naissance ni mort, accroissement ni diminution ; beauté qui 
n’est point belle en ceci, laide en cela, ni belle un jour et pas le suivant, belle sous tel rapport et 
sous tel autre laide, belle ici et laide ailleurs, belle pour toi et laide pour moi, beauté qui 
n’apparaît point avec un visage ou des mains ou quoi que ce soit de charnel, qui n’est pas non 
plus une parole ou une connaissance, pas davantage  un être distinct, vivant au ciel ou sur la 
terre, ou tout autre être imaginable ; mais qui reste en elle-même identique à elle-même 

                                                           
79 PLATON, La République VII : 517b-d (Traduction Robert BACCOU). 



26 

 

 

éternellement elle-même , cependant que les choses belles en participent, mais sans que leur 
naissance et leur mort ne lui enlèvent ni ne lui  ajoutent rien, sans qu’elles altèrent en aucune 
façon. " 80 

 L’élan de l’âme vers la vérité s’effectue par un acte intuitif de la pensée. Il traduit, chez 
PLATON, la voie qui détermine la valeur ontologique du savoir philosophique. 
 Comme le vrai appartient au beau qui est l’objet de l’amour, la démarche qui y conduit procède 
du sentiment des valeurs intellectuelles et esthétiques, où le Beau en soi constituerait le seul 
objet de l’amour, étant soustrait des attributs non essentiels : cette "beauté sans visage ", dénote 
la caractéristique de l’être parménidien qui n’a comme l’affirme d’ailleurs PLATON, ni 
naissance ni mort. 
 A l’instar de l’Idée du Bien, l’Idée du Beau demeure la fin ultime de l’ascension amoureuse 
de l’âme. Hypostasié dans un au-delà intelligible, elle est considérée en elle-même comme le 
principe de ce qui est beau. C’est ainsi que PLATON conçoit la Beauté dans son espace éternel 
et immuable. 
 Pour celui qui la contemple, cette Beauté n’est nullement relative à des opinions 
changeantes. Elle est saisie, dans ce cas, par l’acte intuitif de l’esprit qui l’appréhende au-delà de 
l’espace et du temps. Le Beau en soi dépasse ainsi le cadre spatio-temporel de notre humaine 
condition d’existence. Par conséquent, la Beauté en soi devient le principe suprême de l’être : 
savoir et existence lui sont suspendus puisqu’elle ne s’altère pas. Nous devons la vie à cette 
Beauté dont l’attrait détermine d’ailleurs nos actions. Nous lui devons également la connaissance 
de la vérité, étant donné que, aux yeux de Jean VIALATOUX, " L’âme n’est pas une harmonie 
éphémère du corps, mais une parenté de Dieu. Elle participe essentiellement à l’être et à la vie. Elle est 
d’une essence qui exclut la mort." 81 

 Devenu ici l’objet de toute réflexion philosophique, PLATON la circonscrit au monde des 
réalités métaphysiques, ou monde de l’être qui lui est inhérent. C’est du moins ce que nous dit 
PLATON dans le Phédon où il écrit : 

"Lorsqu’elle (l’âme) examine quelque chose seule et par elle- même, elle se porte là-bas vers 
les choses pures, éternelles, immortelles, immuables, et, comme elle est apparentée avec elles, 
elle se tient toujours avec elles, tant qu’elle est seule avec elle-même et qu’elle n’en est pas 
empêchée ; dès lors elle cesse de s’égarer et, en relation avec ces choses, elle reste toujours 
immuablement la même, à cause de son contact avec elles, et cet état de l’âme est ce qu’on 
appelle pensée." 82 

 Pour mieux comprendre ce passage, il y a lieu de rappeler que le rôle du corps est de 
permettre la connaissance empirique des choses visibles et changeantes. Dans la mesure où 
l’âme n’est pas traînée par le corps dans le tourbillon de ce changement, elle s’évertue, par " elle-
même ", à acquérir incessamment  la connaissance de " l’immuable ". Grâce à cet effort 
d’intellection, la pensée s’exerce comme étant un " état de l’âme ". C’est donc par son contact 
avec " l’immuable, l’éternel et l’intemporel " que l’âme a plus de ressemblance  et de " parenté " 
avec l’être véritable. 
 De  la même manière, quand l’âme est unie au corps, il revient à ce dernier d’obéir  et à 
l’âme de privilégier le monopole de commandement. Dans cette perspective, l’âme ressemble au 
divin immortel, alors que le corps mortel s’assimile au statut du monde matériel et changeant. 
Voilà pourquoi l’âme s’attache au divin immortel et s’en va vers ce qui lui ressemble en 
consolidant sa parenté avec ce qui est indivisible et divin pour requérir son immuabilité et son 

                                                           
80 PLATON, Le Banquet, 210e-211a-b (1) (Traduction Philippe JACOTTET). 
81 VIALATOUX Jean, Lire Platon. Les antécédents de Platon et la doctrine platonicienne. Paris : Editions de 
L’ECOLE, 1967, p. 107. 
82 PLATON, Phédon : 79d (Traduction Emile CHAMBRY). 



27 

 

 

bonheur. De ce fait, elle est admise et reconnue dans la société des dieux, là où elle est appelée à 
s’exercer à "l’initiation aux mystères ". 
 Dans une perspective platonicienne, la fonction de la philosophie consiste à soigner l’âme, 
de la purifier : ce qui cloue l’âme au corps, c’est le plaisir et la douleur. Voilà pourquoi la 
philosophie, au lieu de s’abandonner à la conduite du plaisir et de la douleur, cherche la 
contemplation du divin. Pour cette même raison, le philosophe n’a pas à craindre que son âme, 
en quittant le corps, soit dispersée au souffle des vents :  

" Le véritable ami de la science aspire naturellement à l’être, ne s’arrête pas à la multitude des 
choses particulières auxquelles l’opinion prête l’existence, mais procède sans défaillance et ne 
se relâche point de son ardeur qu’il n’ait pénétré l’essence de chaque chose avec l’élément  de 
son âme à qui il appartient de le pénétrer- cela appartient à l’élément apparenté à cette 
essence- puis, s’étant attaché et uni par une sorte d’hymen à la réalité véritable, et ayant 
engendré l’intelligence et la vérité, atteint à la connaissance et à la vraie vie, et y trouve sa 
nourriture et le repos des douleurs de l’enfantement. " 83 

 Dans le cadre de la connaissance vraie, PLATON estime que l’âme des philosophes doit, 
toute leur vie, repousser les  plaisirs du corps pour se lever à la poursuite de la vérité. Toutefois, 
la vie de tels hommes n’est qu’une préparation à la mort qui les délivrera des distractions du 
corps. Et cette délivrance leur permettra d’atteindre les vérités éternelles. En effet, l’âme est 
semblable à la vue que trouble aussi bien le brusque passage d’une lumière à l’obscurité que 
celui de l’obscurité à la lumière. Sa conversion est le fruit d’une éducation en vue de sa 
rectitude : 

" L’éducation est donc l’art qui se propose ce but, la conversion de l’âme, et qui recherche les 
moyens  les plus aisés et les plus efficaces de l’opérer ; elle ne consiste pas à donner la vue à 
l’organe de l’âme, puisqu’il l’a déjà ; mais comme il est mal tourné et ne regarde pas où il 
faudrait, elle s’efforce de l’amener dans la bonne direction." 84 

 C’est ainsi que nous remarquons la clarté de la perspective de PLATON concernant la 
connaissance de l’âme. Comme cette dernière dispose naturellement la faculté de connaître, nos 
yeux incarnent celle de voir. Cela revient à dire que l’éducation a pour mission de bien orienter 
cette faculté, elle la détourne des perspectives fuyantes du devenir pour atteindre les formes 
pures et immuables de l’être. De cette orientation, apparaît en filigrane, la description imagée de 
la marche par laquelle le dialecticien remonte à la source même de l’être, à l’Idée suprême du 
Bien. Il ne peut donc y avoir de science accessible que par cette voie qui a frayé la méditation 
esthétique de l’amour. Voilà pourquoi, chez PLATON, le Beau en soi exprime la réalité du Vrai 
et du Bien. 

I.2.3. Le vrai et le Bien comme détermination fondamentale du Beau. 

 L’initiation aux mystères de l’amour conduit à la révélation de son terme qui est la Beauté 
en soi : tout ce qui est estimé beau traduit l’émanation de cette Beauté en soi où s’enracine 
l’amour véritable et du quel participe l’amour sensible. Ce dernier se réalise dans le cadre divers 
des rapports que nous entretenons avec nos semblables. Et PLATON pense que, pour parvenir à 
la Beauté idéale,  

" Il est donc nécessaire que l’initié qui veut, par voie droite, parvenir à ce but, commence tout 
jeune à chercher la beauté dans les corps et qu’il n’aime d’abord, s’il a un bon guide, qu’un 
seul corps qui lui inspire de belles paroles ; puis, qu’il se rend compte que la beauté de tel ou 

                                                           
83 PLATON, La République VI : 490b (Traduction Robert BACCOU). 
84 PLATON, La République VII : 518d (Traduction Robert BACCOU). 



28 

 

 

tel corps est pareille à celle de tel autre et qu’enfin, tant qu’on poursuit la beauté dans la forme, 
ne pas voir que tous les corps n’ont qu’une seule et même beauté serait folie ".85 

 Il s’agit ici d’une mise à l’épreuve de notre attachement à cet idéal du Beau. S’attacher aux 
corps beaux, sources d’inspiration du discours relatif à l’amour, voilà comment l’initié " poursuit 
cette beauté dans la forme ". Cette forme est sa réalisation unique, étant le modèle des beaux 
corps multiples dont il est épris. Voilà pourquoi, 

" Pénétré de cette pensée, il s’éprendra dès lors de la beauté en tous les corps, se dépouillera de 
toute passion qui serait fixée sur un seul, ne pouvant plus désormais que dédaigner et compter 
pour rien sa singularité ".86 

 La singularité de l’amour n’a plus sa place ici : quand l’initié se dépouille de toutes formes 
de passion, son regard se fixera sur un corps unique, expression emblématique de toutes les 
beautés qui existent dans le sensible. C’est alors qu’il nourrit son âme des choses considérées 
comme objets les plus précieux. Dans La République VII, ces derniers constituent d’abord des 
" êtres mathématiques " 87, objets de la science discursive qui inspire l’âme mathématique. Cette 
dernière " l’aimera, l’entourera des soins, enfantant et cherchant des paroles capables de rendre sa 
jeunesse meilleure ".88 

 PLATON prend en considération les sciences mathématiques, par l’évidence et  la certitude 
de leur raison, dans la mesure où leur beauté préfigure dans celle des essences éternelles dont le 
principe est l’Idée du Bien. Dans ce principe, se trouve prescrit un modèle sur lequel nous 
règlerons notre conduite individuelle. Ce model sert ainsi de point d’appui par lequel on accède 
au terme de l’ascension dialectique. 
 Pour parvenir jusqu’à l’intelligible pur, l’âme se sert d’abord de simples images de 
l’intelligible. De ces images on accède aux objets mathématiques. L’étude des êtres 
mathématiques s’exerce sur la base des degrés de certitudes hypothétiques servant de principe 
pour atteindre le vrai et le bien. Mais, parvenu à la hauteur du Vrai et du Bien, les philosophes 
méconnaissent ce qui est sous leurs yeux. Ce que PLATON exprime clairement dans La 
République VII où il écrit : " Ceux qui se sont élevés à ces hauteurs ne veuillent plus s’occuper des 
affaires humaines, et que leurs âmes aspirent sans cesse à demeurer de là- haut ".89 

 En effet, il semble que ce qui caractérise ici les étapes de l’ascension, c’est la perception 
d’une essence, commune à une multiplicité des choses. Dans la mesure où l’idée d’une étendue 
s’impose à l’esprit, cet esprit s’élève pour mieux contempler, dans leur identité, le Vrai et le 
Bien, lesquels sont constitutifs du Beau. C’est dans cette perspective que, 

" La beauté des âmes lui paraîtra tellement plus précieuses encore que, même s’il trouve une 
âme de qualité dans un corps médiocrement beau, il n’en demandera plus, […] de là il sera 
nécessairement amené à considérer la beauté des actions et des règles et savoir qu’elle relève 
toujours de la même beauté originelle, en sorte qu’il donnera toujours moins de prix à la beauté 
du corps. " 90 

 Il ressort, de ce texte, une nouvelle préoccupation du philosophe qui, une fois nourri des 
principes d’ordre rationnel, s’engage dans l’action. Ici apparaît l’image du philosophe qui 
descend dans la caverne: préoccupation, certes éthique, mais aussi dans un souci de régulariser la 
                                                           
85 PLATON, Le Banquet : 210a-b (1) (Traduction Philipe JACCOTTET). 
86 PLATON, Le Banquet : 210b (2) (Traduction Philipe JACCOTTET). 
87 PLATON, La République VII : 526e et suivant (Traduction Robert BACCOU) 
88 PLATON, Le Banquet : 210c (1) (Traduction Philipe JACCOTTET). 
89 PLATON, La République VII : 517c (Traduction Robert BACCOU). 
90 PLATON, Le Banquet : 210b(3)-c(2) (Traduction Philippe JACOTTET). 



29 

 

 

vie sociopolitique de la cité. De ce fait, PLATON pense que le connaître détermine l’agir 
humain. Ce dernier n’a de valeur significative que, si nos activités empiriques soient éclairées 
par la pensée. SOCRATE l’affirme plus d’une fois dans divers passages des dialogues 
platoniciens. Il est suivi en cela par DESCARTES pour qui,"il suffit de bien juger pour bien faire"91. 

  Comme " la beauté des actions et des règles " mérite nécessairement une considération, 
celle-ci repose évidemment sur le " libre jugement de la raison " 92 que KANT reconnaît comme 
mère nourricière de toute préoccupation éthico-politique. C’est d’ailleurs cette même 
préoccupation qui élève l’âme platonicienne à la Beauté suprême. De là, se comprennent mieux 
le sens et la valeur de la philosophie comme " recherche de la sagesse " (Pythagore). Cette 
recherche inassouvie permet, aux yeux de SOCRATE, l’unique science du Beau. Et le texte qui 
suit semble résumer la dernière phrase de l’ascension érotique, en quête de cette beauté : 

" Des actions il s’élèvera  aux connaissances, afin qu’il découvre à son tour la beauté et que 
mesurant du regard l’étendue déjà plus vaste du Beau, il renonce à n’en aimer qu’un fragment, 
tel beau garçon, tel bel homme, telle belle action comme un esclave avili par le vaste océan du 
Beau, il enfante de nombreuses et admirables paroles et de ces pensées qu’inspire l’insatiable 
soif de la sagesse, jusqu’au jour où, fortifié, grandi par la contemplation, il discernera enfin 
une connaissance unique, celle du Beau. "93 

 L’action de l’amour s’accomplit dans cette aspiration à la sagesse, à la philosophie. Car, de 
cette aspiration, l’âme s’élève jusqu’au Beau véritable. De ce fait, tout l’art de l’amour œuvre 
pour l’empêcher de se détourner de sa fin naturelle, à savoir le Beau absolu qui constitue ainsi la 
cause véritable des choses belles. C’est ainsi que l’amour s’incarne dans la réalité toute 
intellectuelle : il permet la contemplation de l’Idée par l’intelligence, fruit de l’activité noétique 
de l’âme. 

 Cette dernière a pour mission de réfléchir sur les phénomènes de l’amour, étant aux prises 
avec l’existence en devenir des beaux corps. 

                                                           
91 DESCARTES René, Discours de la Méthode, [Partie 3].Biographie, introduction avec une analyse méthodique du 
Discours par J.-M. FATAU (Petits Classiques BORDAS, 2) Paris : BORDAS, 1967, p 90. 
92 KANT Emmanuel  – 1790, Critique de la faculté de juger.  Article écrit par François TRÉMOLIÈRES in 
Encyclopaedia Universalis. Nouvelle édition 2009, Version électronique. 
93 PLATON, Le Banquet : 210c(3)-e (Traduction Philippe JACOTTET). 



30 

 

 

CHAPITRE III: LE DUALISME PLATONIQUE ET L’EMULATION  VERS LES 
BELLES ACTIONS. 

I.3.1. L’âme amoureuse, fondement de la connaissance. 
 
 Si la philosophie est recherche de la vérité, amour de la sagesse comme le suggère 
l’étymologie, c’est que le corps lui apparaît étrange : dans le souci de chercher la vérité, l’âme 
pensante désire la sagesse. Avec ses besoins à satisfaire, le corps introduit dans l’âme non 
seulement des désirs et des préoccupations étrangères à la philosophie, mais il est aussi une 
source d’erreur à cause des organes de sens. C’est pourquoi SOCRATE envisage sans regret de 
se débarrasser de son corps. C’est dans cette perspective que s’explique son comportement 
devant la mort dans l’attente de laquelle il accoutume son âme à s’isoler du corps : " L’âme qui 
s’exerce ainsi ne fait pas autre chose que philosopher au vrai sens du mot et s’entraîner réellement à 
mourir aisément. " 94 

 Ainsi, "philosopher" revient-il à "apprendre à mourir". Partant de cette conception 
socratique, on comprend l’idée que la philosophie est, certes, un exercice à l’expérience  de mort, 
mais aussi de la vie. Et dans sa fonction cathartique, PLATON lui-même suppose que notre âme 
soit purifiée de l’emprise du corps, dont la nature sensible diffère de celle de l’âme qui est 
intelligible et divine. D’ailleurs, selon Jean VIALATOUX, 

" Le corps, pour l’intelligence, loin d’être un secours, est une entrave. Il la gêne dans la 
recherche de la vérité. Ses sensations l’abusent et troublent ses raisonnements. Plus elle est 
détachée de lui, et plus elle est elle-même, mieux elle raisonne. […] Ainsi donc, tant que nous 
serons empêtrés d’un corps, nous ne pourrons qu’imparfaitement posséder la vérité, objet de 
notre amour. Tout ce qui entrave cet amour […] a sa cause dans le corps. "95 

En effet, l’âme qui cherche à retrouver sa nature essentielle doit se libérer de la prison du corps : 
ce dernier la contraint à se mêler avec la multiplicité des illusions du sensible. Pour se rapprocher 
de ce qui a la même nature qu’elle [les formes intelligibles], il lui faut " tuer " le corps, pour 
s’exercer à cette épreuve de mort. Ce double mouvement d’union et de séparation est chez 
PLATON, constitutif de la dialectique (ascendante et descendante). La philosophie serait, dans 
ce cas, non seulement une pensée de la séparation, mais aussi une recherche d’identité de son 
être. L’ascendance est une activité de l’âme soucieuse de se détacher de la souillure pour 
retrouver sa parenté originelle. Dans cette perspective, 

" Purifier l’âme […] comme nous le disons tantôt, la séparer le plus possible du corps et 
l’habituer à se recueillir et à se ramasser en elle-même de toutes les parties du corps, et à vivre, 
autant que possible, dans la vie présente et dans la vie future, seule avec elle-même, dégagée du 
corps comme d’une chaîne. " 96 

 Partant de ce texte, nous constatons que l’âme qui est principe du savoir, doit s’habituer à se 
concentrer sur elle et sur elle seule. Et pour s’y habituer, elle doit se détacher, comme le constate 
PLATON, de la multiplicité du sensible pour tendre vers une forme unique, simple et pure : 
unique, parce que l’unité de la multiplicité est simple et pure de tout mélange. On est ici loin de 
l’idéal stoïcien selon lequel " L’un est dans le tout ". 97 

                                                           
94 PLATON, Phédon : 80e (Traduction Emile CHAMBRY). 
95 VIALATOUX Jean, Op. cit. p. 76. 
96 PLATON, Phédon : 67c (Traduction Emile CHAMBRY). 
97 BREHIER Emile, Histoire de la philosophie .Tome I : L’Antiquité et le moyen âge (3 fascicules) Fascicule I : 
1951- Introduction. Période hellénique. Paris : PUF, 1949, p. 267. 



31 

 

 

 Plus proche de PLATON est la conception épicurienne où l’Un est hors du Tout. C’est dans 
cette perspective que l’Idée comme forme intelligible est séparée de ce dont elle est Idée, à 
savoir les formes sensibles. C’est que seule une parenté d’une nature permet l’union de l’âme 
avec les formes. Voilà pourquoi l’âme assure l’activité de la pensée qui s’applique à la 
réflexion : la raison dirige la conduite, délibère et décide. Comme faculté calculatrice, elle opère 
un choix fixé sur le lieu intelligible, siège du Vrai, du Beau et du Bien et, cela, après une dure 
épreuve des études mathématiques (la logistique). En ce sens, l’ordre naturel de l’âme consiste 
en ce que la raison domine toutes les autres facultés. 
 La droite raison, qui a pour mission de spéculer, réfléchit ici sur les meilleures conduites à 
tenir pour vivre dans le monde sensible, "Car l’objet de l’amour […], n’est point la beauté, […] Mais 
la procréation et l’enfantement dans le beau." 98 Par voie de conséquence, l’être humain peut éviter 
l’errance du sensible quand son âme aime l’intelligible, seule vérité qu’elle puisse atteindre par 
un exercice de rectitude. Il s’agit de l’amour qui tendant à assurer l’immortalité de l’âme. Alors 
même que l’amour des beaux corps compense la jouissance de la vie d’un individu, celui des 
belles âmes réveille les puissances " dormantes " de l’intelligence. De là, s’explique le 
mouvement de l’esprit pour une meilleure perception de sa pureté selon la double détermination 
que se fait PLATON à l’égard du concept de vérité : 1- celle liée à l’existence en soi de la chose 
[détermination ontologique] ; 2- celle fondée sur la connaissance rationnelle qui assigne une 
vision particulière [détermination logique]. Cette vision a pour condition l’exercice de l’opinion 
droite. Selon cette double perspective, " les hommes qui n’ont point l’expérience de la vérité se 
forment de maints objets, une opinion fausse ".99 Cette vérité s’inscrit dans le domaine de la pensée 
intuitive. Celle-ci s’attache au divin, lieu de la mortification  du corps sans porter atteinte à la vie 
de l’âme. C’est, semble-t-il, ce qui pousse SOCRATE à déclarer, dans passage du Phédon, l’idée 
que " Les vrais philosophes s’exercent à mourir et qu’ils sont, de tous les hommes, ceux qui ont le moins 
peur de la mort. " 100 Cela explique l’évasion du philosophe du monde sensible. PLATON le 
souligne d’ailleurs avec concision dans un passage significatif  du Théétète où il écrit : 

" Seul le corps du philosophe reste et séjourne dans la ville, tandis que sa pensée, considérant 
tout cela comme des choses mesquines […], promène partout son vol, mesure la surface de la 
terre et scrute les astres par de là du ciel. " 101 

 La montée des prisonniers de la caverne symbolise ainsi l’évasion de l’âme vers le divin. 
Dans la perspective de SOCRATE, le philosophe ou le sage, aurait donc tort de craindre la mort. 
Car celui qui passe sa vie à s’abstraire de son corps, c’est-à-dire à " s’exercer à mourir ", conduit 
son âme à se détacher du corps autant que possible ; car les distractions que donne le corps 
gênent l’âme dans sa poursuite de la vérité pour se rapprocher le plus possible de toutes les 
choses divines. 

I.3.2. Le connaître comme moteur principal de l’action chez PLATON. 

 Comme nous l’avons maintes fois souligné, l’être humain ne peut jamais avoir une 
connaissance sans en avoir l’amour. Cette connaissance demeure un facteur essentiel pour la 
bonne conduite de l’homme, lequel devrait parvenir à être un citoyen accompli par la dimension 
sociale de ses actions. Dans ce cas, le rôle de la connaissance est d’éclairer  l’action dont la 
valeur repose sur le sentiment le plus immédiat de la présence du divin et, cela, grâce à la 
lumière du Bien. 

                                                           
98 PLATON, Le Banquet : 206e (2) (Traduction Philippe JACOTTET) 
99 PLATON, La République XI : 584e (Traduction Robert BACCOU).  
100 PLATON, Phédon : 67e (Traduction Emile CHAMBRY). 
101 PLATON, Théétète : 173e (Traduction Emile CHAMBRY). 



32 

 

 

 A la différence de l’ignorance qui paralyse tout effort  d’ascension vers le Bien en le 
détournant d’atteindre cette fin, la connaissance est une migration vers le " lieu intelligible " 
[République.VII], vers " la plaine de la vérité " [Phèdre]. Dans ce cas, cet effort d’ascension est 
une fuite, une évasion d’ici-bas vers le " haut " [Phédon, Théétète]. C’est pourquoi l’éducation 
philosophique n’est pas une technique comme les autres, parce qu’elle exige la multiplicité, le 
loisir et les peines du voyage de l’initiation. Les difficultés que présente ce voyage sont décrites 
en langage de Parménide [errance] et de Héraclite [aveuglément]. C’est une déchéance initiale 
qui est une captivité [Phédon, République VII], un tourbillon [Cratyle]. Cette déchéance est 
exprimée dans le Phèdre comme une chute et dans Le Banquet, une indigence opposée à 
l’abondance [Ressource]. "Car il est impossible, ou du moins mal aisé, d’accomplir les bonnes actions 
quand on est dépourvu de ressources pour y faire face." 102 

 En ce sens, l’éthique de PLATON semble s’articuler autour des présupposés d’ordre 
éthique. La [médiété," vertu "] fondés sur la connaissance, mais "qu’elle ne saurait être 
enseignée»103, " car l’apprentissage de la vertu n’est point facile ".104 De ce fait, nous pouvons 
souligner l’idée que le Bien et la connaissance que l’on peut en avoir constituent l’assise des 
décisions morales. Dans la mesure où, la connaissance est la mesure  du Bien, cette thèse a pour 
corollaire le fait que personne  ne fait le mal de son propre gré : "Nul n’est méchant 
volontairement ".105 
 Cette affirmation de SOCRATE découle de la conviction de PLATON selon laquelle 
l’homme pèche par ignorance. Et comme la connaissance est constitutive du jugement vrai 
accompagné de sa bonne justification, les individus qui y aspirent désirent sans cesse agir de 
manière vertueuse. Dans cette perspective, la conception cartésienne de la conduite humaine 
semble se justifier, dans la mesure où ceux qui sont reconnus et appréciés par la rectitude de leur 
conduite le deviennent par leur aptitude à bien juger et à la beauté de leurs œuvres. Cette aptitude 
repose sur ce que DESCARTES lui-même appelle " le bon sens [qui] est la chose du monde la mieux 
partagée ".106 Cela nous amène à dire que, dans l’ordre éthique, la vertu est l’effet d’expérience 
éclairée par cette " lumière naturelle " permettant, d’un coté de distinguer " le vrai du faux " et 
de l’autre, de mieux éclairer les actions à entreprendre. C’est pourquoi toute pensée a pour 
finalité l’action. 
 Chez PLATON, cette action devrait s’exercer en toute justice et en toute sagesse. Ce qui, de 
nos jours, manque à nos dirigeants politiques, dans l’exercice  de leur pouvoir. 

" Dans les cités actuelles […] les chefs se battent pour des ombres et se disputent l’autorité, 
qu’ils regardent comme un grand bien ".107 

 A travers ce texte, PLATON nous montre l’importance de la morale qui a pour objet 
l’exercice de la vertu sur la base du " bon sens ". Car si les chefs de  nos cités agissent de telle 
sorte, c’est que, dans les démocraties, le pouvoir demeure la proie des ambitions les plus 
vulgaires. Et, c’est là leur vice capital, dans la mesure où leurs âmes sont animées non par la 
connaissance du Bien [cause des actions vertueuses], mais par l’image du bien où se trouve 
cachée  l’ombre de la vérité. Dans cette perspective, ARISTOTE semble nous porter quelques 

                                                           
102 ARISTOTE, Ethique Anicomaque, I, 9, 1099a 32-3. (Traduction J. TRICOT). 
103 « La vertu n’est ni un don de nature, ni l’effet d’un enseignement, mais […] chez ceux qui la possèdent,  elle est 
par une faveur divine, sans intermédiaire de l’intelligence (Noũs) » PLATON, Ménon : 99e-100a (Traduction 
Alfred CROISET). 
104 PLATON, La République. Traduction et note par Robert BACCOU (G-F, 90). Paris : Flammarion, 1950, Notes 
sur La République X, 751, Note du traducteur, p. 485. 
105 PLATON, Lois V : 731b. Voir Timée 86c, d (Traduction Léon ROBIN). Cf. Gorgias: 345d; Protagoras: 358c-d; 
Ménon: 77b-78b. (Traduction Emile CHAMBRY). 
106 DESCARTES René, Discours de la Méthode, [partie 1].Op. cit. p. 45. 
107 PLATON, La République VII : 520c (Traduction Robert BACCOU). 



33 

 

 

détails quasi précis, en ce qui concerne l’usage de la vertu. Car cette dernière, loin d’être 
exclusivement un savoir acquis, doit être d’abord un mode de vie acquis par l’expérience des 
hommes de bien : 

" Dès lors, en ce qui concerne également la vertu, il n’est pas non plus suffisant de savoir ce 
qu’elle est, mais on doit s’efforcer aussi à la posséder et à la mettre en pratique, ou encore 
tenter par quelque moyen, s’il en existe, de devenir des hommes de bien "108 

 Pour PLATON, comme pour ARISTOTE, si le savoir est recommandé à tout un chacun, 
c’est qu’il ne suffit pas de savoir ce qu’est la bonne conduite pour se définir " homme de bien ". 
Mais il faut aussi et surtout savoir le manier, c’est-à-dire " le mettre en pratique ". Voilà 
pourquoi, chez ARISTOTE, " il suffit d’avoir la quantité de moyen strictement exigé par l’action 
vertueuse : alors sera heureuse la vie de l’homme agissant selon la vertu ".109 

 Dans une perspective platonicienne, seules les actions justes effectuées selon la vertu 
conduiront l’âme vers le chemin droit, lui permettant d’être exemplaire. 

" Ce qu’il y a de sûr, c’est que la justice, la sagesse et tout ce qu’il peut encore y avoir de 
précieux pour l’âme, tout cela perd son éclat, lorsque perçu dans ce qui se trouve ici-bas en 
être l’image ".110 

 Chez PLATON, l’intelligible se définit négativement par rapport au sensible, dans la mesure 
où il est sans couleur, sans figure, intangible. Par ailleurs, il représente ces traits positifs. Cela 
veut dire qu’il est réellement, car il est saisi par l’intellect (l’âme), étant l’objet d’une 
connaissance vraie permettant tout progrès moral, condition de belles actions.  

Dans un passage du Banquet, PLATON examine justement en quoi cette noblesse d’acte 
s’acquiert grâce à  " l’amour de la vertu ", à l’intimité qui le lie à cet acte :  

" Supposez de même qu’après avoir cédé à un homme que l’on croyait bon dans l’idée de 
devenir soi-même meilleur grâce à son amitié, soit également détrompé l’amant s’étant révélé 
vil et sans vertu : même erronée, l’action n’en reste pas moins belle. Là aussi, en effet, elle aura 
révélée ce que l’on est, un homme avant tout soucieux de progrès moral. Ainsi donc, celui qui 
cède à son amant par amour de la vertu est toujours à l’abri de tout reproche. Or, c’est 
Aphrodite céleste que nous devons cet amour, " amour céleste " aussi précieux pour la cité que 
pour l’individu en ce qu’il exige de l’amant comme de l’aimé une constante attention à la 
vertu. "111 

 L’homme est ce qu’il se fait être. Son devenir – être est lié au devoir qu’il réalise à bon 
escient, par conscience lucide de ses activités qu’il assume avec passion. Voilà pourquoi 
PLATON affirme ici que " l’action n’en est pas moins belle " même si elle est  " erronée ". 
C’est-à-dire qu’elle est irréprochable pour la bonne raison que son accomplissement exige, selon 
PLATON lui-même, " une constante attention à la vertu ". L’acte vertueux témoigne ainsi de la 
noblesse d’âme qui, orientée vers les belles actions, manifeste la personnalité noble de l’individu 
qui les assure. C’est d’ailleurs, la raison pour laquelle nous disons que l’amour est une émulation 
liée aux belles actions. Cet amour est qualifié par PLATON de " céleste " ; puisqu’ il provient de 
l’Aphrodite céleste. Grâce à sa valeur inestimable par sa préciosité, la cité, comme l’individu, 
s’en trouve honorée, étant donné que cet amour élève celui qui agit au rang de la divinité. Cela se 
comprend mieux quand l’amant et l’aimé engendrent des progénitures. 

                                                           
108 ARISTOTE, Ethique A Nicomaque, X, 10, 1179b 2- 3 (Traduction J. TRICOT). 
109 ARISTOTE, Ethique A Nicomaque, X, 9, 1179a 8 - 9 (Traduction J. TRICOT). 
110 PLATON, Phèdre : 250b (Traduction Luc BRISSON). 
111 PLATON, Le Banquet : 185a – c (1) (Traduction Philippe JACOTTET) 



34 

 

 

" Ainsi, une intimité bien plus grande, un attachement bien plus solide que ceux qu’entretient un 
foyer les unissent, parce qu’ils jouissent en commun de plus beaux et de moins périssables 
enfants. Il n’est personne, en effet, qui ne préfère ses enfants-là à ceux des hommes qui, 
songeant à Homère, Hésiode et aux autre grands poètes, ne leur envie les descendants qu’ils 
ont laissé, ces enfants eux-mêmes immortels qui leur valent un renom et une gloire 
impérissable ; ou encore, ces enfants que Lycurgue a donnés à Lacédémone et qui l’ont sauvée, 
elle et, on peut bien le dire, la Grèce toute entière ".112 

 Les actions qualifiées de belles sont alors caractérisées par leur valeur universelle. Cette 
valeur repose sur leur " renom et une gloire impérissable ", tel que PLATON l’affirme dans ce 
texte où il nous fait part des cas des grands génies antiques de la Grèce. Il s’agit notamment de 
ceux qui se sont illustrés par leurs œuvres reconnues, aujourd’hui encore, pour leur immortalité : 
œuvres artistiques " [Homère, Hésiode] et politique [Lycurgue] ".113 
 Ces grandes figures historiques ne laissent pas PLATON indifférent quant à la valeur 
humaine de leurs actions créatrices fondées sur le rapport intime du créateur et de son produit : 
acte inoubliable du législateur spartiate Lycurgue, fondateur des lois et institutions de sa cité. Ce 
dernier a su donner à Sparte sa gloire inoubliable dans l’esprit des générations grecques. 
L’amour des belles actions élève donc ceux qui les produisent à la dignité divine, ce à quoi 
aspirent leurs âmes, belles aussi. On comprend ici la valeur significative du vieil adage grec : " le 
semblable connaît le semblable. " 
 Dans la perspective de PLATON, l’attachement de l’âme à l’immortel, à la vérité et à 
l’immuable, nécessite de belles actions dont le principe est de les unir (l’âme et la vérité) dans un 
stade supérieur de ressemblance : " Ce qui se rattache à l’immuable, à l’immortel et à la vérité, […], 
est de semblable nature et se produit dans un sujet semblable ".114 

 Ainsi, PLATON assimile-t-il ici la vérité à " ce qui se rattache " à elle. Il s’agit donc de 
l’âme qui aurait franchi les différents degrés de la méthode dialectique pour s’élever ensuite 
jusqu’au principe universel et suprême, c’est-à-dire l’Idée du Bien. De la même manière, 
l’initiation érotique s’incarne dans l’élan qui anime le délire amoureux en proie à l’enthousiasme 
divin. L’amoureux s’initie ici à escalader les différents degrés de la beauté : beauté des corps, 
beauté des actions et beauté des âmes. Par cette initiation, l’amant et l’aimé s’évertuent, tels les 
prisonniers de la caverne qui montent la paroi escarpé du roche, à franchir des stades d’épreuve 
de l’amour dans le souci d’atteindre l’ordre harmonieux de leur humaine existence. L’âme 

                                                           
112 PLATON, Le Banquet : 209c(2)-d (Traduction Philippe JACOTTET). 
113 -Homère (VIII˚ siècle av. J.C) dont l’existence réelle n’a jamais été prouvée, et le plus célèbre des poètes Grecs 
est considéré comme le père de toute la littérature grecque. C’est un grand éducateur de la Grèce, source de tout 
savoir et de toute pensée. Il est l’auteur de l’Iliade   et de l’Odyssée. Dans l’antiquité les poèmes homériques sont lus 
lors des fêtes solennelles et enseignés aux enfants. Ils ont aussi une influence profonde sur les philosophes et les 
écrivains. 
-Hésiode (XVIII˚-XVII˚ siècle av. J.C) poète épique, originaire d’Ascra en Béotie. Auteur de la Théogonie où il fait 
d’Eros le dieu primordial, la force cosmique  à l’origine de la création du monde. Il occupe aussi, une place 
particulière dans la littérature grecque pour ses préceptes moraux et pour son éloge de la paix et du labeur. Son nom 
est souvent associé à celui d’Homère, dont il avait été le contemporain.  Les deux poètes s’opposent dans leur art. 
Car, si Homère est le chantre des guerriers et des héros, Hésiode chante la paix et les paysans. 
-Lycurgue (de Sparte), législateur spartiate semi mythique qui passe pour avoir vécu au VII˚ siècle av J.C. Selon une 
tradition, il aurait fondé ses lois sur celle de la Crète, selon une autre, il les aurait reçus de l’oracle de Delphes. Il 
établit un nouvel ordre social et mis en place une constitution qui fit de Sparte un Etat militaire. Après avoir fait 
jurer aux Spartiates qu’ils ne modifieraient pas ses lois sans son consentement, Lycurgue partit en exil 
volontairement et ne revint jamais. 
Cf. Encyclopaedia Universalis, Nouvelle édition 2009. Version électronique :  
Homère : Article écrit par Pierre CARLIER, Gabriel GERMAIN et Michel WORONOFF. 
Hésiode : Article écrit par Marcel DETIENNE. 
Lycurgue/ Sparte : Article écrit par Pierre LEVEQUE. 
114 PLATON, La République IX : 585c (Traduction Robert BACCOU). 



35 

 

 

amoureuse se nourrit ainsi de belles actions pour entrer en contact avec l’idéal esthétique auquel 
aspire notre être. 
 Mais cette activité repose évidemment sur son attrait au beau corps qui anime son 
mouvement pour " avoir droit d’être appelé à la fois beau et, à la fois bon, du moins en langage pour 
correct ".115 Les mêmes règles supposent "  les soins spéciaux à l’âme et au corps pour reproduire en 
chacun d’eux l’harmonie de l’ensemble ".116 Et cette harmonie procure le mouvement de l’âme par 
l’usage de la philosophie, au sens où celle-ci s’avère être  un art de vivre. 
 

I.3.3. L’amour est philosophe. 

 L’analyse de la théorie platonicienne de l’amour nous permet de savoir que l’humanité 
véritable est aussi près que possible de la divinité. En ce sens, le philosophe, l’homme par 
excellence, tend de toutes ses forces à s’échapper du devenir pour se fixer dans l’être, où il sera " 
à  mi-chemin de la sagesse et de l’ignorance" : 

" La sagesse est une des plus belles choses du monde, et, comme l’amour aime la beauté, il sera 
nécessairement philosophe et, par suite, à mi-chemin de la sagesse et de l’ignorance. "117 

 En effet, le vrai philosophe se distingue par son mépris des plaisirs du corps, considéré par 
PLATON comme " des choses mesquines et sans valeurs " [Théétète: 173e]. Du point de vue 
sublime où il se place, il ne saurait accorder à la vie terrestre une importance qu’elle n’a pas. Et 
comme son âme est animée par la " sagesse ", il sera en mesure de mépriser la mort, là il célèbre  
sa grandeur d’âme. Il s’ensuit la qualité propre du philosophe qui, aux yeux de PLATON, est à la 
fois libéral et tempérant, d’une part et enthousiaste et désintéressé, de l’autre. C’est pourquoi la 
sagacité de son esprit le conduit à l’amour de la vérité dont le spectacle retient sa mémoire. " Le 
philosophe est celui qui aime le spectacle de la vérité "118. Par conséquent, la vue de ce spectacle 
conduit "l’œil  de son âme" à savourer tout ce qui a trait aux réalités intelligibles: 

" Les philosophes porteront fréquemment leur regard, d’un coté, sur l’essence de la justice, de 
la beauté, de la tempérance et des vertus de ce genre, et de l’autre, sur la copie humaine qu’ils 
en font ; et par la  combinaison et le mélange d’institutions appropriées, ils s’efforceront 
d’atteindre à la ressemblance de l’humanité véritable." 119 

 Partant de ce texte, PLATON atteste l’intérêt que présente la valeur des vertus ayant pour 
fondement l’opinion droite et non la science. Par l’amour philosophique, l’âme s’efforce 
d’atteindre sa fin propre qui est la vertu. Dans cette perspective, l’amour platonicien repose sur 
un acte proprement intellectuel, tendant à l’acquisition de la vérité. 

" Les désirs relatifs à l’intérêt et à l’ambition, quand ils suivent la science et la raison, et 
cherchent avec elles les plaisirs que la sagesse leur indique,  atteignent les plaisirs les plus 
vrais qu’il leur soit possible de goûter, parce que la vérité les guide, et les plaisirs qui leur sont 
propres, s’il est vrai que ce qu’il ya de meilleur pour chaque chose soit aussi ce qui est le plus 
propre. […], lors donc que l’âme tout entière suit l’élément philosophe, et qu’il ne s’élève en 
elle aucune sédition, chacune des parties se tient dans les limites de ses fonctions, pratique la 
justice, et, de plus, récolte les plaisirs qui lui sont propres, les meilleurs et les plus vrais dont 
elle puisse jouir. " 120 

                                                           
115 PLATON, Timée : 88c2 (Traduction Léon ROBIN). 
116 PLATON, Timée : 88c3 (Traduction Léon ROBIN). 
117 PLATON, Le Banquet : 204b (Traduction Philippe JACOTTET) 
118 PLATON, La République VI: 501d (Traduction Léon ROBIN). 
119 PLATON, La République IX : 501b (Traduction Robert BACCOU). 
120 PLATON, La République IX : 586 e  (Traduction Robert BACCOU). 



36 

 

 

 Le fondement de la pensée platonicienne est lié à l’excellence du Bien dont la vertu propre 
réside dans sa fonction d’être principe du savoir et d’existence des choses. Il s’ensuit que chaque 
chose existe vraiment en vertu du Bien. Voilà pourquoi l’amour platonicien est philosophique, là 
où il conduit l’âme à la contemplation de l’Un, du Beau et du Vrai. Par contre, l’émotion 
violente dérivée du corps et de la sensualité est ce qui dévie l’âme de sa nature propre.  Car, " Le 
divin est beau, sage, bon et possède toutes les qualités de cet ordre." 121 
 Tout cela nous montre que l’âme, une fois bien guidée par l’amour, devient un être absolu. 
L’amour permet en ce sens à l’âme de retrouver, comme nous l’avons déjà souligné, sa place 
dans l’immortalité. Eros représente ce mélange de désir, de manque d'être et de calcul. Sa  
médiation inespérée entre le monde sensible et le monde intelligible qui rend possible la 
contemplation de l'Idée du Beau. Le seul véritable amour qu'il faut ainsi rechercher est celui de 
la sagesse. Voilà pourquoi, dans la théorie platonicienne, l’amour est qualifié de philosophe.  

                                                           
121 PLATON, Phèdre: 246 e (Traduction Luc BRISSON).  



37 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

D E U X I E M E  P A R T I E : 

PLAN PROVISOIRE DE LA FUTURE THESE 



38 

 

 

INTRODUCTION 
 
PARTIE  I : L’AMOUR EN QUETE DE L’UN . 

CHAPITRE I : L’AIMABLE: FINALITE DU RAPPORT ENTRE A MOUR ET BEAUTE. 
I.1.1. Amitié et Beauté chez PLATON. 
I.1.2. Le Beau, objet de recherche pour l’âme vraie. 
I.1.3. Le Vrai et le Bien, manifestation du Beau. 

CHAPITRE II : DE L’AMOUR DU BEAU CORPS A L’AMOUR DE S BELLES AMES. 
I.2.1. L’amour du beau corps. 
I.2.2. L’âme amoureuse comme principe du savoir. 
I.2.3. L’amour des belles âmes. 

CHAPITRE III : L’AMOUR DES BELLES ACTIONS. 
I.3.1. L’amour : une émulation liée aux belles actions. 
I.3.2. Le connaître, comme moyen de détermination de l’action chez PLATON. 
I.3.3. L’amour philosophe : expression d’une médiation esthétique. 

PARTIE II : PRIMAT DU DUALISME PLATONIQUE. 

CHAPITRE I : FONCTION DE LA DIALECTIQUE PLATONICIEN NE. 
II.1.1. Du jugement sensible à l’amour de la vertu. 
II.1.2. Le véritable amour selon Socrate. 
II.1.3. La vertu comme fondement de l’amour. 

   CHAPITRE II : VALEUR ET PLACE DU CONCEPT  DE MYTHE CHEZ PLATON. 
II.2.1. De l’Androgyne au mythe du Phèdre. 
II.2.2. Le mythe du royal tisserand. 
II.2.3. Du mythe de la caverne au mythe d’er-le-Pamphylien. 

  CHAPITRE III : LA MYSTIQUE DE L’AMOUR. 
II.3.1. De l’amour humain à l’amour de la Divinité. 
II.3.2. L’amour spirituel, base de la vraie connaissance. 
II.3.3. De l’herméneutique à une esthétique de l’amour. 

PARTIE III : L’ETRE A LA RECHERCHE DE L’UNITE FONDA MENTALE . 

CHAPITRE I : L’AMOUR DE L’ORDRE DE L’IMMORTALITE. 
III.1.1. Du courage à la justice. 
III.1.2. Le désir de l’immortalité. 
III.1.3. L’immortalité de l’âme. 

CHAPITRE II : L’EROTIQUE ET LA CONNAISSANCE. 
III.2.1. L’amour et la dialectique. 
III.2.2. Du concept de réminiscence à l’enseignement de Socrate. 
III.2.3. L’astronomie et les autres sciences. 

CHAPITRE III : SYNTHESE DE L’AMOUR PLATONIQUE. 
III.3.1. Analyse de l’amour par rapport aux ouvrages de PLATON. 
III.3.2. Du rapport entretenu entre le Lysis, Le Banquet et le Phèdre. 
III.3.3. Le Beau en soi. 

 

CONCLUSION 



39 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

T R O I S I E M E  P A R T I E : 

ANALYSE DES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE L’AUTEUR 
ET BIBLIOGRAPHIE COMMENTEE 

 



40 

 

 

III.1. ANALYSE DE QUELQUES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE  L’AUTEUR. 

Absolu : du latin absolutus, le terme est utilisé pour qualifier ce qui ne dépend aucunement 
d'autre chose ou ce qui n'est limité par aucune autre chose. Ce qui est hors de toute relation, 
existe en soi et pour soi ; d’une part, dans sa complète auto suffisance ; d’autre part, sur le plan 
de la connaissance, indépendamment de la représentation qu’on en a. Tel est le Bien de 
PLATON situé au-delà de l’essence. En théologie et en métaphysique, le terme " absolu " 
renvoie généralement à Dieu. Dans l’ordre ontologique, DESCARTES considère l’absolu 
comme l’idée infinie, attribuée à Dieu, en tant qu’il garantit l’existence de la vérité. Selon 
SPINOZA, Dieu est absolu ; en d'autres termes, il est illimité puisque, par son concept même, 
rien ne peut limiter Dieu. Toutes les autres choses existent par l'intermédiaire de sa substance 
absolue. KANT définit l'absolu comme une totalité qui embrasse tout, estimant ainsi que la 
connaissance scientifique d'un tel être est impossible. Contrairement à cela, HEGEL conçoit 
l'absolu comme le fait d’un processus spirituel qui se réalise par la seule rationalité : " tout ce est 

rationnel est réel et tout ce qui est réel est rationnel" HEGEL, Principes de la psychologie du droit. 

Paris : GALLIMARD, 1940, p. 40. Le philosophe idéaliste américain ROYCE identifia l'absolu 
avec ce qu'il a appelé une " communauté cosmique " ; son système de philosophie devint célèbre 
sous le nom d'idéalisme absolu, conférant ainsi à PARMENIDE la prééminence de l’être comme 
un tout indivisible accessible à la seule pensée.  

Amour ; Eros : Ce mot grec " éros " évoque sans doute, plus que le mot français " amour ", la 
passion, l’enthousiasme, lié précisément à tout ce qui a trait à la divinité de l’amour dans la  
religion des Grecs anciens. Chez PLATON, il traduit le symbole de l’ardeur spirituelle qui 
conduit à l’amour divin sur la base de l’élan mystique de l’âme amoureuse. 

Beau: du latin bellus, joli, charmant, il traduit une norme d’appréciation du jugement esthétique. 
Le beau est une catégorie esthétique parmi d’autres, défini par l’harmonie, l’équilibre et la juste 
mesure. Chez PLATON, il désigne la manifestation sensible de l’Idée du Beau, elle-même liée à 
celle du Vrai et du Bien. Le Beau est donc une apparence, mais la beauté sensible, celle des 
choses de l’art comme celle de la nature, "les beaux corps, et même les belles âmes, ne sont que le 

reflet, au mieux le symbole du Beau intelligible, du Beau en soi" [Le Banquet 210a-212c. Cf. Hippias 

Majeur : 287e – 304e]. Chez KANT, le Beau signifie ce qui s’offre au jugement du goût. "Objet de 

satisfaction désintéressée et finalité sans fin, il est ce qui plait universellement sans concept". [Cf. 

KANT : Critique de la faculté de juger. Paris : J. VRIN, pp 46, 53, 70]. Autre perspective est celle de 
HEGEL pour qui le Beau est l’incarnation de l’idée dans le sensible. Car "il préfigure le vrai, la 

représentation esthétique ayant pour fin de se supprimer dans le concept" [Cf. HEGEL : Leçon 

d’esthétique. Paris : AUBIER, l’Idée de Beau, 1 : pp. 40-42]. 

Bien : ce terme est d’origine latine bene : bien. En philosophie, le bien se définit par l’être même 
comme objet du vouloir ou du désir, être possédant la perfection absolue. Chez PLATON, l’Idée 
suprême, [le Bien] existe de manière réelle et indépendante de nous. Dans ce cas, il se confond 
avec l'Un et le Beau.  Car il est l’objet de la science suprême et de la sagesse la plus élevée.  

Catharsis : du grec kátharsis : purification, ce terme traduit l’activité qui, selon l’antique 
tradition de l’orphisme et  du pythagorisme, reprise par PLATON, consiste à "séparer le plus 



41 

 

 

possible l’âme du corps" pour accéder à la contemplation du Vrai, du Bien, du Beau ou de l’Un . 
[Cf. Phédon, 67c, Sophiste, 227e]. Tandis que pour ARISTOTE, il s’agit d’une purification, 
«purgation des émotions effectuées par la crainte et la pitié qui émanent du récit tragique" Voir 
ARISTOTE, La Politique. VII, 7,1342. Paris: J. VRIN, pp. 584-585 ; Poétique, 6, 1449b28. Paris : LES 
BELLES LETTRES, p. 37. 

Daïmon : terme grec qui signifie Démon, il désigne un génie attaché à chaque homme et 
personnifiant son destin. Chez les Grecs, c’est un génie inspirateur de la destinée d’un homme : 
on parle, en particulier du démon de SOCRATE, génie qui lui était attaché et lui dictait ses 
résolutions. [Cf. BERGSON, Les deux sources de la morale et de la religion (Quadrige, 34). Paris: PUF, 
1984, p.60.] Voir aussi : Rép VI : 496c, Rép X : 617d-e - 620d-e. 

Démiurge : ce terme vient du grec : dèmiourgos, qui traduit celui qui exerce une profession 
manuelle. Chez PLATON, le concept de démiurge signifie la divinité qui organise l’univers et 
qui lui donne sa forme. [Cf. Timée, 47e-53b] 

Dualisme : ce terme d’origine latine (dualis) renvoie à ce qui se rapporte à deux. C’est une 
doctrine admettant deux principes ou réalités irréductibles dans un domaine déterminé ; à 
l’exemple du rapport entre corps et âme. [Cf. PLATON, Phédon : 64d-79d, Rép VII : 517b] 

Etre : par la grande difficulté qu’on peut rencontrer en tentant de  définir ce qu’est l’être, nous 
essayons de retenir l’essentiel : en dehors de sa définition étymologique, ce terme signifie le fait 
d’exister, d’avoir une réalité, comme le suggère DESCARTES : "pour penser il faut être".  Cela 
sous entend  que le fait d’être, est synonyme d’existence. Pour AUGUSTIN, ce mot renvoie au 
même sens  dans la mesure où il " appelle être ce qui possède l’existence", terme reprise par 
PASCAL, pour qui  cette existence  est synonyme d’essence, car "c’est la pensée qui fait l’être de 

l’homme".  Selon PLATON, ce mot renvoie à l’être véritable qui appartient à l’Idée. Seule, elle 
est "ontos on", "le réellement réel ou l’être étant être"( Phèdre : 247c-249c, Sophiste : 247d-248a]. En 
raison de la portée métaphysique de ce terme, ARISTOTE le traduit sous deux angles : sur le 
plan temporel, il exprime en termes de (monde sublunaire) et sur le plan éternel, du (monde 
supra lunaire). C’est ainsi qu’il l’assimile à " " ousia " substance sans matière ni puissance, Acte 

pur, Premier moteur non mû" [Cf. ARISTOTE : Métaphysique. Paris : J. VRIN, T. 2, K, II, 1067b 25]. 

Idée -Forme : Dans la pensée de PLATON, l’Idée n’est pas ce que nous pensons aujourd'hui, 
une représentation mentale, mais une réalité qui est indépendante de notre esprit. Le mot " Idée " 
traduit le terme grec Eïdos, qui signifie également " Forme ". Ces " Idées-Formes " sont pour 
PLATON les modèles des choses sensibles comme si la définition mathématique du cercle était 
le point de départ de tous les objets circulaires. L’ Eïdos traduit ainsi, le modèle intelligible des 
choses, type d’être idéal dont le sensible n’est qu’une imitation. Distinct du concept (noema), 
l’Idée est l’objet du concept ; par exemple : le concept d’égalité requiert l’idée d’Egal en soi. Cf. 
Rép V : 476a, 479e, Rép VI : 507b, 511c, Rép VII : 533b… 

Ironie : du grec eironeia : interrogation et de eromai : interroger, chez PLATON. Ce concept a le 
sens d’instrument de la maïeutique, approche pédagogique sur la base de l’ignorance feinte 
amenant ceux qui croient savoir à douter de leurs évidences et à réfléchir. 



42 

 

 

Justice : Plutôt qu'une valeur ou une institution, elle dénote pour PLATON un certain rapport, de 
type géométrique, conforme aux proportions de l'ordre du monde. Sur le plan social, PLATON 
pense qu’il faut attribuer à chacun  selon son mérite et de chacun selon son devoir: la justice 
distributive. Cf. Rép IV: 432b-434c, 441d-444a, Rép VI: 504b, Rép IX: 586e, Rép X: 611c-612a, 615a. 

Intellect (noème): ce terme renvoie à son origine latine intellectus, intelligence, de (intelligere): 
comprendre. Aujourd’hui synonyme vieilli d’entendement, l’intellect désigne "la partie supérieure 
de l’âme, l’esprit dans son acte de connaissance, "intellect actif " qui actualise les formes intelligibles 

contenues dans l’âme en puissance. Aristote le distingue de l’"intellect passif " ou patient par lequel 
l’âme reçoit des connaissances venues des sens. [Cf. Aristote : De l’âme. Paris : J. VRIN, III : 1, 429b 30-
430b 30]. Cf. Rép VI : 511d-e, Rép VII : 534a. 

Lachésis : il s’agit chez PLATON d’une déesse de la nécessité qui, à l’origine, a conduit les 
âmes déchues pour les initier aux conditions de vie dans le monde sensible. Cf. PLATON : La 
Rép X : 617c-e, 620a-621b. 

Logos : c’est une notion qui dans la pensée grecque  couvre un champ sémantique assez vaste, 
qui va de la parole à la raison. Toutefois, nous retenons ici la signification platonicienne du 
terme : logos (du grec " mot ", " raison "), dans la philosophie et la théologie anciennes et surtout 
médiévales, c’est la raison divine qui agit comme principe moteur de l'univers. Héraclite, 
philosophe grec du VIe siècle av. J - C (576-490), fut le premier à utiliser le terme logos, comme 
élément régulateur du cosmos pour comprendre la mouvance du devenir. Il affirmait que le 
monde était régi par un logos semblable au feu, force divine responsable de l'ordre et de la 
structure observables dans le flux de la nature. Il était convaincu que cette force était semblable à 
la raison humaine et que sa propre pensée participait du logos divin. Cf. PLATON, Cratyle : 403e, 
440d.  (Traduction Emile CHAMBRY) 

Métis: Dans la mythologie grecque, Métis est conçu comme  une des océanides. Elle est la 
personnification  de la raison, de la sagesse et de la prudence. Elle figure ainsi parmi les 
nombreuses  filles d’okéanos (océan)  et de Téthys. Métis est la première épouse de Zeus et la 
mère de la déesse Athéna. Cf. Encyclopédie Microsoft Encarta 2009. Cf. Le Banquet : [Métis = 
Poros = Ressource 180e.] 

Musique : la notion de musique est une activité très chère à PLATON et nécessaire dans 
plusieurs domaines, comme l’harmonie de l’âme et surtout dans l’art car, "elle joue un grand rôle 

dans le premier cycle d’éducation, et son rapport avec la gymnastique" Cf. Rép III,397b,398c, 399e, 
400a, Rép IV, 424c, Rép VII, 530d-531a-c. 

Mythe : du grec Muthos : qui signifie récit, fable et légende…, il traduit un récit sous forme 
narrative. Ce récit rapporte soit les faits et les gestes des personnages réels ou imaginaires "des 

héros, soit les exploits des dieux ou des demi-dieux" [Cf. VERNANT Jean Pierre, Mythes et pensée chez 

les Grecs. MASPERO, pp. 19-47. Chez  PLATON, le mythe constitue un récit imaginaire élaboré en 
vue d’exprimer de façon imagée ce qui ne se laisse pas totalement énoncer de façon conceptuelle 
ou plus simplement en vue de faciliter la compréhension d’une théorie que son abstraction rend 
malaisée à saisir. A l’exemple du Mythe d’Er (Rép. X), de l’attelage ailé (Phèdre) ou de 



43 

 

 

l’allégorie de la caverne (Rép. VII), le mythe apparait chez PLATON, comme un chiffre, lequel 
permet de communiquer l’incommunicable. 

Philosophe-Roi : Pour que règne enfin la justice dans la Cité, il faut que les philosophes soient 
rois ou les rois philosophes, afin que le pouvoir agisse en fonction des Idées et, en particulier, du 
Bien, principe de la science et d’existence. Cf. PLATON, Rép V: 473c, Rép VI: 502a-c – 503b, Rép 
VII: 535a. 

Un : chez PLATON, le Beau, le Bien, le Vrai, et l’Un sont des termes quasi identiques. Comme 
son nom l’indique, l’Un,  s’oppose au Multiple, car il traduit " l’union de l’âme  à l’être véritable, 

engendre l’intelligence et la vérité". PLATON, Rép VI, 490b. 

Vérité : le concept de vérité se traduit chez PLATON comme un bien de l’âme, l’objet de 
l’amour philosophique, comparé à la lumière. Cf. LATON, La Rép III, 413a, Rép VI, 485d-508c-d, 
Rép VII : 516e. 

Vertu : " ce n’est ni un don de nature, ni l’effet d’un enseignement, mais […] chez ceux qui la 
possèdent, elle est acquise par une faveur divine, sans intermédiaire de l’intelligence"122 
(Noũs), elle traduit aussi la faculté qui contribue à l’excellence, la " perfection "  d’une chose dont la 
vertu de l’œil ramène à une bonne vision.  

Vrai : ce concept d’origine latine " Verus " s’explique par sa nature d’adjectif, ce qui est possible 
et pensable logiquement. Autrement dit : il exprime ce qui est conforme aux lois logiques qui 
n’impliquent pas de contradiction. Aux yeux de Platon, le concept de vrai est traduit en ces 
termes: "Quand nous nous serons […] purifiés, en nous débarrassant de la folie du cops,  nous serons 
vraisemblablement en contact avec les choses pures et nous connaitrons par nous-mêmes tout ce qui est 
sans mélange, et c’est en cela sûrement que consiste le Vrai" [PLATON : Phédon, 67a.] 

                                                           
122 PLATON, De la vertu : 379d. (Traduction Léon ROBIN) Cf. La République I : 349b - 353e, Livre IV : 430c - 
444d - e, Livre VI : 500d, Livre VIII : 549b, Livre IX : 577e - 580a - 592b, Livre X : 617e - 619c. (Traduction Robert 
BACCOU). Selon PLATON, la Vertu se suffit à elle-même : conférant à l’homme sa noblesse, elle lui assure son 
bonheur. Elle est conçue tantôt comme une excellence, tantôt comme une qualité de modération ; identifiée avec la 
santé et la beauté de l’âme, placée sous la garde de la raison (Vertu démotique, philosophique). 



44 

 

 

III.2. BIBLIOGRAPHIE COMMENTEE. 

Nous allons commenter, dans cette étude bibliographique, un certain nombre d’ouvrages de 
PLATON, ayant réuni les idées qui ont évidemment trait à notre projet de Thèse. Il ne s’agit pas 
forcément des idées ayant une liaison directe  au présent thème: "L’Idéal du Beau chez 
PLATON": il y en a également d’autre dont les aspects fondamentaux de la pensée platonicienne 
ont véhiculé pour clarifier le contenu dispersé des  ouvrages de l’auteur, où se trouve la ficelle de  
notre objet de recherche. 

III.2.1. Œuvres de PLATON :  

A. Phèdre. Traduction inédite, introduction et notes par Luc BRISSON. Publié avec le concours 
du Centre National des Lettres. (G-F, 88). Paris: FLAMMARION, 1983, 389 p. 

Le Phèdre, un des très grands dialogues de PLATON, est, dans son fond extraordinairement 
divers puisqu’il y est question de la mort, de l’amour, de la rhétorique et de l’écriture. Dans sa 
forme, sa richesse connotative est profonde, car on y trouve dialogues, discours, descriptions, 
mythes et prières. L’art littéraire de PLATON s’y développe remarquablement dans la beauté, 
dans l'amour et dans l'art de parler. Cependant, la résolution du problème semble insoluble, à 
moins qu’on tienne compte à la fois de l’aspect dramatique et de l’aspect doctrinal. Dans le 
Phèdre, plus que dans tout autre dialogue, ces deux aspects [esthétique et conceptuel] sont 
indissociables. Dans le Phèdre, le dialogue se présente comme une critique, sur le fond et sur la 
forme, d’un discours de Lysias (230e-234c), utilisé comme modèle pour son enseignement 
rhétorique. Le motif du dialogue est le paradoxe d’après lequel un amant non épris est préférable 
à un amant amoureux là où la jalousie et la lassitude, notamment, sont ainsi évitées. Telle est la 
thèse de Lysias que Socrate s’emploie à réfuter (237a-241d) : la seule virtuosité technique d’un 
discours est impropre à assurer la connaissance de soi-même123. Or il importe, avant toute chose, 
de s’entendre sur le mot "amour ", sans quoi on tient " un discours sans queue ni tête ". Étant 
admis, en tout état de cause, poursuit Socrate, que "l’amour est une forme d’appétit (épithumia), 
on le divisera en deux espèces : l’innée et l’acquise. Seule la première prédispose à l’amour de 
la Beauté, et partant, il y a autant d’intérêt à céder à l’amant épris qu’à celui qu’on ne s’attache 
pas. " (243e-257b). Ce dernier est assimilé à une "folie" philosophique : l’aspiration au beau se 
confondant avec l’aspiration au vrai. Certes, Éros, inspire le délire amoureux, opposé à la 
maîtrise de soi. Cependant, n’est-ce pas au délire que nous devons pouvoir prophétiser, ainsi 
qu’à la divination et à l’inspiration poétique ? Il y aurait donc un délire d’ordre divin qui, à 
l’exclusion des sens, inspire l’âme, et grâce auquel l’amour peut être dit le plus grand des biens : 
pour ne comporter ni commencement ni fin, l’âme, est immortelle. De là, la question, ne 
demeurons-nous pas mortels ? 

À cette question, il convient de répondre par l’analyse bilatérale de l’âme par la lecture du 
Phèdre dont la meilleure compréhension exige une bonne connaissance du Timée. Cette 
connaissance  suppose d’ailleurs une grande familiarité avec La République, dialogue dont le 
Phèdre se démarque sur plusieurs points, mais auquel il emprunte sa ligne doctrinale à l’égard de 
la différence ontologique sur laquelle se fonde la théorie platonicienne liée à la dualité 

                                                           
123 Cf.  PLATON, Cratyle : il s’agit des images fugitives de la réalité qu’il désigne, le mot est impropre à exprimer 
la vérité. "Car, il est possible d’apprendre les choses sans l’aide des noms" 438d (Traduction Emile CHAMBRY). 



45 

 

 

intelligible – sensible. En insistant sur cet entre deux, PLATON pose  l’hypothèse paradoxale de 
l’existence de formes intelligibles qui jouent le rôle de modèles à l’égard des choses sensibles 
assimilées à des simples images. En voulant s’appuyer sur fondement socratique d’une éthique 
liée à l’excellence des vertus, PLATON entend postuler l’hypothèse de valeurs absolues pour 
leur donner un statut épistémologique affectant un mode de connaissance déterminé de 
l’intellect. Et pour assurer la validité de ce statut, PLATON estime donner à cette faculté un 
référent positif dans la réalité : car le monde sensible, tel que le décrit le Timée, est l’image d’un 
modèle intelligible (Timée 27d-29c). Mais c’est avant tout un être vivant, constitué d’une âme et 
d’un corps. Ce sont donc les formes intelligibles qui constituent le fondement ontologique de 
toute réalité. Ces formes rendent possible toute connaissance et tout discours en garantissant la 
rectitude de toute action. Et comme  le monde est un vivant éternel, il doit être animé, c'est-à-dire 
doté d’une âme. En posant ainsi l’hypothèse de l’existence de l’âme, PLATON veut rendre 
compte du mouvement pour combler l’écart qui sépare le sensible de l’intelligible. Dans son 
immortalité, "l’âme, [insiste SOCRATE dans le Phèdre (245c-246a)] est principe et source de 
tout mouvement". [Cf. Les Lois X : 892a-899c]. Il faut admettre, avec PLATON, que "le monde 
sensible fait acte de connaissance, et que, par conséquent, il ait ce qui se passe en lui et peut saisir la 

structure du monde intelligible" [Timée : 37b-c]. Partant, l’auteur du Sophiste établit un lien logique 
entre cette fonction de l’âme motrice du monde et sa constitution ontologique. L’âme du monde 
résulte donc d’un double mélange, en présentant la même structure ontologique que toute autre 
réalité. [Sophiste : 254d-259b]. 

Tout comme il ne faut pas confondre la tête et la queue d’un discours, il faut distinguer la 
dialectique des allégations chimériques des sophistes. En reprochant au sophisme, sa versatilité 
et l’opportunisme de la persuasion fondée sur la vraisemblance, SOCRATE y oppose la 
consistance du discours vrai, lequel donne une orientation de la pensée tendant vers l’Idée de 
Beauté, dont l’éclat échappe à l’œil nu. La vue, " le plus subtil des organes du corps " [Phèdre : 
259d-269d], fonde néanmoins l’unité d’une définition nominale garante de l’univocité et de la 
légitimité du discours inspiré. Si tout discours digne de son nom exige du locuteur l’amour de la 
Beauté, seul susceptible d’allier la puissance érotique et la volubilité dialectique, alors 
SOCRATE ne peut que révoquer en doute la légitimité de l’écriture [Phèdre 259e]. Dans sa mise 
en scène du dialogue, PLATON le sous-tend d’emblée : ces discours de seconde main et, comme 
tels, virtuels ou vraisemblables (stériles), captivent les auditeurs au lieu de les instruire en les 
invitant à répondre de leur parole. Ils ne sauraient, en aucun cas, rivaliser avec ceux qui sont 
capables de se défendre eux-mêmes  [Phèdre : 275d-e], étant des discours légitimés par le verbe 
en acte. Dans les Lettres VII (344c-e), PLATON considère que l’art oratoire est seul apte à 
provoquer la réminiscence de l’Idée du Beau. Cette réminiscence incarne l’insémination de l’âme 
dans le dialogue vivant : " c’est toujours une âme qui est chargée de tout ce qui est dépourvu 
d’âme ". C’est à ce titre que l’amour et la rhétorique, les deux thèmes du dialogue, 
consubstantiels à la Beauté, sont ici conjugués par SOCRATE au génitif (par leur relation de 
dépendance). Car, celui qui possède la science du juste, du beau et du bien, " il n'ira donc pas 
sérieusement "écrire sur l'eau" ces choses-là [...] pour faire naître des discours incapables de se tirer 

d'affaire par la parole, incapables en outre d'enseigner comme il faut la vérité " [Phèdre : 276c].  

 



46 

 

 

B. La République. Texte intégral. Introduction, traduction, notice et notes par Robert BACOU. 
(G-F, 90). Paris: FLAMMARION,  1966, 512 p. 

La République est un dialogue de PLATON composé entre 384 et 378av. J.-C. Autour du 
syracusain, Céphale, domicilié au Pirée, une discussion rapportée de la veille par Socrate 
s’engage sur la Polithéia ou Constitution, en tant qu’elle fonde l’art de diriger la chose (res) 
publique (publica) selon la justice (dikè). 
Cet ouvrage est constitué de 10 livres dont la richesse extrême du contenu et la construction 
rendent difficile toute tentative d’en résumer la problématique. En traitant de la nature et de la 
nécessité de la Justice, PLATON exprime la nécessité d'une Cité juste sur la base de  l'éducation 
que l'on doit donner aux gouvernants de cette Cité. Les divisions du dialogue sont ainsi résumées 
en terme lapidaire : le problème de la justice sous l'angle individuel [Livre I] dénote la 
transaction de la vie courante dans le devenir temporalisé. C’est pourquoi PLATON  envisage la 
fondation d'une Cité parfaite [Livres II, III et IV], sur la base des conditions de la réalisation de la 
justice par une éducation appropriée des gardiens de la Cité [Livres V-VII]. De là, se pose [Livres 
VIII - IX] la question de savoir pourquoi et comment la justice se dégrade dans l'individu et dans 
la Cité. Et au terme de sa description sur les principales formes de cette dégradation, PLATON 
en arrive [Livre X : 617b- fin] aux Conclusions où se trouve dramatisé le statut des âmes 
déchues, fondement eschatologique d’une justice reléguée dans l'Au-delà. 
Cette division témoigne simplement du souci qu’avait Robert BACCOU de traduire le texte du 
dialogue en termes concis pour mieux saisir le sens du chef-d’œuvre de PLATON. Le contenu 
des diverses thématiques suit ainsi la répartition des sujets traités en cinq parties principales : 
1) Le livre I (327a-354c) pose le problème de la justice en terme du droit du plus fort 
[Thrasymaque : "le juste n’est autre chose que l’avantageux au plus fort" 338c].  Or, répond Jean-
Jacques ROUSSEAU, "le plus fort n’est jamais assez fort pour être toujours le maître s’il ne 
transforme sa force en droit et l’obéissance en devoir."124C’est cette doctrine rousseauiste qui est 
sous-tendue par les propos de SOCRATE concernant le perfectionnement de l’âme du juste 
[Apologie de Socrate : 30b] dans une cité juste. 
2) Pourtant, les livres II, III , et IV (357a-445e) ont pour objet de définir la justice dans la cité 
parfaite, incarnation de l’âme belle. [Rép III : 409b, Rép IV : 427b]. 
3) PLATON y décrit le détail de son organisation, de son gouvernement, avec les qualités 
requises des magistrats, imbus de l’harmonie proportionnée de la science géométrique 
consolidée par la science dialectique qui fonde l’idéal du vrai, du beau et du bien [livres V, VI, et 
VII. (449a-541b)]. 
4) Partant, on comprend le statut de la justice, promoteur des biens, opposés aux maux qui 
naissent de l’injustice. Les âmes injustes conduisent les cités à leur ruine. C’est en ce sens que, 
dans les livres VIII  et IX (543a-592b), l’Athénien développe l’idée que l’âme humaine provoque 
les mêmes déchéances. 
5) Cherchant à remédier à ces déchéances, PLATON nous présente la justice comme étant 
inséparable de la science. Pour lui, il convient de condamner sans retour la poésie et les arts qui 
nous montrent une vaine image des choses, non leur être véritable fondement de l’âme  juste. 

                                                           
124 ROUSSEAU, Jean-Jacques : Du contrat social. Livre I, chapitre III : Du droit du plus fort, §1, alinéa 1-2. 
Introduction, commentaire et notes par Gérard MAIRET (Classique le livre de poche φ, 46 44). Paris : LIBRAIRIE 
GENERALE FRANCAISE, 1996, p. 48. 



47 

 

 

Cette âme juste procure la possession de la sagesse. Elle recevra, "aux champs élyséens, des 
récompenses dignes de sa nature, et poursuivra dans la voie ascendante son immortelle 
destinée." C’est du moins ce que nous présente PLATON dans le livre X (595a-621b), où le 
problème de la destinée est illustré à travers le mythe d’Er - le - Pamphylien, consacrant le choix 
libre des âmes expirées dans leur incarnation. 

Au terme de l’une des plus grandes œuvres du patrimoine humain, tous lecteur du mythe 
d’Er - le - Pamphylien s’éveille, pantois, sous le coup de la pensée qui figure dans la totalité 
organique et scolaire de l’univers platonique. En contrepoint du motif politique qui l’intrigue, 
parodies des sophistes, théories des Idées et de la métempsychose, digressions mythologiques et 
érudition épistémologique concourent à la cohésion interne d’une poésie (poiesis) qui, aimantée 
par le Bien absolu, s’avère noésis. En vertu de quoi, la beauté du Beau est le savoir du juste, 
savoir de la Justice qui est avant tout le bien du Bien. 

L'œuvre est d'une telle richesse que ses lectures successives se confondent avec l'histoire 
de la philosophie. PLATON lui-même lui a donné des prolongements avec Le Politique et Les 
Lois.  

III.2. 2. Etudes platoniciennes : 

ROBIN Léon: La théorie platonicienne de l’Amour. Nouvelle édition. Préface de Pierre-Maxime 
SCHUHL. (Bibliothèque de la philosophie contemporaine). Paris: PUF, 1964, 192 p. 

A travers cet ouvrage, Léon ROBIN (17 janvier 1866 - juillet 1947) nous met en lumière sur la 
place qu’occupe la théorie de l’amour dans la philosophie platonicienne. Partant, l’ouvrage se 
subdivise en trois grands chapitres dont le premier (pp. 3-43) met en évidence l’analyse du Lysis, 
du Phèdre et du Banquet, tous les trois traitant de l’amour. Dans cette analyse, la pensée du 
Banquet est conçue comme une continuation du Lysis portant sur l’amitié. La pensée du Phèdre 
s’approfondit dans celle du Banquet qui traite véritablement de l’"amour platonique". Dans le 
second chapitre (pp. 44-100), l’auteur continue son analyse en mettant l’accent sur l’étude 
chronologique du Phèdre, qu’il considère comme postérieur au Banquet. Ici, l’auteur cherche  à 
déterminer la date exacte, du moins la relation chronologique des dialogues, desquels a été 
extraite son exposition. Comme la théorie de l’amour est liée à la doctrine de l’âme, cette 
doctrine se comprend dans son rapport étroit existant entre Le Banquet et le Phédon : l’étude de 
ce rapport d’ordre logique interpelle le sujet du Phèdre et pousse l’auteur à mettre l’accent sur la 
question de l’immortalité de l’âme, considérée comme une substance simple, constitutive de la 
tripartition de cette même âme. 
Dans le troisième et dernier chapitre (pp. 101-187), se dégage dans son ensemble la théorie de 
l’amour, insistant sur sa nature synthétique et médiatrice, nature caractéristique de l’âme et des 
démons. Léon ROBIN y a consacré une suggestive étude conduisant à cette conclusion selon 
laquelle " l’amour est un démon, ce qui veut dire qu’il est l’acte propre de l’âme"125. 
De la même manière, l’élan amoureux est également rapproché de la double dialectique, dont il 
est, aux yeux de Léon ROBIN, un succédané. De par sa nature intermédiaire, il est à la fois " un 

don qui vient de l’intelligible, un effort qui part du sensible"126. Sa " procession à partir du Beau "127 

                                                           
125 ROBIN Léon, La théorie platonicienne de l’amour. Op. cit. p. 140. 
126 Ibid. p. 176. 
127 Ibid. p. 176. 



48 

 

 

traduit la descente des philosophes après la dure épreuve de l’ascension vers le Beau lui-même. 
C’est ainsi que l’Idée du Beau apparaît dans la conclusion de ce magnifique ouvrage128 comme 
l’ Idée du Bien se manifestant à nous. 

En résumé, Léon ROBIN nous montre, à travers cet ouvrage, que le Beau n’est pas à 
proprement parler une Idée particulière correspondant à telle ou telle qualité abstraite ou 
sensible. Mais il est une Idée analogue à  celle de "l’ Impair ou du Blanc" déterminées selon tels 
rapports particuliers. C’est une Idée qui exprime un rapport universel et fondamental de toutes 
choses, situé dans "le cosmos intelligible." Selon Léon ROBIN, le vrai a le même titre que " le 
Réel." Néanmoins,  l’un et l’autre sont "subordonnés à un principe supérieur d’unité, l’Idée du 
Bien. Donc la méthode de l’amour, en nous conduisant jusqu’ à l’Idée du Beau, nous fait 
apercevoir des principes universels de l’Etre. […] Car l’objet de l’amour, c’est la contemplation 
de l’Idée, et sous le rapport qu’il fait naître lui-même : c'est-à-dire que cette contemplation est la 
contemplation du Beau"129   

                                                           
128 Ibid. pp. 188-192. 
129 Ibid. p. 188. 



49 

 

 

C O N C L U S I O N 

 
 L’analyse du problème que soulève l’émulation de l’amour vers l’idéal du Beau chez 
PLATON, nous permet de  constater que la beauté s’inscrit dans le cadre d’un éclat précieux, 
capable d’inspirer tranquillement l’âme humaine. Cette émulation repose évidemment sur un 
sentiment de nostalgie, lié aux conditions spirituelles d’un désir véritable. En réintégrant sa place 
originelle, l’âme veut, pour cela, parvenir au bout de son élan amoureux. La démarche qu’elle  
poursuit ne saurait se fixer sur une beauté particulière qui impulse néanmoins son activité. 

 Par l’analogie de l’attrait qu’inspire la cité grecque protégée par les dieux, l’amour incarne 
l’absolu, caractéristique du divin. Cette divinité inspire l’âme du philosophe [SOCRATE], 
enraciné dans le devenir de ce monde éphémère où le temps dévore ses enfants en rendant si 
précaire leur existence. La philosophie, qui incarne une fonction opérationnelle par son rôle 
conducteur du vrai, permet néanmoins de retrouver ici la prédication du divin dégagé de la 
physis. Par conséquent, toute aspiration à la beauté exprime la plus éclatante élévation vers l’être. 
Sous toutes ses formes (physiques et/ou spirituelles), l’amour révèle ce même élan qui fonde 
l’union de l’homme et de la femme. Par cette union, ils cherchent aussi à satisfaire leur désir 
d’éternité à travers leurs progénitures, constituants symboliques d’une vie qui incarne sa 
pérennité. En cela, l’activité de l’âme réconforte l’hymne fondamental introduisant un mode de 
communication, chargé d’un langage qui s’exprime par l’adoration : 

«Le but en était que l’union, quand elle se produisait entre homme et femme, assurât la 
propagation de l’espèce, et, quand elle se produisait entre homme, provoquât à tout le 
moins une satiété qui leur permît, dans l’intervalle, de se détourner vers l’action et les 
autres intérêts de l’existence. C’est donc sans doute de ces temps reculés que date l’amour 
inné de l’homme  pour son semblable, l’amour qui tente de retrouver notre condition 
première, de faire l’unité rompue et de rétablir ainsi la nature humaine. »130  

 Mais compte tenu du flux du devenir sans cesse en mouvance, le problème est de savoir si 
une telle aspiration au divin n’est pas susceptible d’être vouée à l’échec, ou si elle n’est qu’une 
vaine compensation de notre ressentiment contre le monde d’ici-bas. Dans la mesure où la fin 
vers laquelle l’homme tend demeure problématique, la philosophie demeure une interrogation 
sur l’existence temporelle qui nous est assignée. Car "c’est du cœur même de l’existence que jaillit 

l’interrogation sur l’existence"131 

 De ce fait, la cause de l’amour dans sa recherche de la beauté, n’est pas dans l’homme ni 
dans les dispositions subjectives de son âme concupiscible. Cette cause ne relève pas non plus 
des mirages de son imagination. Voilà pourquoi PLATON l’assigne à l’objet aimé, notamment à 
la beauté de cet objet aimé. Toutefois, l’amour qui nous pousse vers les valeurs morales repose 
sur les vicissitudes de la vie suscitées par la vision du Beau en soi, constitutif d’une valeur 
esthétique à laquelle aspire l’âme amoureuse. Autrement dit, le principe de l’amour réside dans 
le beau lui-même caractérisé par son universalité. De là, s’explique le statut même de la 
philosophie platonicienne dans son souci de comprendre comment se passe telle ou telle chose 

                                                           
130 PLATON, Le Banquet : 191c-d (Traduction Philippe JACCOTTET). 
131 Karl JASPERS, Introduction à la philosophie. [Collection 10/18]. Paris : Gallimard, 1951, p. 6 



50 

 

 

pour mieux vivre cette humaine vie. Ce à quoi PLATON lui-même répond : savoir pour mieux 
agir et donner à l’âme sa sainteté. [Théétète : 176b] 
 De la même manière, cette sainteté  s’éprouve par le biais de l’amour du savoir, qui 
demeure le propre de l’âme intellective, le noûs. Partant, nous constatons que l’analyse de l’idéal 
du Beau chez PLATON rend facile la compréhension de la dialectique, traduisant la participation 
de l’amour du sensible dans son lien avec l’intelligible : elle conduit  ainsi l’âme à la 
contemplation du Beau. Inquiet,  l’amour du beau en tant que désirant, ramène l’âme humaine à 
une initiation qui passe de degré en degré, [par la méthode dialectique]. En effet, le passage d’un 
beau corps à tous les beaux corps, sous leurs  belles formes conduit l’âme à réaliser la beauté de 
la conduite pour atteindre la connaissance vraie du Beau en soi. Dans cette perspective PLATON 
pense que la beauté sensible est seulement l’image de la vraie Beauté. Il s’agit ici d’une activité 
spirituelle permettant à l’âme de fuir les apparences du sensible. C’est donc par l’amour 
intellectuel que l’âme éprouve la vérité. C’est d’ailleurs là que l’amour philosophe se manifeste 
par la saisie de l’intelligible. Aimer dans ce cas c’est chercher dans la mesure du possible, à être 
en contact avec le divin [République IX : 584e]. Cette recherche qui conduit à la sagesse repose 
évidement sur un élan amoureux. Fondamentalement, cet amour impulse une éclosion des vertus 
dont l’âme possède le germe. Dans cette perspective, l’âme met à l’épreuve la véritable raison 
d’être de l’amour. C’est en ce sens que nous considérons l’amour platonicien comme un acte 
proprement intellectuel. Dans la mesure où, s’il mène à la vertu, il conduit précisément à la 
contemplation du Beau en soi, constitutif de sa vraie nature. Comme tel, l’amour anime l’âme 
humaine à la recherche de la vérité par une contemplation qui est un acte de l’intellect. Il doit, en 
ce sens, nous ramener à un stade d’intellection naturelle grâce à  la réminiscence. Et par le 
moyen de cette réminiscence, l’amour constitue le principe de la connaissance vraie. C’est ainsi 
qu’il exprime la fonction essentielle de l’âme qui, du monde de la sensation,  aspire à s’élever 
jusqu’à la connaissance intelligible. 

 Dans cette perspective, le chemin quasi mystique de l’amour justifie la relation qui unit les 
hommes et Dieu. Dans la mesure où l’amour humain tend vers un idéal, représentation mystique 
de l’amour divin, l’amour platonicien traduit une intimité spirituelle qui exclut la participation du 
corps. 

" Mais l'âme ne raisonne jamais mieux que quand rien ne la trouble, ni l'ouïe, ni la vue, ni la 
douleur, ni quelque plaisir, mais qu'au contraire, elle s’isole plus complètement en elle-même, en 
envoyant promener le corps et qu'elle rompt, autant qu'elle peut, tout commerce et tout contact 
avec lui pour essayer de saisir le réel. 
[…]Ainsi, […] l’âme du philosophe méprise profondément le corps, le fuit et cherche à s’isoler 
en elle-même"132 

Connaître, c'est donc arriver à se reconnaître [à se ressouvenir]. Et tout le travail de la 
dialectique à l’égard du mythe chez PLATON va consister à réveiller le plus possible les 
souvenirs enfouis en l'âme, à faire cet effort de réminiscence. Le but en est simple : se 
réapproprier ce savoir passé du vrai encore disponible dans sa nature, mais dont elle ignore la 
possession. De  là, s’explique la fuite du philosophe dans le Théétète [173e]. cf. note 101 supra, 
page. 31. 

                                                           
132 PLATON, Phédon : 65c, d (Traduction Emile CHAMBRY). 

http://www.rapport-gratuit.com/


51 

 

 

L'ascension dialectique de l’esprit traduit la réminiscence, par laquelle l’âme prend son 
envol vers le lieu intelligible des Idées. De là, s’explique le reproche fait à PLATON d’avoir 
méprisé ce qu’il qualifie d’apparences sensibles auxquelles s’attache néanmoins l’Eros vulgaire, 
fasciné par la singularité du corps. Or, aux yeux de PLATON, cette fascination détourne l’âme 
de sa mission essentielle : son passage de l’amour du beau corps à celui des belles âmes 
caractérisées par leur vertu. Par cette médiation éthique, l’âme peut en fin redécouvrir l'Idée du 
Beau en soi. 

Issu de la richesse et de la pauvreté, Eros représente ce mélange de désir dû au manque 
d'être, conduisant au calcul de cette médiation inespérée entre le monde sensible et le monde 
intelligible. Tout contact à ce monde rend possible la contemplation de l'Idée du Beau. De ce 
fait, l’amour véritable est à la recherche de la sagesse: il traduit une activité régulatrice de 
l’humaine existence dans son aspiration à la Beauté en soi (l’amour philosophe,). Voilà pourquoi 
nos préoccupations ne cessent de viser l’excellence qui nous manque et dont nous espérons y 
parvenir un jour. 

Mais il nous semble que l’idéal platonicien du Beau incarne un état d’esprit libéré de tout 
emprise du sensible, dans la mesure où l’homme ne saurait être que totalement esprit (âme). Pour 
que ce dernier puisse s’exercer pour atteindre son idéal, il doit faire équipe avec un corps 
matériel qui, loin d’être pour lui un obstacle, demeure plutôt un complément. Dans la mesure où 
"pour penser il faut  [d’abord] être"133, nous constatons que notre intellect est condamné à 
résider dans un corps, lui permettant de nous manifester son intérieur. Voila pourquoi sa 
dislocation avec le corps ne fait pas seulement son bien, en la procurant sa liberté de penser 
comme le souligne PLATON, mais plutôt une entrave : le sensible, comme le nom l’indique, 
manifeste en nous la connaissance métaphysique de notre être (âme). Toutefois, nous sommes 
persuadé que PLATON n'est pas dogmatique ni systématique. La preuve en est que le trait 
essentiel de son enseignement est tel qu'il a pu être compris de façons diverses. Cependant, il 
n'est pas douteux qu'il veuille faire admettre l'existence de l'âme indépendamment du corps, et 
celle de l'intelligible indépendamment du sensible. Il est vrai que, pour lui le sensible,  ne 
représente pas l’être véritable : c'est l'intelligible, l'Idée, qui est proprement Etre. A l’instar de la 
relation corps-âme, le sensible est un support, cet espace lié à la nécessité de l’être. Selon le 
mythe du Timée, le monde a été produit par deux causes : la "cause intelligente" (le Démiurge) et 
la "cause nécessaire". L'intelligence a " persuadé " la nécessité d'orienter "la plupart des 
choses " vers le bien. Mais ces expressions mêmes montrent que son pouvoir n'est pas sans limite 
(Cf. Timée, 47e-53b). Cette affirmation est reprise dans La République II  (379 b-380 c) où 
SOCRATE insiste sur l’idée que Dieu n'est pas cause de tout, mais celle du Bien (voir aussi 

Phédon : 62b). Or, le Théétète semble nous renvoyer  à une thèse contradictoire : " Il est nécessaire 

qu'il y ait toujours quelque chose de contraire au bien. "134 Cette thèse validerait aux yeux de 
l’Athénien, la coexistence des contraires afin de parvenir au Vrai, au Bien, à l’Un, bref, au Beau 
en soi. C’est d’ailleurs, dans cette perspective que tous les amoureux de la sagesse s’appliquent à 
une philosophie en marche, car " faire de la philosophie, c’est être en route 135". 

                                                           
133 DESCARTES, René : Discours de la méthode,  [partie 4]. Op. cit. p. 102. 
134 PLATON, Théétète : 176 a (Traduction Léon ROBIN). 
135 Karl JASPERS, Introduction à la philosophie. [Collection 10/18]. Paris : GALLIMARD, 1951, p. 6. 



52 

 

 

BIBLIOGRAPHIE LISTEE 
 

    I. OUVRAGES DE PLATON 

 I.1. Œuvres complètes. Collection des Universités de France. Paris: LES BELLES LETTRES - 
13 Tomes. 

1- Tome I - Hippias Mineur - Alcibiade - Apologie de Socrate - Euthyphron - Critias. Traduction, 
texte établi et traduit par Maurice CROISET (12e tirage), 1985, 234 p. 

2- Tome II - Hippias Majeur - Charmide - Lachès - Lysis. Texte établi et traduit par Alfred 
CROISET (6e tirage), 1972, 155 p. 

3- Tome III - Première Partie: - Protagoras. Texte établi et traduit par Alfred CROISET, avec la 
collaboration de Léon ROBIN (9e tirage revu et corrigé), 1984, 86 p. 

4- Tome III- Deuxième Partie: - Gorgias - Ménon. Texte établi et traduit par Alfred CROISET, avec 
la collaboration de Léon ROBIN (15e tirage), 1984, 188 p. 

5- Tome IV-Première Partie: - Phédon. Notice de Léon ROBIN. Texte établi et traduit par Paul 
VICAIRE (13e tirage), XCVIII-1983,126 p. [12e tirage : 1974, 105 p]. 

6- Tome IV- Deuxième Partie : - Le Banquet. Notice de Léon ROBIN. Texte établi et traduit par 
Paul VICAIRE, avec le concours de Jean LABORDERIE (11e tirage), CXXIII- 1989, 224 p. 

7- Tome IV- Troisième Partie: - Phèdre. Notice de Léon ROBIN. Texte établi par Claudis 
MORESCHINI et traduit par Paul VICAIRE (19e tirage), CCXXXIII- 1985, 104 p. [8e tirage: 
1978,78 p.]. 

8- Tome V-Première Partie : - Ion - Menexène - Euthydème. Texte établi et traduit par Louis 
MERIDIER (6e tirage), 1978, 199 p. 

9- Tome V- Deuxième Partie : - Cratyle. Texte établi et traduit par Louis MERIDIER (4e tirage), 
1969,139 p. [3e édition : 1951, 138 p.] 

10- Tome VI : - La République. I- III. Texte établi et traduit par Emile CHAMBRY, avec 
l’introduction d’Auguste DIES (6e tirage), C LIV-1981, 142 p. 

11- Tome VII- Première Partie : - La République. IV - VII. Texte établi et traduit par Emile 
CHAMBRY, avec l’introduction d’Auguste DIES (8e tirage), 1975, 188 p. 

12- Tome VII- Deuxième Partie : - La République. VIII - X. texte établi et traduit par Emile 
CHAMBRY, avec l’introduction d’Auguste DIES (7e tirage), 1973, 126 p. 

13- Tome VIII- Première Partie: - Parménide. Texte établi et traduit par Auguste DIES (5e tirage), 
XIX- 1974, 116 p. 

14- Tome VIII- Deuxième Partie: - Théétète. Texte établi et traduit par Auguste DIES (7e tirage), 
1976, 143 p. 

15- Tome VIII- Troisième Partie : - Le Sophiste. Texte établi et traduit par Auguste DIES (6e tirage), 
1985, 130 p. 

16- Tome IX- Première Partie : - Le Politique. Texte établi et traduit par Auguste DIES (4e tirage), 
XV- 1970, 91 p. 

17- Tome IX- Deuxième Partie: - Philèbe. Texte établi et traduit par Auguste DIES (5e tirage), CXII- 
1979, 97 p. 



53 

 

 

18- Tome X: - Timée - Critias. Texte établi et traduit par Albert RIVAUD (5e tirage), 1970, 276 p. 

19- Tome XI- Première Partie : - Les Lois, I - II. Texte établi et traduit par Edouard Des PLACES. 
Introduction d’Auguste DIES et de Louis GRENET (3e tirage revu et corrigé), CCXX. 1976,70 p. 

20- Tome XI- Deuxième Partie : - Les Lois, III - VI. Texte établi et traduit par Edouard Des PLACES. 
Introduction d’Auguste DIES et de Louis GRENET (3e tirage revu et corrigé), 1975, 156 p. 

21- Tome XII- Première Partie : - Les Lois, VII - X. Texte établi et traduit par Auguste DIES. (2e 
tirage revu et corrigé), 1976, 186 p. 

22- Tome XII- Deuxième Partie : - Les Lois, XI - XII Texte établi et traduit par Auguste DIES, et 
Epimonis par Edouard Des Places. (2e tirage revu et corrigé), 1976, 164 p. 

23- Tome XIII- Première Partie: - Lettres. Texte établi et traduit par Joseph SOUILHE (4e éd.), C II- 
1977, 8 p. [1ère édition: 1949]. 

I.2.Œuvres complètes. Traduction nouvelle et notes établies par Léon ROBIN, avec la 
collaboration de Joseph MOREAU (Bibliothèque de la Pléiade, 58). - Paris: GALLIMARD - 
2 volumes. 

24- Volume I: - Le Petit Hippias - Le Grand Hippias - Ion - Protagoras - Apologie de Socrate - 
Criton-Alcibiade - Charmide - Lachès - Lysis-Ménon - Euthiphron - Gorgias -Ménéxène - 
Euthydème - Cratyle - Le Banquet - Phédon - La République. XIX - 1989, 1450 p. 

25- Volume II: - Phèdre - Théétète - Parménide - Le Sophiste - Le Politique - Timée - Critias-Philèbe 
-  Lois - Epimonis - Lettres - Apocryphes, 1989, 1671 p. [1ère édition: 1951, 1597 p, rééd: 1981, 
1671 p.] 

I.3.Œuvres complètes. Texte intégrale. Traduction, notices et notes par Emile CHAMBRY. 
Collection GARNIER-FLAMMARION (G-F). - Paris: Garni er Frères. 10 volumes, 1950-
1969. [La République, par Robert BACCOU]. 

26- Volume I: - Second Alcibiade - Hippias Mineur - Premier Alcibiade - Euthyphron -Lachès - 
Charmide - Lysis - Hippias Majeur - Ion. (G-F, 129), 1967, 445 p. 

27- Volume II: - Banquet - Phèdre. (G-F, 4), 1964, 188 p. 

28- Volume III: - Apologie de Socrate - Criton - Phédon. (G-F, 75), 1965, 188 p. 

29- Volume IV: - Théétète - Parménide. (G-F, 163), 1967, 313 p. 

30- Volume V- Protagoras - Euthydème - Gorgias - Ménéxène - Ménon - Cratyle, (G-F, 146), 1967, 
508 p. 

31- Volume VI: - Sophiste - Politique - Philèbe - Timée - Critias. (G-F, 203), 1969, 512 p. 

32- Volume VII: - La République. Texte intégral. Introduction, traduction, notice et notes par Robert 
BACOU. (G-F, 90), 1966, 512 p.  

33- Volume VIII: - Dialogues suspects - Dialogues apocryphes - Lettres - Définition - Epigrammes. 
(G-F,…), 1969, 438 p. 

34- Volume IX - Les Lois, I - VI. (G-F, …), 1950, 258 p. 

35- Volume X - Les Lois, VII - XII. (G-F, …), 1950, 187 p. 

 



54 

 

 

I.4. Traduction inédite. Collection GARNIER-FLAMMARION. Paris. 1983 - 1991. 

36- Phèdre. Traduction inédite, introduction et notes par Luc BRISSON, suivi de La Pharmacie de 
Platon de Jacques DERRIDA. Publié avec le concours du Centre National des Lettres. (G-F, 88). 
Paris: FLAMMARION, 1983, 389 p. 

37- Lettres. Traduction inédite, introduction et notes par Luc BRISSON. (G-F, 466). Paris: 
FLAMMARION, 1986, 314 p. 

38- Gorgias. Traduction inédite, introduction et notes par Monique CANTO. (G-F, 465). Paris: 
FLAMMARION, 1987, 380 p. 

39- Phèdre. Traduction inédite, introduction et notes par  Luc BRISSON, suivi de La Pharmacie de 
Platon de Jacques DERRIDA. (G-F, 488). Paris: FLAMMARION, 1989, 406 p. 

40- Euthydème. Traduction inédite, introduction et notes par Monique CANTO. (G-F, 492). Paris: 
FLAMMARION, 1989, 255 p. 

41- Ion. Traduction inédite, introduction et notes par Monique CANTO. (G-F, 529). Paris: 
FLAMMARION, 1989, 188 p. 

42- Ménon. Traduction inédite, introduction et notes par Monique CANTO-SPERBER. (G-F, 491). 
Paris: FLAMMARION, 1991, 350 p. 

I.5. Editions et Collection diverses : 1948 – 1999. 

43-  Les Lois - La République - Dialogues bibliographiques et moraux. Nouvelle édition, précédée 
d’une Esquisse de la philosophie de Platon (Joseph SOUILHE) et d’une Introduction à La 
République par André MARTIN. Paris : Editions Victor LE COU, MD CCCXL VIII - 1948, 567 p. 

44- La République. Texte intégral. Traduction de la collection des Universités de France 
[Bibliothèque des Médiations, 1]. Paris: LES BELLES LETTRES, 1964, 368 p. 

45- Le Banquet. Traduction de Bernard et Renée PIETTRE. Présentation et commentaire de Bernard   
PIETTRE. Préface de Mme Jacqueline de ROMILLY (Les Intégrales de Philo, 14). Paris: 
NATHAN, 1966, 128 p. 

46- Le Banquet. Traduction et notes par Léon ROBIN. Introduction d’Yvon BELAVAL (Tel,…). 
Paris : GALLIMARD, 1967, 187 p. 

47- Hippias Majeur. Introduction et commentaire par Jean LACOSTE. Traduction de Victor 
COUSIN (Profil philosophique. Série : Textes philosophiques, 701). Paris : HATIER, 1985, 79 p. 

48- Parménide-Théétète-Le Sophiste. Texte établi et traduit par Auguste DIESE. (Tel,…). Paris : 
GALLIMARD, 1985, 231 p. 

49- Le Banquet ou de l’Amour. Traduction du grec par Léon ROBIN et M. Joseph MOREAU. 
Préface de François CHATTELET (Folio. Essais, 83). Paris : GALLIMARD, 1987, 183 p. 

50- Le Banquet. Traduction et notes de Philippe JACCOTTET, revues avec la collaboration de 
Monique TREDE. Introduction, appendices, Commentaire et index par Monique TREDE (Le 
Livre de Poche. Classiques de la Philosophie, φ, 4610). Paris: LIBRAIRIE GENERALE 
FRANÇAISE, 1987, 128 p. 

51- La République, Livre VII. Présentation et commentaire par Bernard PIETTRE (Les Intégrales de 
Philo, 16). Paris : NATHAN, 1990, 110 p. 



55 

 

 

52- Ménon. Traduction, présentation et commentaire de Bernard PIETTRE (Les Intégrales de Philo, 
15). Paris : 1990, 112 p. 

53- La République VII. Texte intégral, notes et commentaires de Bernard PIETTRE. Préface de Pierre 
AUBENQUE (Les Intégrales de Philo, 17). Paris : NATHAN, 1999, 142 p. 

    II. OUVRAGES SUR PLATON ET ETUDES GRECQUES.  

54- AFRICAIN, Jules: Fragments des cestes provenant de la collection des Tacticiens grecs. Edités 
avec introduction et notes critiques de  J. R. VIEILLAFOND. Publication de l’association 
Guillaume BUDE. Paris : LES BELLES LETTRES, VIII-1932, 96 p. 

55- ARISTOTE: Ethique à Nicomaque. (Bibliothèque des textes philosophiques). Nouvelle traduction 
avec introduction, notes et index par J.TRICOT. Paris: J. VRIN, 1997, 541 p. 

56- ARISTOTE: Organon IV- Les seconds Analytique, X. (Bibliothèque des textes philosophiques). 
Traduction avec introduction, notes et index  avec commentaire par J.TRICOT. Paris: J. VRIN, 
1970, 252 p. [1947, 251 p.] 

57- AXELOS, Kostas: Héraclite et la philosophie. (Argument). Paris: Editions de MINUIT, 1979, 
279 p. 

58- BADAWI, Abderrahmane : La transmission de la philosophie grecque au monde arabe. Cours 
professé à la Sorbonne en 1967. (Etudes de philosophie médiévale, 6). Paris: J.VRIN (2eéd revue 
et augmenté), 1987, 213 p. 

59- BASTID, Paul: Proclus et le crépuscule de la pensée grecque. (Bibliothèque des Textes 
philosophiques). Paris: J. VRIN, 1974, 512 p. 

60- BATTISTINI, Yves: Héraclite. Traduction nouvelle et intégrale, avec introduction et notes. 
Avant-propos de René CHAR. Paris: AUX CAHIERS D’ART, 1948, 103 p. 

61- BATTISTINI, Yves: Trois présocratiques. Héraclite, Parménide, Empédocle. (Idées, 158). Paris: 
GALLIMARD, 1968, 256 p. 

62- BENSAUDE-VINCENT, Bernadette: Eloge du mixte. (Matériaux et Philosophie ancienne). 
Paris : HACHETTE, 1998, 358 p. 

63- BERNARDT, Jean : Platon et le matérialisme ancien. (Bibliothèque Scientifique. Collection 
Science de l’homme). Paris : PAYOT, 1971, 241 p. 

64- BOUSSOULAS, Nicolas-Isidore : L’être et la composition des mixtes dans le " Philèbe " de 
Platon. (Bibliothèque de philosophie contemporaine). Paris : PUF, 1952, 203 p. 

65- BOUTROUX, Emil: Leçons sur Socrate. Etude critique, établie par Jérôme de GRAMONT (Les 
Grandes leçons de philosophie). Paris: Edition Universitaires, 1989, 134 p. 

66- BOUTROUX, Emil: Leçons sur Platon. Edition critique, établie par Jérôme de GRAMONT (Les 
Grandes leçons de philosophie). Paris: Edition Universitaires, 1990, 123 p. 

67- BOYANCE, Pierre : Epicure et l’épicurisme. (Les grands penseurs). Paris : PUF, 1978, 348 p. 

68- BRUN, Jean: Les Présocratiques (" Que sais-je ? ", 1319). Paris: PUF, 1973, 128 p. [Nouvelle 
édition: (Que sais-je ?,38735). Paris: PUF, 1990, 127]. 

69- BRUN, Jean: Les Stoïciens. Textes choisis. (Sup. Les Grands Textes).Paris: PUF, 1973, 182 p. 



56 

 

 

70- BRUN, Jean: Platon et l’Académie. ("Que sais-je? ", 880). Paris: PUF, 1976, 128 p. 

71- BRUN, Jean : Socrate. (" Que sais-je ? ", 889). Paris: PUF, 1978, 128 p. 

72- BRUN, Jean : Le Stoïcisme. (" Que sais-je ? ", 770). Paris: PUF, (9e éd. Revue et mis à jour), 
1985, 126 p. 

73- BRUN, Jean : L’épicurisme. (" Que sais-je ? ", 810). Paris: PUF, (8e éd. Revue et mis à jour), 
1988, 124 p. 

74- BURNET, John: L’aurore de la philosophie grecque (1919). Traduction française par Auguste 
RAYMOND (réédition: 1973) (Bibliothèque scientifique). Paris: PAYOT, 1952, 431 p. 

75- BUTTOT, Alain : HEIDEGGER ET PLATON. Le problème du nihilisme. (Philosophie 
d’aujourd’hui). Paris : PUF, 1987, 352 p. 

76- CASSIN Barbara: Positions de la sophistique. Colloque de Cérisy, 7-17 novembre 1984. 
(Bibliothèque d’histoire de la philosophie). Paris: J. VRIN, 1986, 338 p. - Principales 
Contributions: 
- CANTO, Monique : Politique de la réfutation. Entre Chien et Loup : le philosophe et sophiste, 
27 - 51. 
- CAPIZZI, Antonio: La confluence des sophistes à Athènes après la mort de PERICLES et ses 
connexions avec les transformations de la société antique, 167 - 177. 
- CASERTANO, Giovanni : L’amour entre logos et pathos. Quelques considérations sur Hélène 
de Gorgias, 211 - 220. 
- DUMONT, Jean-Paul : Prodicos. De la méthode au système, 221- 232. 
- KERFERD, G.- B. : Le sophiste vu par Platon : un philosophe imparfait, 13 -25. 
- MOST, Glenn.-W. : Sophistique et herméneutique, 233 - 245. 
- NARCY, Michel : A qui la parole ? Platon et Aristote face à PROTAGORAS, 75- 90. 
- NATALI, Carlo : Aristote et les méthodes d’enseignement de Gorgias (Réf. Soph., 34, 183b  36 
- 184a 8), 105 - 116. 
- ROSSETTI, Livio : La certitude subjective inébranlable, 195 - 209. 
- SPRAGUE, Rosamond : Apories sophistiques description du processus. Traduit par Barbara 
CASSIN, 91 - 104. 
- SOULEZ, Antonia : Le dire comme un acte du sophiste ou : invention et répudiation par Platon 
de la pragmatique sophistique, 153 - 173. 

77- CHATELET, François: Platon (Folio. Essais, 115). Paris: GALLIMARD, 1989, 250 p. 

78- COULOUBARISTIS, Lambros : Mythe et philosophie chez Parménide. En appendice : traduction 
du poème. Bruxelles : Ousia, 1986, 381 p. 

79- DANIELON, Jean, Platonisme et théologie mystique. (Théologie). Paris : AUBIER-
MONTAIGNE, 1948, 235 p. 

80- DE CRESCENZO, Luciano : De Socrate à Plotin. Trad. De l’italien par Louis MEZERAY. (Les 
Grands Philosophes de la Grèce antique, 2). Paris : JULIARD, 1989, 242 p. 

81- DEMONT Paul: La cité grecque archaïque et classique et l’idéal de tranquillité. (Etudes 
anciennes, 118). Paris: LES BELLES LETTRES, 1990, 435 p. 

82- DE ROMILLY, Jacqueline: Les grands sophistes  dans l’Athènes de Périclès. (Biblio. Essais, 
4109). Paris: Editions de FALLOIS, 1989, 287 p. 

83- DES PLACE, Edouard : Pindare et PLATON. Paris : BEAU CHESNE, 1949, 195 p. 



57 

 

 

84- DIES, Auguste, La définition de l’être et la nature des Idées dans le Sophiste de PLATON. 
(Bibliothèque d’histoire de la philosophie). Paris : J. VRIN (2e édition), 1932, 137 p. 

85- DIXSAUT, Monique : Contre PLATON. Tome 2 : Le platonisme renversé. (Tradition de la 
pensée classique). Paris : J. VRIN, 1996, 322 p. 

86- DODDS, Eric Robertson : Les Grecs et l’irrationnel. Traduit de l’anglais par Michail GIBSON. 
Paris : AUBIER-MONTAIGNE, 1965, 308p. ["Champs" G-F, 28. Paris : FLAMMARION, 1984, 
317 p.] Titre original: The Greeks and the irational. Berkely: University of California Press. 
1959. Traduction personnelle (3e impression). 

87-  DROZ, Geneviève: Les mythes platoniciens. (Points. Sagesse, sa 48). Paris: Editions du SEUIL, 
1992, 214 p. 

88- DUHOT, Jean- Joël : Socrate ou l’éveil de la conscience. Paris : FAYARD, 1999, 197 p. 

89- FESTUGIERE, André- Joseph: Socrate. (Le chemin du réel). Paris : Editions du FUSEAU, 1966, 
160 p. 

90- FESTUGIERE, André- Joseph: Les trois "protreptiques" de Platon : Euthydème, Phédon, 
Epimonis. (Bibliothèque d’histoire de la philosophie). Paris : J. VRRIN, 1973, 212 p. 

91- FESTUGIERE, André- Joseph: Etudes de religion grecque et hellénistique. (Bibliothèque 
d’histoire de la philosophie). Paris: J. VRRIN, 1974, 304 p. 

92- FESTUGIERE, André- Joseph: Contemplation et vie contemplative selon PLATON. (Le Saul 
choir. Bibliothèque de  philosophie). Paris: J. VRRIN (4e édition.), 1975, 494 p. 

93- FRAISSE, Anne et Jean-Claude : Socrate. Portrait et enseignement. (Les grands textes. SUP). 
Paris : PUF, 1972, 236 p. 

94- FRAISSE, Anne et Jean-Claude : Philia. La notion d’amitié dans la philosophie antique. Essai 
sur un problème perdu et retrouvé. (Bibliothèque d’histoire de la philosophie). Paris : J. VRIN, 
1974, 504 p.  

95- FRERE, Jean: Les Grecs et le désir de l’être. Des pré platoniciens à Aristote. (Collection 
d’études anciennes). Paris: LES BELLES LETTRES, 1981, 462 p. 

96- GAUDIN, Claude : Platon et l’alphabet. (Philosophie d’aujourd’hui). Paris: PUF, 1990, 287 p. 

97- GÖDEL, Roger : Recherche d’une foi. Cités et univers de Platon. Publication de l’Association 
Guillaume BUDE. Paris : LES BELLES LETTRES, 1942, 216 p. 

98- GOLDSCHMIDT, Victor: Questions platoniciennes. (Bibliothèque des textes philosophique). 
Paris: J. VRIN, 1970, 292 p. 

99- GOLDSCHMIDT, Victor: Platonisme et pensée contemporaine. (Présence et pensée). Paris: 
AUBIER MONTAIGNE, 1986, 274 p. 

100- GOLDSCHMIDT, Victor: Les "Dialogues" de Platon. Structure et méthode dialectique. (Dito). 
Paris: PUF (4e édition.), XXVI- 1988, 372 p. 

101- GRENET, Paul : Les origines de l’analogie philosophique dans les dialogues de Platon. 
(Bibliothèque des textes philosophiques). Paris : J. VRIN, 1974, 300 p. 

102- HELD, Klauss: Rendez- vous chez Platon. Guide de voyage philosophique dans les pays de la 
Méditerranée. Traduit de l’allemand par Robert KREMER et Marie-Lys WILWERTH. ("Voyage 
au pays des philosophes"). Paris : Editions BREPOLIS, 1996, 384 p. 



58 

 

 

103- HERACLITE: Fragments. Texte établi, traduit et commenté par Marcel CONCHE. (Epiméthée). 
Paris: PUF, 1986, 496 p. 

104- HUMBERT, Jean : Socrate et les petits socratiques [Les Grands penseurs]. Paris : PUF, 1967, 
295 p. 

105- HUMBERT, Michel : Institutions politiques et sociales de l’antiquité. (Précis DALLOZ). Paris : 
DALLOZ (5e éd.), 1994, 410 p. 

106- JAGU, A.: Epictète et Platon. Essai sur les relations du stoïcisme et du platonisme à propos de la 
morale des "Entretiens". (Bibliothèque des textes philosophiques. Paris: J.VRIN, 1974, 172 p. 

107- JEANNIERE, Abel: Lire Platon. (Philosophie de l’esprit). Paris: AUBIER, 1990, 281 p. 

108- JEANNIERE, Abel: Héraclite. Traduction et commentaire des fragments. (Aubier). Paris : 
MONTAIGNE, 1985, 128 p. [1ere et 2eme éditions : 1959 et 1977]. 

109- KOFMAN, Sarah : Socrate. (La Philosophie en effet). Paris : Editions GALILEE, 1989, 337 p. 

110- LACHAIZE-REY, Paul: Les idées morales, sociales et politiques de PLATON. (Bibliothèque 
d’histoire de la philosophie). Paris: J. VRIN, 1951, 224 p. 

111- LAËRCE, Diogène: Vie, doctrines et sentences des philosophes illustres, 1et 2. Traduction, 
notice, introduction et notes par R. GENAILLE. (G-F, 56 et 77). Paris: GARNIER – 
FLAMMARION, 1965, 314 et 310 p. 

112- LAFRANCE, Yvon: Pour interpréter Platon. I: La ligne en "République VI: 509d-511d".Bilan 
analytique des études (1804-1904). (Collection d’Etudes anciennes). (Collection Noêsis). Paris: 
LES BELLES LETTRES; Montréal: BELLARMIN, 1987, 275 p. 

113- LAMY, Marcel: Alter ego: l’amitié selon Aristote. Conférence prononcée au Lycée 
Chateaubriand de Rennes le mardi 4 décembre 2001. mailto:claire.clausse@wanadoo.fr [25. 12. 
2002], 2001, 4 p. 

114- LE GRAND, Gérard: La pensée des présocratiques. [Pour connaître]. Paris : BORDAS, 1970, 
169 p. 

115- LEVIY, Carlos : Les philosophes helléniques. (Référence, série : "Antiquité"). Paris : LE LIVRE 
DE POCHE, 1997, 253 p. 

116- MANGALAZA, Eugène-Régis: Lire et Comprendre Platon. Publication du Département de la 
philosophie. Centre Universitaire Régional. Tuléar: TSIOKANTIMO, 1979, 86 p. 

117- MATTEI, Jean- François : Platon et le miroir du mythe. De l’âge d’or à l’Atlantide. (Thémis-
Philosophie). Paris : 1996, 329 p. 

118- MEUNIER, Marie : Phèdre ou la beauté des âmes. Traduction intégrale et nouvelle, avec notes, 
suivies du traité de Plotin : sur le beau. Paris : PAYOT, 1922, 255 p. 

119- MOREAU, Joseph: La construction de l’idéalisme platonicien. Paris: Ed. BOVIN et Cie, 1938, 
515 p. 

120- MOREAU, Joseph: Réalisme et idéalisme chez Platon. Paris: PUF, 1951, 136 p. 

121- MOREAU, Joseph: L’idée d’univers dans la pensée antique. (Bibliothéca del Giornal de 
Metofisica). Torino, 1953, 138 p. 

122- MOREAU, Joseph: Plotin ou la gloire de la philosophie critique. (Bibliothèque d’histoire de la 
philosophie). Paris: J. VRIN, 1967 (réédité en 1970), 224 p. 



59 

 

 

123- MOREAU, Joseph: Stoïcisme, Epicurisme –Tradition hellénique. (Bibliothèque d’histoire de la 
philosophie). Paris: J. VRIN, 1977, 162 p.  

124- MOREAU, Joseph: PLATON devant les sophistes. (Vrin - reprise). Paris: J. VRIN, 1987, 154 p. 
[compte- rendu de Pierre Desirée, Rev. Philos. Louvain - 1989 (74), 340-341. 

125- MOUTSOPOULOS, Evangelos : La musique dans l’œuvre de Platon. (Dito). Paris : PUF, 1989, 
428 p. 

126- MUGNIER, René. Le sens du mot ΘEIOΣ chez Platon. Bibliothèque d’histoire de la philosophie. 
Paris: Librairie philosophique J.VRIN, 1930, 152 p. 

127- PAQUET, Léon : Les cyniques grecs. Fragments et témoignages. (Philosophia, 35). Novelle 
édition revue, corrigée et augmentée. - Ottawa : Les Presses de l’Université d’Ottawa,  X - 1988, 
366 p. 

128- PROCLUS : Théologie platonicienne. Livre V. texte établi et traduit par H. D. SAFFREY et L. G. 
WESTERINK (Collection des Universités de France). Paris : LES BELLES LETTRES, CIII-
1987, 226 p (avec pagination double pp. 1-148). 

129- RAMNOUX, Clémence : Parménide et ses successeurs immédiats. (Gnose). Paris : Editions du 
ROCHER, 1979, 293 p. 

130- RICOEUR, Paul: Etre, Essence et Substance chez Platon et Aristote. Paris: CDU et SEDES, 
1982, 267 p. 

131- ROBIN, Léon: La théorie platonicienne de l’Amour. Nouvelle édition. Préface de Pierre-Maxime 
SCHUHL. (Bibliothèque de la philosophie contemporaine). Paris: PUF, 1964, 192 p. 

132- ROBIN, Léon: la pensée hellénique des origines à Epicure : question de méthode, de critique et 
d’histoire. Avant propos de Pierre-Maxime SCHUHL. 2e éd (Bibliothèque de la philosophie 
contemporaine). Paris: PUF, 1967, 554 p. 

133- ROBIN, Léon: Platon. (Collection Dito) Paris : PUF (nouvelle édition), 1988, 272 p. [Ed. 1968 
(Collection Les Grands penseurs). Paris: PUF, VIII-272 p; avec bibliographie]. 

134- RODIS-LEWIS, Geneviève : Platon et la classe de l’être. Présentation, choix de textes, 
bibliographie par RODIS-LEWIS, Geneviève. (Philosophes d tous les temps, 19). Paris : Editions 
SEGHERS, 1972, 191 p. 

135- ROLLAND DE RENEVILLE, J. : L’un multiple et l’attribution chez Platon et chez les sophistes. 
(Bibliothèque d’histoire de la philosophie). Paris : J. VRIN, 1956, 282 p. 

136- SAFFRE Y, Henri D : Recherche sur la tradition platonicienne au moyen-âge et à la 
Renaissance. (Vrin-reprise). Paris : J. VRIN, 1987, 254 p. 

137- SALEM, Jean : Tel un Dieu parmi les hommes. L’éthique d’Epicure. (Bibliothèque d’histoire de 
la philosophie). Paris : J. VRIN, 1989, 255 p. 

138- SAUVAGE, Micheline : Socrate et la conscience de l’homme. Avec la collaboration de Marie 
SAUVAGE. (Maître spirituel, 9). Paris : Editions du SEUIL, 1970, 183 p. 

139- SCHAERER, Richard : La question platonicienne. 2e édition revue et augmentée d’une postface : 
à la recherche de la vérité de Platon. Paris : J. VRIN, 1974, 344 p.  

140- SCHUHL, Pierre-Maxime: Essai sur la formation de la Pensée grecque. (Bibliothèque de 
philosophie contemporaine). Paris : PUF (2ème  édition), 1949, 482 p. 



60 

 

 

141- SCHUHL, Pierre-Maxime: Platon et l’art de son temps. (Bibliothèque de philosophie 
contemporaine). Paris : PUF (2ème  édition   revue et augmentée), 1952, 117 p. 

142- SEZNEC, Jean: La survivance des dieux antiques. Essai sur le rôle de la tradition mythologique 
dans l’humanisme et dans l’art de la Renaissance. (Champs, 606). Paris: FLAMMARION, 1993, 
442 p. 

143- SOULEZ, Antonio: La grammaire philosophique chez Platon. (Philosophie d’aujourd’hui). Paris: 
PUF, IV- 1991, 347 p.  

144- SZLEZAK, Thomas-A : Le plaisir de lire Platon. Traduit de l’allemand par Marie-Dominique 
RICHARD. (La nuit surveillée). Paris : Edition du SERF, 1996, 198 p. 

145- VERNANT, Jean-Pierre: Mythes et pensées chez les Grecs. 2 tomes. [P. C. M, 86-87]. Paris : 
MASPERO, 1982, 239 et 149 p.  

146- VERNANT, Jean-Pierre: Mythes et pensées chez les Grecs. Etudes de psychologie historique. 
Nouvelle édition, revue et augmentée. (Fondations). Paris: LA DECOUVERTE, 1985, 432 p. 

147- VERNANT, Jean-Pierre: La mort dans les yeux. Figure de l’autre en Grèce. (Textes du XXe 
siècle). Paris : HACHETTE, 1985, 93 p. 

148- VERNANT, Jean-Pierre: L’individu, la mort, l’amour. Soi-même et l’autre en Grèce ancienne., 
(Bibliothèque des histoires). Paris : GALLIMARD, 1989, 234 p. 

149- VERNANT, Jean-Pierre: Les origines de la pensée grecque. (Quadrige, 5). Paris: PUF (4ème 
édition), 1990, 133 p. 

150- VERNANT, Jean-Pierre: La Grèce ancienne. Vol I: Du mythe à la raison. (Points, 215). Paris: 
Editions du SEUIL, 1990, 225 p. 

151- VERON, Robert : Platon. Une introduction à la vie de l’esprit. (Etudes anciennes, 111). Paris : 
LES BELLES LETTRES, 1987, 211 p. 

152-  VIALATOUX, Jean: Pour lire PLATON. Les antécédents de Platon et la doctrine platonicienne. 
Paris: Editions de  L’ECOLE, 1959, 109 p. 

153- VIEILLARD-BARON, Jean-Louis : Platonisme et interprétation de Platon à l’époque moderne. 
(Bibliothèque de l’histoire de la philosophie). Paris : J.VRIN, 1988, 249 p. 

154- WAHL, Jean : Etudes sur le "Parménide" de Platon. (Bibliothèque d’histoire de la philosophie). 
Paris : J. VRIN, 1951, 277 p. 

155- WERNER, Charles: La philosophie grecque. (Petit Bibliothèque Payot, 14) Paris: PAYOT, 1972, 
250 p. [Edition de 1946 et 1968, 229 p.] 

156- WOLFF, Francis : Socrate. (Philosophies, 6). Paris : PUF, 1987, 128 p. 

157- XENOPHON : Œuvre complètes. 3 : Les Helléniques - L’Apologie de Socrate - Les Mémorables. 
Traduction, notice et notes par Pierre CHAMBRY. (G-F, 152). Paris: GARNIER-
FLAMMARION, 1967, 445 p. 

158- ZAFIROPULO, Jean: L’école éléate. Parménide - Zénon - Mélissos. (collection d’études 
anciennes, 322). Paris : LES BELLES LETTRES, 1950, 400 p. 

159- ZAFIROPULO, Jean : Empédocle d’Argente. (Etudes anciennes, 318). Paris : LES BELLES 
LETTRES, 1953, 307 p. 



61 

 

 

   III. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 

160- BLOCHE, Ernest : La philosophie de la Renaissance. (Petit bibliothèque Payot). Paris : PAYOT, 
1988, 187 p. [1ere édition, 1974] 

161- BREHIER, Emile : Histoire de la philosophie. (3 tomes). Tome 1: L’Antiquité et le Moyen-âge  
(3 fascicules) Fascicule 1: 1951 – Introduction. Période hellénique. Paris: PUF, 1949, 262 p. 

162- BREHIER, Emile : Etudes de philosophie antique. Paris : PUF, 1955, 311 p. 

163- BREHIER, Emile : Histoire de la philosophie, Tome I : Antiquité et Moyen Age. Paris : PUF, 
1955, 708 p. [(Quadrige. 21), 1994, 702 p.] 

164- BREHIER, Emile : XIX-XX siècles (1964). 5e édition revue et mise à jour par Lucien 
JERPHAGON et Pierre- Maxime SHUHL.- Bruxelles : CASTERMAN, 1991, 1065 p. 

165- BREHIER, Emile: L’Antiquité et le Moyen- âge, (1931). Tome II, 7e édition revue et mise à jour 
par Pierre-Maxime SHUHL et Maurice de CANDILLAC avec la collaboration de E. JAUNEAU, 
P. Michaux QUANTI, H. VELDINE et J. SCHLANGER. Paris: Editions du CERF, 1994 ,708 p. 

166- BRUN, Jean : Philosophie de l’histoire. Les promesses du temps. Paris : Editions STOCK, 1990, 
381 p. 

167- CHATELET, François: Histoire de la philosophie I: La philosophie païenne [Pluriel, 979]. 
Présentation par Pierre AUBENQUE. Paris: HACHETTE, 1999, 283 p. 

168- CHELINI, Jean; HENRY, Branthamme: Le chemin de Dieu. Histoire des Pèlerinages chrétiens, 
des origines à nos jours. Paris: HACHETTE, 1982, 494 p. 

169- COPLESTON, Fréderic: Histoire de la philosophie. Paris: Editions CASTERMAN. 3 tomes. T.I: 
La Grèce et Rome, 1964, 548 p. T.II: Le Moyen-âge, 1964, 660 p. T.III: La Renaissance, 1958, 
514 p. 

170- CUVILLIER, Armand : Anthologie des Philosophes. Paris : PUF, 1962, 297 p. 

171- DELUMAU, Jean: Un chemin d’histoire : chrétienté et christianisme. Paris: FAYARD, 1981, 
288 p. 

172- DUMONT, Jean-Paul : La philosophie antique. [" Que sais-je ? ", 250].- Paris: PUF, 1962, 128 p. 

173- GOUTIER, Henri: La philosophie et son histoire. (Problème et controverses). Paris: J. VRIN (2e 
éd.), 1947, 140 p. 

174- GOUTIER, Henri: L’histoire et sa philosophie. (Problème et controverses). Paris: J. VRIN, 1952, 
152 p. 

175- HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Leçon sur la philosophie de l’histoire. Traduit par J. 
GIBELIN. [Bibliothèque des textes philosophiques, 1(081)-BIB]. Paris : J. VRIN, 1945, 413 p. 

176- HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Leçon sur l’histoire de la philosophie. (Bibliothèque des 
textes philosophiques).  Paris : J. VRIN, 1971 (3 volumes): 
-Volume I: La philosophie grecque: des origines à Anaxagore, 231 p. 
-Volume II: Des sophistes aux Socratiques, pp.232-381. 
-Volume III: Platon et Aristote: pp.382-620. 



62 

 

 

177- HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich : Leçon sur l’histoire de la philosophie. I : Introduction. 
Système et histoire de la philosophie. Traduit d l’allemand par J. GIBELIN. (Folio. Essai, 145). 
Paris : GALLIMARD, 1990, 254 p. 

178- HOTTOIS, Gilbert: De la renaissance à la postmodernité. Une histoire de la philosophie 
moderne et contemporaine. (Le point philosophique). Paris-Bruxelles : Editions De BOECK 
UNIVERSITE (2e éd), 1988, 536 p. 

179- IRWIN, Tarence H: A History of Western Philosophy. I: Classical thought. New York: 
Cambridge University Press, XII, 1989, 266 p. 

180- JASPERS, Karl: Les grands philosophes. Ceux qui ont donné la mesure de l’humain: Socrate – 
Bouddha –Confucius-Jésus. (1 volume). Traduit de l’allemand par C. Floquet, J. Hersch, N. Nacf, 
X. Tilliette. (Le monde en 10/18). Paris: UNION GENERALE DES EDITIONS, 1966, 319 p. 

181- JASPERS, Karl: Les grands philosophes. (Les Classiques "Agora"). Paris: PLON. 3 volumes. -I: 
Socrate -Bouddha -Confucius -Jésus, 310 p. -II: Platon et Saint Augustin, 312 p. –III : Kant, 302 p. 

182- JERPHAGNON, Lucien (Dir): Histoire des grandes philosophies. (Bibliothèque historique 
Priva). Toulouse: Edouard PRIVA, 1987, 354 p. 

183- JERPHAGNON, Lucien : Histoire de la pensée. I. Antiquité et Moyen-âge. Tableau 
chronologique, schéma des relations entre les écoles. situation des lieux philosophiques, indexe 
onomastique. (Approches). Paris: TALLANDIER, 1989, 391 p. 

184- KOYRÉ, Alexandre: Etude de l’histoire de la Pensée philosophique. (Cahier des Annales, 19). 
Paris : Armand COLIN, 1961, 329 p. 

185- KOYRÉ, Alexandre : Du monde clos à l’univers infini : [From the closed world to the infinite 
universe]. Traduit de l’anglais (rev. et augm). par Raïssa TARR. (Idées, 301). Paris : 
GALLIMARD, 1973, 352 p. [Te], 129 : 1988, 349 p.] 

186- KOYRÉ, Alexandre : Etude d’histoire de la Pensée scientifique. (Idée..). paris : GALLIMARD, 
1980, 415 p. 

187- MALHERBE, Michel : Les philosophies de l’humanité. Paris : BARTILLAT, 1999, 508 p. 

188- MOSSE, Claude : Histoire d’une démocratie : Athènes. Des origines à la conquête 
macédonienne. (Point-Histoire, H, 1). Paris : Editions du SEUIL, 1971, 190 p. 

189- RIVAUD, Albert: Histoire de la philosophie, Tome 1: Des origines à la scolastique (Collection 
"Logos"). Paris: PUF, 1948, 613 p. 

190- ROSTAND, Jean: Esquisse d’une histoire de la biologie. (Idées, 64). Paris: GALLIMARD, 1968, 
250 p. [Ed. 1973, 256 p.] 

191- RUSS, Jacqueline : Philosophie : les auteurs, les œuvres. (La vie et la pensée des grands 
philosophes. L’analyse détaillée des œuvres majeures). Paris : BORDAS, 1991, 480 p. 

192- RUSS, Jacqueline (Dir): Histoire de la philosophie. I: les pensées fondatrices. (Philosophie). 
Paris: Armand COLIN, 1998, 190 p. 

193- SANDHI: Une histoire d’amour. La prière du quotidien, Tome II. Paris: LES PRESSES 
D’ANGRIENNES, 1987, 110 p. 

194- SCHOTTE, Jean-Claude: La science des philosophes. Une histoire de la Théorie de la 
connaissance (Le Point Philosophique). Paris-Bruxelles: Editions de BOECK-UNIVERSITE, 
1988, 262 p. 



63 

 

 

195- VATTINO, Gianni(Dir): Que peut faire la philosophie de son histoire ? Recherches réunies sous 
la direction de Gianni VATTINO. (L’ordre philosophique). Paris : Editions du SEUIL, 1989, 189 p. 

196-  VERGEZ, André et HUISMAN, Denis: Histoire des philosophes illustrée par les textes. Paris: 
FERNAND NATHAN, 1968, 445 p. 

197- ZAFIROPULO, Jean : Histoire de la Grèce à l’âge de bronze. (Collection d’Etudes anciennes, 
325). Paris : LES BELLES LETTRES, 1964, 197 p. 

   IV. DICTIONNAIRES PHILOSOPHIQUES ET ENCYCLOPEDIE S. 

    IV.1. Dictionnaires. 

198- André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Paris: PUF, (18e édition), 
1996, 1323 p. 

199- Atlas de philosophie. Traduction française de Zoe HUSSER et Stéphane RABILARD. Villeneuve 
d’Asq : LIBRAIRIE GENERALE FRANÇAISE, 1999, 285 p. 

200- AUROUX, Sylvain et WEIL, Yvonne: Nouveau vocabulaire des études philosophiques. Préface 
de Yvon Belaval (Faire le point). Paris: Classiques HACHETTE, 1982, 255 p. 

201- AUROUX, Sylvain ; WEIL, Yvonne : Dictionnaire des auteurs et de thèmes de philosophie.-
Editions revue et augmentée. Paris : HACHETTE, 1991, 526 p.  

202- BARAQUIN, Noëlla et Alii: Dictionnaire de philosophie. Paris: Armand COLIN, 1995, 345 p. 

203- BARAQUIN, Noëlla et LAFFITE, Jacqueline: Dictionnaire des Philosophes. (Collection "U", 
285). Paris: Armand COLIN, 1997, 335 p. 

204- CANTO-SPERBER, M: Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale. Paris : PUF, 1996, 
1719 p. 

205- Dictionnaire illustré, art, littérature, histoire, géographie, sciences, techniques, mythologies, 
religion, philosophie.- Paris : Editions LE ROBERT, 1994, 2259 p. 

206- Dictionnaire Universel. Paris : Editons HACHETTE, 1995, 1507 p. 

207- DUROZOI, Gérard; RUSSEL, André: Dictionnaire de philosophie. Paris: NATHAN, 1987, 368p. 

208- FOULQUIE, Paul: Dictionnaire de la langue philosophique. Paris: PUF, 1962, 778 p. 

209- HUISMAN, Denis (Dir): Dictionnaire des philosophes. [Les grands dictionnaires]. Paris: PUF, 
1985, 2725 p. 

210- JULIA, Didier: Dictionnaire de la philosophie. (Les dictionnaires de l’homme du XXème siècle). 
Paris: LAROUSSE, 1964, 320 p. 

211- LALANDE, André: Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Paris: PUF, 1960,  
1323 p. 

212- LEGRAND, Gérard: Dictionnaire de philosophie. Paris: BORDAS. 1983, 272 p. 

213- RUSS, Jacqueline: Dictionnaire de Philosophie. Les concepts. Les Philosophes. 1850 citations. 
Paris: BORDAS, 1991, 348 p. 

214- RUSS, Jacqueline: Philosophie: Les auteurs, La Vie et la Pensée des grands philosophes. 
L’analyse détaillée des œuvres majeures. Paris: BORDAS, 1996, 480 p. 



64 

 

 

215- VERGEZ, André; HUISMAN, Denis: Petit dictionnaire de philosophie. [Collection abc du Bac]. 
Paris: NATHAN, 1983, 160 p. 

     IV. 2. Encyclopédies. 

216- Encyclopaédia Universalis, Thesaurus-Index. Dieudonné-LATADEVA. (DL). Paris : S. Ed, 
Thème : Eros, Erotisme, pp. 1183-1184, 1990, 1967 p. 

217- Encyclopaedia Universalis, Tome 2. Paris: Thème: Amour: Amour comme projection de la 
scission subjective, 1990, pp.224-228 (BALDINE Saint-Girons) - Amour (fleuve), pp. 228-229 
(Pierre CARRIERE). 

218- Encyclopaedia Universalis, Nouvelle édition, 2009: Version électronique. 

219-  Encyclopédie Microsoft Encarta® 2008. (© 1993-2007) Études 2008 [DVD]. Microsoft 
Corporation. 

  V. OUVRAGES GENERAUX. 

220- ADAM, Michel : Malebranche et le problème moral. [Bibliothèque de la philosophie, E.8].  
Paris : BIERE, 1995, 240 p. 

221- ALAEN DE LIBERA : La philosophie médiévale. [Collection " Que sais-je ? "]. Paris : PUF, 
1989, 128 p. 

222- ARON, Raymond : La philosophie critique de l’histoire. Essai sur une théorie allemande de 
l’histoire. (Points, 18). Paris : J. VRRIN, 1970, 318 p. 

223- BEAUFRET, Jean : De l’existentialisme à Heidegger. Paris: J. VRIN, 1986, 182 p.  

224- BERGSON, Henri: L’évolution créatrice. (Bibliothèque de la philosophie contemporaine). Paris : 
PUF, 1969, 372 p. 

225- BERGSON, Henri: La pensée et le mouvant. (Quadrige, 78). Paris : PUF, (91e éd.), 1975, 293 p. 

226- BERGSON, Henri: Durée et simultanéité. A propos de la théorie d’Einstein. (Quadrige, 141). 
Paris PUF, 1982, 216 p. 

227- BERGSON, Henri: Les deux sources de la morale et de la religion. (Quadrige, 34). Paris: PUF, 
1984, 340 p. 

228- BRUN, Jean : La nudité humaine. Québec : Editions du BUFFROI ; Paris : LES BELLES 
LETTRES, 1986, 252 p. [Première édition : FAYARD, 1973)] 

229- BUBER, Martin : Eclipse de Dieu. Considérations sur les relations entre la religion et la 
philosophie. Traduction de l’allemand et annoté par ERIC Thézé avec la collaboration de Chantal 
VAREN et Pascale SEILLIER. Paris : NOUVELLE CITE, 1987, 143 p. 

230- CAMUS, Albert : L’étranger. (Collection Folio, 2). Paris : Editions GALLIMARD, 1942, 189 p. 

231- DAVIGNON, René: Le Mal chez Gabriel Marcel : Comment affronter la souffrance et la mort? 
[Recherches, nouvelles séries 4]. Montréal : Editions BELLARMIN, 1985, 174 p. 

232- DERRIDA, Jacques : La vérité en peinture. (Champs, 57). Paris : FLAMMARION, 1978, 441 p. 



65 

 

 

233- DESCARTES, René: Discours de la méthode. Biographie, chronologique, introduction avec une 
analyse méthodique du Discours par J.M. FATAU (Petits classiques BORDAS, 2). Paris : 
BORDAS, 1967, 191 p. 

234- DESCARTES, René: Méditations métaphysique. Introduction et notes par Michelle Beyssade. 
Paris : LE LIVRE DE POCHE, 1990, 319 p. 

235- DESCARTES, René: Discours de la méthode. Les passions de l’âme. Paris: CLASSIQUES 
LAROUSSE, 1995, 209 p. 

236- DURKHEIM, Emile : Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris : Editions LIBRAIRIE 
GENERALE FRANÇAISE ET FASQUELLE, 1991, 752 p. 

237- ECOLE, Jean : La métaphysique de l’être dans la philosophie de  Louis Lavelle. (Philosophes 
contemporains : textes et études). LAURAIN-PARIS : Emilienne NOUWELAERTS-Beatrice 
NAUWERLAERTS, 1957, 312 p. 

238- FREUD, Sigmund: Malaise dans la civilisation. Un document traduit en version numérique par  
GEMMA Paquet, collaboratrice bénévole et professeur à la retraite du Cégep CHICOUTIMI, 
COURRIEL: mgpaquet@videotron.Ca.version électronique: Format PDF, Police Times, 12 
points, 1929, 62 p. 

239- GRANGER, Gilles-Gaston: Pour la connaissance philosophique. Paris: Editions Odile JACOB, 
1988, 286 p. 

240- GUIBAL, François: Philosophie de l’esprit: Dieu selon Hegel. Paris: S. Ed, 1975, 352 p. 

241- HAAR, Michel : Heidegger et l’essence de l’homme. (Crisis). Grenoble : Jérôme MILLION, 
1990, 254 p. 

242- HAAR, Michel : Nietzsche et la métaphysique. (Tel, 220). Paris : GALLIMARD, 1993, 249 p. 

243- HEIDEGGER, Martin: Qu’est-ce que la métaphysique ? Traduit de l’allemand par Henry 
CORBIN. Présentation et commentaire par Marc FROMENT-MEURICE. (Les intégrales de 
philo, 13). Paris : NATHAN, 1985, 112 p. 

244- HEIDEGGER, Martin: Etre et Temps (1927). Traduit de l’allemand par François VEZIN d’après 
les travaux de Rudolph BOHEM et Alphonse DE WAETHENS (Première partie).  Jean  
LAUXEROIS et Claude RAËLS (deuxième partie). Série Martin HEIDEGGER. Section I : Ecrits 
publiés de 1914 à1970). (Bibliothèque de philosophie). Paris: GALLIMARD, 1986, 591 p. 

245- HEIDEGGER, Martin: Chemins qui ne mènent nulle part. Traduit de l’allemand par Wolfgang 
BROKERNEIR. (Tel, 100). Paris : GALLIMARD, 1986, 461 p. 

246- HEIDEGGER, Martin: Qu’appelle-t-on penser ? Traduit de l’allemand par Aloys BECKER et 
Gérard GRANEL. (Quadrige, 145). Paris : PUF, 1992, 263 p. 

247- HUSSERL, Edmund: Méditations cartésiennes. Introduction à la phénoménologie. Traduit de 
l’allemand par Gabriel PEIFFER et Emmanuel LEVINAS. (Bibliothèque des textes 
philosophiques). Paris: J. VRIN, 1992, 256 p. 

248- JACOB, François : Le jeu des possibles. Essai sur la diversité des vivants. (Le temps des 
sciences). Paris : FAYARD : 1983, 137 p. 

249- JANKELEVICH, Vladimir : Le je ne sais quoi et le presque rien. La volonté de vouloir. Paris : 
Editions du SEUIL, 1984, 314 p. 



66 

 

 

250- JASPERS, Karl : Introduction à la philosophie. Traduit de l’allemand par Jeanne Hersch. (Union 
générale des éditions- 10/18). Paris : PLON, 1983, 190 p. 

251- JOLIVET, Régis: Le Dieu des philosophes et des savants. Paris: FAYARD, 1955, 191 p. 

252- KANT, Emmanuel : La religion dans la limite de la simple raison (1793). Traduction et avant-
propos par J. Gibelin (Bibliothèque des textes philosophiques). Paris : J. VRIN, 1965, 267 p. 

253- KANT, Emmanuel : Critique de la Raison Pure. Traduction et notes par Tremesayque et B. 
Pacaud (Bibliothèque de la philosophie contemporaine). Paris : PUF, 1975, 584 p. [1980 : 9e éd] 

254- KIERKEGAARD, Søren : Post-scriptum aux miettes philosophiques. Traduit du danois et préfacé 
par Paul Petet. (Tel, 149). Paris : GALLIMARD, 1989, 428 p. 

255-  La Bible. Bonne Nouvelle aujourd’hui. (Le Nouveau Testament). Traduit en français courant 
d’après le Texte grec. Illustration d’Annie VALLOTTON. Paris: première édition, ALLIANCE 
BIBLIQUE UNIVERSELLE, 1991, 626 p. 

256- LEFEBVRE, René: La pensée de Descartes. (Pour connaître). Paris: BORDAS, 1970, 176 p. 

257- LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm : Nouveaux essai sur l’entendement humain. Chronologie, 
introduction et traduction par Jacques BRUNSCHWIG. (G-F, 92). Paris : GARNIER 
FLAMMARION, 1966, 502 p. 

258- Le Petit Larousse illustré. Paris: LAROUSSE, 1993, 1784 p. 

259- LEVERT, Paul : L’être et le réel selon Louis Lavelle. (Philosophie de l’esprit). Paris : AUBIER-
MONTAIGNE, 1960, 232 p. 

260- LEVINAS, Emmanuel: De l’existence à l’existant. (Bibliothèque des textes philosophiques). 2e 
éd. augmentée. paris: J. VRIN, 1990, 173 p. [(Collection Exercice de la pensée). Paris: 1947, 176 p.] 

261- LEVINAS, Emmanuel: Ethique et infini. (Espace intérieur). Paris: FAYARD, 1982, 135 p. 

262- LEVINAS, Emmanuel: Totalité et infini. Essai sur l’extériorité. (Le livre de poche. 4120. Biblio 
Essai). Paris : Librairie Générale Française ; Dordrecht : KLUWER ACADEMIC PUBLISHERS, 
1990, 347 p. 

263- LOCKE, John : Essai philosophique concernant l’entendement humain. Traduit de l’anglais par 
Coste. Edité par Emilienne NAERT (Bibliothèque des textes philosophiques). Paris : J. VRIN, 
XL- 1972, 627 p. 

264- MALRAUX, André : La condition humaine [nrf]. Paris : GALLIMARD, 1933, 404 p.  

265- MARCEL, Gabriel : Du refus à l’invocation. (Idées, nrf). Paris : GALLIMARD (10e éd), 1940, 
327 p. 

266- MARCEL, Gabriel : Journal métaphysique. (Bibliothèque des idées, nrf). Paris : GALLIMARD, 
1968, 343 p. 

267- MARITAIN, Jacques : Distinguer pour unir ou les degrés du savoir. (Bibliothèque Française de 
philosophie). Paris : Desclée DE BROUWER, 1932, 920 p. 



67 

 

 

268- MERLEAU-PONTY, Maurice : Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques. 
Précédé de : Projet de travail sur la nature de la Perception (1933) et la nature de la Perception 
(1934). Grenoble : CYNASA, 1989, 108 p. 

269- MERLEAU-PONTY, Maurice : Eloge de la philosophie et autres essais (1967). (Folio-Essai, 
118). Paris : GALLIMARD, 1990, 309 p. 

270- NAERT, Emilienne: LEIBNIZ et la querelle du pur amour. [«Librairie philosophique»].- Paris : J. 
VRIN, 1959, 253 p. 

271- PASCAL, Blaise: Pensées. Texte établi et annoté par Jacques CHEVALIER. Préface de Jean 
GUITTON. (Classiques. Livre de poche). Paris: GALLIMARD, 1968, 445 p. 

272- PAYOT, Daniel: Le philosophe et l’architecte: sur quelques déterminations philosophiques de 
l’idée d’architecture. Paris: AUBIER-MONTAIGNE, 1982, 239 p. 

273- RAKOTOARIVELO Jean(Dr): Cours sur la métaphysique. (Niv: C, 2008).Université de  Tuléar: 
année universitaire, 2007/ 2008, [inédit]. 

274- RAKOTOMAMONJY Jean Debré (R.P): Au chemin de la sagesse. Guide de lecture des auteurs 
philosophiques: de la Renaissance à la Philosophie contemporaine, Tome II, 2006, 156 p. 

275- RICOEUR, Paul: Soi-même comme un autre. [Collection de l’ordre philosophique]. Paris: 
Editions du SEUIL, 1990, 431 p. 

276- RIZZ, Armido : Dieu cherche l’homme. Refondre la spiritualité. Traduction de Simone ROUERS 
R. A. [Chemins spirituels]. Paris: Editions DU CENTUION, 1989, 150 p. 

277- ROUSSEAU, Jean-Jacques : Du contrat social. Introduction, commentaire et notes par Gérard 
MAIRET (Classique le livre de poche φ, 46 44). Paris : LIBRAIRIE GENERALE FRANCAISE, 
1996, 224 p. 

278- RUSS, Jacqueline : Les méthodes en philosophie. (Cursus, 69492). Paris : Armand COLIN, 1991, 
192 p. 

279- SARTRE, Jean - Paul: L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, [Idées, 19]. Paris: 
GALLIMARD, 1943, 695 p. 

280- SENGHOR, Léopold Sédar: Liberté I. Négritude et humanisme. Paris: Editions du SEUIL, 1964, 
445 p. 

281- WAHL, Jean : La pensée de l’existence. (Bibliothèque de philosophie scientifique). Paris : Ernest 
FLAMMARION, 1951, 290 p. 

282- WITTGENSTEIN, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus. [nrf]. Traduction, préambule et note 
de Gilles Gaston GRANGER. Paris: GALLIMARD, 1993, 125 p. 

 VI. PROJET DE LECTURE. 

283- ARISTOTE : Constitutions d’Athènes. Texte établi et traduit par Georges MATTHIEU et Bernard 
HOUSSOULIER [5e éd. revu et corrigée] Collection des Universités de France. Paris : LES 
BELLES LETTRES, 1958, 102 p. 

284- ARISTOTE : La politique. Texte intégral, présenté et annoté par Marcel PRELOT [Bibliothèque 
des Médiations, 14]. Paris : Editions GONTHIER, 1964, 304 p. 



68 

 

 

285- ARISTOTE : De l’âme. Traduction et présentation de Richard BODEÜS, avec le concours du 
CNL [G-F, 711]. Paris : FLAMMARION, 1993, 293 p. 

286- CHAIX-RUY, Jules : La pensée de Platon. (Pour connaître). Paris : BORDAS, 1966, 320 p. 

287- CHARLES, SGET, Annick: L’architecture du divin. Mathématique et philosophie chez PLATON 
et PROCLUS. (collection d’études anciennes, 271). Paris: LES BELLES LETTRES, 1982, 345 p. 

288- CHATELET, François: La philosophie. (Marabout. Université). Paris: HACHETTE, 4 volumes. - 
I: De Platon à Saint Thomas (M. U.311), 1989, 320 p. - II: De Galilée à Jean Jacques Rousseau 
(M.U. 312), 1989,347 p. – III: De Kant à Husserl (MU.313), 1988, 320 p. – IV: La philosophie 
du XXe siècle (MU.314), 1988, 341 p. 

289- DIES, Auguste, Au tour  de PLATON. Essai de critique et d’histoire. (Collection d’études 
anciennes, 276). Paris : LES BELLES LETTRES, 1972, 248 p. 

290- GOLDSCHMIDT, Victor: La religion de Platon. (Mythes et religions, 25). Paris: PUF, XII-1949, 
159 p. 

291- HUGO, Perls : Platon, sa conception du cosmos, I. (Collection "emf "). New York : Editions de 
LA MAISON FRANÇAISE, 1945, 205 p. 

292- LA VIGNE DU CARMEL : Amour et silence. Paris : Editions du SEUIL, 1951, 160 p. 

293- MAISONNEUVE, Jean et MARILOU, Bruchon-Schweitzer : Le corps et la beauté. (Collection 
Que sais-je ? 111.85). Paris : PUF, 1999, 128 p. 

294- MANGALAZA, Eugène-Régis : La poule de dieu. Essai d’anthropologie philosophique chez les 
Betsimisaraka (Madagascar). (Mémoire des cahiers ethnologiques, 4). Bordeaux, 1994, 331 p. 

295- MARROU, Henri-Irénée : Histoire de l’éducation dans l’antiquité. Nouvelle édition. Paris : 
Editions du SEUIL, 1965, 644 p. 

296- PASCAL, Georges : La pensée de Kant. (Pour connaître). Paris : BORDAS, 1970, 200 p. 

297- RAZAFINDRAKOTO, Pierre : La conception marxienne de l’homme d’après le Manuscrit de 
1844. Thèse de Doctorat soutenue devant l’Université de Bordeaux III, le 15 novembre 1999. 
Bordeaux, 1999, 241 p. 

298- RICHARD, Marie-Dominique: L’enseignement oral de Platon. Une nouvelle interprétation du 
platonisme. Préface de Pierre HADOT. Paris: Editions du CERF, 1986, 413 p. 

299- RUSS, Jacqueline : Panorama des idées philosophiques. De Platon aux contemporains. Paris : 
Armand COLIN, 2000, 252 p. 

300- SAINT-EXUPERY, Antoine (de): Terre des hommes. Paris: GALLIMARD, 1939, 191 p. 

301- SCHUHL, Pierre-Maxime: La fabulation platonicienne. (Bibliothèque d’histoire de la 
philosophie). Paris : J. VRIN (2ème  édition), 1968, 140 p. [B. P.C, PUF, 1947, 127 p. 

302- SCHUHL, Pierre-Maxime: L’œuvre de Platon. (A la recherche de la vérité). Paris: J.VRIN, 1971, 
254 p. 

303- SOUILHE, Joseph : La notion platonicienne d’intermédiaire dans la philosophie des Dialogues. 
[Reprint. Orig, pub: Félix Alcan, 1919]. (Greek and Roman Philosophy, 37). New York: 
GARLAND, 1987, 276 p. 

304- VALADIER, Paul: Nietzsche, la critique du christianisme. Paris: Editions du CERF, 1975, 165 p. 



69 

 

 

305- VANHOUTE, Maurice: La philosophie politique de PLATON dans "Les Lois". Louvain : 
Publication de l’Institut Supérieur de Philosophie (I. S. P), 1953, 446 p. 

306- ZAFIROPULO, Jean : Anaxagore de Clazomènes. I : Le mythe grec traditionnel de Thalès à 
PLATON. II : Théorie et fragments. (Collection d’études anciennes, 315). Paris : LES BELLES 
LETTRES, 1948, 400 p. 

 



70 

 

 

TABLE DES MATIERES 

 

REMERCIEMENTS. ...................................................................................................................... 0 

INTRODUCTION ........................................................................................................................... 2 

PREMIERE PARTIE : VALEURS MYSTIQUE ET ESTHETIQUE DE L’AMOUR.................. 8 

CHAPITRE I : DE LA VERTU A LA MYSTIQUE DE L’AMOUR. ........................................... 9 

I.1.1. Fondement philosophique de l’amour de la vertu. ............................................................. 9 

I.1.2. De la spiritualité de l’amour à l’âme amoureuse du divin. ............................................... 14 

I.1.3. Du principe de la connaissance vraie à la valeur esthétique de l’amour. ......................... 18 

CHAPITRE II: L’AIMABLE COMME CONSEQUENCE DU RAPPORT DE L’AMOUR ET 
DE LA BEAUTE. ......................................................................................................................... 23 

I.2.1. L’amitié, l’idéal du Beau. ................................................................................................. 23 

I.2.2. Le Beau: objet de recherche pour l’âme. .......................................................................... 25 

I.2.3. Le vrai et le Bien comme détermination fondamentale du Beau. .................................... 27 

CHAPITRE III: LE DUALISME PLATONIQUE ET L’EMULATION VERS LES BELLES 
ACTIONS. ..................................................................................................................................... 30 

I.3.1. L’âme amoureuse, fondement de la connaissance. ........................................................... 30 

I.3.2. Le connaître comme moteur principal de l’action chez PLATON. .................................. 31 

I.3.3. L’amour est philosophe. ................................................................................................... 35 

DEUXIEME PARTIE : PLAN PROVISOIRE DE LA FUTURE THESE .................................. 37 

TROISIEME PARTIE : ANALYSE DES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE L’AUTEUR 
ET BIBLIOGRAPHIE COMMENTEE ........................................................................................ 39 

III.1. ANALYSE DE QUELQUES CONCEPTS FONDAMENTAUX DE L’AUTEUR. .......... 40 

III.2. BIBLIOGRAPHIE COMMENTEE. .................................................................................... 44 

III.2.1. Œuvres de PLATON : .................................................................................................... 44 

III.2. 2. Etudes platoniciennes : ................................................................................................. 47 

CONCLUSION ............................................................................................................................. 49 

BIBLIOGRAPHIE LISTEE .......................................................................................................... 52 

I. OUVRAGES DE PLATON ....................................................................................................... 52 

II. OUVRAGES SUR PLATON ET ETUDES GRECQUES. ...................................................... 55 

III. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. ...................................................................................... 61 

IV. DICTIONNAIRES PHILOSOPHIQUES ET ENCYCLOPEDIES. ....................................... 63 

IV.1. Dictionnaires. .................................................................................................................... 63 

IV. 2. Encyclopédies. ................................................................................................................. 64 

V. OUVRAGES GENERAUX. .................................................................................................... 64 

VI. PROJET DE LECTURE. ........................................................................................................ 67 

TABLE DES MATIERES ............................................................................................................ 70 

 


