
 

 

2 

Sommaire du mémoire 

Introduction p. 3 

1. Quels enjeux de la philosophie à l’école p. 5 

1.1. Historique et enjeux de la philosophie avec les enfants p. 5 

1.2. La place dans les programmes : les compétences développées p. 6 

1.3. Différence entre « éducation à la citoyenneté » et  

« atelier de philosophie » p. 6 

1.4. Le rôle de la littérature de jeunesse dans les ateliers de philosophie   p. 8 

1.4.1. Pourquoi la littérature pour philosopher p. 8 

2. Hypothèses, réflexions et mise en place p. 10 

2.1. Présentation de la classe p. 10 

2.2. Hypothèses p. 11 

2.3. Le dispositif du débat p.12 

2.3.1. Prémices p.12 

2.3.2. La construction collective des règles p. 13 

2.3.3. La réalisation de l’exposition p. 14 

2.3.4. L’organisation des débats : différents dispositifs possibles p. 14 

Conclusion : réussites, difficultés, continuité p. 17 

Bibliographie p. 19 

Annexes p. 21 



 

 

3 

Introduction 

Le contexte du stage  

J’ai effectué mon stage en tant que PES durant l’année scolaire 2020-2021 

dans une classe de 26 CE2 à l’école élémentaire de la Contrie à Nantes 

(circonscription III). Cette école accueille un dispositif ULIS et j’ai donc eu 3 élèves 

bénéficiant de ce dispositif dans ma classe. Nous accueillons également un élève 

d’ITEP sur un quart temps.  

L’école élémentaire de la Contrie compte un effectif de plus de 200 élèves 

répartis en 9 classes, ainsi qu’une équipe de 12 enseignants. Le public accueilli est 

mixte, ce qui crée une véritable richesse.  

Malgré la crise sanitaire due au Covid-19, la classe a eu lieu en présentiel, 

même si tout le monde, enseignants et enfants compris, a été contraint de rester 

masqué. Certaines disciplines ont été aménagées (l’EPS notamment) afin de 

respecter le protocole sanitaire et éviter toute propagation du virus.  

Durant ce stage, j’ai été tuteurée par Mme Bérengère Dupré (PEMF) et M. 

Hervé Mortier (tuteur INSPE).  

Le choix du sujet 

 Au cours de mon année de Master 1 Enseignement Premier Degré à 

l’INSPE du Mans, j’ai eu la chance de suivre les enseignements de Mme Chirouter, 

maître de conférences et chercheuse au CREN, spécialiste des pratiques de la 

philosophie avec les enfants et les adolescents. Je savais que cette pratique existait 

car j’avais auparavant lu l’ouvrage Philosopher et méditer avec les enfants de 

Frédéric Lenoir, mais j’ai compris tout l’enjeu des débats à visée philosophique à 

l’école grâce aux retours d’expériences de Mme Chirouter. Je me suis alors promis 

de tenter l’expérience à mon tour quand une classe me serait confiée.  

 L’approche de Mme Chirouter m’a particulièrement séduite par le fait 

qu’elle s’appuie sur la littérature jeunesse pour amener les élèves à réfléchir sur un 

thème donné. Ayant travaillé dans l’édition d’albums illustrés avant de devenir 

professeur des écoles, je suis sensible à cette littérature et suis convaincue de son 



 

 

4 

importance, ainsi que de sa capacité à servir de support de réflexion pour les 

enfants. C’est donc très naturellement que j’ai choisi de suivre cette méthode dans 

la mise en place des débats à visée philosophique (DVP) dans ma classe.  

Ainsi, la problématique qui nous intéressera dans cet écrit est la suivante : 

en quoi la littérature jeunesse comme support au débat argumenté peut être 
un outil au service des compétences langagières et de la construction d’une 
culture littéraire ? 

 



 

 

5 

I/ Quels enjeux de la philosophie à l’école 
L’enseignement de la philosophie est une question ancienne. Platon déjà 

s’interrogeait à son propos dans La République : le philosophe y avançait l’idée que 

les enfants et les adolescents initiés à la dialectique développeraient un esprit de 

contradiction nocif dont ils feraient usage à la manière d’un jeu. Ils s’éloigneraient 

alors du débat philosophique, cherchant seulement à avoir raison par désir de la 

controverse, et ne se mettraient pas en quête de la vérité (qui doit être le but du 

débat philosophique). Pour cette raison, Platon n’encourageait la formation à la 

dialectique philosophique qu’à partir de l’âge de 30 ans. Aujourd’hui, nous 

n’attendons pas l’âge de 30 ans pour nous former à la philosophie. Mais la question 

de l’âge et du public initié à la philosophie se pose malgré tout. Nous verrons que 

l’histoire de cette discipline n’est pas linéaire et que sa place dans les programmes 

est encore aujourd’hui très discutée. 

Historique et enjeux de la philosophie avec les enfants 

Ainsi que l’indique Michel Tozzi (2008), les pratiques philosophiques à l’école 

se sont développées dans les années 70 sous l’impulsion de Matthew Lipman aux 

États Unis. On observe que bien souvent, la mise en place d’ateliers et la création 

de Centres de philosophie pour les enfants se font sous l’impulsion d’universitaires 

et de chercheurs en philosophie. Aujourd’hui, plus d’une cinquantaine de pays est 

concernée par la mise en place de ces ateliers.  

C’est dans les années 80 que les ateliers de philosophie vont apparaitre dans 

les classes en France, les animateurs étant souvent en lien avec les équipes de 

Matthew Lipman.  

Edwige Chirouter explique (2010) que la pratique de la philosophie en France 

a longtemps été réservée aux élèves du secondaire, c’est-à-dire dans les lycées 

généraux ou technologiques mais pas professionnels. Aujourd’hui, la philosophie 

avec les enfants connaît une certaine reconnaissance institutionnelle car elle 

apparait dans les programmes d’Enseignement Moral et Civique (EMC). Une chaire 

de l’Unesco a été créée à ce sujet en partenariat avec l’Université de Nantes.  



 

 

6 

La place dans les programmes : les compétences 
développées 

Dans les programmes de cycle 2 et 3 (2018), on peut lire que l’EMC doit 

permettre à l’élève de « prendre conscience de la dignité et de l’intégrité de la 

personne humaine », « respecter autrui, le considérer comme égal à soi 

[…], développer avec lui des relations de fraternité […], respecter ses convictions 

philosophiques et religieuses ce que permet la laïcité ». Les valeurs et principes de 

la République vus en EMC sont notamment de construire la culture civique en 

signalant « l’importance de la loi et du droit, tout en étant ouverte à l’éthique de la 

discussion qui caractérise l’espace démocratique ». L’élève doit pouvoir, selon le 

socle commun de connaissances, de compétences et de culture, « acquérir la 

capacité à juger par lui-même, en même temps que le sentiment d’appartenance à 

la société ». 

Les compétences développées par les élèves lors des ateliers 

philosophiques sont les suivantes : 

§ S’estimer et être capable d’écoute et d’empathie 

§ Exprimer son opinion et respecter l’opinion des autres 

§ Accepter les différences 

§ Se sentir membre d’une collectivité 

§ Respecter des règles communes 

§ Développer des aptitudes au discernement et à la réflexion critique 

§ Confronter ses jugements à ceux d’autrui dans un débat argumenté et 

réglé 

Différence entre « éducation à la citoyenneté » et « ateliers 
de philosophie » 

La nuance qui se dessine entre l’EMC et les ateliers philosophiques est que 

l’EMC enseigne les droits et devoirs de chacun selon les principes de la République, 

quand les ateliers philosophiques les interrogent (toutes les lois sont-elles justes ? 



 

 

7 

Doit-on toujours obéir ?). L’atelier philosophique ne donne pas de solution, c’est à 

l’élève de construire sa réflexion et son opinion. En EMC, on cherche à enseigner 

des valeurs, tandis qu’en philosophie, on se questionne sur le monde et il n’y a pas 

de morale qui tienne. Toutefois, l’atelier philosophique est bien le lieu où l’élève 

construit sa pensée et son jugement, apprend à écouter des opinions différentes 

des siennes, et se confronte en ce point à l’altérité respectueuse, et donc à la 

fraternité, ainsi qu’à la parole démocratique (tout le monde a le droit de s’exprimer). 

L’atelier philosophique est bien le lieu de la « culture du jugement et du 

discernement » chers à la République en permettant aux élèves de développer leur 

esprit critique. Ainsi, il est bien dit que le « débat argumenté a une place de premier 

choix » dans l’EMC, mais l’atelier philosophique ne saurait être vu comme de l’EMC 

à proprement parler.  

Pourtant, comme l’indique Nicolas Go (2018), l’atelier philosophique est le 

lieu de « l’expérience égalitaire » pour les élèves. Et c’est bien l’égalité qui est 

recherchée par l’institution scolaire. Par la discussion démocratique et 

philosophique, les élèves apprennent l’art du vivre ensemble, qui est un des enjeux 

majeurs de l’école, et également un des objectifs de l’EMC. De plus, comme le 

souligne Nicolas Go, la morale ne peut pas faire l’objet d’un enseignement. Elle 

résulte de l’expérience de l’individu de la « vie éthique ». Le respect du commun 

(notion plus forte que celle de collectif) est le résultat du sentiment d’appartenance 

fort à une communauté (ici, la classe). Ce sentiment se construit notamment grâce 

au débat philosophique et à la parole démocratique : « chacun trouve 

progressivement, avec l’aide de tous, et sans crainte de parfois régresser, les 

moyens de se désencombrer, d’inventer les possibilités d’une vie réconciliée dotée, 

pas après pas, d’une nouvelle puissance d’agir1 ». En somme, les objectifs de l’EMC 

et de l’atelier philosophique sont les mêmes : construire la notion d’appartenance à 

une communauté/société égalitaire, démocratique, fraternelle et tolérante.  

 
1 Go, N. (2018). La philosophie pour elle-même. Spirale - Revue de recherches en 

éducation, 62(2), 141-150. doi:10.3917/spir.062.0141. 



 

 

8 

Le rôle de la littérature de jeunesse dans les ateliers de 
philosophie 

 La philosophie permet à l’Homme de comprendre le monde dans 

lequel il vit, et vise à lui apporter des réponses aux questions existentielles qu’il se 

pose. Les enfants, dès leur plus jeune âge, sont pétris par les mêmes 

questionnements. La philosophie est donc un bon moyen de les aider à répondre à 

ces questionnements à la fois intimes et universels. Toutefois, certains concepts ou 

textes philosophiques sont encore trop ardus pour leur être présentés : on n’imagine 

pas donner à lire à des élèves de primaire des textes philosophiques bruts. Ainsi, 

s’appuyer sur la littérature jeunesse semble être un bon moyen pour apprendre à 

philosopher.  

Pourquoi la littérature pour philosopher 

Selon Michel Tozzi (2008), il existe deux positionnements à propos de la 

philosophie et de l’enfance : philosopher permet de sortir de l’enfance (courant 

présocratique), l’enfant perd donc sa nature en philosophant et devient 

progressivement un adulte ; ou bien philosopher nécessiterait de questionner le 

monde comme un enfant qui découvre l’objet de la réflexion pour la première fois. 

Cela implique que l’enfant serait philosophe par nature (M. Onfray et K. Jasper). En 

effet, les enfants se posent très tôt des questions graves. Selon Épicure ou 

Montaigne, il faut philosopher avec les enfants le plus tôt possible, à l’inverse de 

Platon, qui lui, déconseille de faire de la philosophie avec les enfants. Dans La 

République, le philosophe avance l’idée que les enfants et les adolescents initiés à 

la dialectique développent un esprit de contradiction nocif dont ils font usage à la 

manière d’un jeu, s’éloignant du véritable enjeu du débat philosophique : la 

recherche de la Vérité. 

Faire de la philosophie avec les enfants implique de les considérer comme 

des « interlocuteurs valables » (J. Lévine) égaux de l’Homme adulte, des êtres 

pensants. Il convient alors d’accompagner la pratique philosophique pour répondre 

à des questionnements existentiels, et mettre des mots sur ces questions parfois 

douloureuses pour l’enfant. La philosophie a alors la vertu d’apaisement, 

transformant une émotion ou un vécu en un objet de pensée : l’enfant partage la 

condition humaine, la ressent, et cela l’aide à grandir. L’enfant doit trouver ses 



 

 

9 

propres réponses pour éprouver pleinement sa pensée et sa condition d’Homme, 

comme le suggère Bruno Bettheleim dans son ouvrage Psychanalyse des contes 

de fées, et ce grâce à la littérature jeunesse. Pour cela, il faut accompagner l’enfant 

sans le diriger, en l’aidant à développer des outils de pensée qui lui permettront de 

comprendre le monde. 

 

« Bruno Bettelheim a convaincu beaucoup d’éducateurs 

que les enfants ont des préoccupations existentielles intenses et 

surtout que, même très jeunes, ils sont capables d’interpréter 

inconsciemment le message latent des contes pour dépasser 

leurs angoisses inconscientes et répondre à leurs 

questionnements métaphysiques profonds2. » 

 

Ainsi on saisit bien le rôle que peut jouer la littérature jeunesse dans le 

développement de la réflexion de l’enfant. C’est ce qu’Edwige Chirouter nomme le 

« laboratoire ». Les enfants, surtout les plus jeunes, ne sont pas encore capables 

d’abstraction. Les histoires ont alors un rôle de médiation entre leurs 

questionnements et les réponses possibles que peut apporter la philosophie. La 

littérature permet en effet à l’enfant de se projeter en s’identifiant au héros et vivre 

à travers lui son histoire. Selon Paul Ricoeur : « la fiction littéraire n’est pas 

seulement de l’ordre de l’imaginaire mais elle a aussi une "fonction référentielle3". » 

Cela signifie que la littérature permet de vivre par procuration une multitude 

d’expériences que la réalité à elle seule n’offre pas. Le texte permet également à 

l’enfant lors du débat philosophique de s’exprimer (et exprimer ses propres 

 
2 Chirouter, E. (2017). Philosophie et littérature de jeunesse : petit lecteur deviendra 

grand. Revue de la BNF, 54(1), 54-57. doi:10.3917/rbnf.054.0054. 

3 Id. (2010). Philosopher avec enfants… grâce à la littérature de jeunesse à l'école, en 

segpa et ailleurs…. La lettre de l'enfance et de l'adolescence, 80-81(2), 115-122. 
doi:10.3917/lett.080.0115. 



 

 

10 

angoisses ou peurs) sans parler de lui personnellement (je ne parle pas de moi, je 

parle du personnage fictif, qui pourtant répond à mes questionnements intimes).  

De plus, grâce à la littérature, l’enfant apprend à débattre avec la rigueur 

nécessaire à la philosophie, en lui permettant d’argumenter en s’appuyant sur le 

texte. L’enfant peut s’investir dans le texte en s’identifiant au personnage, il peut 

également mieux problématiser ses interrogations et en percevoir la complexité en 

mettant en réseau d’autres textes déjà rencontrés, pour enfin argumenter à l’aide 

d’exemples littéraires et dégager éventuellement des concepts philosophiques 

(Chirouter, 2010, p. 81). 

II/ Hypothèses, réflexions et mise en place 

Présentation de la classe 

L'école où j'effectue mon stage est une école nantaise qui comprend neuf 

classes dont une faisant partie du dispositif Ulis. Le public de cette école est plutôt 

mixte, le climat scolaire est serein et les conflits graves entre élèves sont rares. La 

classe où j'enseigne compte 26 élèves de CE2 dont trois faisant partie du dispositif 

Ulis. Un autre de mes élèves n’est présent en classe qu’à temps partiel car il est 

scolarisé le reste du temps en ITEP.   

Cette classe a pour caractéristiques d’avoir un niveau très hétérogène entre 

les élèves. J’ai pu remarquer que plus l’année avance et plus l’écart se creuse, 

notamment sur des matières qui convoquent la production d’écrit et la 

compréhension. Pour autant, les élèves les plus en difficulté se montrent volontaires 

et participent assez activement en classe : la place de la parole des élèves en classe 

est très importante et circule assez aisément. Il existe encore des élèves que l’on 

peut caractériser de petits parleurs, mais il s’agit d’une minorité.  

Le climat de classe est bon : les élèves sont habitués à cohabiter avec des 

élèves différents et porteurs de handicap. Une grande tolérance est observable, et 

j’ai pu observer des tutorats spontanés naitre entre les élèves (à l’attention d’élèves 

porteurs de handicap ou non). 

Cependant, les élèves ont une certaine tendance aux bavardages et à la 

prise de parole intempestive. Il est courant que chacun cherche à attirer l’attention 



 

 

11 

de l’enseignant en le hélant : la patience, le respect du tour de parole, l’autonomie 

et la concentration sur une tâche longue sont encore en construction. Il est encore 

difficile de laisser les élèves en autonomie en demi groupe : souvent j’ai pu observer 

des dérapages (des élèves qui se promènent, vont bavarder avec leurs camarades, 

jouent…) dès qu’ils ne se sentent plus observés par l’enseignante. C’est pourquoi 

dans un premier temps j’ai choisi de ne pas faire les débats en demi-groupe, mais 

en groupe classe entier, tout en ayant bien conscience qu’il faudra veiller à ce que 

les grands parleurs ne mobilisent pas toute la parole lors du débat. Les élèves 

seront donc disposés en cercle afin que chacun puisse se voir, et un bâton de parole 

servira de signe visuel et symbolique pour réguler la prise de parole.  

Hypothèses 

En m’appuyant sur mes lectures, j’ai émis les hypothèses suivantes sur les 

changements possibles au sein de ma classe et de mes élèves.  

Tout d’abord, il m’a semblé évident que les DVP auraient une plus-value sur 

les compétences langagières : selon le postulat de Michel Tozzi cité plus avant, le 

travail de la structuration de la pensée, par l’argumentation notamment, permet 

l’amélioration des compétences liées à l’écrit. La production d’écrit constitue une 

part importante à travailler en cycle 2 et restait complexe pour nombreux de mes 

élèves, j’étais donc curieuse de voir si oui ou non les DVP pouvaient les faire 

progresser.  

Aussi, dans le travail des compétences langagières, j’espérais que les débats 

aident les élèves, tous niveaux confondus, à structurer leur pensée et leur propos 

lors de leur prise de parole. Je pensais  aussi pouvoir observer une meilleure écoute 

de mes élèves entre eux, ainsi que le développement de leur capacité à débattre : 

entendre un avis différent du sien et parvenir à s’opposer respectueusement, en 

expliquant son point de vue et donc en argumentant. L’objectif était aussi de voir 

des petits parleurs oser entrer en communication, s’emparer du débat comme lieu 

d’expression et ainsi les aider à prendre de la place dans le groupe classe. 

En début d’année, je me suis rendu compte que nombreux de mes élèves 

n’étaient pas encore performants en compréhension de lecture. Les questionnaires 

de compréhension n’étaient accessibles et réussis que par les meilleurs élèves. Je 



 

 

12 

me suis alors interrogée sur ce procédé d’évaluation : est-ce que l’élève n’a pas 

compris ce qu’il a lu ? Ou est-ce seulement la question qu’il n’a pas comprise ? Ou 

encore, est-ce uniquement le passage à l’écrit lors de la rédaction de sa réponse 

qui a posé problème ? Aussi, ce procédé ne m’est pas apparu comme satisfaisant. 

J’ai donc imaginé que le fait de s’appuyer sur des albums travaillés en classe pour 

nourrir les débats permettraient aux élèves de progresser en compréhension de 

lecture : au-delà de la lecture même, offerte le plus souvent par l’enseignant, le 

débat serait aussi le lieu où l’on pourrait questionner le sens du livre et ce que l’on 

a compris. Ces questionnements permettraient donc de percevoir le texte littéraire 

de manière plus fine et plus sensible.  

Je me questionnais aussi sur ma pratique enseignante. Encore trop verticale 

à mon goût, les DVP pourraient être le lieu où je doive me mettre en retrait et 

accepter que mes élèves soient libres de s’exprimer sans que j’aie le contrôle de ce 

qui se passe (toute proportion gardée bien sûr), sans que je sois à la tête du groupe. 

Ne pas guider les élèves, les laisser tâtonner, expérimenter, chercher des solutions 

et réfléchir seuls… autant de points importants à leur apprentissage et au 

développement de leur autonomie que j’ai pourtant tendance à « prémâcher » pour 

eux de peur qu’ils soient en difficulté. Il me faudrait certainement accepter aussi que 

le résultat obtenu en fin de séance ne soit pas celui que j’attendais, mais soit bien 

le fruit du travail de mes élèves, et non pas le mien. Ce décentrement me semblait 

intéressant à expérimenter pour que je progresse dans ma pratique, bien que je le 

considère comme une « mise en danger » par une sortie de ma zone de confort.  

Enfin, la mise en place des rôles lors des débats permettrait d’aider les élèves 

dans le développement de leur autonomie. Ma classe présente encore de nombreux 

enfants qui n’ont pas investi complètement le métier d’élève, aussi, la mise en place 

de ces rôles pourraient leur permettre de s’investir dans une tâche et de prendre de 

l’assurance dans leurs capacités, et donc de l’autonomie.  

Le dispositif du débat 

Prémices 

Tout d’abord il a fallu éclaircir avec les élèves les termes de « débat » ainsi 

que de « philosophie ». Cela a été l’objet d’une séance à part entière où les élèves 



 

 

13 

ont d’abord suggéré des définitions, puis nous avons cherché dans le dictionnaire 

la définition académique de ces mots. Pour les élèves, le terme de débat impliquait 

bien une discussion collective sur un sujet donné, mais selon eux ce débat devait 

forcément se conclure par un vote. Il a donc fallu corriger cette idée en expliquant 

bien qu’un débat était en effet une discussion entre pairs, qu’ils pourraient avoir des 

avis divergents, mais qu’à la fin de ce débat il était possible qu’aucune réponse à la 

question posée initialement ne soit donnée : chacun pouvant rester sur son avis ou 

le faire évoluer. Le terme philosophie était plus complexe : les élèves ne parvenaient 

pas à concevoir en quoi cela consistait. Il a donc fallu utiliser des exemples de 

questions que l’on pouvait se poser en philosophie : qu’est-ce que l’amour ? Que 

devient-on quand on meurt ? Doit-on toujours obéir aux règles ? Ces exemples ont 

suscité des réactions vives chez mes élèves et ont semblé éclairer immédiatement 

l’activité qui allait leur être proposée : le débat à visée philosophique.  

C’est donc naturellement que j’ai choisi un thème proche de mes élèves et 

de leurs préoccupations quotidiennes : l’amitié. J’avais pris soin au préalable de 

réunir des ouvrages de littérature jeunesse (albums et petits romans) sur ce thème, 

et j’ai ainsi pu leur présenter cette bibliothèque particulière comme support pour leur 

réflexion lors des débats. L’idée était de laisser en libre-service ces ouvrages afin 

que chacun se serve tout au long de la période, lise et réfléchisse sur le sujet, afin 

de nourrir les débats à venir. Les élèves se sont très vite emparés de cette 

bibliothèque et une rotation des ouvrages s’est mise en place. 

La construction collective des règles 

À l’instar des règles de vie de classe, j’ai demandé à la classe de réfléchir 

aux règles nécessaires au bon déroulement des débats. L’objectif était de les faire 

réfléchir sur les situations et comportements problématiques qui pourraient se 

présenter, les anticiper et trouver une solution ou une règle permettant de réguler 

la situation. Les termes « respect », « bienveillance » sont revenus souvent. J’ai 

également mis l’accent sur le respect des tours de paroles et de l’opinion de 

chacun : la règle étant de toujours expliquer pourquoi on n’est pas d’accord à celui 

que l’on contredit.  

Nous avons ensuite réalisé une affiche avec ces règles qui serait utilisée lors 

des débats pour rappel.   



 

 

14 

La réalisation de l’exposition 

À la fin de chaque séquence, les élèves ont pu réaliser un affichage de 

synthèse reprenant leurs grandes idées ou phrases qui ont émergé pendant les 

débats sur la thématique annoncée (amour ou amitié). Cet affichage fait de dessins 

et de phrases recopiées au propre était ensuite exposé dans la cage d’escaliers où 

tous les élèves de l’école pouvaient venir le lire et se questionner eux aussi. Les 

élèves étaient très fiers d’afficher le fruit de leurs réflexions à la vue de tous. 

L’organisation des débats : différents dispositifs possibles 

a) Les métiers des élèves 
 

E. Chirouter et M. Tozzi encouragent la mise en place de rôles ou métiers 

pour les élèves durant les débats, afin de leur donner une responsabilité plus grande 

durant les échanges. Ces métiers ont pour visée de développer des compétences 

variées, en plus de celles sollicitées par le débat lui-même.  

Lors des premiers débats, j’ai été réticente à mettre trop de métiers en place, 

en me disant qu’il faudrait d’abord habituer la classe au principe du débat en lui-

même. J’ai donc proposé de mettre uniquement en place le métier de président de 

séance : celui-ci est en charge de la distribution de la parole à l’aide du bâton de 

parole. C’est aussi lui qui régule et sonne le début et la fin du débat à l’aide des 

cymbales de méditation. Les élèves se sont montrés enthousiastes, mais 

souhaitaient vivement la mise en place des secrétaires, ce que je n’avais pas prévu. 

Nous avons donc ajouté le rôle de deux secrétaires lors du débat suivant. Les 

secrétaires disposent chacun d’un cahier pour la prise de notes. Ils sont chargés 

d’écrire autant qu’ils le peuvent les idées exposées par leurs camarades lors des 

débats. Ces cahiers ont pour vocation à servir de trace et de mémoire pour les 

séances à venir. À la fin du débat, chaque secrétaire lit ce qu’il est parvenu à noter. 

Ce rôle est très exigeant pour les élèves : il leur demande beaucoup d’attention et 

une grande capacité de synthèse. Pourtant, nombreux sont les volontaires à chaque 

séance, et pas toujours les meilleurs élèves, ce que j’ai trouvé très positif.  

Il est possible d’ajouter d’autres rôles : modérateur, reformulateur, etc, mais 

nous ne les avons pas encore testés en classe.  



 

 

15 

b) Le débat en groupe classe entier 
 

Le manque de discipline de ma classe sans la présence de l’adulte m’a 

d’abord encouragé à mener les débats en groupes classe entier. Je savais que ce 

ne serait pas idéal, car on sait bien que les petits parleurs se font vite voler la parole 

par des élèves plus à l’aise et restent alors en retrait de l’activité, voire se 

démobilisent complètement. Mais pour commencer, j’ai préféré opter pour ce 

système, en me disant que nous l’adapterions plus tard, une fois la classe bien 

familiarisée aux principes du débat.  

Mes observations sont les suivantes : les élèves ont été très vite capables de 

faire circuler la parole sans se couper sans cesse comme ils le font en classe. 

J’explique ce phénomène par la présence du bâton de parole qui est un excellent 

modérateur. Très vite aussi ils se sont montrés aptes à avancer des arguments et 

à se contredire entre eux avec beaucoup de respect et d’attention. Le fait de 

s’appuyer sur les albums a permis d’éviter les débats de type « café du commerce » 

comme les nomme E. Chirouter, c’est-à-dire que nous étions dans une discussion 

décentrée, ou chaque élève ne parlait pas de sa vie mais bien de concepts liés à 

l’amitié ou à l’amour. Toutefois, j’ai pu observer que les élèves ne faisaient référence 

aux albums lus que s’ils l’étaient juste avant le débat. Si la lecture avait été faite en 

amont en classe une semaine ou quelques jours auparavant, les élèves n’y faisaient 

jamais référence. Je ne peux pas affirmer que ces lectures n’ont pas apporté 

certaines idées ou matière à réfléchir aux élèves, mais sans référence de leur part, 

il est difficile de savoir quelle a été l’apport réel de ces lectures pour les débats. En 

revanche, si l’album venait d’être lu avant le débat, et que le lien entre la question 

et l’album était fait de manière directe, alors les élèves s’appuyaient presque 

exclusivement sur cette lecture pour débattre.  

J’ai bien sûr constaté que les petits parleurs se montraient en retrait : même 

si à chaque débat, des élèves qui n’avaient jamais pris la parole osaient se lancer, 

une poignée de cinq ou six élèves restaient passifs voire complètement 

démobilisés, pour ensuite devenir perturbateurs (par ennui très probablement). J’ai 

donc décidé de changer un peu le dispositif du groupe pour parvenir à enrôler ces 

élèves dans l’activité.  



 

 

16 

c) Le débat en petits groupes avec rapporteurs 
 

Afin de mettre tous mes élèves en activité, j’ai donc décidé d’expérimenter 

une autre organisation lors des débats. Aussi, j’ai divisé ma classe en cinq groupes 

de cinq élèves, avec dans chaque groupe un élève désigné comme rapporteur : il 

serait en charge de formuler à toute la classe les idées énoncées par ses 

camarades durant le débat en fin de séance. Chaque groupe disposait donc d’une 

feuille de papier et d’un stylo et les élèves étaient invités à s’organiser seuls. Mon 

objectif était non seulement de prendre avec moi les petits parleurs pour les 

encourager à s’exprimer en groupe restreint, mais aussi à faire gagner les autres 

groupes en autonomie, qui manque grandement à mes élèves de manière générale.  

Je n’ai pu mener ce dispositif qu’une seule fois, mais les premières 

observations sont les suivantes :  

• Les élèves ont globalement eu du mal à s’organiser : choisir un rapporteur, 

un secrétaire, a été l’objet de conflits. 

• Ils ont eu du mal à prendre des notes. Certains pensaient devoir se mettre 

d’accord et n’y sont pas parvenus : ils n’ont pas pensé à prendre en notes 

les avis divergents au sein du groupe.  

• Les élèves les moins matures ont préféré jouer, se disperser, faire du bruit, 

bref, gêner. Sans la supervision de l’adulte, les élèves moteurs d’ordinaire se 

sont démobilisés.   

• Le volume sonore est devenu vite insupportable, ce qui a gêné les petits 

parleurs qui n’osaient pas prendre la parole et ne s’entendaient plus parler.  

• Certains élèves ont été gênés de ne pas avoir l’adulte pour relancer le débat 

les aider à rebondir sur des idées.  

• Tous les groupes ont produit un écrit et les rapporteurs ont joué le jeu de 

présenter les réflexions de leur groupe. Celui qui ne l’avait pas fait s’est 

retrouvé frustré : je pense qu’ils prendront des notes la prochaine fois pour 

ne pas se retrouver dans cette situation.  

 

Mon bilan de cette première séance sous ce format n’est pas très positif : les 

résultats obtenus sont moins intéressants que d’ordinaire, les réflexions des élèves 



 

 

17 

plus pauvres et moins nombreuses. Mais comme tout apprentissage, la mise en 

route peut prendre du temps et demande de la patience. J’essaierai encore ce 

format quelques fois pour voir si un progrès se dessine. Sinon, j’essaierai autre 

chose.  

d) La rédaction de fin de séance 
 

À la fin de chaque séance, je demande aux élèves de noter la question du 

débat du jour sur leur cahier d’écrivain et d’y répondre par une phrase ou un petit 

texte reprenant leurs idées ou ce qu’ils ont retenu. Les résultats sont très 

encourageants : la production d’écrit est très souvent difficile pour de nombreux 

élèves, mais sous ce format (la conclusion du débat par la rédaction de son opinion) 

tous les élèves parviennent à rédiger quelque chose, voire même ajoutent des idées 

qu’ils n’avaient pas exprimées. Le débat est donc motivant pour la production d’écrit, 

et amène les élèves, même les plus en difficulté, à rédiger et être en réussite.  

 

Conclusion : réussites, difficultés, continuité 
 

La mise en place des DVP résultait pour moi d’une envie ancienne, mais 

consistait en une vraie prise de risque : il m’a fallu accepter de me décentrer de ma 

classe, laisser la parole aux élèves, bref, lâcher la bride, ce qui au début n’est pas 

confortable. Mais j’ai été surprise de voir que les élèves ont été loin d’abuser de 

cette liberté, et au contraire s’en sont saisi à bon escient. Ils se sont bien investis et 

ont montré de réelles qualités de réflexion et d’écoute. Le sujet de l’amitié a été plus 

simple à aborder pour eux que celui de l’amour : j’ai découvert à quel point cela était 

un thème sensible, émotionnel, intime. Le CE2 est peut-être l’âge des premiers 

émois, en tout cas, cela ne les a pas laissés indifférents.  

La difficulté majeure est pour moi l’enrôlement de tous les élèves, notamment 

les petits parleurs et élèves Ulis, difficiles à investir dans la tâche. J’ai bon espoir 

qu’avec le temps et la pratique, tous prendront petit à petit leur place dans le groupe 

et parviendront à énoncer une idée.  



 

 

18 

Je conclus suite à ma pratique que les albums sont des supports utiles, mais 

que les élèves de CE2 ne sont pas encore tous capables de créer du lien entre les 

débats et les lectures si le lien n’est pas temporellement immédiat. Il est donc à 

travailler et à approfondir afin que les élèves soient d’eux-mêmes capables de faire 

du tissage entre la littérature et les DVP. Malgré tout, je constate une très nette 

progression des capacités de rédaction de mes élèves suite à la mise en place des 

DVP. Mes meilleurs élèves utilisent maintenant systématiquement des connecteurs 

logiques dans leurs productions, les élèves qui en étaient encore à la dictée à 

l’adulte en début d’année parviennent à présent à rédiger une phrase seuls. C’est 

pour moi une réussite.  

Dans ma pratique future, je continuerai à pratiquer les DVP, car je trouve que 

cette expérience est concluante, que le bénéfice pour les élèves est très important, 

tant d’un point de vue langagier que dans leur posture d’élève et de futur citoyen. 

Je recommande chaleureusement la mise en place de ces débats, tous niveaux 

confondus, car il n’y a pas d’âge pour se poser des questions philosophiques et 

tenter d’y répondre.  

 



 

 

19 

Bibliographie  
Bettheleim, Bruno (1976)., Psychanalyse des contes de fées., Paris : 

Éditions Robert Laffont. 

Chirouter, E. (2010). Philosopher avec enfants… grâce à la littérature de 

jeunesse à l'école, en segpa et ailleurs…. La lettre de l'enfance et de 

l'adolescence, 80-81(2), 115-122. doi:10.3917/lett.080.0115. 

Chirouter, E. (2010). Philosopher avec les enfants dès l’école élémentaire 

grâce à la littérature. Analyse d’un corpus de trois années d’ateliers de philosophie 

en cycle 3. Recherches en éducation, (13), 31-42. Consulté à l’adresse 

http://www.recherches-en-education.net/IMG/pdf/REE-no13.pdf 

Chirouter, E. (2013). La littérature de jeunesse : le lecteur, l’œuvre, les 

passeurs et le passage. Revue des sciences de l’éducation, 39(1), 25-32. 

https://doi.org/10.7202/1024531ar 

Chirouter, E. (2017). Philosophie et littérature de jeunesse : petit lecteur 

deviendra grand. Revue de la BNF, 54(1), 54-57. doi:10.3917/rbnf.054.0054. 

Chirouter, E. (2018). Platon au programme : Des ateliers de philosophie à 

l’école primaire à partir de l’anneau de Gygès, un exemple de laboratoire de 

pensée. Spirale - Revue de recherches en éducation, 62(2), 39-50. 

doi:10.3917/spir.062.0039. 

Chirouter, E. (2019). Pratiques de la philosophie avec les enfants. Les 

Cahiers Dynamiques, 76(3), 73-82. doi:10.3917/lcd.076.0073. 

Chirouter, E., & Prince, N. (2019). Philosophie (avec les enfants) et 

littérature (de jeunesse). Lumières de la fiction (Philosophie & Littérature éd.). 

Paris, France : Editions Raison Publique. 

Go, N. (2018). La philosophie pour elle-même. Spirale - Revue de 

recherches en éducation, 62(2), 141-150. doi:10.3917/spir.062.0141. 

Kant, E. (2015). Critique de la faculté de juger. Paris, France : Flammarion. 



 

 

20 

Ministère de l’Éducation Nationale (2018). Programme du cycle 2, Eduscol, 

48-54. 

Ministère de l’Éducation Nationale (2015). La discussion à visée 

philosophique (dvp) ou oral réflexif, Eduscol. 

Platon, L. (2002), République, traduction inédite, introduction et notes par 

Georges Leroux. Paris : Flammarion. 

Tozzi, M. (2008). Faire philosopher les enfants constats, questions vives, 

enjeux et propositions. Diogène, 224(4), 60-73. doi:10.3917/dio.224.0060. 

 

 



 

 

21 

Annexes 

LE
 D

ÉB
AT

 À
 V

IS
ÉE

 P
HI

LO
SO

PH
IQ

UE
  

SÉ
Q

UE
NC

E 
1 

: L
’A

M
IT

IÉ
, q

u’
es

t-c
e 

qu
’u

n 
am

i ?
 

Co
m

pé
te

nc
es

 tr
av

ai
llé

es
 : 

 
• 

S’
es

tim
er

 e
t ê

tr
e 

ca
pa

bl
e 

d’
éc

ou
te

 e
t d

’e
m

pa
th

ie
 

• 
Ex

pr
im

er
 so

n 
op

in
io

n 
et

 re
sp

ec
te

r l
’o

pi
ni

on
 d

es
 a

ut
re

s 
• 

Id
en

tif
ie

r 
et

 p
ar

ta
ge

r 
de

s 
ém

ot
io

ns
, d

es
 s

en
tim

en
ts

 d
an

s 
de

s 
sit

ua
tio

ns
 e

t 
à 

pr
op

os
 d

’o
bj

et
s d

iv
er

sif
ié

s :
 te

xt
es

 li
tté

ra
ire

s 
• 

Ac
ce

pt
er

 le
s d

iff
ér

en
ce

s 
• 

Se
 se

nt
ir 

m
em

br
e 

d’
un

e 
co

lle
ct

iv
ité

 

• 
Re

sp
ec

te
r d

es
 rè

gl
es

 co
m

m
un

es
 

• 
Dé

ve
lo

pp
er

 d
es

 a
pt

itu
de

s a
u 

di
sc

er
ne

m
en

t e
t à

 la
 ré

fle
xio

n 
cr

iti
qu

e 
• 

Co
nf

ro
nt

er
 se

s j
ug

em
en

ts
 à

 ce
ux

 d
’a

ut
ru

i d
an

s u
n 

dé
ba

t a
rg

um
en

té
 e

t r
ég

lé
 

• 
Co

m
pr

en
dr

e 
un

 te
xt

e 
et

 co
nt

rô
le

r s
a 

co
m

pr
éh

en
sio

n 
• 

Pa
rt

ici
pe

r à
 d

es
 é

ch
an

ge
s 

• 
Di

re
 p

ou
r ê

tr
e 

en
te

nd
u 

et
 co

m
pr

is 

Te
xt

es
 su

pp
or

ts
 : 

O
tt

o 
(T

om
i U

ng
er

er
), 

Lo
ul

ou
 (G

ré
go

ire
 S

ol
ot

ar
ef

f),
 Le

 C
hi

en
 in

vi
sib

le
 (C

la
ud

e 
Po

nt
i),

 La
 B

ro
ui

lle
 (C

la
ud

e 
Bo

uj
on

), 
Lu

cie
n 

n’
a 

pa
s d

e 
co

pa
in

s (
Se

rg
e 

Bl
oc

h)
, 

Le
 P

et
it 

Pr
in

ce
 (A

nt
oi

ne
 d

e 
ST

 E
xu

pé
ry

), 
Le

 P
et

it 
êt

re
 (J

ea
nn

e 
Be

na
m

eu
r),

 M
ar

ce
l e

t H
ug

o 
(A

nt
ho

ny
 B

ro
w

ne
), 

Ch
er

ch
e 

am
i, 

Au
dr

ey
 P

ou
ss

ie
r, 

L’
am

ou
r e

t l
’a

m
iti

é,
 B

rig
itt

e 
La

bb
é 

et
 M

ich
el

 P
ue

ch
 

Sé
an

ce
 0

 : 
dé

fin
iti

on
 d

u 
te

rm
e 

dé
ba

t 
ph

ilo
so

ph
iq

ue
 e

t m
ise

 e
n 

co
m

m
un

 d
es

 
rè

gl
es

 

Ob
je

ct
ifs

 : 
 

Dé
fin

ir 
le

 te
rm

e 
de

 
dé

ba
t a

in
si 

qu
e 

le
s 

rè
gl

es
 in

di
sp

en
sa

bl
es

 
à 

so
n 

bo
n 

dé
ro

ul
em

en
t  

Co
m

pé
te

nc
es

 : 
 

• 
Pa

rt
ici

pe
r à

 d
es

 
éc

ha
ng

es
 

• 
Di

re
 p

ou
r ê

tr
e 

en
te

nd
u 

et
 co

m
pr

is 
 

Tâ
ch

e 
: 

• 
Ré

fle
xio

n 
co

lle
ct

iv
e 

• 
Ré

al
isa

tio
n 

d’
un

e 
af

fic
he

 d
es

 rè
gl

es
 q

ui
 se

rv
ira

 à
 ch

aq
ue

 d
éb

at
 

Sé
an

ce
 1

 : 
Q

ue
lle

s d
iff

ér
en

ce
s y

 a
-t-

il 
en

tr
e 

« 
êt

re
 a

m
i »

 e
t «

 ê
tr

e 
co

pa
in

 »
 ?

 
Ob

je
ct

ifs
 : 

 
S’

ap
pr

op
rie

r l
a 

dé
m

ar
ch

e 
du

 D
VP

, 
re

sp
ec

te
r l

es
 rè

gl
es

 
co

ns
tr

ui
te

s 
co

lle
ct

iv
em

en
t, 

se
 

fa
m

ili
ar

ise
r a

ve
c l

es
 

di
ffé

re
nt

s r
ôl

es
 

Te
xt

e 
su

pp
or

t :
 

O
tt

o,
 T

om
i U

ng
er

er
 

Qu
es

tio
ns

 e
t r

el
an

ce
s :

 
• 

Po
ur

 v
ou

s, 
Os

ca
r e

t D
av

id
 so

nt
 

co
pa

in
s o

u 
am

is 
? 

Po
ur

qu
oi

 ?
 

Q
ue

lle
 d

iff
ér

en
ce

 fa
ite

s-
vo

us
 

en
tr

e 
êt

re
 a

m
is 

et
 ê

tr
e 

co
pa

in
s ?

 
• 

Q
u’

es
t-c

e 
qu

i e
st

 le
 p

lu
s f

or
t :

 ê
tr

e 
am

is 
et

 ê
tr

e 
co

pa
in

s ?
 P

ou
rq

uo
i ?

 
• 

A-
t-o

n 
be

so
in

 d
e 

se
 v

oi
r t

ou
s l

es
 

jo
ur

s p
ou

r ê
tr

e 
am

i ?
 

• 
L’a

m
iti

é 
du

re
-t-

el
le

 to
ut

e 
la

 v
ie

 ?
 

• 
Co

m
m

en
t e

t p
ou

rq
uo

i l
’a

m
iti

é 
es

t-e
lle

 si
 fo

rt
e,

 p
ou

rq
uo

i d
éf

ie
-t-

el
le

 le
 te

m
ps

 ?
 

• 
Q

u’
es

t c
e 

qu
e 

ce
tte

 h
ist

oi
re

 n
ou

s 
ap

pr
en

d 
su

r l
’a

m
iti

é 
? 

    

Tâ
ch

es
 : 

• 
Le

s d
isc

ut
an

ts
 : 

dé
ba

tte
nt

 a
fin

 d
e 

ré
po

nd
re

 à
 la

 q
ue

st
io

n 
 Rô

le
 d

e 
l’e

ns
ei

gn
an

t :
 e

ss
ai

e 
de

 
re

st
er

 e
n 

re
tr

ai
t, 

ré
gu

le
 le

 
co

m
po

rt
em

en
t, 

re
la

nc
e 

le
 d

éb
at

 si
 

be
so

in
, r

ec
en

tr
e 

le
 d

éb
at

 si
 d

ér
iv

e,
 

co
ns

ig
ne

 le
s a

rg
um

en
ts

 q
ui

 
ap

pa
ra

iss
en

t 



 

 

22   



 

 

23 

 

 



 

 

24  



 

 

25 

Transcription d’un extrait du débat n°3 sur l’amitié du 17 février 2021 :  

En début de séance, l’enseignante lit un extrait de L’amour et l’amitié de 

Brigitte Labbé qui servira de support à la réflexion des élèves. 

Enseignante (E) : Voilà c’était juste ça et donc la question que je vais vous 

poser aujourd’hui c’est qu’est-ce qu’un ami ? C'est le président de séance qui le fait. 

Allez c’est toi. Alors on fait passer comme d'habitude le tour de / le bâton de parole 

comme ça et après c'est le président / et après c'est le président de séance qui le 

fait circuler en priorité aux élèves qui n'ont pas parlé la première fois allez vas-y E1 

(nom d’élève anonymé, élève 1) //  

Aucun élève ne prend la parole, rires 

E : alors personne ne veut parler (rires). Alors je vais poser la question 

autrement alors est-ce que vous comprenez ce que ressent Alexis par rapport à ce 

que fait Pierre ? 

E2 (élève 1): Alexis c’est qui ? 

E : c’est deux personnages y’a Alexis qui donne plein de signes d’amitié à 

Pierre et y’a Pierre qui dit toujours oui oui moi je suis ton ami mais il donne pas 

beaucoup de preuves et Alexis il en a un peu marre. On va refaire un tour comme 

ça chut alors on écoute 

E1 : euh Pierre ne dit pas hum c’est un ami mais c’est pas un vrai vrai ami 

euh pour euh Alexis parce qu’en même temps il a jamais fait de preuves pour que 

ils sont amis alors il pense que alors il pense que juste en disant promis je suis ton 

ami bah euh bah je pense que c’est pas un bon signe d’amitié 

E : d’accord 

E3 : bah moi je pense que je suis d’accord avec E1 puisque Alexis lui il offre 

toujours des trucs il doit ramener les devoirs de Pierre quand il est malade alors que 

Pierre euh lui il fait rien du tout et quand euh bah c’est juste que Pierre lui je pense 

pas que c’est un vrai ami pour Alexis mais Alexis lui il est plus gentil avec Pierre 

alors que Pierre moi je pense qu’il fait exprès d’être ami avec lui parce que comme 

ça il a tout ce qu’il veut 



 

 

26 

E4 : bah moi aussi je suis d’accord avec E3 et E1 comme quoi Alexis il prouve 

bien que c’est son ami mais Pierre Pierre lui il fait rien Pierre il attend juste son 

copain qui vient l’attendre à la fin de la journée et tout et tout et euh moi je pense 

que Alexis il devrait se trouver un autre ami qui est plus gentil avec lui 

E5 : euh mais moi je pense que je suis d’accord avec E4 parce que en vrai 

je pense pas qu’il est vraiment ami c’est juste parce que il se sert de lui parce que 

tout le temps avec comment il s’appelle déjà ? Alexis eh ben euh il lui donne tout le 

temps des trucs il vient tout le temps le voir et moi je trouve que c’est pas vraiment 

un ami 

Une élève veut prendre la parole 

E : allez vas y  

E6 : bah c’est vrai parce que bah Alexis bah il on dit un peu tout le temps la 

même chose Alexis bah il fait toujours des choses pour Pierre et Pierre bah il fait 

rien pour Alexis et il prouve pas du tout qu’il est ami alors j’ai pas du tout l’impression 

que Pierre bah il est ami de il est ami avec Alexis 

(…)  

E : alors moi je vais poser une autre question maintenant je vais vous 

demander est-ce qu’on peut être ami avec quelqu’un qui n’est pas ami avec nous ?  

Tous les élèves : non 

E : alors bah on va vous allez en discuter 

(…)  

E7 : eh bah non on peut pas être ami avec quelqu’un qui veut pas être notre 

ami parce que parce que après parce que après parce que non en fait 

E : bah si vas-y essaye attends j’aimerai que E7 essaie de dire son idée vas-

y essaye E7 tu vas y arriver 



 

 

27 

E7 : moi je pense pas qu’on peut être ami avec quelqu’un qui veut pas être 

notre ami parce que bah il va nous ignorer il va pas vouloir jouer avec nous il va rien 

faire 

E8 : bah moi je pense que si tu es ami avec quelqu’un qui veut pas être ami 

avec toi et qu’il ne fait rien eh bah ça peut nous rendre triste  

(…) 

Extrait de prises de notes d’un secrétaire lors du débat n°3  



 

 

28 

 
 
Extrait de prises de notes d’un secrétaire lors du débat n°2

http://www.rapport-gratuit.com/


 

 

29 

 

 
Affichage final réalisé à la fin de la séquence sur l’amitié 
 


