INTRODUCTION

Rapport- gratuit.com

LE NUMERD 1 MONDIAL DU MEMOIRES

&




Tout Etat pose le probleme du pouvoir. Ce pouvoir, défini comme I'exercice de I'autorité
politique dans I'Etat, est un ensemble de procédés utilisés par un homme ou un groupe
d’hommes pour déterminer les autres en vue de les maintenir sous ses ordres. Autrement
dit, il s’agit de la capacité de commander et de se faire obéir, ce qui nous amene a nous
interroger sur le fondement et la légitimité du pouvoir de I'Etat. En réalité, sur quoi est
fondé le pouvoir politique (le commandement et les ordres de I'Etat) et qu’est-ce qui le rend
légitime, malgré la violence qui lui est inhérente ? La légitimité de I'Etat est-elle fondée sur la
violence ou sur le droit ? Ces questions seront diversement répondues et ce, en fonction des

auteurs, des écoles de pensées et des systémes politiques que I’humanité a connu.

Pour ce qui nous concerne ici, nous savons que notre auteur, Thomas Hobbes, en élaborant
sa théorie de I'Etat, a clairement opté pour une monarchie absolue. Quelles sont les raisons
de ce choix ? Pourquoi Hobbes a préferé la monarchie a d’autres régimes politiques comme
la démocratie ? Pour répondre a ces questions, il serait peut-étre utile de remonter jusqu’en
1640, période ou I'Angleterre traversait une crise du pouvoir. Cette crise, de nature
théologique et politique, a opposé le pouvoir Royal au Parlement. Il s’agissait, pour la paix du
royaume et la sureté de la personne du roi, de penser les prérogatives et les droits du
souverain ainsi que les devoirs du citoyen. En effet, que la souveraineté appartienne au roi,
cela n’étonne guére les parlementaires ; mais que le pouvoir et les droits des citoyens en
général soient inséparables d’elle, c’est la ou se trouve tout le probleme auquel Hobbes s’est
confronté et qu’il s’est proposé de résoudre. Autrement dit, pour les parlementaires, il est
clair que le pouvoir politique appartient au roi mais les citoyens, eux aussi, ont des droits

inaliénables, ce qui signifie que le champ d’exercice du pouvoir royal a des limites.

Pour les parlementaires, le pouvoir royal, loin de submerger ’homme, lui laisse une marge
de manceuvre dans la jouissance de certains de ses droits, notamment le droit de vivre, de
se mouvoir et de se protéger contre les agressions extérieures. C'est a cette opinion du
Parlement dont Hobbes s’est opposé. En effet, en s’'impliquant directement dans ce débat, il
prend position en faveur de la royauté en montrant les liens indissociables que le pouvoir et
les droits en général entretiennent avec la souveraineté. Pour lui, la souveraineté, parce
gu’elle est absolue, doit avoir une autorité supréme sur toutes choses et sur tous les
citoyens car son domaine d’applicabilité est illimité. S’il en est ainsi c’est parce que Hobbes

craint que 'homme mette en application son droit naturel ou son droit de résistance et

-



perturbe par la méme occasion |'ordre et la sécurité sociale comme ce fut le cas avec
I'assassinat du roi Charles ler. Car comme il le dit lui-méme : « [...] il est manifeste que
pendant ce temps ol les humains vivent sans qu’une puissance commune ne leur impose a
tous un respect mélé d’effroi, leur condition est ce qu’on appelle la guerre ; et celle-ci est telle

qu’elle est une guerre de chacun contre chacun »*.

Il faut donc par un contrat social, mettre en place un Etat fort qui, investi de tous les
pouvoirs, serait capable de contenir la force de chaque individu. Il en est ainsi parce que
Hobbes a une vision négative de ’lhomme. Pour lui, 'homme, a cause de son droit de nature,
devient nécessairement un « homo omini lupus », un loup pour 'homme qui ne peut étre
controlé que par Léviathan (un étre a la force incomparablement plus grand que n’importe
qui dans la société) dont la force ne peut étre égalée a aucune créature sur terre car étant
illimitée. Ce Léviathan tient sa légitimité du pacte social dont la finalité supréme est le
maintien de I'ordre et de la sécurité publique. Mais puisque la fin ne peut s’obtenir sans les
moyens, nous comprenons alors pourquoi Hobbes veut fonder le pouvoir de I'Etat-Léviathan

sur la force qui, il faut le préciser, constitue la garantie sans laquelle le lien social s’effrite.

Cependant, s’il est vrai que I’homme possede naturellement des droits inaliénables, droits
gu’aucun Etat quelque soit sa nature ne peut définitivement abolir, n’est-ce pas la un
paradoxe de parler d’Etat absolu ? Autrement dit, I'absolutisme comme pouvoir dont le
domaine de prédilection est illimité, signifie- t-il la perte entiére et totale des caracteres et
droits que I’homme a hérité de la nature et qui font de lui un homme, comme les passions, la
liberté de se mouvoir ainsi que le droit de se protéger contre toutes formes d’agressions ?
Annihiler ces dispositions naturelles de I’'homme, n’est-ce pas nier I'existence en lui d’un

droit de résistance ?

La société chez Hobbes est née d’un contrat qui lie les hommes entre eux-mémes et non a
leur souverain. Ce dernier n’a pas pris part au contrat en ce qu’il est au- dessus des pactes
instituant la République. De ce point de vue, ne serait-il pas pertinent de repenser la nature
des liens que I'Etat doit entretenir avec son citoyen qui, avant tout, est un homme ? Cette
derniére question se pose parce que c’est le statut de 'homme dans son nouveau cadre

d’existence et son degré d’implication dans la gestion des affaires publiques qui sont ici

! HOBBES Th., Léviathan, trad. G. MAIRET, Gallimard, 2000, Chap. XIll, P.224.

-



directement mis en cause. Quelle sera la place de I’'homme dans une société ou il ne possede
aucun pouvoir, alors que nous savons qu’il est le principal artiste ou artisan de cette méme
société ? En vérité, avec la reconnaissance en I’homme de droits inaliénables, quelle lecture

devons nous désormais avoir de I'absolutisme Hobbien ?




CHAPITRE | : LES FONDEMENTS ANTHROPOLOGIQUES DE L’ETAT-LEVIATHAN

Pour Aristote, la politique est I'art de gouverner la cité. Elle est un talent qui permet
d’apporter des solutions aux problemes des citoyens. Sans la politique la cité serait
éternellement dans I'anarchie, dans l'insécurité, dans l'injustice. Sa premiéere tache est de
former des citoyens dotés d’une bonne éducation, c’est ce qui sans doute explique
I’engagement politique de Thomas Hobbes. Rappelons que c’est a la suite de son second
voyage a Paris (1634-1636) qu’il a élaboré sa doctrine politique. La politique en
guestion, considérée comme une science doit, selon Hobbes, se débarrasser de toutes
formes de mysticisme pour s’appuyer sur des bases rationnelles. Cela revient a penser la
chose publique a partir non pas d’une transcendance divine, mais en fonction de ’homme
lui-méme comme acteur principal du jeu politique. C’'est dans ce sens que I'anthropologie,

science qui étudie I’'homme, constitue le fondement de la réflexion politique hobbesienne.

Le Léviathan, ceuvre maitresse de Hobbes, fut publié en 1651 au lendemain de la guerre
civile anglaise. Cette période qui a vu la dissolution du Parlement et la défaite du camp
royaliste par Cromwell est marquée par la remise en cause de plus en plus manifeste des
églises et I'affirmation toute profane de la puissance civile, donc de I'Etat. C'est dans ce
contexte de renversement de la moralité ou de refondation qu’est apparu le Léviathan dont
la tache principale est de montrer aux hommes la voie a suivre pour retrouver le salut
terrestre. Mais le probléme ici, c’est que jusque |3, aucune loi permettant d’établir la paix et
la sécurité civiles n’est clairement définie, ce qui permet de comprendre que les hommes
soient toujours dans un état de guerre ou, pour étre précis, un état de nature. L'analyse de
cet état nous aménera a saisir 'homme depuis sa condition premiéere jusqu’a son entrée
dans une société civile, ol nous découvrirons avec Hobbes que le caractere fini des hommes

est la cause de leur obéissance.




Section 1 : Du droit naturel de 'homme au contrat fondateur de la société civile et de

I’Etat absolu

Décrivant la situation des hommes a I'état de nature, Hobbes au chapitre XlIl du Léviathan
écrit: « [...] il est manifeste que pendant ce temps ou les humains vivent sans qu’une
puissance commune ne leur impose a tous un respect mélé d’effroi, leur condition est ce
qu’on appelle la guerre; et celle-ci est telle qu’elle est une guerre de chacun contre
chacun »*. Ce propos de Hobbes montre qu’en I'absence du pouvoir commun les hommes
sont encore dans un état de nature, disposant d’'un droit de nature. Le droit de nature peut
étre défini comme le pouvoir naturel et légitime d’employer toute sorte de moyens dont on
juge nécessaire a notre propre survie. Il est défini comme : « la liberté que chacun a d’user
de sa propre puissance, comme il le veut lui-méme pour la préservation de sa propre nature,
autrement dit de sa propre vie et, par conséquent, de faire, selon son jugement et sa raison
propres, tout ce qu’il concevra étre le meilleur moyen adapté & cette fin»>. L’état de nature,

en raison du droit de nature, est un état de guerre de tous contre tous.

La guerre, selon Hobbes, s’inscrit dans la durée. Elle est un état permanent d’affrontement
physique ou verbal et non une simple lutte ou bataille. Cette volonté iminente qu’ont les
hommes de s’affronter s’explique par:« d’'une part, I'existence d’un désir indéfini de
puissance, et d’'une part, le droit naturel illimité de chacun sur toutes choses, y compris sur
les autres ». * Trois causes sont a l'origine de la guerre entre les hommes : la rivalité, la
méfiance, la fierté. A ce propos, Hobbes se veut explicite en déclinant successivement la
finalité liée a chacune de ces causes. En effet, la recherche effrénée du profit met les
hommes en position de combat; quand l'un se méfie de l'autre, c’est par pur souci de
sécurité individuelle car chacun est conscient du danger permanent qui menace sa vie. En
méme temps, chaque homme étant fier de soi, veut imposer aux autres la haute opinion

gu’il a de soi-méme en vue justement de jouir d’'une certaine réputation.

La rivalité entre les hommes entraine une guerre sans fin. En effet, quant deux individus
désirent la méme chose dont la jouissance mutuelle est impossible, il s’en suit

nécessairement une compétition pour la propriété, ce qui, a premiére vue, amene a penser

> HOBBES Th., Léviathan, trad. G. MAIRET, Gallimard, 2000, Chap. XIll, P.224.
* HOBBES, Th. Léviathan, op.cit. Chap. XIV, P.229.
4 ZARKA, Y. CH., Hobbes et la pensée politique moderne, P. 128.

.



que les hommes sont en présence d’une guerre purement économique. Mais il n’en est fien
car si tel était le cas, cette guerre serait une bataille ponctuelle. Elle ne durerait que/de temps
que dure la raréfaction des produits destinés a la consommation, a la satisfaction, des
besoins du corps. Cette guerre qui dépasse le cadre strictement biologique, est
intrinsequement liée a la nature propre de 'homme, c'est-a-dire a son désir immodéré de
gloire et de puissance. Si les uns attaquent les autres qui se défendent avec toutes les
dispositions et I'arsenal requis, c’est soit pour devenir maitre ou propriétaire de la personne
et des biens d’autrui, soit pour éviter de perdre son patrimoine et devenir par la méme
occasion esclave d’'un autre. Lisons a ce propos la déclaration. de Hobbes dans le
Léviathan : « A cause de cette défiance de I'un envers I'autre, un homme n’a pas d’autre
moyen aussi raisonnable que I’anticipation pour se mettre en sécurité, autrement dit se
rendre maitre, par la force et la ruse, de la personne du plus grand nombre possible de gens,
aussi longtemps qu’il ne verra pas d’autre puissance dssez grande pour les mettre en danger.
Il ne s’agit la de rien de plus que ce que 5a propre conservation requiert-ce qui,
généralement, est permis »°. Cette guerre interindividuelle, il faut le préciser, n’a pas pour
fin de tuer I'autre ou de le faire disparaitre complétement du circuit social ; elle consiste
plutot a le garder en vie pour lui imposerimage qu’on veut qu’il ait de nous. Il s’agit en
dernier ressort d’une lutte pour la gloire. €ar sans ce regard craintif et soumis du vaincu, la

victoire du vainqueur serait sans gloire.

Le droit est défini comme ce ‘qui est conforme, c'est-a-dire qui n’est pas contraire a la
raison. Et dans la mesure ol cette méme raison prescrit de rechercher ce qui est bien pour
nous-mémes — la paix — et de renoncer a tout ce qui peut porter atteinte a notre vie - la
guerre-, alors il devient tout a fait loisible pour un homme de prendre toutes les dispositions
en vue d’accomplir ces recommandations de la raison, ce qui montre que nous sommes bien
en présence d’un espace ou la fin justifie les moyens. Dés lors, chacun devient maitre et juge
des moyens nécessaires a sa propre conservation. « Qui veut la fin veut les moyens », avait
dit Machiavel. Et puisgque la paix ne peut s’obtenir que par les moyens de la guerre, il va de
soi quée chaque hoemme cherchera a s’armer mieux que les autres en vue de se protéger
contre toutes formes d’agressions. C'est dans ce sens que nous comprenons cette

déclaration‘de Hobbes : « (...) Ia ot un homme a droit a la fin, et parce que la fin ne peut étre

> Léviathan, op.cit. XIlI, 3, p.222.

-



atteinte sans les moyens, c'est-a-dire sans ces choses qui sont nécessaires pour obtenir la fin,
il est conséquent de dire qu’il n’est pas contre la raison, et, par conséquent, que c’est un droit
pour un homme, d’user de tous les moyens et de faire toute action qui est nécessaire pour la

préservation de son corps »°.

L'utilisation des moyens nécessaires a la préservation de la vie serait alors une attitude
légitime car étant fondée sur le droit naturel d’autoconservation. Il serait donc illogique de
parler d’injustice par rapport aux actes posés par quiconque pour sauver sa peau. Au
chapitre premier du De Cive, en décrivant la situation des hommes hors de la société civile,
Hobbes pense a ce qui est en train de devenir la condition humaine en Angleterre ou toute
autorité civile est bannie en raison des conflits. Cette situation reflete parfaitement I'image
de I'état de nature ou chague homme posséde un droit de nature. Le droit de nature dont
Hobbes fait état est un droit qui est propre a I'individu et qui s’enracine dans la volonté. Il
résulte d’un faisceau de forces et se présente comme un pouvoir ou liberté ; il est ordonné a

la conservation de la vie et s’accorde avec la raison.

L'idée de droit naturel, faudra-t-il le noter, n’est pas une innovation proprement
hobbesienne. Déja pour la tradition, le droit est naturel parce qu’il fait parti de I'ordre des
choses universellement voulu de Dieu. Mais la différence c’est qu’a la référence
cosmologique et théologique du droit naturel classique, Hobbes substitue une référence
anthropologique. Le droit est ce qui incline 'homme a des mouvements et a des actions
mécaniques et I'expose a des rapports de forces vis-a-vis des autres hommes. Mais le droit
est aussi spécifique a la nature de ’lhomme car il appartient a chaque individu et se défini
comme liberté. Nous constatons ici un lien étroit entre la premiere section du De cive
intitulé La liberté et le chapitre XIV du Léviathan ou le droit est défini comme la liberté de
faire une chose ou de s’en abstenir. Mais dans la mesure ou le droit naturel est synonyme de
guerre universelle, qu’est-ce qui peut bien amener les hommes a vouloir se départir de cet

état d’anomie généralisée ?

L’homme, comme I'affirme Aristote est un “zoon politickon”” ou un “homo politicus”, c'est-
a-dire un animal politique. Il est obligé de vivre avec ses semblables. C’est ce qui fait qu’il

soit un étre essentiellement social dont la vie dans la cité sera régie par un pouvoir politique

e Op.cit. p. 179.

-



communément appelé Etat. Ce pouvoir est une force, une puissance, une autorité qui, en
politique, est incarnée par I'Etat. Mais d’ou vient le pouvoir politique ? En réfléchissant sur

I'origine du pouvoir politique, plusieurs positions se dégagent.

Pour un théologien comme S' Paul : « Tout pouvoir vient de Dieu si bien que celui qui résiste
a l'autorité de I'Etat se rebelle contre I'ordre établi par Dieu ». En effet, les guides sont
considérés comme des représentants de Dieu sur terre. Le pouvoir politique en ces termes
est divin, sacralisé et appelle soumission, vénération. Le chef en tant que représentant de
Dieu n’a de compte a rendre qu’a Dieu. Aristote quant a lui, fera découler le pouvoir
politique du pouvoir paternel. Pour lui, la famille constitue la cellule élémentaire de base de
la société. Et dans la famille le pére est naturellement lié a ses enfants et a un pouvoir
naturel sur eux. Si donc la société est I'’émanation des familles alors le pouvoir social sera

nécessairement I’émanation du pouvoir familial. Par conséquent, le pouvoir politique aura

des fondements naturels.

Par contre, pour Rousseau, l'origine divine comme |'origine naturelle sont contestables.
Selon lui, I'origine du pouvoir est a chercher ou dans la force ou dans la violence ou dans le
consentement. Et dans Du contrat social, il rejettera toute possibilité de faire découler
I'autorité ou le pouvoir politique de la violence ou de la force : « Puisqu’aucun homme n’a
une autorité naturelle sur son semblable, et puisque la force ne produit aucun droit, reste
donc les conventions pour base de toute autorité légitime parmi les hommes »’. Le pouvoir
qui s’acquiert par la force ne dure qu’aussi longtemps qu’on a la force. Le pouvoir doit étre

légitime et |égal, c’est-a-dire qu’il doit avoir pour fondement le peuple et la Constitution.

Pour sa part, Hobbes considere que c’est la situation infernale dans laquelle se trouvaient les
hommes a I'état de nature a cause du droit de nature qui va les amener a rechercher des
pistes de sortie de crise. Chacun savait qu’il pouvait perdre sa vie a n'importe quel moment
s’il ne s’engageait pas, avec les autres, a changer son mode de vie. L’état de nature est une
contradiction car : « celui qui désire vivre dans un état tel que cet état de liberté et de droit
de tous sur tout, se contredit lui-méme. Car chague homme désire par nécessité de nature

son propre bien, auquel est contraire cet état dans lequel nous supposons un conflit entre

" ROUSSEAU J. J. Du Contrat Social, GF,IV,P.33

.



des hommes égaux par nature, et capables de se détruire I'un 'autre »%. En effet, si les
hommes sont arrivés a un tel degré de conscience, c’est bien grace a la loi de nature,
générée par la raison. La loi de nature, précepte rationnel, est ce qui prescrit la recherche de
la paix, si elle peut étre atteinte, et le renforcement des moyens nécessaires a la sécurité, si

la guerre est inévitable.

Mais la loi naturelle peut-elle permettre a deux libres arbitres de cohabiter en parfaite
harmonie ? Pour répondre a cette question, il serait peut étre intéressant d’examiner la
nature de cette loi. Telle que traitée par Hobbes, la loi de nature requiert deux principes
essentiels : éthique et théologique. Dans presque toute I'ceuvre du penseur, elle se rattache
directement a la dimension rationnelle de I’homme. Du point de vue éthique, la loi de nature
ne saurait étre une loi au sens d’une obligation, d’un ordre donné a un tiers, mais une voie
intérieure, une représentation mentale au sens d’une intériorisation des valeurs morales
permettant aux uns et aux autres de préserver non seulement leur vie mais aussi de vivre en
parfaite harmonie. Voyons a ce propos la précision apportée par Zarka : « Dans sa définition
éthique, la loi naturelle n’est donc pas a proprement parler une loi, c'est-a-dire un
commandement, mais, comme dit Hobbes, un théoréme, une conclusion ou un précepte de
raison concernant l'action et auquel ’homme peut parvenir par un raisonnement vrai sur ce
qui favorise sa préservation. La référence au législateur ainsi suspendu, la loi naturelle est
donc rapportée a la raison humaine, a la recta ratio, c’est-a-dire en définitive a 'usage

rationnel de la parole»’.

La loi de nature exprime un impératif dicté par le verbe éternel. Il s’agit entre autres d’une
sorte de théoreme plutot que d’une loi au sens habituel de commandement impératif. Elle
dispose 'lhomme a s’incliner vers la paix par I'amour et le bonheur dont elle est la voie
royale. C’'est dans ce sens que distinguant la loi de nature du droit naturel, Hobbes
écrit : « En effet, et bien que ceux qui écrivent sur ce sujet aient ’habitude de confondre jus et
lex (droit et loi),il est néanmoins nécessaire de les distinguer, parce que le DROIT consiste en

la liberté de faire ou de ne pas faire, alors que la LOI détermine et contraint dans un sens ou

8 HOBBES TH. Eléments de la loi naturelle et politique,l, XIV, P12.
ZARKAY. Ch., Hobbes et la pensée politique moderne, op.cit. p.151.

.



dans I'autre, en sorte que la loi et le droit différent autant que I'obligation et la liberté, et se

contredisent s’ils sont appliqués & un méme objet »*° .

Le droit de nature comme liberté totale, se confond avec l'indiscipline et I'indétermination
de chacun, alors que la loi de nature, définie au méme titre que la raison, est ce qui permet
de distinguer le juste et I'injuste, le vrai du faux, le bien du mal. Ainsi sera considéré comme
juste tout ce qui est conforme a la loi. La loi, régle générale qui tire son origine de la raison,
est ce qui dicte I'homme a exercer comme bon lui semble son droit de nature pour préserver
sa vie. Tout semble indiquer que la conservation de la vie a I'état de nature admet
I'utilisation de toutes sortes de moyens. C'est comme qui dirait ordinairement que tous les
moyens sont bons pour se tirer d’affaire dans un terrain ou les forces sont livrées a elles-

mémes. En dernier ressort, tous les mécanismes utilisés pour sauvegarder sa vie sont justes,

parce qu’étant conformes a la droite raison, donc a la loi naturelle.

La loi de nature, en guise de rappel, n’est pas une obligation au sens propre du mot mais un
lien qui désigne tantot un rapport nécessaire, tantot une pression de nature physique. En
effet, lorsque Hobbes dit que la loi de nature oblige, il n"'emploie pas ce mot au sens
moderne, mais I'emploie au sens d’une régle générale qui est toujours vraie et nécessaire
pour la conscience, méme en |'absence d’un pouvoir commun qui en rend I'application
dangereuse. Pourtant la raison a montré aux hommes qu’ils ne peuvent plus demeurer dans
un tel état au risque méme de perdre ce qu’ils ont de plus important, c'est-a-dire la vie. Il
faut donc sortir de I’état de nature pour intégrer I'état de société, ce qui revient a dépasser

I'inefficacité de la loi de nature au profit d’une autre loi beaucoup plus pratique.

Le passage de I'état de nature a I'état civil se traduit par le remplacement de l'instinct
impulsif par la raison calculatrice. Il s’agit de passer des individualités dispersées dans la
nature a la convergence des volontés en une seule et méme voix. Il faut donc que les
hommes, par I'union, sortent impérativement de cet état misérable pour enfin jouir d’'une
paix durable conformément a la condition établie par le De Cive : « pour jouir d’une défense
assurée; [...] il faut qu’il y ait une seule volonté de tous, qui donne ordre aux choses
nécessaires pour la manutention de cette paix et de cette commune défense. Or cela ne se

peut faire, si chaque particulier ne soumet sa volonté propre a celle d’un certain autre, ou

' HOBBES, Th., Léviathan, op.cit. P.230-231.

.



d’une certaine assemblée, dont I’avis sur les choses qui concernent la paix générale soit

absolument suivi et tenu pour celui de tous ceux qui composent le corps de la république. »1

Dans un état ou rien de I'extérieur (normes, régles lois positives) ne peut freiner la force de
I'individu, les hommes se retrouvent dans une situation de conflit généralisé et permanent.
Et dans une condition de guerre, le meilleur moyen de survivre est de passer a I'offensive.
Dés lors, I'autre devient une proie, un ennemi a dévorer. C'est dans ce sens que parlant de
I’'homme de I'état de nature, Hobbes le qualifie de loup pour I’'homme dont la transcription
latine est homo homini lupus. A coté de sa force brute, I’homme de I'état de nature est aussi
un calculateur. Ainsi grace a la raison dont ils disposent naturellement, les hommes, par un
calcul téléologique, vont comprendre qu’ils ne pouvaient plus demeurer dans un tel état de
peur de perdre ce gu’ils ont de plus précieux, la vie. C’est ainsi que par un consentement
libre et volontaire, ils se dépouillent de leur droit de nature, principale source de la guerre
interindividuelle, pour le confier a un autre. Ce dernier, en vertu des droits dont il a
bénéficié, doit étre en mesure de gérer, au mieux, de mettre fin au conflit social en vue
d’'une paix durable. Le Léviathan trouve une raison supplémentaire au dépouillement
volontaire du droit naturel. Il s’agit de la crainte d’'une mort brutale et I'espoir de savourer
les délices d’une vie merveilleuse. Pour Hobbes : « Les passions qui poussent les humains a la
paix sont la peur de la mort, le désir des choses nécessaires a une existence confortable, et

I’espoir de les obtenir par leur activité »2,

La préservation de la paix et la sauvegarde de la liberté et de la sécurité publiques sont ce
pourquoi les hommes ont contracté. De nos jours, il existe plusieurs théories du contrat
social. Les plus célebres sont entre autres celles de Thomas Hobbes, de John Locke et de
Jean Jacques Rousseau. Notons que quelque soit leur différence de contenu, elles cherchent
toutes a trouver les fondements rationnels de la société civile et de I'autorité politique.
Contrairement a Aristote qui fait de la société une réalité naturelle, ces théoriciens en font le
fruit d’une construction humaine. En effet, ce sont les individus qui, par un commun accord,
ont décidé de renoncer a leur liberté naturelle au grand dam d’un tiers dont la mission est
de garantir la sécurité (Hobbes), la propriété privée (Locke), la liberté et I'intérét général

(Rousseau). Mais ce qui serait I'analyse personnelle de Hobbes du contrat social dans le

" HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit.p. 143-144.
> HOBBES Th., Léviathan, op.cit. chap. XllI, p.228.

.



Léviathan, selon Michel Villey, c’est que : « inquiets, incertains, malheureux dans I'anarchie
de I'état de nature qui est la violence de tous contre tous, la guerre civile et la misere, les
hommes ne disposent rationnellement que d’une voie pour y échapper : c’est de se livrer,
par le pacte, a la toute-puissance du prince. D’ou résulterait que le prince a tous les droits : il
faut choisir, c’est le seul moyen d’obtenir la sécurité pour les personnes et pour les biens, la

paix, la fin des guerres civiles. »**

Le contrat est donc la solution apportée au probléme de la guerre universelle et permanente
a laquelle se livraient les individus au niveau de I'état de nature en raison de leur droit de
nature. Il est une transmission mutuelle du droit que chacun détient naturellement sur les
choses et les étres. |l s’agit pour chacun de reconnaitre a I'autre la possibilité de conserver
autant de liberté ou de droit qu’il peut en posseder lui-méme, ce qui montre que jusque la,
rien n’est donné concretement ; en réalité, on promet seulement de céder le passage a
I’autre dans la satisfaction de ses désirs et ce, réciproquement. Ici nous voyons bien que la
simple promesse ne suffit pas a abandonner son droit sur toutes choses. Il faut donc une
garantie, quelque chose ou quelqu’un qui pourrait contraindre tous a respecter le contrat,
c'est-a-dire la promesse de cessation mutuelle du droit. Sans cela, le contrat serait nul et non
avenu, et les hommes retourneraient a leur situation initiale. Tel est le probleme auquel
Hobbes s’est trouvé confronté et qu’il se doit de résoudre. Pour Yves Charles Zarka : « Le
probléme a résoudre est formulée de la maniére a peu prés identique dans les trois ceuvres
politiques majeures : il s’agit de trouver une garantie pour assurer l'effectivité de la
réciprocité prescrite par les lois de nature, réciprocité qui est la condition de la préservation

A 1
de notre étre »**,

La nécessité de trouver une garantie qui permettrait aux hommes d’assurer de facon
pérenne et réciproque la paix a l'intérieur de la société et de se défendre contre les
agressions extérieures explique I'acuité du probleme. C'est parce que Hobbes a eu a cceur de
résoudre ce probléme, qu’il le mentionne dans presque toute son ceuvre politique. Nous

pouvons vérifier cette idée dans les Eléments de la loi naturelle et politigue. Dans cette

ceuvre, nous pouvons lire : « tant que n’est pas établie entre les hommes une sécurité pour

que soit tenue de fagon réciproque la loi de nature, les hommes demeurent toujours dans

BVILLEY M. La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la philosophie du droit, nouvelle
édition corrigée, Paris, Montchrestien, 1975.
14 ZARKA Y.Ch., La Décision métaphysique de Hobbes: condition de la politique, Vrin, Paris, 1987.p.325.

.



I’état de guerre, et rien n’est illicite pour n’importe quel homme qui tend a sa propre sureté

ou & sa propre commodité»®.

Le De Cive insiste de plus belle maniere sur la méme
idée : «Puis donc qu’il est nécessaire pour I’entretien de la paix, de mettre en usage les lois de
nature, et que cette pratique demande préalablement des assurances certaines, il faut voir
d’oll c’est que nous pourrons avoir cette garantie »'®.0n peut épuiser cet argument par ce
propos du Léviathan : « Les conventions, sans I’épée, ne sont que des mots, et sont sans force

aucune pour mettre qui que ce soit en sécurité »*’.

En tout état de cause, il s’agit de chercher a comprendre les fondements de |'ordre politique

et de I'Etat. C’est ainsi que Hobbes propose d’imaginer la société dissoute méme s’il n’en est
rien. Il s’agit de reconsidérer les choses deés leur départ en examinant la nature particuliere
de chaque élément qui compose la société. La connaissance de 'lhomme, du moins de la
nature humaine, en tant que préalable indispensable dans I’élaboration de la société doit
étre une réalité. La mise en pratique de cette méthode améne a se demander ce qui pousse
les hommes a vivre en société et en méme temps les dispose a la discorde, a la désunion et a
la rébellion. Cette étude, préalable a toute connaissance des causes de la sociabilité
humaine, est exigée par le De cive : « Il me semble en effet qu’on ne saurait mieux connaitre
une chose, qu’en bien considérant celles qui la composent. [...] ainsi en la recherche du droit
de I’Etat, et du devoir des sujets, bien qu’il ne faille pas rompre la société civile, il la faut
pourtant considérée comme si elle était dissoute, c'est-a-dire, il faut bien entendre quel est le
naturel des hommes, qu’est-ce qui les rend propres ou incapables de former des cités, et
comment c’est que doivent étre disposé ceux qui veulent s’assembler en un corps de

république »2.

Cette méthode qui consiste a nier I'existence naturelle de la société, améne a saisir
I’'homme en dehors de tout cadre relationnel. En termes clairs, il s’agit, pour comprendre la
raison et la maniére d’étre de la société civile, d’'imaginer ’'homme dans un espace ou il
vivrait seul sans rapport avec ses semblables. En effet, dans I'introduction du Léviathan, le
philosophe revient sur l'idée selon laquelle la connaissance de [I'édifice social est

intrinsequement liée a la connaissance de la matiére qui le compose, c’est- a- dire I’homme.

-

> HOBBES Th., Eléments de la loi naturelle et politique, op.cit. XIX, 1, p.218.

HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op. V, 3, p.140.
Hobbes Th., Léviathan, op.cit. XVII, p.282.
HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit. Préface, p.71.

[N

6

B
~

8

.


http://www.rapport-gratuit.com/

Cette approche anthropologique est d’autant plus nécessaire qu’elle permet, d’aprés Jean
Terrel d’ « examiner ce que serait la condition naturelle de I’humanité si la société civile était
dissoute. Selon I'ordre des raison, c’est I'anthropologie qui est la condition de la théorie de
I'état de nature et non I'inverse »*. Hors de la société civile, 'lhomme ne pourra pas réaliser
ses qualités humaines car la société en question est, selon Aristote, une réalité naturelle
parce que consubstantielle a I'existence humaine. Cela veut dire qu’elle existe avec la
présence de 'homme dans I'existence. De ce point de vue, on ne peut pas parler de société
sans hommes ni d’hommes qui vivraient en dehors de la société. Un homme qui existerait

seul en dehors du circuit social est soit un dieu soit une béte, selon Aristote.

En reconnaissant la société comme cadre naturel d’existence de ’lhomme, on peut affirmer
son antériorité historique sur I'Etat. Cela veut dire que les sociétés ont d’abord existé sans
Etat avant de se constituer comme des sociétés étatiques. Les sociétés sans Etats sont dites
communautés primitives. Elles renvoient dans I'approche d’Aristote a la famille, au clan et a
la tribu. Ici, la cohésion sociale est assurée grace au lien parental, c’est-a-dire au sentiment
d’appartenir au méme ancétre. Mais le passage du clan a la cité sera le moment du
remplacement du lien parental par l'intérét économique divergent. Et comme la cité est
devenue le nouveau cadre d’existence humaine, si elle est menacée, c’est la vie de ’lhomme
elle-méme qui se trouverait ainsi profondément menacée. C'est pourquoi, pour assurer la
paix et la sécurité sociales, les hommes vont décider de mettre en place une instance
supréme : « sans quoi la communauté devient une simple alliance, qui ne differe des autres
alliances conclues entre Etats vivant a part les uns des autres que par la position
géographique ».%° Les notions de décision et de raison qui interviennent en tant qu’éléments
fondamentaux dans l'institution sociale montre que la cité, selon les mots de Zarka : « n’est
pas simplement une communauté pour la survie, mais une communauté pour la vie

bonne ».%!

Sur la question d’une existence solipsiste, Hobbes ne prend pas le contre-pied d’Aristote
sinon qu’un homme isolé seul dans la nature ne peut qu’étre un pur individu avec un droit
absolu sur toute chose. Ce droit, comme il a été précédemment dit, est en soi une

contradiction en ce qu’il appartient a chacun en particulier et a tous en général, donc a

¥ TERREL Jean, Les Théories du pacte social. Droit naturel, souveraineté et contrat de Bodin a Rousseau, p.137.
%% Aristote, La Politique, 9, 1280b, 7-8, P.207.
L ZARKA Y. CH. La décision métaphysique de Hobbes : condition de la politique, Paris Vrin, 1987. P.242.

.



personne finalement. Ce qui dispose les hommes a un perpétuel combat pour la survie, la
puissance et la gloire. Dans cette situation de crise ou chacun est I'ennemi de l'autre, la
recherche de la paix en vue de sauvegarder la vie individuelle s’'impose comme un impératif

catégorique, pour parler comme Kant.

Au regard de toutes ces considérations, nous pouvons soutenir que méme si I’homme est
devenu un étre social, force est de constater qu’il n’était pas prét a intégrer tranquillement
la société. Il est comme aculé par la situation dans laquelle il vivait. Son entrée en société
n’est point gratuit car 'homme est fondamentalement motivé par la protection qu’il espére
recevoir de la collectivité, sans cela il n’aurait jamais pactisé. Ainsi nous comprenons
parfaitement pourquoi Hobbes rejette la thése aristotélicienne de I'essence sociale de
I'homme. Cette analyse peut étre corroborée par ce propos de Terrel qui note que « Les
hommes cherchent a se regrouper et inventent des sociétés civiles parce qu’ils sont des
animaux égoistes et non parce que leur nature les porterait de facon désintéressée a désirer

la société de leurs semblables »*2.

Mais cette insociabilité naturelle de ’'homme dont Hobbes fait état est-elle absolue ? A cette
guestion, Kant, de fagon subtile, parle d’insociable sociabilité. Pour lui, 'homme est habité
par deux tendances : tendance a se replier sur lui-méme, et tendance a s’ouvrir aux autres.
Ce qui fait que méme s’il s’enferme dans son ego en considérant I'autre comme un obstacle
a sa propre réalisation, il n"en demeure pas moins qu’il est obligé de tendre vers ses paires.
Ainsi si les hommes ne sont pas assez murs pour comprendre la nécessite a vivre en société,
ils sont cependant suffisamment conscients qu’ils ne sont rien en dehors de la vie sociale.
Puisque la société est imaginairement dissoute a cause de I'insociabilité humaine, suivons la
logique hobbienne et reconstruisons-la théoriquement en élaborant des mécanismes qui
favoriseraient une véritable sociabilité, ce qui ne peut se faire sans une garantie suffisante

pouvant réduire tous a I'obéissance mutuelle des conventions.

Il s’agit de faire de sorte que I'accord s’inscrive dans une logique synallagmatique, c'est-a-
dire que les hommes orientent réciproquement leur volonté vers le bien commun qui est la
volonté de chacun et de tous ; et quand je m’engage a cet effet, je dois me garantir que mes

congéneres s’engageront aussi. C'est comme qui dirait : jobserve les lois de nature si et

*> TERRELJ. op.cit. p.139.

.




seulement si je suis sr que I'autre en fera de méme. Le probléme ici est de transformer un
cadre public en espace juridique. Mais lorsqu’on considére la loi naturelle, on s’apercoit
gu’elle ne permet pas une sortie de crise heureuse car n’offrant a I'individu aucun statut
nouveau. Elle ne donne a ’lhomme aucune assurance quant a la volonté avérée des autres a
s’obliger a I'observance du contrat. En effet, si les hommes sont toujours au stade premier
de leur existence, c'est-a-dire a leur état initial, et ce méme aprés avoir contracté, c’est
gu’aucun parmi eux n’est slr que lorsqu’il abandonnera son droit de se gouverner soi-
méme, ses paires en feront autant, ce qui ne fait que refroidir les relations entre les

hommes.

-



Section 2: Le concept juridique de « persona civilis », piece maitresse de l'institution

étatique

Le contrat, faut-il le rappeler, est un accord universel qui consiste en une restriction
mutuellement du droit naturel. Ce qu’on peut constater dans cette cessation réciproque de
droit, c’est 'absence d’une structure juridique qui puisse interpréter de fagon trés claire les
modalités de I'union et I'obligation d’obéissance des contractants. Certes les lois naturelles
jouent un réle important a ce niveau mais leur dictat est loin d’étre un commandement
dotée d’une autorité extérieure, capable de contraindre I'individu a respecter les pactes.
C’est du moins le point de vue de Terrel qui affirme que « La loi naturelle n’a pas encore été
déduite et, de toute maniére, la raison n’a pour Hobbes aucun pouvoir pour commander ou

obliger »*.

L’observance individuelle des lois de nature n’offre aucune garantie a la préservation de la
vie personnelle car rien ne me rassure de la bonne foi des autres ; rien ne me dit que les
autres respecteront I'accord parce qu’il n’y a aucune instance mise en place pour les y
contraindre. De ce point de vue, il 'y a donc aucun intérét a vouloir accorder une attention
particuliére a une régle a laquelle aucun autre membre de la société ne sera obligé d’obéir.
Cette regle devient dés lors nulle et sans effet car 'obéissance a la loi doit étre collective et
coercitive, c'est-a-dire qu’elle doit concerner tous et qu’elle doit aussi s’appliquer a tout le
monde sans exception. Nous voyons alors que les hommes sont toujours en guerre dans

I’état de nature.

Chacun est animé par un sentiment de méfiance envers son prochain. La conséquence de
tout cela est que ce qui était au départ une guerre froide risque de se transformer en conflit
ouvert. Dés lors, chague homme, en vertu du droit d’auto-sauvegarde qui lui a été assigné
par la nature, n’hésitera pas a attaquer les autres avant qu’il ne soit attaqué. De toute facon,
la guerre est inévitable si les hommes ne changeaient pas leur maniéere de vivre car le droit
de nature, par rapport a la loi naturelle, est en lui-méme une contradiction, comme le
signifie Hobbes : « Un précepte de la loi naturel est par conséquent celui-ci : Que tout homme
se dépouille du droit qu’il a par nature sur toutes les choses. Car lorsque différents hommes

ont droit non seulement a toutes choses, méme aux personnes des uns et des autres, s’ils

> TERREL J. op.cit.p.145.

-



usent de ce droit, il en résulte invasion d’un coté et résistance de I'autre, ce qui est la guerre.
C’est par conséquent contraire a la loi de nature, dont la somme consiste dans le fait de

construire la paix »**.

Pour que I'observance des régles, fussent-elles des régles morales ou divines, soit efficace, il
serait nécessaire d’instaurer un pouvoir dont la mission serait de faire de sorte que chacuny
prenne garde. Autrement dit, la garantie de l'application réciproque des lois passent
inévitablement par I'érection d’un pouvoir commun capable d’imposer a tous respect et
obéissance car le seul consensus ne suffit pas a instituer un véritable corps politique. Il faut
donc transformer le consensus en union. L'union, selon Hobbes, s’obtient par la:«
soumission de la volonté de tous les particuliers a celle d’'un homme seul, ou d’une
assemblée, [...] lorsque chacun témoigne qu’il s’oblige a ne pas résister a la volonté de cet
homme ou de cette cour, a laquelle il est soumis »%. Cette union n’est possible qu’a la seule
condition que chaque homme se débarrasse de son droit de nature au profit non pas d’un
autre qui, au méme titre que lui, a contracté, mais d'un tiers qui n’est pas partie
contractante. Autrement dit, il ne s’agit pas tout simplement de trouver une entente
mutuelle sur les termes régissant l'institution du corps politique, il faut plutét que les
hommes se dépouillent de leur droit de nature, cause principale de la guerre de chacun

contre chacun, au profit du souverain.

Mais qu’est-ce que donc se dépouiller de son droit de se gouverner soi-méme ? Se
dépouiller de son droit de se gouverner soi-méme, c’est soit s’en dessaisir totalement soit le
transférer a un autre qui accepte de le recevoir. Dans le premier cas, c’est s’en démettre ou
y renoncer définitivement. C'est convenir volontairement de renoncer, au bénéfice d'un
autre, a toute chose ou toute action a laquelle on avait un usage légitime. En d’autres
termes, c’est un don ou un abandon de droit en ce qu’on ne se préoccupe méme pas de la
destination et de l'utilisation qu’en fera le bénéficiaire. Dans le second cas, il s’agit de
transférer ou de confier son droit a une personne bien précise. Ici chacun affirme une
volonté manifeste de s’6ter du chemin de I'autre, donc de ne pas lui opposer une résistance
dans la satisfaction des choses nécessaires a la conservation de sa vie. Sur cette question,

Hobbes dit expressément que « Lorsqu’un homme se dépouille et met hors de soi son droit,

** HOBBES Th., Eléments de la loi naturelle et politique, op.cit., P.184.
> HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit. section 2, chap.5, para.7, p.144.

-



soit il s’en dessaisit purement et simplement, soit il le transfére a un autre homme. S’EN
DESSAISIR c’est, par des signes suffisants, déclarer que c’est notre volonté de ne plus faire
cette action que nous aurions pu, de droit, faire auparavant. TRANSFERER notre droit a un
autre, c’est, par des signes suffisants, déclarer a cet autre qui I'accepte que c’est notre
volonté de ne pas lui résister ou I’entraver au nom de ce droit que nous possédions avant de

le lui transférer »*°.

Précisons des maintenant qu’il ne s’agit pas d’une donation de droit mais d’un transfert de
droit. En effet, dans la mesure ou la nature a voulu gratifier toutes choses a tous, il serait par
conséquent insensé de donner a autrui quelque chose dont nous n’avons pas lI'entiére et la
totale jouissance. Dans le transfert de droit par contre, s’inscrit un rapport symétrique car
méme si 'homme s’est démis de ce droit, il ne le perd pas pour autant. Il le reprendra
nécessairement en cas de violation de son intégrité physique ou morale. Dans tous les cas,
gu’il s’agit d’'un abandon ou d’un transfert de droit, celui qui a abandonné ou transféré son
droit ne doit pas empécher au bénéficiaire d’en jouir pleinement. Par devoir, il est tenu, pour
ne pas rendre vain cet acte, de libérer de I'espace a cet homme auquel le droit a été donné
ou transféré. Cette personne qui sera connue sous le nom du souverain, parce qu’il est le
détenteur de tous les droits, a la possibilité d’instaurer un pouvoir absolu. Par conséquent
guiconque tentera de I’en empécher, devient injuste ou commet un tord et ce, en raison du

droit déja transmis.

La théorie de la convention sociale que Hobbes a mis en exergue dans les Eléments de la loi

naturelle et politique et dans le De Cive et qui faisait état d’une insuffisance juridique laisse

apparaitre deux difficultés majeures que le penseur se doit de résoudre. Premiérement,
Hobbes, dans sa théorie de la convention sociale, ne fait pas de distinction entre le transfert
de droit sur les personnes et les actions et le transfert de droit sur les choses. C'est tout le
sens de la critique rousseauiste de Hobbes. En effet, s’il est possible de faire un don gratuit
d’une chose a quelqu’un, il est impossible par contre de se donner gratuitement a quelgu’un
a moins d’étre dépourvu de bon sens. Deuxiemement, la notion de la personne civile y est
non opératoire car la volonté de cette derniére reste étrangére aux sujets. Raymond Polin
aurait donc raison de considérer que la difficulté premiere a laquelle Hobbes doit s’attaquer

en vue résoudre ce probléeme est : « la définition du corps politique et la transformation de la

*® HOBBES Th., Eléments de la loi naturelle et politique, op.cit., chap. XV, PP. 184-185.

-



force des particuliers en puissance du souverain »%’. Tout ceci montre que jusque la, la sortie

de I'état de guerre n’est pas tout a fait assurée.

Il faut donc trouver une autre forme d’association qui pourrait mettre fin a la guerre de
chacun contre chacun, et aussi permettre aux sujets de s’identifier a travers la volonté
exprimée par la personne civile. Il s’agit en outre d’abolir I'état de nature pour que la paix et
la tranquillité sociales puissent régner définitivement. Mais comment s’y prendre des
I'instant ou nous savons que le droit naturel, la loi naturelle et le simple consensus sont
incapables a faire disparaitre cet état de guerre ? Dans nos analyses précédentes, nous
avions dit que c’est l'individualisme extréme qui a occasionné le contrat social qui, a son
tour, a produit la représentation. Avant d’envisager quelque formulation portant sur les
mécanismes de l'institution contractuelle de I'Etat représentatif, précisons avant tout ce qui
était le leitmotiv de Thomas Hobbes. Un des objectifs majeurs du philosophe anglais est
d’empécher toute confrontation ou dualité entre le peuple et le souverain. Pour ce faire, il
fallait donc se départir de cette idée séditieuse qui consiste a soutenir que le pouvoir
politique est divisible. C’'est ce qui est, selon Hobbes, a I'origine de tous les maux qu’a connu
I’Angleterre des XVle et XVlle siecle. Si en effet le Parlement s’est soustrait du partage du
pouvoir avec le roi, la guerre civile n’aurait jamais éclatée. C’est précisément cette idée de la
cogestion ou de la division du pouvoir que Hobbes va combattre car la qualifiant de
pernicieuse, de réfractaire, de fauteur de trouble et d’instabilité sociale. Mais a-t-il les
moyens théoriques d’invalider une telle idée et de légitimer en méme temps la théorie de

I’'Etat qu’il entend instituer grace a I’art mécaniste ?

L'introduction du Léviathan se veut clair a ce propos. Pour le philosophe, les hommes imitent
I'art divin pour produire un étre auquel ils seront tous soumis. lls s’assujettissent a lui parce
gue ce sont eux qui, de facon consensuelle, I'ont produit volontairement. De ce point de vue,
I'obéissance a cet étre doit aussi étre volontaire. Ce que Hobbes veut monter ici, c’est que
I’'homme accorde plus d’importance aux choses qu’il a lui-méme inventées qu’aux choses qui
s'imposent a lui et dont I'origine est inconnue. Mais si les hommes, par la magie artistique,
ont produit volontairement un étre a l'autorité duquel ils se sont mutuellement promis
respect et obéissance, cela signifie t-il que cet étre doit agir conformément aux veeux et aux

aspirations de ceux qui I'ont institué ? Si tel est le cas, est-ce a dire que ce sont les hommes,

%’ polin R., Politique et philosophie chez Hobbes, vrin, P.229.

-



réunis en corps politique, donc le peuple, qui détiennent la souveraineté ? Au cas contraire,
comment les hommes, par la mécanique contractuelle, peuvent étre les auteurs du pouvoir
politique si le peuple qu’ils composent n’est pas souverain, c'est-a-dire n’a pas la possibilité

de délibérer, de penser et d’agir par lui et pour lui-méme ?

Le Léviathan, contrairement aux deux ouvrages antérieurs du penseur, exclut de facto cette
idée de la souveraineté populaire. Le Peuple, chez notre auteur, n’existe qu’un seul instant. Il
s’agit du moment ou les individus dispersés dans I’état de nature unissent leur volonté sous
I'entiere direction de I’homo-artificialis. Aprés coup, le peuple se désagrege et chacun
retrouve son individualité. Ainsi nous voyons que le peuple, parce gu’il disparait a la suite de
I'institution du prince, ne peut pas étre souverain en raison de son inexistence. Cette

difficulté, de méme que celle que I'on retrouve dans les Eléments de la loi naturelle et

politique, qui porte sur le transfert de droit en tant qu’obligation de non résistance, seront
toutes dissipées dans le Léviathan, notamment avec I'introduction du concept juridique de la

persona civilis.

Cette notion de persona civilis, bien saisie, est ce qui permet de fonder le droit du souverain
et les devoirs des citoyens. En effet, si dans ses deux premieres ceuvres politiques que sont

les Eléments de la loi naturelle et politique et le De Cive, Hobbes a éprouvé de réelles

difficultés a asseoir sa théorie de la convention sociale et de I'Etat, c’est justement parce que
ce concept juridique de persona civilis n’était pas encore élucidé. Ce concept s’est présenté
comme une simple vue de 'esprit, donc une intuition. C’est dans ce sens que Simone Goyard
Fabre, pour montrer I'imprécision dans |'utilisation de ce concept a I'époque ou le De Cive a
été produit, demande a appréhender une analogie dans les termes du contrat fondateur de
la société : « L’union qui se fait de cette sorte, forme le corps d’un Etat, d’une société, et pour
le dire ainsi, d’une personne civile ; car les volontés de tous les membres de la république n’en

formant qu’une seule, I’Etat peut étre considéré comme si ce n’était qu’une seule téte »2,

Précisons que toute la dignité de la persona civilis réside dans son caractere juridique et non
physique. Son role fondamental est de dire le droit et de faire appliquer la loi, ce qui seul,
permet de régler le probléme du transfert de droit sur les choses et sur les actions. Dans le

but de donner plus de consistance et de rigueur a sa doctrine, Hobbes va, dans le Léviathan,

*® HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit., p.144.

-



reprendre sa théorie de la convention sociale et de L’Etat. Ainsi, pour la premiére fois, la
notion de représentation rend compte de la personne civile en montrant qu’elle est la piece
maitresse de l'institution étatique. Une analyse lexicographique de la notion de personne
permet en effet d’appréhender I'architecture contractuelle de I'Etat représentatif hobbien.
Considérons a ce propos le chapitre XVI du Léviathan intitulé Des personnes, Auteurs, et des
étres personnifiés. Dans ce chapitre, la souveraineté se ramene essentiellement a une
personne qui assure la personnalité des autres. Il s’agit de transformer un espace public en
cadre juridique ou si I'on veut, de passer du Multiple a I’'Un. Cette unité réelle s’obtient par
un contrat qui n’est rien d’autre qu’un accord dont le principe se résume en ces termes :
abandon mutuel du droit naturel au profit d’une personne singuliere produite par les
contractants, et une autorisation universelle par rapport a toutes les actions qu’elle

entreprendra.

Mais avant tout, qu’est-ce qu’une personne ? Le Léviathan répond : « Une personne est celui
dont les mots et les actions sont considérés soit comme étant les siens propres, soit en ce
qu’ils représentent les mots et les actions d’un autre, ou de toute autre chose a quoi ils sont
attribués véritablement ou fictivement »* . De cette définition principielle, nous distinguons
la personne naturelle de la personne artificielle. Une personne est généralement identifiée
en fonction d’'un ensemble de signes déchiffrables. Quand les signes revoient a leur propre
source, il s’agit de la personne naturelle. Mais quand les signes renvoient a une source
d’émission autre, on parlera d’une personne artificielle. La personne artificielle ou fictive est
une somme de mots et d’actions identifiés en fonction non de ce que quelqu’un dit sur lui-
méme mais de ce que les autres lui témoignent. En d’autres termes, la source d’émission des
signes, selon qu’ils appartiennent ou non a quelqu’un, est le critére d’identification et de
différenciation entre la personne naturelle et celle artificielle. Ainsi selon Hobbes : « Quand
ils sont considérés (les signes) comme les siens propres, on dit alors qu’il s’agit d’une
personne naturelle ; et, quand ils sont considérés comme représentant les mots et les actions

d’un autre, il s’agit alors d’une personne fictive ou artificielle »30,

La personne artificielle, pour sa part, est celui qui agit en lieu et place d’un autre. Il est son

représentant. En nous basant sur I'étymologie latine du mot « persona », nous voyons que

%> HOBBES Th., Léviathan, op.cit. P.270-271.
** HOBBES Th., ibidem., p.271.

-



celui-ci signifie masque, déguisement, visage ou comme le dit Hobbes lui-
méme : « I‘apparence extérieur d’'un homme imité sur la scene »*L. De ce point de vue, elle
est donc 'acteur, c'est-a-dire celui qui assume la personnalité d’un autre ou qui joue son
réle. Le pouvoir d’action de I'acteur n’est pas arbitraire. Celui-ci agit en fonction des limites
circonscrites par le mandat qu’il a recu de celui qu’il est censé représenter, I'auteur. Nous
comprenons alors que la validité de I'action de I'acteur dépend de /'autorisation qui lui sera
donnée par I'auteur. Ainsi quand I'acteur, le souverain, en tant que représentant du peuple,
agit selon sa propre volonté, c'est-a-dire indépendamment du vouloir du représenté, le
peuple, son acte ne regarde que lui-méme car ne concernant pas I'auteur. Autrement dit,
toute action posée par le représentant doit étre reconnue par le représenté comme étant sa
propre volonté. C'est ce qui permet de donner plus de crédit a toute action entreprise par le

souverain car chez notre auteur la représentation est une véritable délégation de pouvoir.

Cependant, signalons un aspect important dans ce rapport auteur-acteur. Il s’agit de monter
gue méme s’il a le pouvoir d’agir, I'acteur ne peut radicalement étre disjoint de I'auteur en
ce qu'’il est né de la volonté de la multitude réunie en corps politique pour la représenter, ce
gui montre que méme si, par le transfert de droit, les hommes ont décidé de se laisser
gouverner par cet homme, cela n’implique pas pour autant la perte totale de leur droit. Ce
droit qui est intrinsequement lié a la nature humaine est automatiquement repris quand la
représentation transcende |'autorisation et que le représenté ne se retrouve pas a travers
les positions prises par le représentant. C’'est tout le sens de ces propos de Lucien Jaume qui,
parlant du lien auteur-acteur, soutient qu’ils sont « deux péles de la relation d’autorisation

e s ey , . 2
qui légitime la représentation »>°.

En somme, la limitation des désirs illimités de I'homme, source de tous les troubles sociaux,
était le probléme politique auquel Hobbes s’était confronté et qu’il s’est proposé de
résoudre. S’il a éprouvé de sérieuses difficultés a asseoir sa thése du contrat, solution

apportée au probleme politique, c’est parce que dans les Eléments de la loi naturelle et

politique, aussi bien que dans le De Cive, la notion de représentation y est absente, en plus,
le concept juridiqgue de « persona civilis » y est non opératoire. C’'est justement cela qui

amene le penseur, dans le Léviathan, a reconsidérer sa théorie de la convention sociale et de

** HOBBES Th., ibidem, p.271.
32 JAUME Lucien, L’Etat représentatif moderne, PUF, Paris, 1986, p.88.

.



I'Etat, cette fois ci, en montrant rigoureusement que c’est bien la représentation qui permet
de fonder le droit du souverain et les devoirs des citoyens. Ainsi I'Etat vient de naltre comme
organe juridique représentant les paroles et les actions des citoyens. Mais en réalité, qu’est-

ce que I'Etat ? Quelle est son essence et son fondement ?

Il est des mots que chacun de nous emploie sans toujours veiller a leur sens précis car les
supposant connu de tous. Etat, Nation, République, Démocratie sont de ceux la. Il s’agit la de
guatre concepts clefs autour desquels I'amalgame est possible. Il convient donc de savoir
bien les distinguer. Nous réfléchirons sur le sens précis de chacun de ces quatre mots pour
aboutir a une définition claire. Le terme d’Etat désigne a la fois un territoire délimité par des
frontiéres et un pouvoir politique indépendant qui organise et réglemente la société vivant
sur ce territoire. Ce pouvoir peut prendre des formes institutionnelles diverses voire méme
contradictoires, mais la continuité du pouvoir dépasse ces changements. La nation est un
ensemble de personnes unies par le sentiment d’identité commune. Le commun vouloir de
vivre en communauté est le ciment méme de la nation. La nation, c’est réellement l'unité

des esprits et des cceurs qui transcende la diversité culturelle, raciale, ethnique, etc.

Le mot république vient de la Rome antique désignant “res publica”, c'est-a-dire les affaires
publiques, les choses publiques. Ce mot apparait en 509 avant J.-C. lorsque les romains
abolissent la royauté. Il désigne aujourd’hui un régime ou le chef de I'Etat est élu pour une
durée déterminée et avec des pouvoirs clairement délimités. En cela, il s'oppose a la
monarchie ou le souverain est désigné par hérédité et jusqu’a la mort. Un homme ne peut
pas incarner la république, non! Il peut la représenter comme fonctionnaire, il doit la
défendre comme citoyen, mais ce n’est que par les efforts de tous les bons citoyens que ce
gouvernement peut vivre et prospérer. Le terme démocratie quant a lui, apparu en Gréce
dés le V€ siécle avant J.-C., signifie « pouvoir du peuple » et exprime l'idée que les lois
doivent étre voulues par ceux-la mémes qui auront a les respecter. Dans une démocratie,
chague homme, dans les limites de la loi, est libre de développer des vues individuelles

autonomes. Il s’agit d’'un contexte sociopolitique de libre échange, de libre discussion.

Est-il besoin de dire que la simplicité de la question qu’est-ce que I'Etat n’implique pas
I’évidence de la réponse ? Pour peu que l'on s’interroge un instant, on s’apergoit que le

terme d’Etat réussit ce paradoxe d’évoquer a la fois une notion vide de sens, une image

.



multiforme et une force toute puissante. L’Etat n’est ni un territoire, ni une population, ni un
corps de regles obligatoires bien que ces données ne soient pas étrangeres a la nature de
I’Etat. L'existence de I'Etat n’appartient pas a la phénoménologie tangible, elle est de I'ordre
de l'esprit. L'Etat est une idée. Au fond, personne n’a jamais vu ou touché [I'Etat
concrétement. Mais qui pourrait nier cependant qu’il soit une réalité ? La place qu’il occupe
dans notre vie quotidienne est telle qu’il ne pourrait en étre retiré sans que du méme coup,
soient compromises nos possibilités de vivre. Il est donc nécessaire de s’interroger sur les
fondements de I'Etat et sur sa légitimité. Pour qu’un Etat soit, il faut un territoire, c'est-a-
dire un espace géographique délimité par des frontiéres. Le territoire délimite bien
I'intervention de I'Etat. Il faut aussi un peuple, c'est-a-dire une nation. Un Etat se fonde aussi
sur la force, la violence. La police, la gendarmerie, I'armée constituent I'incarnation méme
de cette force et de cette violence. Mais cette violence est légitime car elle protege les
citoyens et le territoire. Seul I'Etat a la prérogative d’incarner le monopole de la force et de
la violence légitime. L'Etat désigne donc I'ensemble organisé des institutions politiques,
juridiques et administratives, ensemble structurant la société et ce a I'intérieur d’'une nation,
d’un territoire. Un Etat est donc une grande réunion d’hommes et de femmes qui sont

convenus de se protéger mutuellement et de vivre sous des lois communes.

Souvent considéré comme un pouvoir de contrainte issu d’une puissance énorme, |'Etat
désigne en son acceptation fondamentale la structure politique et administrative dont
I"autorité s’exerce sur un peuple. Ce terme d’Etat est introduit au XVI°® siécle par Machiavel
(il traduit “res publica”) pour signifier une institution de type nouveau : le pouvoir politique
de plus en plus autonome par rapport a I'ordre religieux ou familial. L’'Etat a alors pour
fondement le pacte social, le contrat social. Contrairement a cette conception des
contractualistes comme Hobbes, Locke, Rousseau, une doctrine rationnelle de I'Etat se
constitue chez Hegel. Qu’est-ce que donc I'Etat hégélien ? C’'est le rationnel en soi et pour
soi, la raison sur la terre, la base ol 'homme trouve le fondement de sa liberté ; I'Etat,
moyen pour dépasser I'arbitraire, est lié a I'observation des lois et parle universellement aux
sujets. Parler de I'Etat, c’est évoquer un pouvoir vital, une forme de structure politique
libérant les citoyens. Dans Le savant et le politique, Max Weber demande de concevoir I'Etat
comme une communauté humaine qui, dans les limites d'un territoire déterminé,

revendique avec succeés le monopole de la violence physique légitime. En effet, c’est a partit

.



des systemes politiques que I'on peut comprendre les fonctions de I'Etat. L’histoire politique

de I'humanité a été marquée par des régimes qui se sont succédés les uns apres les autres.

De la chefferie a la royauté, se fut la monarchie. Il convient de distinguer la monarchie de
droit divin et la monarchie de droit constitutionnel qui est le régime politique préféré par
Hobbes. La monarchie de droit divin repose sur la religion pour faire du roi le représentant
de Dieu sur terre. Elle se confond avec I'absolutisme car les pouvoirs du roi sont absolus. Le
roi a droit de vie et de mort sur les sujets. Pour Louis XIV : « ‘L’Etat, c’est moi ». la monarchie
de droit constitutionnel montre comment le roi regne, mais ne gouverne pas. De méme le
totalitarisme apparait au début du XX° siécle avec la montée du fascisme. Pour les
totalitaristes (Hitler, Mao, Staline, Mussolini) I'Etat a pour fonction de préserver |'unité
nationale afin d’éviter les conflits et les revendications séparatistes : c’est I’Etat-nation.
L’étatisme prone lintervention de I'Etat dans toutes les activités économiques pour la
satisfaction des besoins des citoyens : c’est I'Etat-providence. Pour les étatistes, I'Etat est
comparé a la providence de Dieu de par sa capacité a prendre en charge toutes les

aspirations des citoyens.

Le libéralisme prone pour sa part le désengagement de I'Etat de la vie économique et le
développement de la privatisation. Pour les libéraux, la fonction de I'Etat est de garantir
seulement le respect du droit, de la justice et la défense du territoire : c’est I'Etat-gendarme.
Le despotisme ou la tyrannie ou la dictature est un régime politique dans lequel la fonction
de I'Etat est de faire régner la crainte et la terreur pour se soumettre a la volonté du
despote : c’est I'Etat-policier. Cependant, il ya des dictatures bienveillantes, c'est-a-dire des
dictatures aimées par le peuple. La démocratie proclame I'Etat de droit avec le respect des
droits et des libertés des citoyens. La fonction de I'Etat démocratique est de mettre les
citoyens au méme pied afin de combattre les injustices et les inégalités. Les régimes
politigues montrent comment les Etats n’ont pas les mémes fonctions. En tout état de cause,
il convient de préciser que quelque soit la diversité des systemes politiques, ils doivent avoir
tous la méme préoccupation : permettre a I’homme de mieux s’épanouir en vue d’éclore ses
potentialités physiques et intellectuelles. Ainsi avec I'absolutisme du pouvoir, comment

penser le sort des libertés humaines ?




CHAPITRE 1l : Absolutisme et droit de résistance : le paradoxe d’une théorie politique

C’est I'union de la multitude qui a donné naissance au peuple en tant que corps politique. Ce
corps, parce que désormais capable d’une volonté et d’'une action une, peut maintenant
instituer la personne publique. Cette personne qui porte le nom de souverain n’est, de pres
ou de loin, concernée par le pacte social. Aucun contrat ne le lie au peuple et il n’est soumis
a aucune loi car une fois institué, le souverain se hisse au-dessus de la mélée et nul ne peut
lui ravir son pouvoir. C'est en cela justement que réside le caractere absolu de son pouvoir
gue Raymond Polin se charge de décrire : « Le souverain dispose d’un pouvoir absolu, c'est-a-
dire d’un pouvoir qui n’est soumis ni a des lois divines, ni a des lois humaines, ni méme au
contrat, auquel il n’a point été partie. Ce pouvoir ne peut, sous peine d’effondrement, ni

divisé, ni partagé, ni transféré, ni aliéné, ni limité par aucun contrat »>>.

L’Etat chez Hobbes, est un pouvoir absolu. La représentation figurée du Léviathan nous offre
I'image parfaite de sa puissance. En attirant notre attention sur cette image, Lucien Jaume
fustige I'attitude des commentateurs de Hobbes qui, depuis plus de trois siecles, n’ont
accordé un intérét particulier a son égard. A ce propos, il écrit : « En fait, il apparait que,
pour Hobbes, cette représentation figurée n’a pas la valeur d’un simple enjolivement, mais
exprimait sa vision profonde de la spécificité, de la réalité, et enfin de [l'unité du
Commonwealth »**. Pour Jaume, cette représentation figurée du Léviathan est plus qu’une
métaphore. Elle est un modele qui présente « I’Etat comme étre incarné, personnage géant
a figure humaine, dominant les champs et les villes, et composé lui-méme d’étres humains

qu’il unifie dans un hyperorganisme »*.

En philosophie politique, c’est a l'intérieur d’'un pouvoir royal que le terme absolutisme
trouve son vrai sens. Nous pouvons définir I'absolutisme comme une doctrine selon laquelle
le pouvoir royal est absolu. En d’autres termes, il s’agit d’'un systeme de gouvernement dans
lequel le chef de I'Etat dispose d’un pouvoir sans borne. Cela veut dire que le pouvoir n’a pas
de limites et ne peut étre partagé avec qui que ce soit ni avec n’importe quel organe ou
instance distinct du prince : le Parlement, la seigneurie, etc. En effet, dans la typologie qu’il a

faite des régimes politiques, Hobbes a préféré la monarchie institutionnelle a I'aristocratie et

3 POLIN R. « Essai sur une philosophie du contrat social », in REVUE DES SCIENCES MORALES ET POLITIQUES,
op.cit.p.54-55

* JAUME L., Hobbes et I’Etat représentatif moderne, P.U.F., Paris, 1986, p.19.

> JAUME L., ibidem.p.19

-



a la démocratie. Ce choix n’est pas délibéré. Il est I'expression achevée du climat intellectuel
qui prévalait au 17° siécle. Déja avec Bodin, la souveraineté est une et indivisible, ce qui fait
gue toutes les doctrines politiques du moment qui, pour 'essentiel, sont des réflexions sur le
pouvoir absolu, vont tourner autour de cette idée. Mais ce qu’on peut retenir de ces
différentes théories absolutistes, c’est moins leur souci de faire I'éloge de la monarchie que

de fournir les éléments de base devant participer a I'élaboration d’un Etat souverain.

La question de la souveraineté de I'Etat est donc I’énigme enfouie dans toutes réflexions
absolutistes développées au 17° siécle, ce qui nous autorise a nous demander les
fondements sur lesquels elle doit reposer. Autrement dit, s’il est vrai que la souveraineté,
comme |'a affirmé Hobbes a la suite de Bodin, est I'ame de toute république, comment peut-
elle asseoir la légitimité d’un Etat ? C’'est précisément a cette question que les philosophes
politiques, les jurisconsultes, les théologiens, en somme, I'ensemble des intellectuels épris
de la chose publique tenterons de répondre. En tout état de cause, signalons dés maintenant
et sans risque de nous méprendre que quelque soit la diversité des réponses apportées a
cette question, il est a préciser que le pouvoir absolu du souverain ne peut étre ni
despotique ni tyrannique en ce qu’il est le fruit d’'une construction rationnelle. Or comme le
disait Rousseau lui-méme, la raison, parce qu’elle est souveraine, ne peut vouloir que ce qui
est bien. Socrate avait parlait d’une ame vertueuse qui connait le bien et agit en fonction de
ce bien. Résumons-nous en retenant que ce vaste mouvement de théories absolutistes du
17 e siecle n’est rien d’autre qu’une maniere de rendre hommage a la raison et a ses

potentialités en matiére de connaissance.

Les doctrines absolutistes du 17°¢ siécle, comme il a été dit, sont le concentré d’une situation
sociopolitique agitée, constatée un peu partout en Europe. Cette crise aux multiples
facettes, a eu un retentissement dans la marche des idées dominantes de I'époque. Car
comme on le sait, a chaque révolution sociale majeure, correspond un bouleversement
théorique sans précédent. Ces troubles occasionnés en grande partie par des guerres, ont
largement modifié le paysage politique de plusieurs pays européens. Citons a titre
d’illustration, la guerre de Trente Ans (1618- 1648), la Fronde (1648-1653). C'est dans ce
climat de vives tentions que Louis XIV accéda au trone en France. Au méme moment, et
presque sous le méme rapport, éclata la guerre civile anglaise avec comme conséquence

majeure, I'exécution du roi Charles I en 1649. Aux Pays-Bas, nous assistons a |'assassinat

-



des fréres de Witt. Méme dans le domaine intellectuel, on note des soubresauts,
notamment avec l'avénement du style baroque et de celui des libertins qui ont fini
d’ébranler les certitudes de la pensée rationnelle. Au plan religieux, I'Europe est aussi le
théatre de luttes de nature théologico-politiques avec I'émergence de sectes religieuses
comme le jansénisme et le quiétisme. Sous le méme registre et nonobstant le degré de
rationalité humaine, I'Eglise ne cesse de professer I'idée du droit divin des rois. Pour les
ecclésiastiques, le pouvoir politique est d’origine divine et que le roi, parce qu’il est I’élu de
Dieu sur terre, posséde des vertus surnaturelles lui permettant de gouverner la société civile

avec toute la clarté et la lucidité requises.

.



Section 1 : Le caractére absolu de I’Etat-Léviathan et les prérogatives du souverain

Par prérogatives du souverain, nous entendons son domaine de compétence ou, pour étre
précis, les attributions que lui confere I'exercice de son pouvoir. Il s’agit d’'un ensemble de
dispositions a adopter et de moyens a mettre en ceuvre dans un champ d’investigation
déterminé afin de répondre favorablement a ses exigences. Et comme ces dispositions et ces
moyens n’ont de sens que par rapport a 'homme en tant qu’animateur principal du jeu
social, il s’agit alors de se demander I'attitude que le prince doit adopter pour conserver le
lien social aussi longtemps que possible. En d’autres termes, comment le souverain doit- il
les employer de sorte qu’ils n’entravent pas la liberté individuelle et du coup, bouleverser
I'ordre social ? En effet, si une telle situation venait a se produire, chaqgue homme entrerait
de nouveau en possession de son droit naturel d’autoconservation et la société serait

dissoute, ce qui n’est pas souhaitable car I’'humanité aurait considérablement régressée.

L'absolutisme, dans un schéma purement hobbien, est le seul gage d’une existence sociale
durable. Ce régime politique, au regard de ses mécanismes de fonctionnement, permet au
souverain de mener a bien la tache qui lui a été conférée par le peuple, a savoir la
préservation de la société, quelque soit le prix a payer. Mais la pérennisation du tissu social
passe nécessairement par le respect des pactes instituant la République. Et pour ce faire,
pour que I'observance des pactes sociaux soit une réalité, faut-il se soumettre au dictat de la
loi divine, ou de la loi naturelle ou bien de celle du souverain civil ? Chez Hobbes, les affaires
publiques relévent du domaine de I'Etat, du « dieu mortel », produit par référence au Dieu
immortel dont la puissance est invincible. Si Dieu a créé la nature et la gouverne, ’lhomme
aussi, en mimant I’art divin, a produit une béte politique, I'Etat, chargé de régenter la société

selon ses propres lois, indépendamment de celles divines.

Mais quelles sont donc les attributions de ce souverain dont la puissance ne peut étre défiée
par qui que ce soit dans la société ? Rappelons avant toute chose que le souverain, en tant
gue personne représentant les autres, n’agit pas seul, mais en fonction du mandat qui lui a
été attribué, ce qui montre que son action n’est pas arbitraire mais qu’elle est tributaire de
I’autorisation regue de ceux qu’il représente. Cette précision de taille permet de mettre en
évidence le degré de responsabilité de 'homme- le représenté- dans toute décision prise ou

action posée par le souverain. Les décisions et actions du souverain incombent

-



nécessairement au représenté tant qu’elles s’inscrivent dans la stricte limite de
I'autorisation. C’est en cela justement que repose les fondements et la légitimité de ce que
Hobbes nomme un Etat d’institution qu’il distingue d’un Etat d’acquisition ou

I'assujettissement se fait par la force et par les moyens de la guerre.

Par rapport aux droits dont bénéficie le souverain, notons des a présent que les clauses du
contrat qui I'a établi ne peuvent étre ni remaniées ni résiliées une fois I'Etat institué. Ce qui
implique l'impossibilité de faire marche arriere, c'est-a-dire de vouloir renoncer a la
promesse d’obéissance faite originairement sans I'aveu du souverain. Ceci dit que les
hommes n’ont aucun pouvoir de modifier un gouvernement dont la forme est immuable.
Tous les sujets sans exception doivent un entier et absolu respect au roi qui, lui, n’est obligé
par aucune loi civile en ce gu’il n’a pas pris part au contrat. Rappelons que chez notre auteur
il y a deux types de contrat : le contrat d’association et le contrat de soumission. Dans un
premier temps, ce sont les individus qui, de facon volontaire, ont décidé de signer entre eux
un pacte. Celui-ci consiste, pour les besoins de la paix et de la sécurité, a se déférer de leur
droit naturel d’auto-gouvernance, source de la guerre de chacun contre chacun, pour le
confier a une personne : c’est le contrat d’association. Dans une seconde approche, cette
personne instituée, le souverain, en vertu du principe de I'acte d’institution, doit utiliser sous
forme de puissance I'ensemble des droits de nature qui lui ont été transmis pour assurer sa
mission. Mais la garantie de la sécurité a une condition fondamentale : il faut que le
souverain accepte de recevoir le droit naturel de chacun et que tous soient entierement

disposés a lui vouer un respect sans faille.

Il serait erroné de croire que le souverain est soumis aux lois civiles dont il est le principal et
I'unique législateur. En effet, dans la mesure ou le souverain n’est lié par aucune convention,
on comprend alors pourguoi son pouvoir est autonome. Cette autonomie est d’autant plus
nécessaire en ce qu’elle permet au prince de s’élever au-dessus de la société et de pouvoir,
du haut, veiller en toute liberté au respect des lois édictées par I'Etat et ce, dans le but
d’éviter que les pactes signés soient une vaine spéculation. Hobbes lui-méme a montré la
nécessité d’un étre a la puissance incomparablement plus grande que n’importe quel autre
mortel, et dont toute I'essence est d’employer cette force recue des individus pour leur
contraindre a obéir les pactes. Car comme il I’a si bien indiqué : « L’opinion selon laquelle

tout monarque tient sa puissance d’une convention, autrement dit sous condition, procéde de

-



I'incompréhension de cette vérité simple selon laquelle les conventions n’étant rien que des
mots et du vent, n‘ont aucune force pour obliger, contenir, contraindre, ou protéger
quelqu’un, en dehors de la force du glaive public, c'est-a-dire des mains déliées de cet
homme, ou assemblée d’hommes, qui possédent la souveraineté, et dont les actions sont

entérinées par tous et accomplies par la force de tous unie dans le souverain »>°.

Lorsque les hommes ont décidé de vivre en commun sous la direction d’'un homme, ils se
sont tous dépouillés de leur droit de nature en faveur du prince. Ce droit, en tant que force
physique, est le seul moyen dont dispose le souverain pour rétablir 'ordre, empécher la
dégradation du lien social et la réémergence de l'individualisme que I'homme a voulu
dépasser a travers le contrat social. Ce qui montre a suffisance que I'utilisation de la force,
matérialisée par le glaive est fondamentalement nécessaire a la préservation de la paix et de
la tranquillité sociales. De I'avis de Hobbes, il n’y a donc aucune injustice pour le roi d’user
de la force comme expression de la volonté populaire pour faire régner I'ordre a l'intérieur
de la société. De ce fait, quiconque tentera de I'’en empécher, commet un tord a I'endroit de
la loi et du souverain. Par conséquent, ce ne serait pas injuste qu’il soit purement et

simplement exclu du groupe.

On se rappelle avoir dit que le souverain est le représentant des paroles et actions des
autres, du peuple. Ce qui signifie qu’il n’est pas directement responsable de tout ce qu’il dit
et fait car n’étant pas l'auteur. De ce point de vue, toute faute, erreur ou désagrément
intervenus au cours de I'exercice de sa fonction ne lui sera imputable, mais incombe au
représenté qui lui en a autorisé. En cela, si quelqu’un crie au scandale ou a l'injustice du
souverain, devient injuste envers lui-méme car il est celui qui a donné au prince la puissance
d’agir ainsi. Le souverain est donc le sujet politique. En effet, dans la mesure ou il n’est la
gue pour exécuter des ordres tacitement recus du peuple qu’il représente, sa responsabilité
n’est donc engagée en rien dans le role qu’il est en train de jouer. Ainsi pour cette raison, le

peuple ne peut le punir, encore moins le tuer sans commettre d’injustice.

Comme quiconque menant un combat doit disposer des matériaux nécessaires a la victoire
finale, le souverain ne saurait se priver de la prérogative d’étre a la fois maitre et juge des

moyens qu’il estime indispensables a la réussite de sa mission. Car si I'Etat est né pour la

% Hobbes, Leviathan, op.cit.p.293-294.

-



défense et la sécurité des citoyens, le monarque est le seul a savoir ce dont il a besoin pour
la protection de ses sujets. Qui a droit a la fin a aussi droit aux moyens. Ce qui veut dire que
le souverain a pleinement la latitude d’apprécier selon ses propres aspirations toutes choses
contribuant a la stabilité sociale. C’'est lui seul qui connait I'arsenal guerrier dont il faut
utiliser contre les ennemis de la paix qui sont a l'intérieur et a I’extérieur de son pays. Méme
s’il peut nommer des généraux pouvant I'aider dans sa tache, il nen demeure pas moins

gu’il est le chef supréme des armées.

Il est une prérogative du souverain de s’attribuer exclusivement le droit d’apprécier, de juger
et d’autoriser I'enseignent doctrinale a I'intérieur de I’Etat. Méme l'interprétation des textes
sacrets reléve de son pouvoir discrétionnaire. S’il en est ainsi, c’est parce que le philosophe
veut éviter que ces doctrines et textes sacrets, mal interprétés, provoquent des agitations
sociales pouvant méme déboucher sur I'annihilation de I’'Etat comme ce fut le cas en 1640
en Angleterre. Pour lui : « a cause de la négligence et de I'incompétence des gouvernants et
des professeurs, des doctrines fausses finissent avec le temps par étre généralement
acceptées, les vérités contraires peuvent généralement étre choquantes.[...] Car ce qui sont
gouvernés avec tant de légereté qu’ils osent prendre les armes pour défendre ou introduire
une opinion sont toujours en guerre, et leur condition n’est pas celle de la paix, mais
seulement de la suspension des armes par peur les uns des autres ; et ils vivent pour ainsi dire

en permanence dans les préparatifs de guerre 3,

En I'absence d’un pouvoir commun, chaque homme, en vertu de son droit de nature, peut
entrer en possession de toute chose et par n’'importe quel moyen sans risque d’étre injuste
envers ses semblables et sans soucis de voir son acte réprimé par une puissance extérieure.
Tous les hommes avaient une commune jouissance sur toutes choses. Ce qui n’est pas sans
provoquer des heurts entre eux car chacun veut s’en bénéficier plus que les autres. Ainsi
pour éviter toute confrontation physique pouvant conduire a une mort violente, le
souverain, dés son institution se donnera la prérogative de calmer le jeu en définissant
clairement la loi de la propriété. Avec la loi de la propriété, le tien et le mien seront
désormais bien distingués. Par conséquent, celui qui envahit la propriété de son voisin sans
le consentement de ce dernier, sera considéré comme un fauteur de troubles et doit, pour

cela, étre puni conformément aux dispositions prévues par la loi civile. Cette loi dont le

* HOBBES Th., Léviathan, op.cit.p.297.

-



souverain est I'unique concepteur, fait de lui le seul interprete de toutes les autres lois
naturelles et divines et le seul juge de tous les différends qui pourraient surgir entre les

hommes.

En résume, nous pouvons dire que les attributions du souverain sont énormes. |l est le seul
qui détient I'épée de guerre et les reines de la justice. Il nomme tous les corps qui
composent I'Etat, les magistrats et autres officiers. Il est celui qui décide des doctrines qui
doivent étre enseignées dans la société, qui régit la propriété et toutes les autres lois
sociales sans exception. L'ensemble de ces prérogatives entiérement concentrées entre les
mains d’un seul homme est ce qui constitue I'essence de la souveraineté chez notre penseur.
Toutefois, il est a préciser que méme si le prince peut déléguer certains de ses pouvoirs a
des lieutenants ou officiers civils ou militaires qu’il a lui-méme choisis pour I'assister dans

son rble, cela n’entrave en rien I'unité de la souveraineté.

Hobbes n'avait-il pas établi que la démocratie était la forme originaire de I'Etat ? Mais
pour que le corps politique puisse se former, il faut qu'une volonté une soit établie :
ce sera celle du représentant. La forme démocratique apporte une solution : il faut que
tous acceptent que la volonté du plus grand nombre soit la volonté de tous et la
volonté du représentant exprimera la volonté de tous. Chaque individu est membre
de | ‘assemblée délibérante (ou ceux qui acceptent de I'étre). Si la démocratie est
historiguement premiére, c'est parce que la monarchie suppose que | ‘on consente a ce
que la volonté d'un seul homme désigné représente la volonté de tous. Des lors, I'un
des problemes auxquels il faut répondre est | ‘opposition de lintérét privé et de |
‘intérét public . En effet, celui qui assume la personnalité du peuple a également une
individualité naturelle. Méme si dans sa personnalité politique il est attentif a |‘intérét
public, si | ‘intérét public s'oppose a | ‘intérét privé, les passions seront les plus fortes
et | ‘intérét privé triomphera. Dans une monarchie, | ‘intérét privé est le méme que |
‘intérét public. En effet, la force du monarque repose sur celle du royaume. Rousseau
propose une analyse toute différente de la monarchie : I'intérét du Prince n'est pas celui
du royaume et l‘intérét personnel du Prince est que les peuples soient faibles et

soumis.

.



Hobbes donne d'autres motifs de préférence de la forme monarchique : le monarque
peut recevoir des conseils en secret tandis qu'une assemblée ne le peut pas. Les
résolutions d’un monarques ne sont sujettes qu'a l'inconstance de la nature humaine,
tandis que celles d'une assemblée sont soumises a I'inconstance due au nombre. Il suffit
par exemple que les personnes favorables a une résolution soient absentes pour qu'une
décision contraire soit prise. Un monarque ne peut étre en désaccord avec lui-méme
tandis qu'une assemblée le peut. Une assemblée compte davantage de favoris a
favoriser qu'un monarque. Mais c'est un inconvénient apparent de la monarchie que
la souveraineté puisse revenir a un mineur ou a un homme incapable de discerner le
bon et le mauvais. Mais une assemblée est dans la situation du mineur : de méme que
le mineur ne peut résister aux conseils qu’on lui donne, une assemblée n'a pas la
liberté de refuser de prendre les décisions adoptées par la majorité, qu’elles soient
bonnes ou mauvaises. Quelles que soient les formes de gouvernement, les pouvoirs du
souverain sont partout les mémes. Le projet théorique fondamental de Hobbes est de

fonder les droits du souverain.

Le pouvoir souverain est partout un et illimité. Le pouvoir souverain est indivisible.
L'expression actuelle de séparation des pouvoirs équivaut chez Hobbes a la dénonciation
d'un danger: la division du pouvoir. Il faut que les différents pouvoirs: juger des
opinions, disposer de laforce armée, rendre la justice, émettre des lois etc., soient des
attributs inséparables du pouvoir souverain. Il s'attache a la souveraineté une autorité
indivisible. Lorsqu'on parle de pouvoirs on a en vue des autorités finies : pouvoir
réglementaire, autorité judiciaire etc. Il semble que la catégorie de puissance (au sens
moderne ol la puissance publique serait le critere de | ‘Etat) soit davantage adéquate
a la conception de Hobbes. Le terme d’Etat est employé par Hobbes comme synonyme
de la République) bien que les prérogatives de la puissance souveraine soient
aujourd'hui tenues comme des prérogatives de la puissance étatique : le probleme de

Hobbes est la définition d'une puissance souveraine.

Par puissance souveraine, il faut entendre un pouvoir illimité et supréme. Limiter le
pouvoir souverain supposerait I'érection d'un autre pouvoir capable de limiter le pouvoir
du roi : celui-ci ne serait plus supréme ou souverain. Une fois le pouvoir souverain

institué, il ne saurait y avoir d'autres représentants du peuple que le souverain. Le

.



peuple se verrait alors deux fois représenté et la division du pouvoir entrainerait un
risque de guerre civile. Et ainsi on ne saurait admettre que les députés du peuple
soient les représentants absolus du peuple auprés du pouvoir établi. Ce serait
également instaurer une grave division du pouvoir et le pouvoir souverain reviendrait a
ces représentants imposant des limites au pouvoir établi. Si les actions du souverain
doivent étre tenues comme siennes par chaque sujet, il est inconcevable que le
souverain soit accusé d'injustice a I'égard de | ‘un de ses sujets : il est impossible de
commettre un torta I'égard de soi-méme . Et le souverain ne peut étre puni. Quile
punirait ? On ne peut accuser celui qui agit en son nom. Le souverain n'est pas partie
au contrat. Ceux qui estiment que le souverain passe convention, oublient que les
conventions ne sont que des paroles et qu'elles n'obligent et contraignent que par la

force publique.

On peut nier que Hobbes rapporte | ‘effet obligatoire des conventions a la contrainte
matérielle. Comme le souverain n’est pas partie au contrat, il ne saurait le violer et
aucun sujet ne peut étre libéré de sa sujétion en alléguant une déchéance. On ne peut
étre déchu du pouvoir souverain. Le souverain ne saurait étre sujet aux lois qu'il
édicte. Dire en effet qu'il est assujetti aux lois, c'est-a-dire a la République ou au
représentant souverain, c’est affirmer qu’il est assujetti a lui-méme. Il est a noter que |
‘on a pu dire de Hobbes ce que | ‘'on a dit également de Rousseau : ces deux auteurs
instituent des idéologies totalitaires. De ce point de vue, il est particulierement
intéressant a étudier la forme du rapport a soi-méme chez ces deux auteurs. Si les
décisions du souverain sont mes décisions (ou sont tenues comme telles) je ne puis
m'y opposer sans que cela n'apparaisse comme étant de la folie. De méme, chez
Rousseau, la volonté générale est la loi que je dois me donner: la volonté générale
est ma volonté. Toutefois, la position du concept de souveraineté n'est pas identique

chez les deux auteurs.

Rousseau a imaginé un lien du peuple sur soi, une sorte de contrat avec soi de chacun,
ce qui est expressément repoussé par Hobbes qui, a la différence de Rousseau, opte pour
une forme de gouvernement représentatif. Les deux auteurs apportent des solutions
différentes au probleme de la soumission : pour Hobbes, si je suis soumis a la volonté

du souverain, c'est parce que cette volonté est ma volonté, tandis que Rousseau exclut

Rapport- gratuit.com @

-



dans le Contrat social tout pacte de soumission. Le pouvoir souverain est donc illimité
pour Hobbes. On objectera peut-étre ici que la condition des hommes est misérable,
exposés qu'ils sont a la concupiscence et aux autres passions sans régle de celui ou de
ceux qui ont en main un tel pouvoir. On croit pouvoir imputer le dommage a telle ou
telle forme de régime politique : celui qui vit sous un régime monarchique impute le

dommage a la monarchie, etc.

Mais c'est oublier que le pouvoir souverain est sous toutes ses formes le méme. Les
citoyens ne tiendraient pas compte du fait que lorsque le souverain leur impose les
fardeaux les plus lourds. Que le pouvoir souverain soit sans limite (il a notamment droit
de vie et de mort sur ses sujets) n'est pasincompatible avecla liberté des sujets. Mais
il ne faut pas confondre la liberté des individus et celle du peuple. Quant a la liberté
des individus particuliers, Hobbes use d'une formule restrictive : elle ne résulte que du
silence de la loi. C'est a la loi (elle commande ou interdit) que s'oppose la liberté.
L'espace de la liberté individuelle (exemple : la liberté de contracter) est |'espace non-
réglementé par le souverain. De | ‘institution de la République, il résulte les devoirs et
les droits des citoyens. Mais de | ‘institution de la République, il résulte également les
droits et possibilités de celui ou de ceux qui détiennent le pouvoir Souverain. Rousseau
est d'accord avec Hobbes pour définir la souveraineté comme indivisible. Comme chez
Hobbes, le pouvoir souverain est absolu et il ne saurait y avoir de loi fondamentale

s'imposant au souverain.

La souveraineté, on le sait, est absolue et indivisible et est entierement attribuée a un seul
homme ou a une assemblée d’hommes. La légitimité du souverain dépendra de sa capacité a
venir a bout de la charge qui lui a été assignée. Les moyens qu’il doit mobiliser a cet effet
dépendront de ses appréciations personnelles. Ce qui permet de comprendre que nous
sommes en présence d’un pouvoir centralisateur. Il s’agit bien d’une force synthétique qui, a
premiére vue, ne laisse rien aux initiatives privées. De ce fait, il n’est donc pas étonnant de
constater que ce pouvoir soit en méme temps un pouvoir législateur, juridique et militaire.
Certes tout est parti des individus qui I'ont mis sur pied, mais aprés qu’il soit institué, tout
repart de lui pour revenir a lui. Des lors, se pose le probleme du degré d’implication et de
responsabilité de I'homme dans le nouveau dispositif organiciste dont il est le principal

artiste ou artisan. En effet, si le pouvoir absolu du souverain ne libére aucun espace aux

.



sujets, quelle sera alors la part de liberté et de responsabilité qui leur sera réservée dans la
jouissance des biens publics et dans leur propre épanouissement physique et mental. En
niant la liberté humaine, I’'homme ne devient-il pas un simple objet dans une société qu’il a
lui-méme produite ? Dans cette situation, serait-il a mesure de réaliser pleinement son
humanité ? Quel sera le sort des libertés individuelles dans un Etat a la puissance infinie ? En
définitive, le pouvoir absolu du souverain ne serait-il pas une négation au droit naturel que

I’'homme a de résister face a une atteinte physique ou morale ?

.



SECTION 2: L’Etat-Léviathan et les droits inaliénables de ’lhomme : le sort des libertés

individuelles

La convention qui a permis aux hommes de passer de la multitude caractéristique de I'état
de nature a I'unité du Commonwealth n’est pas une donation de droit mais un transfert de
droit. Le transfert de droit, on I'a dit, est une obligation de non résistance. Contrairement au
dessaisissement ou I'individu abandonne et perd de facto son droit, ici, il y a quelque chose
qui est attendu en retour. On le sait, cette convention n’est pas une transmission
supplémentaire de forces a quelqu’un mais un abandon du droit de résister. En effet, chacun
s’engage a ne pas porter atteinte au droit naturel de l'autre et a ne pas s’opposer aux
prescriptions de I’Etat. Au méme moment, on sait aussi que dans le De Cive, Hobbes a insisté
sur I'inaliénabilité de certains droits, principalement le droit de se défendre en cas de danger

et le droit de mener librement ses actions, c'est-a-dire de se mouvoir.

Ainsi comment le transfert de droit, maitre mot de I'union, qui est non une transmission
supplémentaire de puissances a un autre mais une obligation de non résistance, peut-il
fonder le droit du souverain et |'obligation d’obéissance des sujets ? Etre obligé par la loi a
ne pas résister, est-ce étre obligé a obéir a ses prescriptions ? Par cette convention, la
personne, la cour ou I'assemblée bénéficiaire du transfert de droit a-t-elle le droit d’obliger
guelgu’un a ne pas agir surtout quand sa vie est menacée ? Pour mieux répondre a ces
interrogations, il faut peut- étre indiquer ce que nous entendons par la non résistance.
L'obligation de non résistance signifie se contraindre a ne pas utiliser les moyens et les
forces dont on dispose pour défendre notre propre vie contre toute agression physique ou
morale, en considérant que la personne a qui nous avons transféré notre droit(le souverain)

le fera a notre place.

Nous voyons donc que |'obligation de non résistance est négative. Elle est vide de sens en ce
gu’elle ne signifie pas contraindre quelqu’un a ne pas agir. Il est clair que I'application de la
loi ne doit souffrir d’aucune résistance, mais cela ne signifie pas pour autant accomplir tout
ce gu’elle ordonne. Certes le dessaisissement du droit naturel crée une obligation de non
résistance mais ne crée pas directement une obligation d’obéissance car personne n’est
sensé rester passif lorsqu’il est attaqué par un criminel ou par quiconque. Au méme titre que

I'obligation de non résistance, le pouvoir absolu du souverain, en tant qu’il n’est tributaire

.



qgue de la passivité des sujets, est aussi vide juridiguement, ce qui nous permet de
comprendre que le transfert de droit a lui seul ne permettait pas de fonder le droit du
souverain et les devoirs des citoyens. Il ne permet pas non plus d’appréhender ni la
personne civile ni le pouvoir absolu. Mais cela Hobbes I'a fort bien compris en reconnaissant
I’existence en 'homme d’un droit de résistance. Ce droit donne la possibilité a chacun de
défendre son intégrité physique et morale si elle est menacée par quiconque, fut-il un Etat
absolu. Aucun gouvernement ne peut nous intimer l'ordre de rester passif devant une

guelconque agression, surtout celle qui peut nous couter la vie.

La liberté de s’opposer a toute formes d’oppressions est un droit sacré que I’homme a recu
de la nature, droit auquel il ne peut renoncer purement et simplement, a moins d’étre
dépourvu de bon sens. Nous voyons donc tout le paradoxe de la théorie politique hobbienne
qui affirme d’une part I'existence d’un pouvoir absolu et d’autre part la réalité d’un droit de
résistance que ’lhomme dispose naturellement et dont la manifestation en des circonstances
particuliéres est irréversible. En effet, dire que ’homme posséde des droits inaliénables c’est
affirmer du méme coup que le champs d’exercice du pouvoir royal a des bornes, que

I’'homme a la possibilité de jouir de certains droits, principalement le droit a la liberté.

Pour avoir une idée plus ou moins précise sur le sort des libertés individuelles qui, ici,
constitue pour nous une préoccupation majeure, il serait important de confronter I’'Etat dans
le principe a sa réalité historique. Rappelons d’ores et déja que I'Etat chez Thomas Hobbes
est un pouvoir commun qui est né du consentement volontaire et réfléchi des hommes, et
dont I'objectif principal est d’assurer la paix collective. En tant que tel, il est un étre artificiel
qui agit a partir du mandat d’autorisation du peuple et a pour fin principal I'instauration de
la paix collective. La préservation de la paix collective et la garantie de la sécurité publique
sont les principaux motifs de l'institution étatique, motifs en dehors desquels I'Etat n’aura
pas sa raison d’étre. C'est de ce point de vue que chez Hobbes, les libertés individuelles ne
constituent pas une préoccupation majeure. Car l'individu est libre de faire tout ce qu’il veut
mais la ou les lois édictées par I'Etat pour le maintien de la paix collective ne se sont pas
encore prononcées. Autrement dit, la liberté chez notre auteur ne commence qu’avec le

silence des lois.

.



Dans le principe, I'Etat est un organe juridico-politique né du conflit social, destiné a occuper
une position transcendante pour pouvoir, en toute neutralité, réguler, arbitrer et organiser
le jeu social. Il est aussi chargé d’assurer la paix commune, garantir la liberté des citoyens et
protéger les biens et la personne de chaque associé. Mais dans la réalité, aucun Etat n’est
neutre ni transcendant. Car comme le disaient les marxistes, si I'Etat est un produit du conflit
social, alors il est directement impliqué dans le jeu social. Pour étayer une telle affirmation,
Marx et compagnie nous plongent dans I'histoire de I'humanité qui de tout temps est
marquée par la lutte des classes. La classe historiqguement montante est celle qui domine sur
le plan économique. Cette domination économique sera poursuivie et parachevée sur le plan
de la conscience par la création d’appareils idéologiques (radio, télévision, journaux, etc.) lui
permettant d’imposer sa propre vision du monde sur la grande majorité de la population.
L'Etat en tant que réalité historique, s’incarne dans des institutions administratives,
juridiques et politiques comme les tribunaux pour s’exprimer a travers les instruments de
répression (la police, la gendarmerie, la prison, etc.) Ces instruments et appareils sont soit
établis par la classe dominante soit récupérés par elle. C’'est pourquoi dans I'optique de
Marx et Engels, I'Etat est un pouvoir mis a la disposition d’une classe, celle dominante au

détriment des autres.

Dans son Origine de la famille, de la propriété privée et de I'Etat, Engels récuse toute

neutralité de I'Etat. Pour ce penseur, I'Etat est un pouvoir au service d’un groupe déterminé
qui, en défendant ses propres intéréts, nie et brise sciemment la liberté de ceux que Aimé
Césaire appelle les sans voix. C’'est pourquoi, avec sa présence, il est impossible de parler
d’'une communauté équitable et véritablement libre. L'idée d’une société dans laquelle sera
préservée la liberté individuelle devient illusoire la ou il existe un Etat, pensent les marxistes.
Dans le but de réaliser une société sans classes, société dans laquelle il n’y aura plus
d’exploitation de I’'homme par I’homme et ol chacun jouira d’une vraie liberté, les marxistes

préconiseront le dépérissement progressif de |'Etat.

Dans la méme foulée, s’inscrit I'argumentaire des anarchistes qui se montrent plus radicaux
qgue les marxistes. L'Etat est pour eux une négation de la liberté individuelle. Il est un vaste
cimetiére dans lequel toutes les manifestations de la vie individuelle, la liberté et le bien-étre
du peuple sont sacrifiées au grand dam des aspirations personnelles du souverain. C'est la

raison pour laquelle Bakounine décréte la déconstruction brutale et sans délai de I'Etat. Aux

.



yeux des anarchistes, c’est la seule condition de libération des individus et des peuples. Pour
sa part, Platon, examinant la tyrannie dans le livre VIII de la République, montre que le
pouvoir commun est entre les mains d’une seule personne qui impose sa propre volonté a la
grande masse. Comparant le tyran au médecin, le philosophe grec soutient que le médecin
enléve les maux du corps, tandis que le tyran purge la cité de ce qu’elle a d’essentiel.
Autrement dit, il élimine tout ce que la polis a comme richesse et personnes influentes en
imposant sa loi de fagon arbitraire. Dans un Etat ou I'on entend le bruit d’aucune personne,

soyons surs que la liberté n’y est pas.

A la lumiére de toutes ces considérations, il nous sera loisible d’affirmer sans ambages que
dans les faits, aucun Etat n’est neutre ni transcendant. Tout Etat, quelque soit sa forme, est
au service d’une catégorie sociale. C'est a l'intérieur des institutions sociales qu’il incarne
gue I'Etat parvient, tant bien que mal a traduire, méme faussement, la vision qu’il veut que
les hommes aient de lui. Ce qui souvent n’est pas sans conséquences néfastes vis-a-vis des
populations. Car pour imposer sa volonté, I'Etat n’hésite pas a user de violence sur ses
citoyens en faisant fi de leurs droits inaliénables. Le pouvoir que I'Etat a sur ses sujets est
énorme. C'est pourquoi il doit étre repensé. En jetant un regard sur les prérogatives du
monarque hobbien, il apparait que I'individu n’a aucune chance de jouir de sa liberté. En
effet, méme si Hobbes affirme le caractére immuable des clauses instituant I’Etat, il n’en
demeure pas moins qu’on peut s’autoriser de redéfinir ses mécanismes de fonctionnement,
ce qui permettra de rendre a ’lhomme toute sa dignité et de le placer au coeur de I'échiquier
politique. Car si la politique doit avoir un sens, c’est par rapport a 'homme et a la capacité
des dirigeants a améliorer ses conditions de vie et d’existence en le libérant des méandres

de la misére dans laquelle il s’est engouffré.

Mais cet homme |a dont il est question de libérer n’est pas une réalité abstraite. Il est un
étre concret qui existe dans les sociétés et dans I'histoire. De ce point de vue, sa libération,
comme le suggérent les marxistes, n‘est pas simplement un fait intellectuel mais bien
historique. Car ce n’est pas l'idée qu’on se fait de 'homme qui est importante, c’est au
contraire sa situation socio-économique historiguement existante qui est déterminante.
Parce qu’elle seule permet I'aliénation des libertés humaines. C'est dans ce sens
précisément que nous comprenons ce que nous considérons comme un cri de cceur sincere

mais peut étre désespéré des marxistes, c'est-a-dire leur proclamation de la fin de I'Etat. En

.



effet, si I'Etat doit disparafitre, c’est parce qu’il a failli a sa mission d’analyse et de correcte
compréhension des besoins de la réalité humaine en tant qu’étre historique. La mission de
tout Etat est de réfléchir en vue d’apporter des solutions concrétes aux problémes auxquels
I’'hnomme est confronté. C’est ainsi qu’il a été dit que la structure économique constitue un
volet important, voir indispensable dans I'acquisition de la liberté individuelle. En effet,
parce que 'homme est a la fois corps et esprit, que la satisfaction des besoins du corps
permettra a un esprit devenu libre d’alimenter des réflexions fluctueuses pouvant rendre
meilleure la vie sociale. Car comme le dit 'adage, un esprit saint dans un corps saint. C'est

tout le sens de la philosophie : penser mieux pour vivre mieux.

Au demeurant, nous savons que la transcendance de I'Etat, sa neutralité et sa capacité a
subvenir aux besoins vitaux des citoyens sont les piliers sur lesquels repose la liberté
individuelle et collective. Mais la non réalisation de ces modalités serait-elle un argument
suffisant a la mise a mort de I'Etat comme le réclament les marxistes et les anarchistes ? En
effet, méme si cette question est pertinente, il semble difficile aujourd’hui d’envisager la fin
des Etats car |'organisation étatique est toujours d’actualité. Mais si I'Etat ne peut pas
disparaitre, alors quelles solutions préconiser pour sauvegarder, pour ce qui hous concerne
ici, les libertés individuelles ? La réponse a cette question se trouve dans le respect de la
dignité humaine. Il s’agit d’'une dignité qui ne dépend ni du rang social ni de notre
appartenance politique ou autres. Cette dignité, directement rattachée a la condition
humaine, consiste a traiter I’homme non pas comme moyen, mais comme liberté et fin en
soi. Il suffit juste de naitre dans une famille humaine pour mériter d’étre traité comme un

étre de liberté et de dignité.

C’est dans ce sens que les droits de I’homme, droits rattachés a la condition humaine, ont
pour mission de protéger et de promouvoir 'homme et de ce qui fait sa valeur. Ainsi sur le
plan interne, vont naitre des organisations de la société civile regroupant des citoyens
politiguement neutres pour défendre les intéréts de la société. Ces organisations constituent
des contre-pouvoirs chargés de contréler, de I'intérieur, la conduite de I'Etat en s’assurant
qgue la liberté civile est respectée. Au plan international, le processus de mondialisation a
certes ouvert un espace d’échange beaucoup plus large mais n’a pas mis fin aux Etats. C'est
dans ce sens que les organisations a caractere souvent humanitaire et juridique se donnent

le devoir d’ingérence humanitaire, c'est-a-dire I'obligation d’intervenir partout ou I’homme a

.



été indigné. Il s’agit sur le plan cosmopolite de faire de I’homme un citoyen mondial dont la
liberté et la dignité doivent étre partout respectées quelque soit la nature du pouvoir auquel
nous avons a faire. Il est indéniable que chague homme, quelque soit sa race, son ethnie ou
ses opinions, ait le droit de jouir pleinement de sa liberté, car ce droit est intrinsequement
lié a la dimension humaine. C’est Rousseau qui disait, en substance, que renoncer a sa
liberté, c’est renoncer a sa qualité d’homme, aux droits de I'"humanité et méme a ses

devoirs.

Le droit a la liberté est tel qu’il est impossible de ne pas s’en délecter volontairement. Ainsi
nous comprenons pourquoi la Cours pénale internationale, méme discréditée par les Nations
Unies d’Amérique, se charge néanmoins de sanctionner les chefs d’Etat responsables d’abus
de pouvoir ou d’indignation des citoyens. La Fédération internationale des droits humains,
Amnesty internationale, la Radho, au niveau régional, constatent, dénoncent et interpellent
en justice les Etats ou autorités ne respectant pas les droits fondamentaux de 'homme. Il
s’agit donc, sur le plan international, d’'une véritable citoyenneté mondiale dont I'exigence et
la défense dépassent le simple cadre étatique. Ainsi si I'Etat ne disparait pas, il doit au moins
étre contr6lé de lintérieur comme de I'extérieur. Le probleme est de savoir si ces
organisations disposent les moyens qu’il faut pour pleinement jouer leur réle de contre-
pouvoir qui consiste a amener tout Etat a traiter ’homme partout ou il se trouve et en tout

temps comme un citoyen avec des droits et des devoirs et non comme un sujet politique.

.



CHAPITRE 11l : NECESSAIRE CORRELATION ENTRE LE PRIVE ET LE PUBLIC CHEZ L'HOMME

Il s’agira ici de retracer la genese théorique de I'affirmation des droits de 'homme et du
citoyen qui a conduit aux déclarations et aux conventions internationales des droits de

I’'homme ainsi qu’a la conquéte des principales libertés publiques.

La philosophie des droits de 'hnomme a une origine biblique-chrétienne : elle procede de la
conviction de I'égalité des hommes créés a I'image de Dieu et de l'unité de ’humanité. Il n'y
a pas de droits de ’'hnomme dans le droit romain ou homo désigne I’esclave -le sans-droit- par
opposition au citoyen. L'inscription de I'idée d’homme dans le droit reléve de I'effort et de la
réflexion de la philosophie et du droit politique moderne. En effet, au chapitre XIV du
Léviathan, Hobbes établit de maniere irréversible le droit a la sGreté (droit de l'individu a
I'appropriation de la vie et de son corps propre qui met un terme définitif a la Iégitimité de
I’esclavage). Spinoza dans son Traité théologico-politique démontre I'inéluctabilité de la
liberté de la conscience. Locke quant a lui, (Deuxieme Traité du gouvernement civil) déduit le
droit de I’lhomme sur les choses (droit de |la propriété). De ces trois droits découlent I'égalité
et le droit au bonheur. Ici un débat s’ouvre : les droits de I’"homme sont-ils des droits
subjectifs ? Une chose est certaine : la simple affirmation des droits individuels ne suffit pas
a leur inscription. Les déclarations des droits sanctionnent la nécessité d’une institution,
d’'une garantie législative qui requiert une constitution et une organisation politique
adéquate. Pas de droits de ’lhomme sans Etat de droit ou sans citoyenneté républicaine ou

démocratique.

.



SECTION 1 : 'homme et le citoyen

Pour gu’une doctrine des droits de I'homme soit reconnue, trois conditions sont nécessaires.
Il faut que 'homme soit reconnu comme une réalité et promu comme une valeur, une
idéalité ; que cette idéalité acquiert un statut juridique ; que ce statut juridique soit garanti

par l'autorité politique.

Les sociétés paiennes (dont la religion n’est pas monothéiste : christianisme, judaisme et
islamisme) ne connaissent pas I'idée d’humanité dans la mesure ou elles divisent I'espece
humaine en citoyens appartenant a telle ou telle cité avec leurs dieux propres, d’un c6té, et
en ennemis ou barbares, de I'autre. L'idée d’homme n’acquiert sa consistance que dans le
cadre du monothéisme qui congoit I'hnumanité tout entiere comme une réalité unique créée
par le méme Dieu, sans différence de nature entre les nations. La Bible propose la
conception de la valeur inaliénable de la personne humaine pour autant qu’elle soit créée
par Dieu et alliée a lui et que son destin collectif, scellé par la Loi, a un sens transcendant. Le
Nouveau Testament ajoute la pensée de la valeur inaliénable de I'individu, pour autant que
le salut, a travers la rédemption, soit une affaire singuliére. C'est la raison pour laquelle la
doctrine de I’'homme n’a d’abord regu qu’un statut théologique. Puis ce sont les légistes et
les théoriciens de I'Etat de droit qui ont inscrit I'idée de droit naturel inaliénable a I'intérieur
du droit politique. Voyons comment s’est faite cette insertion de la doctrine des droits de

I’lhomme dans le droit.

Chacun connaft la différence qui sépare les droits du citoyen, lesquels déclarent les libertés
civiles, des droits de 'lhomme qui énoncent les droits naturels. Les libertés civiles permettent
I'acquisition d’un statut de citoyen : « Dis-moi comment tu penses (liberté d’opinion), dis-
moi comment tu t'exprimes (liberté d’expression), dis-moi comment tu te réunis et
t’associes (liberté de réunion et d’association) et je te dirai comment tu construis ta
citoyenneté, ta participation aux affaires de la Cité ». Les libertés civiles sont liées aux
libertés de la personne, elles reposent sur la conscience libre et entreprenante d’un sujet.
On a remarqué que les élites, élites aristocratiques ou notabilités, ou tous les groupes qui
avaient I’habitude de prendre part a la vie publique jouaient un réle moteur en matiere de

liberté civile. Il en va tout autrement pour les droits de I’'homme, c’est-a-dire non pas la

.



citoyenneté, mais le statut de la liberté et de sécurité personnelle, le droit pour chacun a sa

vie, a I'appropriation de son corps, le droit a la liberté de conscience.

Le droit a la s(ireté, c’est- a-dire a la sécurité de la vie garantie par la loi, est le premier des
droits de 'homme. Le droit a la slreté a été établi, démontré par le philosophe politique
anglais Hobbes dans son célebre Léviathan. Sa démonstration est d’autant plus intéressante
qu’il n’est pas un théoricien libéral, il est pour un Etat fort. Hobbes imagine un pacte ou les
individus renoncent a I'essentiel de leurs droits, alienent leurs droits au chef de I'Etat, le
puissant Léviathan, afin que celui-ci puisse assurer I'ordre et la sécurité. L'aliénation des
droits évoquée par Hobbes est trés compléte : il s’agit d’abord d’aliéner presque toutes les
libertés civiles, liberté d’expression, liberté d’association, etc., mais il s’agit surtout d’aliéner
le droit naturel, attribut de la puissance de tout un chacun d’agresser son voisin et de le
mettre a mort. Pourtant Hobbes estime (chapitre XIV) qu’il y a un droit inaliénable : le droit a
la sGreté. Pourquoi s’agit-il d’un droit inaliénable ? Parce que le désir de conserver sa vie,
dans le calcul d’intérét qui préside a toutes les conduites, est, selon lui, le plus grand de tous
les désirs. C’'est, explique Hobbes, une loi découverte par la raison de ne rien faire qui puisse
attenter a notre propre vie-la sécurité personnelle- qui est la fin et le but du pacte social : les
hommes acceptent de renoncer a la violence sur leurs voisins parce qu’ils souhaitent étre en

sécurité, donc en paix.

Dans I'état de nature, la slreté n’est qu’une aspiration de l'individu et « I'homme est un loup
pour 'homme » : I’état de guerre généralisée menace constamment l'intégrité physique de
tout un chacun. En revanche, dans I'état civil, la confiscation par le souverain des actes de
guerre, le monopole de I'épée de justice, instaure la slreté individuelle par la sécurité
juridique. Il n’est pas question pour un individu de ne pas résister si I'on veut s’attaquer a sa
vie, et corrélativement le pouvoir ne dispose aucunement d’un droit de vie et de mort sur
ses citoyens ou sur ses sujets. Pour que le droit a la slreté soit garanti, il faut
nécessairement que soit institué un certain type d’Etat, I'Etat de droit, I’Etat qui ne dispose
pas d’un droit de vie et de mort sur les citoyens-sujets. Telle est donc I'importance de la
sGreté : ce droit est fondateur d’un pacte d’alliance entre le citoyen et I'Etat ; il est
également associé a la conception du droit comme loi. Le droit y est garanti par la forme de

I’Etat.

-



Le droit a la sOreté est un droit politique anti-esclavagiste. Pour la premiere fois, une
doctrine reconnait aux gouvernés, aux sujets, une liberté qui limite les gouvernants, qui
restreint la domination, qui oblige le prince. On peut méme dire que le statut de la liberté
individuelle, c’est-a-dire pour chacun I'appropriation de son corps propre, a été la grande
nouveauté instituée par I'Etat de droit et qu’il constitue I'émergence, a I'intérieur de I’Etat
de droit, du premier droit politique anti-esclavagiste. Dans la cité antique, I'affranchissement
et I’émancipation étaient des affaires privées. La sGreté instaure une loi générale qui modifie
I'existence du pouvoir de I’Etat parce que la garantie du droit a la slireté suppose un pouvoir
anti-impérial qui requiert la paix et la loi (le gouvernement de I'Etat de droit ne doit pas faire
la guerre au peuple, ne peut pas vendre ou trafiquer les individus) Dans un premier temps,
les Etats de droit ne conduisent pas a donner le pouvoir au peuple, ni a développer la liberté
politique des citoyens, parce que leurs théoriciens ne sont ni démocrates ni libéraux, mais,
en préservant le droit de chacun a I'appropriation de sa vie individuelle, ils ont libéré les
hommes de I'esclavage : c’est pourquoi, dans les territoires des Etats de droit, le servage a
reculé et a disparu. On remarquera que ce droit a la sireté n’est pas un droit individualiste,
car il dépend de I'existence d’un certain type d’Etat. En I'absence d’Etat de droit, les
organisations humanitaires le savent bien, on ne peut respecter ni garantir le droit a la

sUreté.

Les successeurs de Hobbes vont élargir la liste des droits naturels : Spinoza et Locke vont
insister sur la liberté de conscience, (fondement des libertés publiques) et le droit de
propriété. Hobbes considérait le pacte comme l'instrument de I'établissement de la slreté
qui met fin a I'insécurité de I'état de nature et dont la modalité est, par conséquent, celle
d’une soumission des sujets au souverain. Selon le philosophe anglais, le droit de nature
inaliénable est le droit a la vie, le droit a la s(ireté. Spinoza va raisonner autrement. |l
reconnait que la slireté est un motif d’émancipation mais il ajoute : « En outre, il n’est
personne qui ne souhaite vivre en sécurité et a I'abri de la crainte. Partons des principes de
toute organisation en société démontrée plus haut ; il s’ensuit avec la plus grande évidence
que le but final de linstauration d’un régime politique n’est pas la domination, ni la
répression des hommes, ni leur soumission au joug d’un autre. Ce a quoi vise un tel systeme,
c’est a libérer l'individu de la crainte -de sorte que chacun vive, autant que possible, en

sécurité ; en d’autres termes, conserver au plus haut point son droit naturel de vivre et

-



d’accomplir une action (sans nuire a lui-méme, ni a autrui). Non, je le répete, le but poursuivi
ne saurait étre de transformer des hommes raisonnables en bétes ou en automates ! Ce que
I'on a voulu leur donner, c’est bien plutot la pleine latitude de s’acquitter dans une sécurité
parfaite des fonctions de leurs corps et de leurs esprits. Apres quoi ils seront en mesure de
raisonner plus librement, ils ne s’affronteront plus avec les armes de la haine, de la coleére,
de la ruse et ils se traiteront essentiellement sans injustice. Bref, le but de I'organisation en
société, c’est la liberté ! ... En d’autres termes, chaque individu a bien renoncé a son droit

d’agir selon son propre vouloir mais il n’a rien aliéné de son droit de raisonner ni de juger »>®

Selon Spinoza, on ne peut aliéner la liberté de conscience. Le droit a la vie n’est pas le seul
droit inaliénable. Dans la mesure ou la vie humaine n’est pas la reproduction d’'un automate
mais comporte de la pensée, du jugement, la liberté de pensée représente aussi un droit
inaliénable. C'est la raison pour laquelle Spinoza estime qu’il n'y a qu’un seul régime
susceptible de respecter la liberté de conscience, c’est le régime démocratique : parce qu’il
est fondé sur un pacte d’association et non sur un pacte de soumission et qu’il réalise
I’égalité. Est alors formulée en troisieme position la revendication de I'égalité. La liberté
suppose I'égalité, I'égalité naturelle du droit naturel et du rapport a Dieu et I'égalité
juridique de la liberté de conscience. La liberté de conscience suppose un certain type de
lien civil et surtout un dispositif théologico-politique : la séparation de I'Eglise et de I'Etat, la
considération de la foi comme une affaire de droit privé, le droit sans restriction de

connatftre la nature.

On doit a John Locke la démonstration du droit de propriété. Dans le Second Traité du
gouvernement civil, Locke rappelle que selon la loi naturelle « Tous étant égaux et
indépendants, nul n’a le droit de nuire a un autre dans sa vie, sa santé, sa liberté, son bien
».2? Réfléchissant sur le processus d’appropriation par chacun de sa s(reté, Locke montre
gu’il s’agit bien d’une propriété. Si chaque homme a le droit inaliénable de s’approprier sa
vie comme sa chose, a fortiori détient-il celui de s’approprier les choses de la nature mais
non les hommes puisque les hommes ne sont pas des choses. La slreté, la liberté, I'égalité et
la propriété seront couronnées par la proclamation du droit au bonheur qui se trouve inscrit

dans la Déclaration américaine de 1776 et dont Saint-Just dira, au XVllle siécle, qu’il est une

% SPINOZA B. Traité des autorités théologique et politique, trad. Madeleine Francis, Gallimard, 1995.
% LOCKE J. Second Traité du gouvernement civil

-



idée nouvelle dans le monde. Le droit au bonheur a été réclamé auparavant, notamment
dans les ceuvres de Spinoza (Ethique) et de Locke (Traité sur 'entendement humain) comme
la Iégitimation pour I’'homme de persévérer dans sa bonne nature et de revaloriser la joie et
tous les sentiments qui y conduisent : la nourriture, les parfums, la musique, la gymnastique.
Le principe en a été énoncé par Spinoza : « La raison ne demande rien contre la nature, elle
demande que chacun s’aime soi-méme et qu’il cherche I'utile qui est le sien. C'est-a-dire ce
qui lui est réellement utile, ce qu’il désire, tout ce qui conduit réellement 'lhomme a une
plus grande perfection et absolument parlant que chacun s’efforce, selon sa puissance

d’étre, de conserver son étre »*

Ces différents droits : le droit a la slireté, le droit a la liberté de conscience, le droit a
I’égalité, le droit a la propriété, le droit au bonheur, seront alors proclamés explicitement
dans les grandes déclarations américaine et frangaise. A travers son inscription dans ces
déclarations, la question des droits de I’homme a donné naissance a trois débats : Un débat
philosophique : a quelle philosophie ressortit la question des droits de I’homme ? Un débat
juridique : quels sont les rapports qui existent entre les droits de I’homme et les droits des
Etats ? Les droits de I’'homme sont-ils pour ou contre les droits des Etats ? C’est a ce point
gu’a surgi le probléme de I'apparition des droits sociaux. Un débat national et patriotique : a
coté de I'affirmation du droit des Etats souverains et du droit individuel s’est ajoutée, au
cceur de l'idée de libération nationale, I'expression du droit des peuples. Peut-on concilier
les droits de ’homme et les droits des peuples ? Quelle hiérarchie faut-il respecter entre les
uns et les autres ? Ces trois débats ne sont pas clos et I'indétermination des solutions qui
leur ont été apportées est peut-étre responsable du long délai d’inscription des déclarations
des droits de I’'homme en Europe continentale : alors que I'’Amérique a promulgué sa
déclaration en 1776 et I'a inscrite dans le préambule de la Constitution de 1787, la
déclaration francaise d’ao(t 1789 n’a finalement été inscrite dans le préambule de la

Constitution francaise, en ayant été chassée apres la Révolution, qu’en 1946 !

Le débat qui s’est ouvert a propos des droits de I’homme dans la philosophie contemporaine
peut se résumer par une question tres simple : dans quelle philosophie faut-il inscrire la
philosophie des droits de 'homme ? A cette question un grand nombre de philosophes

répondent : la philosophie des droits de I'homme, la philosophie moderne, c’est la

0 SPINOZA J. op.cit.




philosophie du sujet. Les droits de 'homme reposent sur une conception volontariste,
conventionnaliste, subjectiviste, en rupture avec la conception réaliste, objectiviste,
naturaliste des Anciens. La philosophie moderne a ensuite sa source dans le cartésianisme.
Pour certains auteurs, comme Léo Strauss, partisans du retour aux Anciens, le subjectivisme
fondamental des droits de I'homme est responsable de son déraillement égoiste,
narcissique, idéaliste, et on doit lui imputer la perte du sens de la réalité. Pour d’autres, qui
voient dans le développement de la modernité un réel progres, la fondation des libertés par
I’exercice d’'une volonté libre est, au contraire, le signe réconfortant de I’affirmation des
pouvoirs du sujet. La réponse selon laguelle la philosophie des droits de 'homme est une
philosophie moderne, appartient a la philosophie réflexive du sujet, repose sur un a priori :

celui qui fait de la philosophie du sujet la seule expérience de la modernité métaphysique.

Cette conception exige alors d’exclure bien des penseurs modernes : si la philosophie du
sujet est la seule moderne, alors Spinoza n’est pas moderne, ni Leibniz, ni Hegel ; alors
Heidegger, Foucault, Derrida ne sont pas modernes. Tous ces philosophes appartiennent
pourtant a I'’époque moderne et contemporaine. Et si certains se sont montrés des partisans
du retour aux Anciens (Heidegger), d’autres en revanche n’ont nullement demandé que I'on
revienne a la philosophie aristotélicienne ou antique. L'idée selon laquelle la philosophie
moderne se réduit a la philosophie du sujet conduit a exiler hors de la philosophie des droits
de 'homme ceux qui en ont été les créateurs : Hobbes, Spinoza, Locke ne sont pas des

philosophes du sujet.

En revanche, il y a quantité de philosophes du sujet qui se sont désintéressés des droits de
I’'homme, au premier chef Descartes qui a déclaré que la politique était I'affaire du prince, et
les cartésiens de I'école du droit de la nature et des gens, tels Grotius, Pufendorf, qui
défendent les droits civils établis par convention mais non les droits de 'homme fondés sur
une nature. Du coup, on peut envisager que la philosophie des droits de ’lhomme n’est pas
une philosophie du sujet mais une philosophie de la nature humaine comme soumise a la loi
de la nature. La philosophie moderne du sujet, telle qu’elle a été fondée par le
cartésianisme, dissocie radicalement la nature de la culture, décentre 'homme du monde.
La nature s’éloigne, le sujet humain s’en sépare. L'homme est art, fabrication, convention,

intellection. Il n’est plus relié au monde que par son entendement. Du coup, une philosophie

-



du droit qui s’inscrit dans cette inspiration loge tout le droit dans la raison humaine, situe

tout le principe de la société dans un acte de calcul et de volonté.

Cette philosophie du droit est capable de fonder une association et des droits civils, mais est
inapte a dire un mot sur les droits naturels, sur les droits de ’'homme. Puisque, a priori, il n’y
en a plus. En revanche, la philosophie des droits de I'homme se déploie dans un tout autre
horizon, I’horizon humaniste ; mais I’"humanisme n’est pas nécessairement le subjectivisme,
car ’'homme est plus vaste que le sujet, I'idée humaniste de ’lhomme est I'idée de 'homme
comme étre de nature. Un étre anthropologique qui n’est pas gouverné par sa seule volonté
particuliére mais par son histoire et son genre. Or, quelle est la définition de ’'homme ? Pour
Hobbes, par exemple, ce n’est nullement I'ego cogito (Je pense, je suis) mais la loi naturelle :
Un précepte, une régle générale découverte par la raison par laquelle il est interdit aux gens
de faire ce qui méne a la destruction de leur vie ou leur enleve le moyen de se préserver .
Cela signifie que la vie humaine a cette particularité d’étre constituée selon une loi de
préservation de la vie, de persévération dans I'étre, d’'union avec les autres hommes. Sans
doute cette loi naturelle produit-elle un processus d’individualisation. Celle-ci est le résultat

d’un processus et non des aventures de la volonté libre.

Historiquement, I'apparition de la revendication des droits sociaux, déja évoqués dans la
Déclaration de 1793, devient une force matérielle aprés la révolution européenne de 1848 et
la formation des associations ouvrieres et des partis qui s’inspirent du socialisme. Les droits
réclamés sont les secours aux détresses économiques -ils relévent de I'assistance publique et
sociale-, ou a la misére ou détresse médicale -ils relevent de la sécurité sociale-, bientot a
d’autres qualités de 'homme dans sa vie sociale, la formation, I'instruction publique,
I’éducation nationale, le droit au logement, le droit au travail. Revendications
essentiellement portées par le mouvement ouvrier, les droits sociaux ont d’abord été rejetés
avec énergie par les partisans du libéralisme, qui les ont combattus et ignorés au nom d’une
division entre les droits civils qui sont les droits de liberté, lesquels protégeraient les citoyens
de I'Etat, et les droits sociaux qui demanderaient quelque chose a I'Etat. Les droits sociaux
sont bien a 'origine d’un élargissement des missions de I'Etat-Providence. Pour assurer,
garantir, établir les droits sociaux, I’Etat a d0i développer ses fonctions économiques, assurer
I’emploi, construire des logements, déployer ses fonctions sociales et médico-sociales

(mettre en place un systéme d’assurance sociale et d’hygiéne publique), voire instituer des

-



missions éducatives et culturelles (développer I'Education nationale, le théatre, le sport, les
loisirs) Il est vrai que les droits sociaux sont des créances pour I'Etat. Mais on peut se
demander s’il n’en est pas de méme pour les droits de 'homme : sans Etat de droit
susceptible de monopoliser la violence légitime, d’étre assujetti a la loi, de respecter le droit
de sdreté, y a-t-il droits de 'homme ? Du coup, on peut se demander si les droits sociaux
n’ont pas méme origine que les droits de I’homme. Ils en seraient un prolongement, celui de

ce droit de I’lhomme particulier gu’est le droit au bonheur.

Mais est- possible de concilier les droits des Etats et les droits de 'homme ? C’est un
probleme d’actualité : la premiére guerre du Golfe, I'ex-Yougoslavie, a été I'occasion de
porter devant I'opinion publique, dans une discussion du droit international, la conciliation
possible ou impossible de ces trois types de droits que sont les droits des Etats, les droits des
peuples et les droits de ’'homme. Le droit des Etats souverains dérive de la reconnaissance
par la doctrine de la souveraineté de la pluralité des Etats. La doctrine moderne du droit
international résulte de la doctrine exposée par Grotius au XVlle siecle dans son célébre
Droit de la guerre et de la paix, expose que les Etats sont, entre eux, comme les hommes
dans I'état de nature, égaux et soumis au droit naturel et qu’aucun ne peut contraindre

aucun. Chaque souverain est empereur dans son royaume.

Cette doctrine a subi un affaiblissement sérieux avec I'apparition au XVllle sieécle des deux
révolutions, américaine et frangaise, dont est issu le droit contemporain des peuples. La
Déclaration américaine d’indépendance n’est pas un texte classique fondé sur
I'argumentation du droit souverain et de la guerre juste. La déclaration d’'indépendance ne
brandit pas la revendication de I'état souverain. Elle s’inspire au contraire de l'idée que le
droit de la société politique, qui garantit les rapports pacifiques en contractuels entre
individus, doit s’appliquer au peuple. Le droit n’est pas sous la dépendance des Etats, ce sont
les Etats qui doivent respecter les droits des peuples parce que les peuples sont égaux entre
eux, sans maitre. lls ne sont liés que par des conventions qui doivent étre respectées. La
Déclaration d’indépendance américaine est un texte de droit international moderne qui
substitue a la seule souveraineté des Etats I'idée d’égalité des peuples, la loi naturelle qu’il

faut garder et les pactes qu’il faut respecter.

.



La Révolution francgaise ira dans le méme sens car désormais, en France, c’est le principe de
la libre détermination qui décide de I'appartenance nationale. Le droit des peuples a été
fondé sur la déclaration librement consentie des peuples. Mais comment concilier le droit
des peuples et les droits de ’'homme ? Reprenons le cas de la guerre du Golfe : Saddam
Hussein a justifié I'annexion du Koweit au nom des intéréts de la Nation arabe (droit des
peuples), tandis que les alliés ont justifié leur riposte au nom de la défense de I'ordre du
droit international (droit des Etats) et de la défense des droits de I'homme, puisque
certaines minorités nationales (les Kurdes) étaient menacées. Il faut reconnaitre que, tant
gu’il n’existera pas la République universelle que Kant appelait de ses voeux, la contradiction

entre ces trois dimensions du droit existera.

On peut considérer que I'ordre premier, supérieur parce qu’il est a la hauteur de I’"humanité,
est celui des droits de ’lhomme. Il n’y a nulle part aucune raison pour qu’on laisse un Etat ou
un peuple massacrer des individus, au prétexte qu’ils constituent une minorité nationale. Les
droits de ’'homme ne sont pas valables pour les seuls citoyens, ils sont valables pour tous les
hommes. Par conséquent, le droit des Etats et le droit des peuples devraient s’assujettir ou
étre limités par les droits de I'homme. Seuls les Etats qui respectent pour leurs citoyens les
droits de I’'homme sont des Etats de droit. Il n’est pas non plus contestable que le droit des
peuples existe quelque fois contre les Etats en place. En dernier ressort, ce qui fonde I'unité
d’une nation et la légitimité d’un Etat, c’est la libre détermination de ses habitants. Le droit

des peuples I'emporte donc sur le droit des Etats.

Il faudrait alors ajouter que le droit des peuples ne I'emporte pas sur les droits de 'homme
et que, pour se faire valoir, le droit des peuples doit respecter I’équilibre international et les
droits de I'homme. On peut recourir a I'exemple de I'Allemagne. Pendant longtemps,
I’Allemagne a cherché a faire valoir les droits de sa nation (les droits du peuple allemand) par
le fer et par le sang dans une lutte a mort avec ses voisins, dans I'extermination des juifs,
dans la négation des droits de 'homme. Elle a récolté la catastrophe. Mais du jour ou
I’Allemagne a su faire valoir ses droits, dans le respect des droits de ’homme a l'intérieur
d’'une démocratie et dans le cadre d’une négociation avec les Etats voisins, avec lesquels elle
était pourtant demeurée en guerre, tant en Europe de I'Ouest qu’en Europe de I'Est, elle a
pu récolter la paix et obtenir cette unité qu’elle avait longtemps cherchée sans succées. Cette

nécessaire corrélation du droit de ’homme, du droit des Etats, du droit des peuples et du




droit des nations est de notre temps, un temps ou, s’il n’y a pas de République universelle, il
existe déja I'affirmation des droits inaliénables de I'homme, c’est cette idée de raison qui

nous tire vers I'avenir.

.



Section 2 : Le vrai sens de I’absolutisme hobbien

Les théories du pacte social constituent une véritable entreprise de remise en cause du droit
divin des rois. Désormais le contrat est devenu le nouveau fondement de I'autorité politique
et la source de I'obligation qui lie les gouvernés a ce qui ont le pouvoir. Sous ce rapport, la
légitimité de I'Etat dépendra de sa capacité ou non a préserver la liberté individuelle, liberté
qui, d’aprés Rousseau, est le principe et la fin du politique. Cette liberté individuelle, nous
I’'avons dit, semble ne pas constituer une grande équation chez Hobbes. En effet, si I’homme
a pactisé, c’est fondamentalement pour la sécurité et la tranquillité sociale. Dés lors, les
libertés individuelles apparaissent comme sacrifiées a I'autel du monarque hobbien. C'est

sans doute ce qui justifie les nombreuses critiques adressées a I’encontre de Hobbes.

Hobbes est largement incompris a cause de I'étendue des pouvoirs qu’il attribue au
souverain et de I'épée de guerre de ce dernier qui est ce qui retient le plus I'attention des
lecteurs. Beaucoup se sont souciés du sort des libertés humaines qui, a leurs yeux, ne
trouvent dans le systeme politique hobbien aucun lieu d’expression. Nombreux sont ceux
qui se sont posés la question de savoir si I’'homme sera un bon militant du droit positif si son
droit naturel n’est pas pris en compte a l'intérieur de I'espace public. De toute évidence,
c’est le probléme de I'absolutisme du pouvoir qui est ici directement soulevé. En en croire
I'analyse de certains lecteurs non avertis, le passage de I'état de nature a I’état civil a fini de
dégrader la condition humaine. Selon eux, ce changement d’état traduit non la conversion
de I'homme en citoyen mais en sujet politique, ce qui est contraire a la finalité du politique.
Jaume confirme que « nombre d’entre eux, depuis le XVlle siécle, ont prétendu que 'homme
de Hobbes ne jouissait d’aucune part privée, et que, par conséquent, le souverain avait droit
de regard sur tout. Le théme de la « cessation du droit naturel » a en effet égaré nombre
d’esprits, qui ont cru pouvoir conclure que [I'artificialisme de notre auteur équivalait par

avance & la dénaturation rousseauiste »**.

Pourtant, a regarder de plus prés la doctrine hobbienne du contrat social, nous constatons
qgue le théoricien anglais a mis I'accent sur le caractére inaliénable de certains droits,
principalement le droit de protéger sa vie et de se mouvoir librement. Ces droits ne peuvent

étre transférées ou abandonnées sous aucun motif qu’il soit car étant intimement

* JAUME L., L’Etat représentatif moderne, op.cit.p.136-137.

.



rattachées a la dimension humaine. Ce qui montre a suffisance que le souverain,
contrairement a ce que pensent certains commentateurs, a des limites. Pour étayer notre
propos, considérons ces déclarations incompatibles des chapitres 20 et 14 du Léviathan
« Dans I’Etat, la puissance souveraine doit étre absolue»™® ; « Tous les droits ne sont pas
aliénables »*. Ces deux chapitres dégagent deux théses apparemment contradictoires.
D’une part, nous avons une aliénation totale due a une souveraineté absolue ; d’autre part,
une souveraineté limite en raison du droit naturel inaliénable. Ce que nous retenons de ces
deux théses mises en exergue, c’est que I'"homme qui vit désormais en société sous la

direction d’une force commune, a a la fois des droits et des devoirs. Il est donc un citoyen.

Mais si étre citoyen c’est convenir volontairement de se soumettre aux reégles de vie et aux
maniéres d’étre du public, est ce a dire que le pouvoir souverain, pour assurer la pérennité
du corps social, doit user de la force et annihiler toutes les tendances privées en I’homme ?
Ce qui se joue ici, c’est une dialectique au sens de conflit entre I'intérét particulier et celui
général, entre 'homme et le citoyen. En effet, méme si le souverain, en sa qualité de juge
dans ce conflit se penchera logiguement du coté du public qui est sa raison d’étre, il n’en
demeure pas moins qu’il ne peut pas ne pas prendre en charge les exigences du privé qui
n’hésiteraient pas a se manifester dynamiguement a chaque fois que l'occasion se
présentera. Jaume aurait donc raison d’affirmer que « Le cceur de la question, afin de ne pas
s’en tenir aux généralités, sera de savoir comment le service de l'intérét public, assuré par
Léviathan, appuie en méme temps la promotion de lintérét privé »** La réponse a cette
guestion se trouve incontestablement dans la nécessité de corrélation entre le privé et le

public, entre ’homme et le citoyen.

Reconnaitre en I’homme I'existence de droits inaliénables, c’est en méme temps admettre
gu’il a un droit de résistance. Ce droit de résistance, défini comme la possibilité qu’a
I'homme d’user des moyens qui sont a sa disposition pour défendre sa propre vie, confirme
une fois de plus que l'autorité politique n’est pas illimité, ce qui montre que ’lhomme n’a pas
tout transférée, qu’il garde en lui une parcelle de pouvoir. Dés lors, I'on est en droit de se
demander si Hobbes n’est pas en train de remuer une ancienne plaie dont le seul remede est

de tout faire pour éviter une éventuelle confrontation du souverain d’avec qui que ce soit

*> HOBBES Th., Leviathan, chap.20.p.334.
** HOBBES Th., op.cit. chap 14.p234.
* JAUME L., op.cit.p.136.

.



disposant ou voulant disposer d’un pouvoir déterminé. On se rappelle que la guerre civile
anglaise de 1640 a pris forme a partir de la volonté du Parlement a se constituer en pouvoir
opposé a celui du roi. En outre, avec la reconnaissance du droit naturel et avec lui, le droit de
résistance, Hobbes n’est-il pas en train de réduire la puissance de I'Etat ? Si tel est le cas, sur

guelle base repose un tel procede ?

Le pouvoir du souverain, au sens ou le chapitre 20 du Léviathan I’énonce, est sans conteste
un pouvoir d’'une seule personne qui n’a aucune réserve dans les rapports qu’il entretient
avec les sujets. Mais il s’agit la d’'un effet purement psychologique ou mental qui ne se
vérifie pas dans les faits. En réalité si dans le principe I'Etat hobbien est absolu, il ne I'est pas
totalement dans la réalité. Car en dépit de ce pouvoir absolu, Hobbes envisage des modalités
de résistance face au souverain. « si le souverain ordonne a un homme, méme justement
condamné, de se tuer, de se blesser, ou de se mutiler, ou de ne pas résister a ceux qui
I'attaquent, ou de s’abstenir d’user de nourriture, d’air, de médicaments, ou de quelque
autre chose sans laquelle il ne peut vivre, cet homme a cependant la liberté de désobéir » *°.
En d’autres termes, le peuple étant I'auteur premier de ce qu’ordonne le souverain, ce qu’il
ordonne n’est pas injuste, néanmoins si le souverain m’ordonne de me tuer, j’ai le droit de
lui désobéir pour lui résister, car j'ai le droit de nature de me préserver. Un condamné peut
aussi échapper au bourreau, car I'Etat ne peut décider de la vie ou de la mort d’'un de ses
sujets. De plus, il peut aussi désobéir pour protéger un innocent. Nul n’a la liberté de résister
a I'épée de la République mais, les hommes peuvent désobéir pour protéger leur vie,
ou s’unir, s’entraider, et se défendre les uns les autres, car ils ont la liberté de protéger leur
vie et celle des autres. lls peuvent notamment pour cela défendre leurs droits en justice. Ils
peuvent aussi désobéir par crainte (si on leur demande de tuer quelqu’un, de faire la guerre)
car ceci n’est pas désobéissance mais déshonorant. De plus, 'homme a aussi la liberté face

au souverain quand celui-ci n’a pas établi de loi sur le sujet concerné.

En parlant de I'Etat comme étre artificiel a la puissance inégalable et irrésistible, Hobbes
veut jouer sur la conscience des hommes. En effet, il cherche a décourager toute tentative
visant a introduire dans la société des idées ou des doctrines séditieuses pouvant conduire a
I'anéantissement du corps politique. Car si la société venait a se dissoudre, chaque homme

entrerait sans hésiter en possession de son droit naturel d’autoconservation et la guerre de

> HOBBES, Léviathan, chap. 21.




chacun contre chacun reprendrait de plus bel. De ce point de vue, I'absolutisme aurait alors
été nécessaire en ce qu’il permet non seulement de maintenir en vie la société civile mais
aussi et surtout de veiller a la sécurité et a la tranquillité de I'empire qui sont les raisons pour

lesquelles les hommes ont contracté.

Hobbes est parfaitement conscient que ’"homme a une liberté naturelle dont la jouissance
est inéluctable. Sinon comment expliquer alors le fait qu’il ait ouvert dans presque toute son
ceuvre politique une large fenétre sur I’étude des dispositions naturelles de I’'homme en tant
gue animal biologique, pour ensuite nier complétement leur existence dans I'état social qui,
on le sait, n’est pas la rupture totale d’avec I'ordre naturel mais son prolongement. Une telle
procédure serait incohérente pour un éminent penseur comme lui. Beaucoup de lecteurs et
de commentateurs sont tombés dans le piege en croyant que le systéme hobbien est une
négation radicale des libertés individuelles. Ils n'ont vu dans cet absolutisme que I'image
d’'un monarque prét a écraser ses sujets grace a I'épée de guerre qu’il détient. Méme le

grand Rousseau n’est pas exempt de préjugés. En effet, dans Du contrat social il a

déclaré : « Il n’y a nul dédommagement possible pour quiconque renonce a tout. Une telle
renonciation est incompatible avec la nature de ’'homme, et c’est éter toute moralité a ses
actions que d’Oter toute liberté a sa volonté. Enfin c’est une convention vaine et
contradictoire de stipuler d’une part une autorité absolue et de I'autre une obéissance sans

bornes »*°.

Contre Hobbes, Rousseau rend nul tout contrat dépourvu d’un caractéere réciproque. Ainsi il
entend repenser en vue de réaménager les termes du contrat Hobbien qu’il trouve trop
favorables au souverain. Il s’agit pour lui de trouver une nouvelle forme d’association a
travers laquelle la personne de chaque contractant, ses biens et surtout sa liberté seront
garantis par la collectivité. Ce que le citoyen de Genéve veut établir, c’est une souveraineté
populaire, c'est-a-dire un régime politique dans lequel le pouvoir sera entre les mains du
peuple, donc des hommes qui, a I’entendre parler, sont naturellement bons méme si c’est la
société qui les a dépravé. Le role de I'Etat, selon Rousseau, serait donc d’aménager la société
de sorte que I'homme y retrouve ses avantages naturels, parmi lesquels la liberté occupera

une place de choix. Par contre, ce qu’il faut retenir dans la théorie absolutiste Hobbienne et

** ROUSSEAU Jean Jacques, Du contrat social, les intégrales de philo, coll. Dirigée par Denis HUISMAN, Edit.
Nathan, 1998.p.36.

.



qui est déterminant, c’est que le droit naturel de I'individu est certes réduit mais n’est pas
totalement nié. La réduction du droit est imposée a I’homme par la loi civile. Cette loi, parce
gu’elle est contraignante, s’oppose au droit ou liberté absolue et ce, en vue de limiter les
tendances naturelles dynamiquement maintenues en état d’éveil. Cette disposition permet
d’assurer une cohabitation paisible entre les membres de la société. Heureusement qu’il y a
des auteurs qui ont saisi le libéralisme hobbien. Benjamin Constant, Robert Dérathé, Lucien
Jaume, entre autres, ont compris que la rupture du droit naturel est la condition
d’expression du droit de résistance avec tout ce qu’il présente comme danger a la stabilité
sociale. Sur cette question, Jaume se veut plus explicite : « Certes le souverain limite et
contrarie l'individualisme premier, mais ce n’est toujours que pour favoriser la coexistence

entre les individualités »*’.

* JAUME L. op.cit.p.149-150.

.



CONCLUSION

@



Le XVlle siecle constitue une période trouble dans I'histoire de I'Europe. En effet, cette
période a vu la naissance de mouvements contestataires aux revendications purement
politique. En Angleterre, on assiste a une guerre civile qui oppose le pouvoir royal au
parlement a cause de la prétention de celui-la a étre 'autorité supréme dans tous les
domaines de la vie humaine, ce qui n’est pas acceptable pour les parlementaires qui
brandissent I'arme des droits inaliénables de ’'homme. C’est dans ce contexte de crise du
pouvoir ayant méme débouché a la décapitation du roi Charles ler en 1649 que Hobbes

rédigea son ceuvre politique qui constitue une réponse a cette situation anglaise.

En s’inscrivant aux antipodes des théoriciens du droit divin des rois, Hobbes élabore une
doctrine politique qui situe I'homme au centre du systéme. Autrement dit, a la référence
théologique, Hobbes oppose une référence anthropologique. Désormais, il ne s’agit plus de
confier les affaires publiques a une quelconque divinité mais plutét aux hommes eux-
mémes, acteurs principaux du jeu politique. C'est justement une telle approche qui I'a
amené des l'origine de sa théorie a élaborer une hypothése qui consiste a supposer la
société civile comme étant dissoute et du coup a imaginer des hommes qui vivraient a I'état
de nature. Il s’agit d’un état ou l'individu, héritier d’un droit de nature, vivrait seul dans un
égoisme absolu, et en dehors de toute institution sociale, ce qui permet au penseur

d’affirmer I'antériorité de I’'homme sur le corps politique.

Le corps politique quant a lui, né du pouvoir d’artifice de I’'homme, est le résultat d'un
contrat bilatéral passé d’abord entre les individus eux-mémes, et ensuite entre le peuple et
le souverain. Ce dernier, n’ayant pas pris part au contrat, a essentiellement pour mission de
s’approprier du droit naturel de chaque homme, de le transformer en puissance dans le but
de pouvoir remplir correctement sa tache qui est la préservation de la vie de tout membre
de la société. Cette démarche tout a fait révélatrice constitue une véritable entreprise
d’anthropologisation du politique marquée par une rupture profonde d’avec les vieilles
conceptions grecques de la société, celle d’Aristote en particulier, et celle du droit divin des

rois, en général.

Notre sujet intitulé « L’Etat-Léviathan face aux droits inaliénables : quelle lecture faire de
I'absolutisme ?», s’est proposé une étude du pouvoir politique dans une perspective

purement hobbienne. Nous savons que Hobbes a préféré la monarchique constitutionnelle

.



aux autres régimes politiques. Ce choix, loin d’étre prbitraird, se justifie par des legons que le
philosophe a tirer d’expériences qu’il a vécues concretement. Il s’agit pour I'essentiel de la
guerre civile anglaise dont la principale cause est la prétention du parlement a se partager le
pouvoir avec le roi. L'analyse des raisons ayant conduit a cette situation délétere nous a
permis de comprendre que I'appétit du pouvoir ainsi que le désir insatiable d’acquérir gloire
aprés gloire s’expliquent par la manifestation de tendances naturellement logées dans le
patrimoine génétique de 'homme. En effet, c’est parce que 'lhomme a tendance a satisfaire
ses désirs et autres dispositions naturelles en dehors de toutes considérations morales et
éthiques qu’il faut nécessité créer d’une puissance capable de mettre fin a l'individualisme

égoiste.

Le probleme est qu’en voulant instaurer une monarchie absolue investie de tous les
pouvoirs, Hobbes a parallelement affirmé le caractere inaliénable de certains droits que
'homme possede naturellement. Autrement dit, tout semble indiquer qu’avec cette
inaliénabilité de certains droits, I’'homme dispose incontestablement d’un droit de
résistance, ce qui, visiblement, montre que nous sommes bien en présence d’un Etat aux
pouvoirs bornés, nonobstant son apparence centralisateur. Voila le paradoxe que nous
avons décelé dans la théorie politique de Hobbes et dont nous avons cherché a comprendre
les bases sur lesquelles repose un tel procédé. Notre analyse nous a permis de comprendre
gue le caractere absolu du souverain est la conséquence immédiate d’'une nature humaine
agressive. Tout se passe comme si le caractére du pouvoir était conditionné par la nature
humaine. En effet, si 'homme était passif, on n’aurait peut étre assisté a un régime

démocratique qui accorderait plus importance aux initiatives privées.

En réalité, Hobbes s’est beaucoup soucié du bien-étre des hommes. C’est la raison pour
laguelle il estime nécessaire I'instauration d’un pouvoir que personne ne saurait résister a
cause de la peur qu’il inspire a tout homme, ce qui est aisément compréhensible. Mais s'il y
a un probléme a ce niveau, c’est par rapport aux prérogatives qu’il confére a celui qui a en
charge la puissance souveraine. De ces attributions énormes accordées au souverain,
beaucoup ont pensé que c’est une maniere déguisée pour Hobbes de nier la liberté des
sujets. Nous connaissons la position des auteurs comme Spinoza et Rousseau sur la question.
Tous s’accordent sur la nécessité de la liberté dans I'efficacité de I'obéissance a la loi civile.

Sur ce point précis, Hobbes n’est pas en déphasage avec ses successeurs. On se demande

.


http://www.rapport-gratuit.com/

méme comment la critique s’est débrouillée pour ne pas se rendre compte de I'existence de
droits inaliénables que notre auteur a annoncée au chapitre 14 du Léviathan. Dire de
I'homme qu’il a des droits qu’il ne peut en aucun cas transférer ou donner, c’est affirmer en
méme temps deux choses. Premierement, qu’il a une liberté dont la jouissance est réelle,
deuxiemement, que l'autorité souveraine a des bornes. Seulement, et c’est important de le
souligner, Hobbes récuse toute forme de libertinage ou d’anarchie dans la société. La liberté
gu’il préconise est celle qui est garantie par la loi civile. L'individu est libre de ses actes mais
a condition que ses actions s’inscrivent dans les limites de la loi, c’est-a-dire dans le cadre
strict des dispositions prises par I’Etat pour assurer I'ordre et la sécurité sociale. Nous voyons

donc que chez Hobbes, la liberté se définit par la nécessité.

.



TABLE DES MATIERES

INTRODUCGCTION :..ccccuiiieiininesssnnnesnnisnnnesenesunssssessssssssssssss sssesssssssssssssssssssssssss st ssssessssansns sessssnsassssssns 6
CHAPITRE | : LES FONDEMENTS ANTHROPOLOGIQUES DE L’ETAT HOBBIEN......... . cccccueueneee 10

Section 1 : Du droit naturel de ’homme au contrat fondateur de la société civile et de I’Etat

=] o 101 L6 FRURTTT O O T TOT R T U TO R R TR S O RURE SRR 11

Section 2: Le concept juridigue de « persona civilis », pieéce maitresse de linstitution

<Y = 1 Lo [V =TSO U OO 23

CHAPITRE Il : ABSOLUTISME ET DROIT DE RESISTANCE : LE PARADOXE D’UNE THEORIE

POLITIQUE.......cccoctiiiiinnnniiininnnneneisssssnnsissssssnsenssssssssns sesssssnsansssssnssns sessssans esssnsnssns e ssnansass snsssssnnnsssoss 33
Section 1 : L'Etat-Léviathan et les prérogatives du SOUVErain..........cecevevereeverieeceies ceverereenns 36

Section 2: L’Etat-Léviathan et les droits inaliénables de 'homme : le sort des libertés

[T EAYATo LET=1 1T PR 45

CHAPITRE 11l : NECESSAIRE CORRELATION ENTRE LE PUBLIC ET LE PRIVE CHEZ L'HOMME...51

Section 1 : L'homme €t 1€ CltOYEN ...t e e eresresrae e e ste e 52
Section2 :Le vrai sens de I'absolutisme hobbien...........ccooiiini 62
CONCLUSION ...ttt st sssssssss s s s sassss st see sessssasssassns sussassassns sussnsses sesessssssssssssnsnes 67
Table des MAtIEres (... s s s eeeeee e e 71
BIBLIOGRAPHIE ...ttt st e sssss s s s st sassassas e sssssssss s sas sussns sns 00 sassssssssssssssssssses 72

@



BIBLIOGRAPHIE

CEuvres de Hobbes:

1

4

Eléments de la loi naturelle et politique, trad.D.WEBER, Librairie Générale francaise,

2003.

Léviathan, trad. Gerard MAIRET, Gallimard, 2000.

Le citoyen ou les fondements de politique, trad. S SORBIERE, GF Flammarion, Paris,

1982.

CEUVRES SUR HOBBES :

ZARKA Yves Charles, Hobbes et la pensée politique moderne, QUADRIGE/PUF, 1995.

ZARKA Yves Charles, La décision métaphysique de Hobbes : condition de la politique,
vrin, Paris, 1987

POLIN Raymond, politique et philosophie chez Hobbes.

JAUME Lucien, I'Etat représentatif moderne, P.U.F., Paris, 1986.

OUVRAGES GENERAUX :

1

FABRE Simone Goyard, Philosophie politique XVle-XXe siéecle (Modernité et
humanisme), P.U.F., Paris, 1987.

STRAUSS Leo, La philosophie politique et I’histoire, in Qu’est-ce que la philosophie
politique ? P.U.F., Paris, 1992.

ARISTOTE, La politique, 111, 9,1280b, 7-8.

TERREL Jean, « Les théories du pacte social. Droit naturel, souveraineté et contrat de

Bodin a Rousseau ».

POLIN Raymond, Essai sur une philosophie du contrat social, REVUE DES SCIENCES
MORALES ET POLITIQUES, 1995, n° 1.

-



6- SPINOZA Baruch, Traité des autorités théologique et politique, trad. Madeleine
Francis, Gallimard, 1954.

7- MONTESQUIEU, DE I’Esprit des lois, Gallimard, 1995.

8- ROUSSEAU Jean Jacques, Du contrat social, les intégrales de philo, coll. Dirigée par

Denis HUISMAN

9- VILLEY M. La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la

philosophie du droit, nouvelle édition corrigée, Paris, Montchrestien, 1975.

10- WEBER M. Le savant et le politique

11- ENGELS, Origine de la famille, de la propriété privée et de I’Etat

12- LOCKE J. Second traité du gouvernement civil

13- GROTIUS, Droit de la guerre et de la paix

-



