
 
5 

 

 

 

 

 

 

 

 

                          

 

INTRODUCTION 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
6 

Tout Etat pose le problème du pouvoir. Ce pouvoir, défini comme l’exercice de l’autorité 

politique dans l’Etat, est un ensemble de procédés utilisés par un homme ou un groupe 

d’hommes pour déterminer les autres en vue de les maintenir sous ses ordres. Autrement 

dit, il s’agit de la capacité de commander et de se faire obéir, ce qui nous amène à nous 

interroger sur le fondement et la légitimité du pouvoir de l’Etat. En réalité, sur quoi est 

fondé le pouvoir politique (le commandement et les ordres de l’Etat) et qu’est-ce qui le rend 

légitime, malgré la violence qui lui est inhérente ? La légitimité de l’Etat est-elle fondée sur la 

violence ou sur le droit ? Ces questions seront diversement répondues et ce, en fonction des 

auteurs, des écoles de pensées et des systèmes politiques que l’humanité a connu. 

Pour ce qui nous concerne ici, nous savons que notre auteur, Thomas Hobbes, en élaborant 

sa théorie de l’Etat, a clairement opté pour une monarchie absolue. Quelles sont les raisons 

de ce choix ?  Pourquoi Hobbes a préfèré la monarchie à d’autres régimes politiques comme  

la démocratie ? Pour répondre à ces questions, il serait peut-être utile  de remonter jusqu’en 

1640, période où l’Angleterre traversait une crise du pouvoir. Cette crise, de nature 

théologique et politique, a opposé le pouvoir Royal au Parlement. Il s’agissait, pour la paix du 

royaume et la sureté de la personne du roi, de penser les prérogatives et les droits du 

souverain ainsi que les devoirs du citoyen. En effet, que la souveraineté appartienne au roi, 

cela n’étonne guère les parlementaires ; mais que le pouvoir et les droits des citoyens en 

général soient inséparables d’elle, c’est là où se trouve tout le problème auquel Hobbes s’est 

confronté et qu’il s’est proposé de résoudre. Autrement dit, pour les parlementaires, il est 

clair que le pouvoir politique appartient au roi mais les citoyens, eux aussi, ont des droits 

inaliénables, ce qui signifie que le champ d’exercice du pouvoir royal a des limites.                                                     

Pour les parlementaires, le pouvoir royal, loin de submerger l’homme, lui laisse une marge 

de manœuvre dans la jouissance de certains de ses droits, notamment le droit de vivre, de 

se mouvoir et de se protéger contre les agressions extérieures. C’est à cette opinion du 

Parlement dont Hobbes s’est opposé. En effet, en s’impliquant directement dans ce débat, il 

prend position en faveur de la royauté en montrant les liens indissociables que le pouvoir et 

les droits en général entretiennent avec la souveraineté. Pour lui, la souveraineté, parce 

qu’elle est absolue, doit avoir une autorité suprême sur toutes choses et sur tous les 

citoyens car son domaine d’applicabilité est illimité. S’il en est ainsi c’est parce que Hobbes 

craint que l’homme mette en application son droit naturel ou son droit de résistance et 



 
7 

perturbe par la même occasion l’ordre et la sécurité sociale comme ce fut le cas avec 

l’assassinat du roi Charles Ier. Car comme il le dit lui-même : « *…+ il est manifeste que 

pendant ce temps où les humains vivent sans qu’une puissance commune ne leur impose à 

tous un respect mêlé d’effroi, leur condition est ce qu’on appelle la guerre ; et celle-ci est telle 

qu’elle est une guerre de chacun contre chacun »1. 

Il faut donc par un contrat social, mettre en place un Etat fort qui, investi de tous les 

pouvoirs, serait capable de contenir la force de chaque individu. Il en est ainsi parce que 

Hobbes a une vision négative de l’homme. Pour lui, l’homme, à cause de son droit de nature, 

devient nécessairement un « homo omini lupus », un loup pour l’homme qui ne peut être 

contrôlé que par Léviathan (un être à la force incomparablement plus grand que n’importe 

qui dans la société) dont la force ne peut être égalée à aucune créature sur terre car étant 

illimitée. Ce Léviathan tient sa légitimité du pacte social dont la finalité suprême est le 

maintien de l’ordre et de la sécurité publique. Mais puisque la fin ne peut s’obtenir sans les 

moyens, nous comprenons alors pourquoi Hobbes veut fonder le pouvoir de l’Etat-Léviathan 

sur la force qui, il faut le préciser, constitue la garantie sans laquelle le lien social s’effrite.   

Cependant, s’il est vrai que l’homme possède naturellement des droits inaliénables, droits 

qu’aucun Etat quelque soit sa nature ne peut définitivement abolir, n’est-ce pas là un 

paradoxe de parler d’Etat absolu ? Autrement dit, l’absolutisme comme pouvoir dont le 

domaine de prédilection est illimité, signifie- t-il la perte entière et totale des caractères et 

droits que l’homme a hérité de la nature et qui font de lui un homme, comme les passions, la 

liberté de se mouvoir ainsi que le droit de se protéger contre toutes formes d’agressions ? 

Annihiler ces dispositions naturelles de l’homme, n’est-ce pas nier l’existence en lui d’un 

droit de résistance ?  

La société chez Hobbes est née d’un contrat qui lie les hommes entre eux-mêmes et non à 

leur souverain. Ce dernier n’a pas pris part au contrat en ce qu’il est au- dessus des pactes 

instituant la République. De ce point de vue, ne serait-il pas pertinent de repenser la nature 

des liens que l’Etat doit entretenir avec son citoyen qui, avant tout, est un homme ?  Cette 

dernière question se pose parce que c’est le statut de l’homme dans son nouveau cadre 

d’existence et son degré d’implication dans la gestion des affaires publiques qui sont ici 

                                                           
1
 HOBBES Th., Léviathan, trad. G. MAIRET, Gallimard, 2000, Chap. XIII, P.224.  



 
8 

directement mis en cause. Quelle sera la place de l’homme dans une société où il ne possède 

aucun pouvoir, alors que nous savons qu’il est le principal artiste ou artisan de cette même 

société ? En vérité, avec la reconnaissance en l’homme de droits inaliénables, quelle lecture 

devons nous désormais avoir de l’absolutisme Hobbien ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
9 

CHAPITRE I : LES FONDEMENTS ANTHROPOLOGIQUES DE L’ETAT-LEVIATHAN 

Pour Aristote, la politique est l’art de gouverner la cité. Elle est un talent qui permet 

d’apporter des solutions aux problèmes des citoyens. Sans la politique la cité serait 

éternellement dans l’anarchie, dans l’insécurité, dans l’injustice. Sa première tâche est de 

former des citoyens dotés d’une bonne éducation, c’est ce qui sans doute explique 

l’engagement politique de Thomas Hobbes. Rappelons que c’est à la suite de son second 

voyage à Paris (1634-1636) qu’il a élaboré sa doctrine politique. La politique en 

question, considérée comme une science doit, selon Hobbes, se débarrasser de toutes 

formes de mysticisme pour s’appuyer sur des bases rationnelles. Cela revient à penser la 

chose publique à partir non pas d’une transcendance divine, mais en fonction de l’homme 

lui-même comme acteur principal du jeu politique. C’est dans ce sens que l’anthropologie, 

science qui étudie l’homme, constitue le fondement de la réflexion politique hobbesienne. 

 Le Léviathan, œuvre maitresse de Hobbes, fut publié en 1651 au lendemain de la guerre 

civile anglaise. Cette période qui a vu la dissolution du Parlement et la défaite du camp 

royaliste par Cromwell est marquée par la remise en cause de plus en plus manifeste des 

églises et l’affirmation toute profane de la puissance civile, donc de l’Etat. C’est dans ce 

contexte de renversement de la moralité ou de refondation qu’est apparu le Léviathan dont 

la tâche principale est de montrer aux hommes la voie à suivre pour retrouver le salut 

terrestre. Mais le problème ici, c’est que jusque là, aucune loi permettant d’établir la paix et 

la sécurité civiles n’est clairement définie, ce qui permet de comprendre que les hommes 

soient toujours dans un état de guerre ou, pour être précis, un état de nature. L’analyse de 

cet état nous amènera à saisir l’homme depuis sa condition première jusqu’à son entrée 

dans une société civile, où nous découvrirons avec Hobbes que le caractère fini des hommes 

est la cause de leur obéissance. 

 

 

 

 



 
10 

 Section 1 : Du droit naturel de l’homme au contrat fondateur de la société civile et de 

l’Etat absolu 

Décrivant la situation des hommes à l’état de nature, Hobbes au chapitre XIII du Léviathan 

écrit : « *…+ il est manifeste que pendant ce temps où les humains vivent sans qu’une 

puissance commune ne leur impose à tous un respect mêlé d’effroi, leur condition est ce 

qu’on appelle la guerre ; et celle-ci est telle qu’elle est une guerre de chacun contre 

chacun »2. Ce propos de Hobbes montre qu’en l’absence du pouvoir commun les hommes 

sont encore dans un état de nature, disposant d’un droit de nature. Le droit de nature peut 

être défini comme le pouvoir naturel et légitime d’employer toute sorte de moyens dont on 

juge nécessaire à notre propre survie. Il est défini comme : « la liberté que chacun a d’user 

de sa propre puissance, comme il le veut lui-même pour la préservation de sa propre nature, 

autrement dit de sa propre vie et, par conséquent, de faire, selon son jugement et sa raison 

propres, tout ce qu’il concevra être le meilleur moyen adapté à cette fin»3. L’état de nature,  

en raison du droit de nature, est un état de guerre de tous contre tous.  

La guerre, selon Hobbes, s’inscrit dans la durée. Elle est un état permanent d’affrontement 

physique ou verbal et non une simple lutte ou bataille. Cette volonté iminente qu’ont les 

hommes de s’affronter s’explique par : « d’une part, l’existence d’un désir indéfini de 

puissance, et d’une part, le droit naturel illimité de chacun sur toutes choses, y compris sur 

les autres ». 4 Trois causes sont à l’origine de la guerre entre les hommes : la rivalité, la 

méfiance, la fierté. A ce propos, Hobbes se veut explicite en déclinant successivement la 

finalité liée à chacune de ces causes. En effet, la recherche effrénée du profit met les 

hommes en position de combat ; quand l’un se méfie de l’autre, c’est par pur souci de 

sécurité individuelle car chacun est conscient du danger permanent qui menace sa vie. En 

même temps, chaque homme étant fier de soi, veut imposer aux autres la haute opinion 

qu’il a de soi-même en vue justement de jouir d’une certaine réputation. 

La rivalité entre les hommes entraine une guerre sans fin. En effet, quant deux individus 

désirent la même chose dont la jouissance mutuelle est impossible, il s’en suit 

nécessairement une compétition pour la propriété, ce qui, à première vue, amène à penser 

                                                           
2
 HOBBES Th., Léviathan, trad. G. MAIRET, Gallimard, 2000, Chap. XIII, P.224.  

3
 HOBBES, Th. Léviathan, op.cit. Chap. XIV, P.229. 

4
 ZARKA, Y. CH., Hobbes et la pensée politique moderne, P. 128. 



 
11 

que les hommes sont en présence d’une guerre purement économique. Mais il n’en est rien 

car si tel était le cas, cette guerre serait une bataille ponctuelle. Elle ne durerait que le temps 

que dure la raréfaction des produits destinés à la consommation, à la satisfaction des 

besoins du corps. Cette guerre qui dépasse le cadre strictement biologique, est 

intrinsèquement liée à la nature propre de l’homme, c'est-à-dire à son désir immodéré de 

gloire et de puissance. Si les uns attaquent les autres qui se défendent avec toutes les 

dispositions et l’arsenal requis, c’est soit pour devenir maître ou propriétaire de la personne 

et des biens d’autrui, soit pour éviter de perdre son patrimoine et devenir par la même 

occasion esclave d’un autre. Lisons à ce propos la déclaration de Hobbes dans le 

Léviathan : « A cause de cette défiance de l’un envers l’autre, un homme n’a pas d’autre 

moyen aussi raisonnable que l’anticipation pour se mettre en sécurité, autrement dit se 

rendre maître, par la force et la ruse, de la personne du  plus grand nombre possible de gens, 

aussi longtemps qu’il ne verra pas d’autre puissance assez grande pour les mettre en danger. 

Il ne s’agit là de rien de plus que ce que sa propre conservation requiert-ce qui, 

généralement, est permis »5. Cette guerre interindividuelle, il faut le préciser, n’a pas pour 

fin de tuer l’autre ou de le faire disparaître complètement du circuit social ; elle consiste 

plutôt à le garder en vie pour lui imposer l’image qu’on veut qu’il ait de nous. Il s’agit en 

dernier ressort d’une lutte pour la gloire. Car sans ce regard craintif et soumis du vaincu, la 

victoire du vainqueur serait sans gloire.  

   Le droit est défini comme ce qui est conforme, c'est-à-dire qui n’est pas contraire à la 

raison. Et dans la mesure où cette même raison prescrit de rechercher ce qui est bien pour 

nous-mêmes – la paix – et de renoncer à tout ce qui peut porter atteinte à notre vie - la 

guerre-, alors il devient tout à fait loisible pour un homme de prendre toutes les dispositions 

en vue d’accomplir ces recommandations de la raison, ce qui montre que nous sommes bien 

en présence d’un espace où la fin justifie les moyens. Dès lors, chacun devient maître et juge 

des moyens nécessaires à sa propre conservation. « Qui veut la fin veut les moyens », avait 

dit Machiavel. Et puisque la paix ne peut s’obtenir que par les moyens de la guerre, il va de 

soi que chaque homme cherchera à s’armer mieux que les autres en vue de se protéger 

contre toutes formes d’agressions. C’est dans ce sens que nous comprenons cette 

déclaration de Hobbes : « (…) là où un homme a droit à la fin, et parce que la fin ne peut être 

                                                           
5
 Léviathan, op.cit. XIII, 3, p.222. 



 
12 

atteinte sans les moyens, c'est-à-dire sans ces choses qui sont nécessaires pour obtenir la fin, 

il est conséquent de dire qu’il n’est pas contre la raison, et, par conséquent, que c’est un droit 

pour un homme, d’user de tous les moyens et de faire toute action qui est nécessaire pour la 

préservation de son corps »6. 

L’utilisation des moyens nécessaires à la préservation de la vie serait alors une attitude 

légitime car étant fondée sur le droit naturel d’autoconservation. Il serait donc illogique de 

parler d’injustice par rapport aux actes posés par quiconque pour sauver sa peau. Au 

chapitre premier du De Cive, en décrivant la situation des hommes hors de la société civile, 

Hobbes pense à ce qui est en train de devenir la condition humaine en Angleterre où toute 

autorité civile est bannie en raison des conflits. Cette situation reflète parfaitement l’image 

de l’état de nature où chaque homme possède un droit de nature. Le droit de nature dont 

Hobbes fait état est un droit qui est propre à l’individu et qui s’enracine dans la volonté. Il 

résulte d’un faisceau de forces et se présente comme un pouvoir ou liberté ; il est ordonné à 

la conservation de la vie et s’accorde avec la raison.  

L’idée de droit naturel, faudra-t-il le noter, n’est pas une innovation proprement 

hobbesienne. Déjà pour la tradition, le droit est naturel parce qu’il fait parti de l’ordre des 

choses universellement voulu de Dieu. Mais la différence c’est qu’à la référence 

cosmologique et théologique du droit naturel classique, Hobbes substitue une référence 

anthropologique. Le droit est ce qui incline l’homme à des mouvements et à des actions 

mécaniques et l’expose à des rapports de forces vis-à-vis des autres hommes. Mais le droit 

est aussi spécifique à la nature de l’homme car il appartient à chaque individu et se défini 

comme liberté. Nous constatons ici un lien étroit entre la première section du De cive 

intitulé La liberté et le chapitre XIV du Léviathan où le droit est défini comme la liberté de 

faire une chose ou de s’en abstenir. Mais dans la mesure où le droit naturel est synonyme de 

guerre universelle, qu’est-ce qui peut bien amener les hommes à vouloir se départir de cet 

état d’anomie généralisée ? 

L’homme, comme l’affirme Aristote est un ‘’zoon politickon’’ ou un ‘’homo politicus’’, c'est-

à-dire un animal politique. Il est obligé de vivre avec ses semblables. C’est ce qui fait qu’il 

soit un être essentiellement social dont la vie dans la cité sera régie par un pouvoir politique 

                                                           
6
 Op.cit. p. 179. 



 
13 

communément appelé Etat. Ce pouvoir est une force, une puissance, une autorité qui, en 

politique, est incarnée par l’Etat. Mais d’où vient le pouvoir politique ? En réfléchissant sur 

l’origine du pouvoir politique, plusieurs positions se dégagent. 

Pour un théologien comme St Paul : « Tout pouvoir vient de Dieu si bien que celui qui résiste 

à l’autorité de l’Etat se rebelle contre l’ordre établi par Dieu ». En effet, les guides sont 

considérés comme des représentants de Dieu sur terre. Le pouvoir politique en ces termes 

est divin, sacralisé et appelle soumission, vénération. Le chef en tant que représentant de 

Dieu n’a de compte à rendre qu’à Dieu. Aristote quant à lui, fera découler le pouvoir 

politique du pouvoir paternel. Pour lui, la famille constitue la cellule élémentaire de base de 

la société. Et dans la famille le père est naturellement lié à ses enfants  et a un pouvoir 

naturel sur eux. Si donc la société est l’émanation des familles alors le pouvoir social sera 

nécessairement l’émanation du pouvoir familial. Par conséquent, le pouvoir politique aura 

des fondements naturels. 

Par contre, pour Rousseau, l’origine divine comme l’origine naturelle sont contestables. 

Selon lui, l’origine du pouvoir est à chercher ou dans la force ou dans la violence ou dans le 

consentement. Et dans Du contrat social, il rejettera toute possibilité de faire découler 

l’autorité ou le pouvoir politique de la violence ou de la force : « Puisqu’aucun homme n’a 

une autorité naturelle sur son semblable, et puisque la force ne produit aucun droit, reste 

donc les conventions pour base de toute autorité légitime parmi les hommes »7. Le pouvoir 

qui s’acquiert par la force ne dure qu’aussi longtemps qu’on a la force. Le pouvoir doit être 

légitime et légal, c’est-à-dire qu’il doit avoir pour fondement le peuple et la Constitution. 

Pour sa part, Hobbes considère que c’est la situation infernale dans laquelle se trouvaient les 

hommes à l’état de nature à cause du droit de nature qui va les amener à rechercher des 

pistes de sortie de crise. Chacun savait qu’il pouvait perdre sa vie à n’importe quel moment 

s’il ne s’engageait pas, avec les autres, à changer son mode de vie. L’état de nature est une 

contradiction car : « celui qui désire vivre dans un état tel que cet état de liberté et de droit 

de tous sur tout, se contredit lui-même. Car chaque homme désire par nécessité de nature 

son propre bien, auquel est contraire cet état dans lequel nous supposons un conflit entre 

                                                           
7
 ROUSSEAU J. J. Du Contrat Social, GF,IV,P.33 



 
14 

des hommes égaux par nature, et capables de se détruire l’un l’autre »8. En effet, si les 

hommes sont arrivés à un tel degré de conscience, c’est bien grâce à la loi de nature, 

générée par la raison. La loi de nature, précepte rationnel, est ce qui prescrit la recherche de 

la paix, si elle peut être atteinte, et le renforcement des moyens nécessaires à la sécurité, si 

la guerre est inévitable. 

Mais la loi naturelle peut-elle permettre à deux libres arbitres de cohabiter en parfaite 

harmonie ? Pour répondre à cette question, il serait peut être intéressant d’examiner la 

nature de cette loi. Telle que traitée par Hobbes, la loi de nature requiert deux principes 

essentiels : éthique et théologique. Dans presque toute l’œuvre du penseur, elle se rattache 

directement à la dimension rationnelle de l’homme. Du point de vue éthique, la loi de nature 

ne saurait être une loi au sens d’une obligation, d’un ordre donné à un tiers, mais une voie 

intérieure, une représentation mentale au sens d’une intériorisation des valeurs morales 

permettant aux uns et aux autres de préserver non seulement leur vie mais aussi de vivre en 

parfaite harmonie. Voyons à ce propos la précision apportée par Zarka : « Dans sa définition 

éthique, la loi naturelle n’est donc pas à proprement parler une loi, c'est-à-dire un 

commandement, mais, comme dit Hobbes, un théorème, une conclusion ou un précepte de 

raison concernant l’action et auquel l’homme peut parvenir par un raisonnement vrai sur ce 

qui favorise sa préservation. La référence au législateur ainsi suspendu, la loi naturelle est 

donc rapportée à la raison humaine, à la recta ratio, c’est-à-dire en définitive à l’usage 

rationnel de la parole»9.               

 La loi de nature exprime un impératif dicté par le verbe éternel. Il s’agit entre autres d’une 

sorte de théorème plutôt que d’une loi au sens habituel de commandement impératif. Elle 

dispose l’homme à s’incliner vers la paix par l’amour et le bonheur dont elle est la voie 

royale. C’est dans ce sens que distinguant la loi de nature du droit naturel, Hobbes 

écrit : « En effet, et bien que ceux qui écrivent sur ce sujet aient l’habitude de confondre jus et 

lex (droit et loi),il est néanmoins nécessaire de les distinguer, parce que le DROIT consiste en 

la liberté de faire ou de ne pas faire, alors que la LOI détermine et contraint dans un sens ou 

                                                           
8
 HOBBES TH. Eléments de la loi naturelle et politique,I, XIV, P12. 

9
ZARKA Y. Ch., Hobbes et la pensée politique moderne, op.cit. p.151. 



 
15 

dans l’autre, en sorte que la loi et le droit différent autant que l’obligation et la liberté, et se 

contredisent s’ils sont appliqués à un même objet »10 . 

Le droit de nature comme liberté totale, se confond avec l’indiscipline et l’indétermination 

de chacun, alors que la loi de nature, définie au même titre que la raison, est ce qui permet 

de distinguer le juste et l’injuste, le vrai du faux, le bien du mal. Ainsi sera considéré comme 

juste tout ce qui est conforme à la loi. La loi, règle générale qui tire son origine de la raison, 

est ce qui dicte l’homme à exercer comme bon lui semble son droit de nature pour préserver 

sa vie. Tout semble indiquer que la conservation de la vie à l’état de nature admet 

l’utilisation de toutes sortes de moyens. C’est comme qui dirait ordinairement que tous les 

moyens sont bons pour se tirer d’affaire dans un terrain où les forces sont livrées à elles-

mêmes. En dernier ressort, tous les mécanismes utilisés pour sauvegarder sa vie sont justes, 

parce qu’étant conformes à la droite raison, donc à la loi naturelle.  

 La loi de nature, en guise de rappel, n’est pas une obligation au sens propre du mot mais un 

lien qui désigne tantôt un rapport nécessaire, tantôt une pression de nature physique. En 

effet, lorsque Hobbes dit que la loi de nature oblige, il n’emploie pas ce mot au sens 

moderne, mais l’emploie au sens d’une règle générale qui est toujours vraie et nécessaire 

pour la conscience, même en l’absence d’un pouvoir commun qui en rend l’application 

dangereuse.  Pourtant la raison a montré aux hommes qu’ils ne peuvent plus demeurer dans 

un tel état au risque même de perdre ce qu’ils ont de plus important, c'est-à-dire la vie. Il 

faut donc sortir de l’état de nature pour intégrer l’état de société, ce qui revient à dépasser 

l’inefficacité de la loi de nature au profit d’une autre loi beaucoup plus pratique. 

Le passage de l’état de nature à l’état civil se traduit par le remplacement de l’instinct 

impulsif par la raison calculatrice. Il s’agit de passer des individualités dispersées dans la 

nature à la convergence des volontés en une seule et même voix. Il faut donc que les 

hommes, par l’union, sortent impérativement de cet état misérable pour enfin jouir d’une 

paix durable conformément à la condition établie par le De Cive : « pour jouir d’une défense 

assurée ; *…+ il faut qu’il y ait une seule volonté de tous, qui donne ordre aux choses 

nécessaires pour la manutention de cette paix et de cette commune défense. Or cela ne se 

peut faire, si chaque particulier ne soumet sa volonté propre à celle d’un certain autre, ou 

                                                           
10

 HOBBES, Th., Léviathan, op.cit. P.230-231.  



 
16 

d’une certaine assemblée, dont l’avis sur les choses qui concernent la paix générale soit 

absolument suivi et tenu pour celui de tous ceux qui composent le corps de la république.»11  

Dans un état où rien de l’extérieur (normes, règles lois positives) ne peut freiner la force de 

l’individu, les hommes se retrouvent dans une situation de conflit généralisé et permanent. 

Et dans une condition de guerre, le meilleur moyen de survivre est de passer à l’offensive. 

Dès lors, l’autre devient une proie, un ennemi à dévorer. C’est dans ce sens que parlant de 

l’homme de l’état de nature, Hobbes le qualifie de loup pour l’homme dont la transcription 

latine est homo homini lupus. A coté de sa force brute, l’homme de l’état de nature est aussi 

un calculateur. Ainsi grâce à la raison dont ils disposent naturellement, les hommes, par un 

calcul téléologique, vont comprendre qu’ils ne pouvaient plus demeurer dans un tel état de 

peur de perdre ce qu’ils ont de plus précieux, la vie. C’est ainsi que par un consentement 

libre et volontaire, ils se dépouillent de leur droit de nature, principale source de la guerre 

interindividuelle, pour le confier à un autre. Ce dernier, en vertu des droits dont il a 

bénéficié, doit être en mesure de gérer, au mieux, de mettre fin au conflit social en vue 

d’une paix durable. Le Léviathan trouve une raison supplémentaire au dépouillement 

volontaire du droit naturel. Il s’agit de la crainte d’une mort brutale et l’espoir de savourer 

les délices d’une vie merveilleuse. Pour Hobbes : « Les passions qui poussent les humains à la 

paix sont la peur de la mort, le désir des choses nécessaires à une existence confortable, et 

l’espoir de les obtenir par leur activité »12. 

La préservation de la paix et la sauvegarde de la liberté et de la sécurité publiques sont ce 

pourquoi les hommes ont contracté. De nos jours, il existe plusieurs théories du contrat 

social. Les plus célèbres sont entre autres celles de Thomas Hobbes, de John Locke et de 

Jean Jacques Rousseau. Notons que quelque soit leur différence de contenu, elles cherchent 

toutes à trouver les fondements rationnels de la société civile et de l’autorité politique. 

Contrairement à Aristote qui fait de la société une réalité naturelle, ces théoriciens en font le 

fruit d’une construction humaine. En effet, ce sont les individus qui, par un commun accord, 

ont décidé de renoncer à leur liberté naturelle au grand dam d’un tiers dont la mission est 

de garantir la sécurité (Hobbes), la propriété privée (Locke), la liberté et l’intérêt général 

(Rousseau). Mais ce qui serait l’analyse personnelle de Hobbes du contrat social dans le 

                                                           
11

 HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit.p. 143-144. 
12

 HOBBES Th., Léviathan, op.cit. chap. XIII, p.228. 



 
17 

Léviathan, selon Michel Villey, c’est que : « inquiets, incertains, malheureux dans l’anarchie 

de l’état de nature qui est la violence de tous contre tous, la guerre civile et la misère, les 

hommes ne disposent rationnellement que d’une voie pour y échapper : c’est de se livrer, 

par le pacte, à la toute-puissance du prince. D’où résulterait que le prince a tous les droits : il 

faut choisir, c’est le seul moyen d’obtenir la sécurité pour les personnes et pour les biens, la 

paix, la fin des guerres civiles. »13 

Le contrat est donc la solution apportée au problème de la guerre universelle et permanente 

à laquelle se livraient les individus au niveau de l’état de nature en raison de leur droit de 

nature. Il est une transmission mutuelle du droit que chacun détient naturellement sur les 

choses et les êtres. Il s’agit pour chacun de reconnaître à l’autre la possibilité de conserver 

autant de liberté ou de droit qu’il peut en possèder lui-même, ce qui montre que jusque là, 

rien n’est donné concrètement ; en réalité, on promet seulement de céder le passage à 

l’autre dans la satisfaction de ses désirs et ce, réciproquement. Ici nous voyons bien que la 

simple promesse ne suffit pas à abandonner son droit sur toutes choses. Il faut donc une 

garantie, quelque chose ou quelqu’un qui pourrait contraindre tous à respecter le contrat, 

c'est-à-dire la promesse de cessation mutuelle du droit. Sans cela, le contrat serait nul et non 

avenu, et les hommes retourneraient à leur situation initiale. Tel est le problème auquel 

Hobbes s’est trouvé confronté et qu’il se doit de résoudre. Pour Yves Charles Zarka : « Le 

problème à résoudre est formulée de la manière à peu prés identique dans les trois œuvres 

politiques majeures : il s’agit de trouver une garantie pour assurer l’effectivité de la 

réciprocité prescrite par les lois de nature, réciprocité qui est la condition de la préservation 

de notre être »14.  

La nécessité de trouver une garantie qui permettrait aux hommes d’assurer de façon 

pérenne et réciproque la paix à l’intérieur de la société et de se défendre contre les 

agressions extérieures explique l’acuité du problème. C’est parce que Hobbes a eu à cœur de 

résoudre ce problème, qu’il le mentionne dans presque toute son œuvre politique. Nous 

pouvons vérifier cette idée dans les Eléments de la loi naturelle et politique. Dans cette 

œuvre, nous pouvons lire : « tant que n’est pas établie entre les hommes une sécurité pour 

que soit tenue de façon réciproque la loi de nature, les hommes demeurent toujours dans 
                                                           
13

 VILLEY M. La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la philosophie du droit, nouvelle 
édition corrigée, Paris, Montchrestien, 1975. 
14

 ZARKA Y.Ch., La Décision métaphysique de Hobbes: condition de la politique, Vrin, Paris, 1987.p.325.  



 
18 

l’état de guerre, et rien n’est illicite pour n’importe quel homme qui tend à sa propre sureté 

ou à sa propre commodité»15. Le De Cive insiste de plus belle manière sur la même 

idée : «Puis donc qu’il est nécessaire pour l’entretien de la paix, de mettre en usage les lois de 

nature, et que cette pratique demande préalablement des assurances certaines, il faut voir 

d’où c’est que nous pourrons avoir cette garantie »16.On peut épuiser cet argument par ce 

propos du Léviathan : « Les conventions, sans l’épée, ne sont que des mots, et sont sans force 

aucune pour mettre qui que ce soit en sécurité »17. 

 En tout état de cause, il s’agit de chercher à comprendre les fondements de l’ordre politique 

et de l’Etat. C’est ainsi que Hobbes propose d’imaginer la société dissoute même s’il n’en est 

rien. Il s’agit de reconsidérer les choses dès leur départ en examinant la nature particulière 

de chaque élément qui compose la société. La connaissance de l’homme, du moins de la 

nature humaine, en tant que préalable indispensable dans l’élaboration de la société doit 

être une réalité. La mise en pratique de cette méthode amène à se demander ce qui pousse 

les hommes à vivre en société et en même temps les dispose à la discorde, à la désunion et à 

la rébellion. Cette étude, préalable à toute connaissance des causes de la sociabilité 

humaine, est exigée par le De cive : « Il me semble en effet qu’on ne saurait mieux connaître 

une chose, qu’en bien considérant celles qui la composent. *…+ ainsi en la recherche du droit 

de l’Etat, et du devoir des sujets, bien qu’il ne faille pas rompre la société civile, il la faut 

pourtant considérée comme si elle était dissoute, c'est-à-dire, il faut bien entendre quel est le 

naturel des hommes, qu’est-ce qui les rend propres ou incapables de former des cités, et 

comment c’est que doivent être disposé ceux qui veulent s’assembler en un corps de 

république »18.  

 Cette méthode qui consiste à nier l’existence naturelle de la société, amène à saisir 

l’homme en dehors de tout cadre relationnel. En termes clairs, il s’agit, pour comprendre la 

raison et la manière d’être de la société civile, d’imaginer l’homme dans un espace où il 

vivrait seul sans rapport avec ses semblables. En effet, dans l’introduction du Léviathan, le 

philosophe revient sur l’idée selon laquelle la connaissance de l’édifice social est 

intrinsèquement liée à la connaissance de la matière qui le compose, c’est- à- dire l’homme. 

                                                           
15

  HOBBES Th., Eléments de la loi naturelle et politique, op.cit. XIX, 1, p.218. 
16

  HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op. V, 3, p.140.  
17

  Hobbes Th.,  Léviathan, op.cit. XVII, p.282. 
18

  HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit. Préface, p.71. 

http://www.rapport-gratuit.com/


 
19 

Cette approche anthropologique est d’autant plus nécessaire qu’elle permet, d’après Jean 

Terrel d’ « examiner ce que serait la condition naturelle de l’humanité si la société civile était 

dissoute. Selon l’ordre des raison, c’est l’anthropologie qui est la condition de la théorie de 

l’état de nature et non l’inverse »19. Hors de la société civile, l’homme ne pourra pas réaliser 

ses qualités humaines car la société en question est, selon Aristote, une réalité naturelle 

parce que consubstantielle à l’existence humaine. Cela veut dire qu’elle existe avec la 

présence de l’homme dans l’existence. De ce point de vue, on ne peut pas parler de société 

sans hommes ni d’hommes qui vivraient en dehors de la société. Un homme qui existerait 

seul en dehors du circuit social est soit un dieu soit une bête, selon Aristote. 

En reconnaissant la société comme cadre naturel d’existence de l’homme, on peut affirmer 

son antériorité historique sur l’Etat. Cela veut dire que les sociétés ont d’abord existé sans 

Etat avant de se constituer comme des sociétés étatiques. Les sociétés sans Etats sont dites 

communautés primitives. Elles renvoient dans l’approche d’Aristote à la famille, au clan et à 

la tribu. Ici, la cohésion sociale est assurée grâce au lien parental, c’est-à-dire au sentiment 

d’appartenir au même ancêtre. Mais le passage du clan à la cité sera le moment du 

remplacement du lien parental par l’intérêt économique divergent. Et comme la cité est 

devenue le nouveau cadre d’existence humaine, si elle est menacée, c’est la vie de l’homme 

elle-même qui se trouverait ainsi profondément menacée. C’est pourquoi, pour assurer la 

paix et la sécurité sociales, les hommes vont décider de mettre en place une instance 

suprême : « sans quoi la communauté devient une simple alliance, qui ne diffère des autres 

alliances conclues entre Etats vivant à part les uns des autres que par la position 

géographique ».20 Les notions de décision et de raison qui interviennent en tant qu’éléments 

fondamentaux dans l’institution sociale montre que la cité, selon les mots de Zarka : « n’est 

pas simplement une communauté pour la survie, mais une communauté pour la vie 

bonne ».21 

Sur la question d’une existence solipsiste, Hobbes ne prend pas le contre-pied d’Aristote 

sinon qu’un homme isolé seul dans la nature ne peut qu’être un pur individu avec un droit 

absolu sur toute chose. Ce droit, comme il a été précédemment dit, est en soi une 

contradiction en ce qu’il appartient à chacun en particulier et à tous en général, donc à 
                                                           
19

  TERREL Jean, Les Théories du pacte social. Droit naturel, souveraineté et contrat de Bodin à Rousseau, p.137. 
20

 Aristote, La Politique, 9, 1280b, 7-8, P.207. 
21

 ZARKA Y. CH. La décision métaphysique de Hobbes : condition de la politique, Paris Vrin, 1987. P.242. 



 
20 

personne finalement. Ce qui dispose les hommes à un perpétuel combat pour la survie, la 

puissance et la gloire. Dans cette situation de crise où chacun est l’ennemi de l’autre, la 

recherche de la paix en vue de sauvegarder la vie individuelle s’impose comme un impératif 

catégorique, pour parler comme Kant. 

 Au regard de toutes ces considérations, nous pouvons soutenir que même si l’homme est 

devenu un être social, force est de constater qu’il n’était pas prêt à intégrer tranquillement 

la société. Il est comme aculé par la situation dans laquelle il vivait. Son entrée en société 

n’est point gratuit car l’homme est fondamentalement motivé par la protection qu’il espère 

recevoir de la collectivité, sans cela il n’aurait jamais pactisé. Ainsi nous comprenons 

parfaitement pourquoi Hobbes rejette la thèse aristotélicienne de l’essence sociale de 

l’homme. Cette analyse peut être corroborée par ce propos de Terrel qui note que « Les 

hommes cherchent à se regrouper et inventent des sociétés civiles parce qu’ils sont des 

animaux égoïstes et non parce que leur nature les porterait de façon désintéressée à désirer 

la société de leurs semblables »22. 

Mais cette insociabilité naturelle de l’homme dont Hobbes fait état est-elle absolue ? A cette 

question, Kant, de façon subtile, parle d’insociable sociabilité. Pour lui, l’homme est habité 

par deux tendances : tendance à se replier sur lui-même, et tendance à s’ouvrir aux autres. 

Ce qui fait que même s’il s’enferme dans son ego en considérant l’autre comme un obstacle 

à sa propre réalisation, il n’en demeure pas moins qu’il est obligé de tendre vers ses paires. 

Ainsi si les hommes ne sont pas assez murs pour comprendre la nécessite à vivre en société, 

ils sont cependant suffisamment conscients qu’ils ne sont rien en dehors de la vie sociale. 

Puisque la société est imaginairement dissoute à cause de l’insociabilité humaine, suivons la 

logique hobbienne et reconstruisons-la théoriquement en élaborant des mécanismes qui 

favoriseraient une véritable sociabilité, ce qui ne peut se faire sans une garantie suffisante 

pouvant réduire tous à l’obéissance mutuelle des conventions. 

Il s’agit de faire de sorte que l’accord s’inscrive dans une logique synallagmatique, c'est-à-

dire que les hommes orientent réciproquement leur volonté vers le bien commun qui est la 

volonté de chacun et de tous ; et quand je m’engage à cet effet, je dois me garantir que mes 

congénères s’engageront aussi. C’est comme qui dirait : j’observe les lois de nature si et 

                                                           
22

  TERREL J. op.cit. p.139. 



 
21 

seulement si je suis sûr que l’autre en fera de même. Le problème ici est de transformer un 

cadre public en espace juridique. Mais lorsqu’on considère la loi naturelle, on s’aperçoit 

qu’elle ne permet pas une sortie de crise heureuse car n’offrant à l’individu aucun statut 

nouveau. Elle ne donne à l’homme aucune assurance quant à la volonté avérée des autres à 

s’obliger à l’observance du contrat. En effet, si les hommes sont toujours au stade premier 

de leur existence, c'est-à-dire à leur état initial, et ce même après avoir contracté, c’est 

qu’aucun parmi eux n’est sûr que lorsqu’il abandonnera son droit de se gouverner soi-

même, ses paires en feront autant, ce qui ne fait que refroidir les relations entre les 

hommes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
22 

Section 2 : Le concept juridique de « persona civilis », pièce maitresse de l’institution 

étatique  

 Le contrat, faut-il le rappeler, est un accord universel qui consiste en une restriction 

mutuellement du droit naturel. Ce qu’on peut constater dans cette cessation réciproque de 

droit, c’est l’absence d’une structure juridique qui puisse interpréter de façon très claire les 

modalités de l’union et l’obligation d’obéissance des contractants. Certes les lois naturelles 

jouent un rôle important à ce niveau mais leur dictat est loin d’être un commandement 

dotée d’une autorité extérieure, capable de contraindre l’individu à respecter les pactes. 

C’est du moins le point de vue de Terrel qui affirme que « La loi naturelle n’a pas encore été 

déduite et, de toute manière, la raison n’a pour Hobbes aucun pouvoir pour commander ou 

obliger »23.  

L’observance individuelle des lois de nature n’offre aucune garantie à la préservation de la 

vie personnelle car rien ne me rassure de la bonne foi des autres ; rien ne me dit que les 

autres respecteront l’accord parce qu’il n’y a aucune instance mise en place pour les y 

contraindre. De ce point de vue, il n’y a donc aucun intérêt à vouloir accorder une attention 

particulière à une règle à laquelle aucun autre membre de la société ne sera obligé d’obéir. 

Cette règle devient dès lors nulle et sans effet car l’obéissance à la loi doit être collective et 

coercitive, c'est-à-dire qu’elle doit concerner tous et qu’elle doit aussi s’appliquer à tout le 

monde sans exception. Nous voyons alors que les hommes sont toujours en guerre dans 

l’état de nature.  

Chacun est animé par un sentiment de méfiance envers son prochain. La conséquence de 

tout cela est que ce qui était au départ une guerre froide risque de se transformer en conflit 

ouvert. Dès lors, chaque homme, en vertu du droit d’auto-sauvegarde qui lui a été assigné 

par la nature, n’hésitera pas à attaquer les autres avant qu’il ne soit attaqué. De toute façon, 

la guerre est inévitable si les hommes ne changeaient pas leur manière de vivre car le droit 

de nature, par rapport à la loi naturelle, est en lui-même une contradiction, comme le 

signifie Hobbes : « Un précepte de la loi naturel est par conséquent celui-ci : Que tout homme 

se dépouille du droit qu’il a par nature sur toutes les choses. Car lorsque différents hommes 

ont droit non seulement à toutes choses, même aux personnes des uns et des autres, s’ils 

                                                           
23

 TERREL J. op.cit.p.145. 



 
23 

usent de ce droit, il en résulte invasion d’un coté et résistance de l’autre, ce qui est la guerre. 

C’est par conséquent contraire à la loi de nature, dont la somme consiste dans le fait de 

construire la paix »24. 

 Pour que l’observance des règles, fussent-elles des règles morales ou divines, soit efficace, il 

serait nécessaire d’instaurer un pouvoir dont la mission serait de faire de sorte que chacun y 

prenne garde. Autrement dit, la garantie de l’application réciproque des lois passent 

inévitablement par l’érection d’un pouvoir commun capable d’imposer à tous respect et 

obéissance car le seul consensus ne suffit pas à instituer un véritable corps politique. Il faut 

donc transformer le consensus en union. L’union, selon Hobbes, s’obtient par la : « 

soumission de la volonté de tous les particuliers à celle d’un homme seul, ou d’une 

assemblée, […+ lorsque chacun témoigne qu’il s’oblige à ne pas résister à la volonté de cet 

homme ou de cette cour, à laquelle il est soumis »25.  Cette union n’est possible qu’à la seule 

condition que chaque homme se débarrasse de son droit de nature au profit non pas d’un 

autre qui, au même titre que lui, a contracté, mais d’un tiers qui n’est pas partie 

contractante. Autrement dit, il ne s’agit pas tout simplement de trouver une entente 

mutuelle sur les termes régissant l’institution du corps politique, il faut plutôt que les 

hommes se dépouillent de leur droit de nature, cause principale de la guerre de chacun 

contre chacun, au profit du souverain. 

Mais qu’est-ce que donc se dépouiller de son droit de se gouverner soi-même ? Se 

dépouiller de son droit de se gouverner soi-même, c’est soit s’en dessaisir totalement soit le 

transférer à un autre qui accepte de le recevoir. Dans le premier cas, c’est s’en démettre ou 

y renoncer définitivement. C’est convenir volontairement de renoncer, au bénéfice d’un 

autre, à toute chose ou toute action à laquelle on avait un usage légitime. En d’autres 

termes, c’est un don ou un abandon de droit en ce qu’on ne se préoccupe même pas de la 

destination et de l’utilisation qu’en fera le bénéficiaire. Dans le second cas, il s’agit de 

transférer ou de confier son droit à une personne bien précise. Ici chacun affirme une 

volonté manifeste de s’ôter du chemin de l’autre, donc de ne pas lui opposer une résistance 

dans la satisfaction des choses nécessaires à la conservation de sa vie. Sur cette question, 

Hobbes dit expressément que « Lorsqu’un homme se dépouille et met hors de soi son droit, 

                                                           
24

 HOBBES Th., Eléments de la loi naturelle et politique, op.cit., P.184. 
25

 HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit. section 2, chap.5, para.7, p.144. 



 
24 

soit il s’en dessaisit purement et simplement, soit il le transfère à un autre homme. S’EN 

DESSAISIR c’est, par des signes suffisants, déclarer que c’est notre volonté de ne plus faire 

cette action que nous aurions pu, de droit, faire auparavant. TRANSFERER notre droit à un 

autre, c’est, par des signes suffisants, déclarer à cet autre qui l’accepte que c’est notre 

volonté de ne pas lui résister ou l’entraver au nom de ce droit que nous possédions avant de 

le lui transférer »26. 

Précisons dès maintenant qu’il ne s’agit pas d’une donation de droit mais d’un transfert de 

droit. En effet, dans la mesure où la nature a voulu gratifier toutes choses à tous, il serait par 

conséquent insensé de donner à autrui quelque chose dont nous n’avons pas l’entière et la 

totale jouissance. Dans le transfert de droit par contre, s’inscrit un rapport symétrique car 

même si l’homme s’est démis de ce droit, il ne le perd pas pour autant. Il le reprendra 

nécessairement en cas de violation de son intégrité physique ou morale. Dans tous les cas, 

qu’il s’agit d’un abandon ou d’un transfert de droit, celui qui a abandonné ou transféré son 

droit ne doit pas empêcher au bénéficiaire d’en jouir pleinement. Par devoir, il est tenu, pour 

ne pas rendre vain cet acte, de libérer de l’espace à cet homme auquel le droit a été donné 

ou transféré. Cette personne qui sera connue sous le nom du souverain, parce qu’il est le 

détenteur de tous les droits, a la possibilité d’instaurer un pouvoir absolu. Par conséquent 

quiconque tentera de l’en empêcher, devient injuste ou commet un tord et ce, en raison du 

droit déjà transmis. 

La théorie de la convention sociale que Hobbes a mis en exergue dans les Eléments de la loi 

naturelle et politique et dans le De Cive et qui faisait état d’une insuffisance juridique laisse 

apparaître deux difficultés majeures que le penseur se doit de résoudre. Premièrement, 

Hobbes, dans sa théorie de la convention sociale, ne fait pas de distinction entre le transfert 

de droit sur les personnes et les actions et le transfert de droit sur les choses. C’est tout le 

sens de la critique rousseauiste de Hobbes. En effet, s’il est possible de faire un don gratuit 

d’une chose à quelqu’un, il est impossible par contre de se donner gratuitement à quelqu’un 

à moins d’être dépourvu de bon sens. Deuxièmement, la notion de la personne civile y est 

non opératoire car la volonté de cette dernière reste étrangère aux sujets. Raymond Polin 

aurait donc raison de considérer que la difficulté première à laquelle Hobbes doit s’attaquer 

en vue résoudre ce problème est : « la définition du corps politique et la transformation de la 

                                                           
26

 HOBBES Th., Eléments de la loi naturelle et politique, op.cit., chap. XV, PP. 184-185. 



 
25 

force des particuliers en puissance du souverain »27. Tout ceci montre que jusque là, la sortie 

de l’état de guerre n’est pas tout à fait assurée. 

 Il faut donc trouver une autre forme d’association qui pourrait mettre fin à la guerre de 

chacun contre chacun, et aussi permettre aux sujets de s’identifier à travers la volonté 

exprimée par la personne civile.  Il s’agit en outre d’abolir l’état de nature pour que la paix et 

la tranquillité sociales puissent régner définitivement. Mais comment s’y prendre dès 

l’instant où nous savons que le droit naturel, la loi naturelle et le simple consensus sont 

incapables à faire disparaître cet état de guerre ? Dans nos analyses précédentes, nous 

avions dit que c’est l’individualisme extrême qui a occasionné le contrat social qui, à son 

tour, a produit la représentation. Avant d’envisager quelque formulation portant sur les 

mécanismes de l’institution contractuelle de l’Etat représentatif, précisons avant tout ce qui 

était le leitmotiv de Thomas Hobbes. Un des objectifs majeurs du philosophe anglais est 

d’empêcher toute confrontation ou dualité entre le peuple et le souverain. Pour ce faire, il 

fallait donc se départir de cette idée séditieuse qui consiste à soutenir que le pouvoir 

politique est divisible. C’est ce qui est, selon Hobbes, à l’origine de tous les maux qu’a connu 

l’Angleterre des XVIe et XVIIe siècle. Si en effet le Parlement s’est soustrait du partage du 

pouvoir avec le roi, la guerre civile n’aurait jamais éclatée. C’est précisément cette idée de la 

cogestion ou de la division du pouvoir que Hobbes va combattre car la qualifiant de 

pernicieuse, de réfractaire, de fauteur de trouble et d’instabilité sociale. Mais a-t-il les 

moyens théoriques d’invalider une telle idée et de légitimer en même temps la théorie de 

l’Etat qu’il entend instituer grâce à l’art mécaniste ? 

L’introduction du Léviathan se veut clair à ce propos. Pour le philosophe, les hommes imitent 

l’art divin pour produire un être auquel ils seront tous soumis. Ils s’assujettissent à lui parce 

que ce sont eux qui, de façon consensuelle, l’ont produit volontairement. De ce point de vue, 

l’obéissance à cet être doit aussi être volontaire. Ce que Hobbes veut monter ici, c’est que 

l’homme accorde plus d’importance aux choses qu’il a lui-même inventées qu’aux choses qui 

s’imposent à lui et dont l’origine est inconnue. Mais si les hommes, par la magie artistique, 

ont produit volontairement un être à l’autorité duquel ils se sont mutuellement promis 

respect et obéissance, cela signifie t-il que cet être doit agir conformément aux vœux et aux 

aspirations de ceux qui l’ont institué ? Si tel est le cas, est-ce à dire que ce sont les hommes, 

                                                           
27

 Polin R., Politique et philosophie chez Hobbes, vrin, P.229. 



 
26 

réunis en corps politique, donc le peuple, qui détiennent la souveraineté ? Au cas contraire, 

comment les hommes, par la mécanique contractuelle, peuvent être les auteurs du pouvoir 

politique si le peuple qu’ils composent n’est pas souverain, c'est-à-dire n’a pas la possibilité 

de délibérer, de penser et d’agir par lui et pour lui-même ?  

 Le Léviathan, contrairement aux deux ouvrages antérieurs du penseur, exclut de facto cette 

idée de la souveraineté populaire. Le Peuple, chez notre auteur, n’existe qu’un seul instant. Il 

s’agit du moment où les individus dispersés dans l’état de nature unissent leur volonté sous 

l’entière direction de l’homo-artificialis. Après coup, le peuple se désagrège et chacun 

retrouve son individualité. Ainsi nous voyons que le peuple, parce qu’il disparait à la suite de 

l’institution du prince, ne peut pas être souverain en raison de son inexistence. Cette 

difficulté, de même que celle que l’on retrouve dans les Eléments de la loi naturelle et 

politique, qui porte sur le transfert de droit en tant qu’obligation de non résistance, seront 

toutes dissipées dans le Léviathan, notamment avec l’introduction du concept juridique de la 

persona civilis.  

Cette notion de persona civilis, bien saisie, est ce qui permet de fonder le droit du souverain 

et les devoirs des citoyens. En effet, si dans ses deux premières œuvres politiques que sont 

les Eléments de la loi naturelle et politique et le De Cive, Hobbes a éprouvé de réelles 

difficultés à asseoir sa théorie de la convention sociale et de l’Etat, c’est justement parce que 

ce concept juridique de persona civilis n’était pas encore élucidé. Ce concept s’est présenté 

comme une simple vue de l’esprit, donc une intuition. C’est dans ce sens que Simone Goyard 

Fabre, pour montrer l’imprécision dans l’utilisation de ce concept à l’époque où le De Cive a 

été produit, demande à appréhender une analogie dans les termes du contrat fondateur de 

la société : « L’union qui se fait de cette sorte, forme le corps d’un Etat, d’une société, et pour 

le dire ainsi, d’une personne civile ; car les volontés de tous les membres de la république n’en 

formant qu’une seule, l’Etat peut être considéré comme si ce n’était qu’une seule tête »28.  

 Précisons que toute la dignité de la persona civilis réside dans son caractère juridique et non 

physique. Son rôle fondamental est de dire le droit et de faire appliquer la loi, ce qui seul, 

permet de régler le problème du transfert de droit sur les choses et sur les actions.  Dans le 

but de donner plus de consistance et de rigueur à sa doctrine, Hobbes va, dans le Léviathan, 

                                                           
28

 HOBBES Th., Le citoyen ou les fondements de la politique, op.cit., p.144. 



 
27 

reprendre sa théorie de la convention sociale et de L’Etat. Ainsi, pour la première fois, la 

notion de représentation rend compte de la personne civile en montrant qu’elle est la pièce 

maitresse de l’institution étatique. Une analyse lexicographique de la notion de personne 

permet en effet d’appréhender l’architecture contractuelle de l’Etat représentatif hobbien. 

Considérons à ce propos le chapitre XVI du Léviathan intitulé Des personnes, Auteurs, et des 

êtres personnifiés. Dans ce chapitre, la souveraineté se ramène essentiellement à une 

personne qui assure la personnalité des autres. Il s’agit de transformer un espace public en 

cadre juridique où si l’on veut, de passer du Multiple à l’Un. Cette unité réelle s’obtient par 

un contrat qui n’est rien d’autre qu’un accord dont le principe se résume en ces termes : 

abandon mutuel du droit naturel au profit d’une personne singulière produite par les 

contractants, et une autorisation universelle par rapport à toutes les actions qu’elle 

entreprendra.  

Mais avant tout, qu’est-ce qu’une personne ? Le Léviathan répond : « Une personne est celui 

dont les mots et les actions sont considérés soit comme étant les siens propres, soit en ce 

qu’ils représentent les mots et les actions d’un autre, ou de toute autre chose à quoi ils sont 

attribués véritablement ou fictivement »29 . De cette définition principielle, nous distinguons 

la personne naturelle de la personne artificielle. Une personne est généralement identifiée 

en fonction d’un ensemble de signes déchiffrables. Quand les signes revoient à leur propre 

source, il s’agit de la personne naturelle. Mais quand les signes renvoient à une source 

d’émission autre, on parlera d’une personne artificielle. La personne artificielle ou fictive est 

une somme de mots et d’actions identifiés en fonction non de ce que quelqu’un dit sur lui-

même mais de ce que les autres lui témoignent. En d’autres termes, la source d’émission des 

signes, selon qu’ils appartiennent ou non à quelqu’un, est le critère d’identification et de 

différenciation entre la personne naturelle et celle artificielle. Ainsi selon Hobbes : « Quand 

ils sont considérés (les signes) comme les siens propres, on dit alors qu’il s’agit d’une 

personne naturelle ; et, quand ils sont considérés comme représentant les mots et les actions 

d’un autre, il s’agit alors d’une personne fictive ou artificielle »30. 

La personne artificielle, pour sa part, est celui qui agit en lieu et place d’un autre. Il est son 

représentant. En nous basant sur l’étymologie latine du mot « persona », nous voyons que 

                                                           
29

 HOBBES Th., Léviathan, op.cit. P.270-271. 
30

 HOBBES Th., ibidem., p.271. 



 
28 

celui-ci signifie masque, déguisement, visage ou comme le dit Hobbes lui-

même : « l’apparence extérieur d’un homme imité sur la scène »31. De ce point de vue, elle 

est donc l’acteur, c'est-à-dire celui qui assume la personnalité d’un autre ou qui joue son 

rôle. Le pouvoir d’action de l’acteur n’est pas arbitraire. Celui-ci agit en fonction des limites 

circonscrites par le mandat qu’il a reçu de celui qu’il est censé représenter, l’auteur. Nous 

comprenons alors que la validité de l’action de l’acteur dépend de l’autorisation qui lui sera 

donnée par l’auteur. Ainsi quand l’acteur, le souverain, en tant que représentant du peuple, 

agit selon sa propre volonté, c'est-à-dire indépendamment du vouloir du représenté, le 

peuple, son acte ne regarde que lui-même car ne concernant pas l’auteur. Autrement dit, 

toute action posée par le représentant doit être reconnue par le représenté comme étant sa 

propre volonté. C’est ce qui permet de donner plus de crédit à toute action entreprise par le 

souverain car chez notre auteur la représentation est une véritable délégation de pouvoir.  

Cependant, signalons un aspect important dans ce rapport auteur-acteur. Il s’agit de monter 

que même s’il a le pouvoir d’agir, l’acteur ne peut radicalement être disjoint de l’auteur en 

ce qu’il est né de la volonté de la multitude réunie en corps politique pour la représenter, ce 

qui montre que même si, par le transfert de droit, les hommes ont décidé de se laisser 

gouverner par cet homme, cela n’implique pas pour autant la perte totale de leur droit. Ce 

droit qui est intrinsèquement lié à la nature humaine est automatiquement repris quand la 

représentation transcende l’autorisation et que le représenté ne se retrouve pas à travers 

les positions prises par le représentant. C’est tout le sens de ces propos de Lucien Jaume qui, 

parlant du lien auteur-acteur, soutient qu’ils sont « deux pôles de la relation d’autorisation 

qui légitime la représentation »32.   

En somme, la limitation des désirs illimités de l’homme, source de tous les troubles sociaux, 

était le problème politique auquel Hobbes s’était confronté et qu’il s’est proposé de 

résoudre. S’il a éprouvé de sérieuses difficultés à asseoir sa thèse du contrat, solution 

apportée au problème politique, c’est parce que dans les Eléments de la loi naturelle et 

politique, aussi bien que dans le De Cive, la notion de représentation y est absente, en plus, 

le concept juridique de « persona civilis » y est non opératoire. C’est justement cela qui 

amène le penseur, dans le Léviathan, à reconsidérer sa théorie de la convention sociale et de 

                                                           
31

 HOBBES Th., ibidem, p.271. 
32

  JAUME Lucien, L’Etat représentatif moderne, PUF, Paris, 1986, p.88. 



 
29 

l’Etat, cette fois ci, en montrant rigoureusement que c’est bien la représentation qui permet 

de fonder le droit du souverain et les devoirs des citoyens. Ainsi l’Etat vient de naître comme 

organe juridique représentant les paroles et les actions des citoyens. Mais en réalité, qu’est-

ce que l’Etat ? Quelle est son essence et son fondement ? 

 Il est des mots que chacun de nous emploie sans toujours veiller à leur sens précis car les 

supposant connu de tous. Etat, Nation, République, Démocratie sont de ceux là. Il s’agit là de 

quatre concepts clefs autour desquels l’amalgame est possible. Il convient donc de savoir 

bien les distinguer. Nous réfléchirons sur le sens précis de chacun de ces quatre mots pour 

aboutir à une définition claire. Le terme d’Etat désigne à la fois un territoire délimité par des 

frontières et un pouvoir politique indépendant qui organise et réglemente la société vivant 

sur ce territoire. Ce pouvoir peut prendre des formes institutionnelles diverses voire même 

contradictoires, mais la continuité du pouvoir dépasse ces changements. La nation est un 

ensemble de personnes unies par le sentiment d’identité commune. Le commun vouloir de 

vivre en communauté est le ciment même de la nation. La nation, c’est réellement l’unité 

des esprits et des cœurs qui transcende la diversité culturelle, raciale, ethnique, etc. 

Le mot république vient de la Rome antique désignant ‘’res publica’’, c'est-à-dire les affaires 

publiques, les choses publiques. Ce mot apparaît en 509 avant J.-C. lorsque les romains 

abolissent la royauté. Il désigne aujourd’hui un régime où le chef de l’Etat est élu pour une 

durée déterminée et avec des pouvoirs clairement délimités. En cela, il s’oppose à la 

monarchie où le souverain est désigné par hérédité et jusqu’à la mort. Un homme ne peut 

pas incarner la république, non ! Il peut la représenter comme fonctionnaire, il doit la 

défendre comme citoyen, mais ce n’est que par les efforts de tous les bons citoyens que ce 

gouvernement peut vivre et prospérer. Le terme démocratie quant à lui, apparu en Grèce 

dès le Ve siècle avant J.-C., signifie « pouvoir du peuple » et exprime l’idée que les lois 

doivent être voulues par ceux-là mêmes qui auront à les respecter. Dans une démocratie, 

chaque homme, dans les limites de la loi, est libre de développer des vues individuelles 

autonomes. Il s’agit d’un contexte sociopolitique de libre échange, de libre discussion. 

Est-il besoin de dire que la simplicité de la question qu’est-ce que l’Etat n’implique pas 

l’évidence de la réponse ? Pour peu que l’on s’interroge un instant, on s’aperçoit que le 

terme d’Etat réussit ce paradoxe d’évoquer à la fois une notion vide de sens, une image 



 
30 

multiforme et une force toute puissante. L’Etat n’est ni un territoire, ni une population, ni un 

corps de règles obligatoires bien que ces données ne soient pas étrangères à la nature de 

l’Etat. L’existence de l’Etat n’appartient pas à la phénoménologie tangible, elle est de l’ordre 

de l’esprit. L’Etat est une idée. Au fond, personne n’a jamais vu ou touché l’Etat 

concrètement. Mais qui pourrait nier cependant qu’il soit une réalité ? La place qu’il occupe 

dans notre vie quotidienne est telle qu’il ne pourrait en être retiré sans que du même coup, 

soient compromises nos possibilités de vivre. Il est donc nécessaire de s’interroger sur les 

fondements de l’Etat et sur sa légitimité. Pour qu’un Etat soit, il faut un territoire, c'est-à-

dire un espace géographique délimité par des frontières. Le territoire délimite bien 

l’intervention de l’Etat. Il faut aussi un peuple, c'est-à-dire une nation. Un Etat se fonde aussi 

sur la force, la violence. La police, la gendarmerie, l’armée constituent l’incarnation même 

de cette force et de cette violence. Mais cette violence est légitime car elle protège les 

citoyens et le territoire. Seul l’Etat a la prérogative d’incarner le monopole de la force et de 

la violence légitime. L’Etat désigne donc l’ensemble organisé des institutions politiques, 

juridiques et administratives, ensemble structurant la société et ce à l’intérieur d’une nation, 

d’un territoire. Un Etat est donc une grande réunion d’hommes et de femmes qui sont 

convenus de se protéger mutuellement et de vivre sous des lois communes. 

Souvent considéré comme un pouvoir de contrainte issu d’une puissance énorme, l’Etat 

désigne en son acceptation fondamentale la structure politique et administrative dont 

l’autorité s’exerce sur un peuple. Ce terme d’Etat est introduit au XVIe siècle par Machiavel 

(il traduit ‘’res publica’’) pour signifier une institution de type nouveau : le pouvoir politique 

de plus en plus autonome par rapport à l’ordre religieux ou familial. L’Etat a alors pour 

fondement le pacte social, le contrat social. Contrairement à cette conception des 

contractualistes comme Hobbes, Locke, Rousseau, une doctrine rationnelle de l’Etat se 

constitue chez Hegel. Qu’est-ce que donc l’Etat hégélien ? C’est le rationnel en soi et pour 

soi, la raison sur la terre, la base où l’homme trouve le fondement de sa liberté ; l’Etat, 

moyen pour dépasser l’arbitraire, est lié à l’observation des lois et parle universellement aux 

sujets. Parler de l’Etat, c’est évoquer un pouvoir vital, une forme de structure politique 

libérant les citoyens. Dans Le savant et le politique, Max Weber demande de concevoir l’Etat 

comme une communauté humaine qui, dans les limites d’un territoire déterminé, 

revendique avec succès le monopole de la violence physique légitime. En effet, c’est à partit 



 
31 

des systèmes politiques que l’on peut comprendre les fonctions de l’Etat. L’histoire politique 

de l’humanité a été marquée par des régimes qui se sont succédés les uns après les autres.  

De la chefferie à la royauté, se fut la monarchie. Il convient de distinguer la monarchie de 

droit divin et la monarchie de droit constitutionnel qui est le régime politique préféré par 

Hobbes. La monarchie de droit divin repose sur la religion pour faire du roi le représentant 

de Dieu sur terre. Elle se confond avec l’absolutisme car les pouvoirs du roi sont absolus. Le 

roi a droit de vie et de mort sur les sujets. Pour Louis XIV : « ‘L’Etat, c’est moi ». la monarchie 

de droit constitutionnel montre comment le roi règne, mais ne gouverne pas. De même le 

totalitarisme apparaît au début du XXe siècle avec la montée du fascisme. Pour les 

totalitaristes (Hitler, Mao, Staline, Mussolini) l’Etat a pour fonction de préserver l’unité 

nationale afin d’éviter les conflits et les revendications séparatistes : c’est l’Etat-nation. 

L’étatisme prône l’intervention de l’Etat dans toutes les activités économiques pour la 

satisfaction des besoins des citoyens : c’est l’Etat-providence. Pour les étatistes, l’Etat est 

comparé à la providence de Dieu de par sa capacité à prendre en charge toutes les 

aspirations des citoyens. 

Le libéralisme prône pour sa part le désengagement de l’Etat de la vie économique et le 

développement de la privatisation. Pour les libéraux, la fonction de l’Etat est de garantir 

seulement le respect du droit, de la justice et la défense du territoire : c’est l’Etat-gendarme. 

Le despotisme ou la tyrannie ou la dictature est un régime politique dans lequel la fonction 

de l’Etat est de faire régner la crainte et la terreur pour se soumettre à la volonté du 

despote : c’est l’Etat-policier. Cependant, il ya des dictatures bienveillantes, c'est-à-dire des 

dictatures aimées par le peuple. La démocratie proclame l’Etat de droit avec le respect des 

droits et des libertés des citoyens. La fonction de l’Etat démocratique est de mettre les 

citoyens au même pied afin de combattre les injustices et les inégalités. Les régimes 

politiques montrent comment les Etats n’ont pas les mêmes fonctions. En tout état de cause, 

il convient de préciser que quelque soit la diversité des systèmes politiques, ils doivent avoir 

tous la même préoccupation : permettre à l’homme de mieux s’épanouir en vue d’éclore ses 

potentialités physiques et intellectuelles. Ainsi avec l’absolutisme du pouvoir, comment 

penser le sort des libertés humaines ? 

 



 
32 

CHAPITRE II : Absolutisme et droit de résistance : le paradoxe d’une théorie politique 

C’est l’union de la multitude qui a donné naissance au peuple en tant que corps politique. Ce 

corps, parce que désormais capable d’une volonté et d’une action une, peut maintenant 

instituer la personne publique. Cette personne qui porte le nom de souverain n’est, de près 

ou de loin, concernée par le pacte social. Aucun contrat ne le lie au peuple et il n’est soumis 

à aucune loi car une fois institué, le souverain se hisse au-dessus de la mêlée et nul ne peut 

lui ravir son pouvoir. C’est en cela justement que réside le caractère absolu de son pouvoir 

que Raymond Polin se charge de décrire : « Le souverain dispose d’un pouvoir absolu, c'est-à-

dire d’un pouvoir qui n’est soumis ni à des lois divines, ni à des lois humaines, ni même au 

contrat, auquel il n’a point été partie. Ce pouvoir ne peut, sous peine d’effondrement, ni 

divisé, ni partagé, ni transféré, ni aliéné, ni limité par aucun contrat »33. 

L’Etat chez Hobbes, est un pouvoir absolu. La représentation figurée du Léviathan nous offre 

l’image parfaite de sa puissance. En attirant notre attention sur cette image, Lucien Jaume 

fustige l’attitude des commentateurs de Hobbes qui, depuis plus de trois siècles, n’ont 

accordé un intérêt particulier à son égard. A ce propos, il écrit : « En fait, il apparait que, 

pour Hobbes, cette représentation figurée n’a pas la valeur d’un simple enjolivement, mais 

exprimait sa vision profonde de la spécificité, de la réalité, et enfin de l’unité du 

Commonwealth »34. Pour Jaume, cette représentation figurée du Léviathan est plus qu’une 

métaphore. Elle est un modèle qui présente « l’Etat comme être incarné, personnage géant 

à figure humaine, dominant les champs et les villes, et composé lui-même d’êtres humains 

qu’il unifie dans un hyperorganisme »35. 

En philosophie politique, c’est à l’intérieur d’un pouvoir royal que le terme absolutisme 

trouve son vrai sens. Nous pouvons définir l’absolutisme comme une doctrine selon laquelle 

le pouvoir royal est absolu. En d’autres termes, il s’agit d’un système de gouvernement dans 

lequel le chef de l’Etat dispose d’un pouvoir sans borne. Cela veut dire que le pouvoir n’a pas 

de limites et ne peut être partagé avec qui que ce soit ni avec n’importe quel organe ou 

instance distinct du prince : le Parlement, la seigneurie, etc. En effet, dans la typologie qu’il a 

faite des régimes politiques, Hobbes a préféré la monarchie institutionnelle à l’aristocratie et 
                                                           
33

  POLIN R. «  Essai sur une philosophie du contrat social », in REVUE DES SCIENCES MORALES ET POLITIQUES, 
op.cit.p.54-55 
34

  JAUME L., Hobbes et l’Etat représentatif moderne, P.U.F., Paris, 1986, p.19. 
35

  JAUME L., ibidem.p.19 



 
33 

à la démocratie. Ce choix n’est pas délibéré. Il est l’expression achevée du climat intellectuel 

qui prévalait au 17e siècle. Déjà avec Bodin, la souveraineté est une et indivisible, ce qui fait 

que toutes les doctrines politiques du moment qui, pour l’essentiel, sont des réflexions sur le 

pouvoir absolu, vont tourner autour de cette idée. Mais ce qu’on peut retenir de ces 

différentes théories absolutistes, c’est moins leur souci de faire l’éloge de la monarchie que 

de fournir les éléments de base devant participer à l’élaboration d’un Etat souverain. 

La question de la souveraineté de l’Etat est donc l’énigme enfouie dans toutes réflexions 

absolutistes développées au 17e siècle, ce qui nous autorise à nous demander les 

fondements sur lesquels elle doit reposer. Autrement dit, s’il est vrai que la souveraineté, 

comme l’a affirmé Hobbes à la suite de Bodin, est l’âme de toute république, comment peut-

elle asseoir la légitimité d’un Etat ? C’est précisément à cette question que les philosophes 

politiques, les jurisconsultes, les théologiens, en somme, l’ensemble des intellectuels épris 

de la chose publique tenterons de répondre. En tout état de cause, signalons dès maintenant 

et sans risque de nous méprendre que quelque soit la diversité des réponses apportées à 

cette question, il est à préciser que le pouvoir absolu du souverain ne peut être ni 

despotique ni tyrannique en ce qu’il est le fruit d’une construction rationnelle. Or comme le 

disait Rousseau lui-même, la raison, parce qu’elle est souveraine, ne peut vouloir que ce qui 

est bien. Socrate avait parlait d’une âme vertueuse qui connait le bien et agit en fonction de 

ce bien. Résumons-nous en retenant que ce vaste mouvement de théories absolutistes du 

17 e siècle n’est rien d’autre qu’une manière de rendre hommage à la raison et à ses 

potentialités en matière de connaissance.  

Les doctrines absolutistes du 17e siècle, comme il a été dit, sont le concentré d’une situation 

sociopolitique agitée, constatée un peu partout en Europe. Cette crise aux multiples 

facettes, a eu un retentissement dans la marche des idées dominantes de l’époque. Car 

comme on le sait, à chaque révolution sociale majeure, correspond un bouleversement 

théorique sans précédent. Ces troubles occasionnés en grande partie par des guerres, ont 

largement modifié le paysage politique de plusieurs pays européens. Citons à titre 

d’illustration, la guerre de Trente Ans (1618- 1648), la Fronde (1648-1653). C’est dans ce 

climat de vives tentions que Louis XIV accéda au trône en France. Au même moment, et 

presque sous le même rapport, éclata la guerre civile anglaise avec comme conséquence 

majeure, l’exécution du roi Charles Ier en 1649. Aux Pays-Bas, nous assistons à l’assassinat 



 
34 

des frères de Witt. Même dans le domaine intellectuel, on note des soubresauts, 

notamment avec l’avènement du style baroque et de celui des libertins qui ont fini 

d’ébranler les certitudes de la pensée rationnelle. Au plan religieux, l’Europe est aussi le 

théâtre de luttes de nature théologico-politiques avec l’émergence de sectes religieuses 

comme le jansénisme et le quiétisme. Sous le même registre et nonobstant le degré de 

rationalité humaine, l’Eglise ne cesse de professer l’idée du droit divin des rois. Pour les 

ecclésiastiques, le pouvoir politique est d’origine divine et que le roi, parce qu’il est l’élu de 

Dieu sur terre, possède des vertus surnaturelles lui permettant de gouverner la société civile 

avec toute la clarté et la lucidité requises. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
35 

Section 1 : Le caractère absolu de l’Etat-Léviathan et les prérogatives du souverain  

Par prérogatives du souverain, nous entendons son domaine de compétence ou, pour être 

précis, les attributions que lui confère l’exercice de son pouvoir. Il s’agit d’un ensemble de 

dispositions à adopter et de moyens à mettre en œuvre dans un champ d’investigation 

déterminé afin de répondre favorablement à ses exigences. Et comme ces dispositions et ces 

moyens n’ont de sens que par rapport à l’homme en tant qu’animateur principal du jeu 

social, il s’agit alors de se demander l’attitude que le prince doit adopter pour conserver le 

lien social aussi longtemps que possible. En d’autres termes, comment le souverain doit- il 

les employer de sorte qu’ils n’entravent pas la liberté individuelle et du coup, bouleverser 

l’ordre social ? En effet, si une telle situation venait à se produire, chaque homme entrerait 

de nouveau en possession de son droit naturel d’autoconservation et la société serait 

dissoute, ce qui n’est pas souhaitable car l’humanité aurait considérablement régressée. 

L’absolutisme, dans un schéma purement hobbien, est le seul gage d’une existence sociale 

durable. Ce régime politique, au regard de ses mécanismes de fonctionnement, permet au 

souverain de mener à bien la tâche qui lui a été conférée par le peuple, à savoir la 

préservation de la société, quelque soit le prix à payer. Mais la pérennisation du tissu social 

passe nécessairement par le respect des pactes instituant la République. Et pour ce faire, 

pour que l’observance des pactes sociaux soit une réalité, faut-il se soumettre au dictat de la 

loi divine, ou de la loi naturelle ou bien de celle du souverain civil ? Chez Hobbes, les affaires 

publiques relèvent du domaine de l’Etat, du « dieu mortel », produit par référence au Dieu 

immortel dont la puissance est invincible. Si Dieu a créé la nature et la gouverne, l’homme 

aussi, en mimant l’art divin, a produit une bête politique, l’Etat, chargé de régenter la société 

selon ses propres lois, indépendamment de celles divines. 

Mais quelles sont donc les attributions de ce souverain dont la puissance ne peut être défiée 

par qui que ce soit dans la société ? Rappelons avant toute chose que le souverain, en tant 

que personne représentant les autres, n’agit pas seul, mais en fonction du mandat qui lui a 

été attribué, ce qui montre que son action n’est pas arbitraire mais qu’elle est tributaire de 

l’autorisation reçue de ceux qu’il représente. Cette précision de taille permet de mettre en 

évidence le degré de responsabilité de l’homme- le représenté- dans toute décision prise ou 

action posée par le souverain. Les décisions et actions du souverain incombent 



 
36 

nécessairement au représenté tant qu’elles s’inscrivent dans la stricte limite de 

l’autorisation. C’est en cela justement que repose les fondements et la légitimité de ce que 

Hobbes nomme un Etat d’institution qu’il distingue d’un Etat d’acquisition où 

l’assujettissement se fait par la force et par les moyens de la guerre. 

Par rapport aux droits dont bénéficie le souverain, notons dès à présent que les clauses du 

contrat qui l’a établi ne peuvent être ni remaniées ni résiliées une fois l’Etat institué. Ce qui 

implique l’impossibilité de faire marche arrière, c'est-à-dire de vouloir renoncer à la 

promesse d’obéissance faite originairement sans l’aveu du souverain. Ceci dit que les 

hommes n’ont aucun pouvoir de modifier un gouvernement dont la forme est immuable. 

Tous les sujets sans exception doivent un entier et absolu respect au roi qui, lui, n’est obligé 

par aucune loi civile en ce qu’il n’a pas pris part au contrat. Rappelons que chez notre auteur 

il y a deux types de contrat : le contrat d’association et le contrat de soumission. Dans un 

premier temps, ce sont les individus qui, de façon volontaire, ont décidé de signer entre eux 

un pacte. Celui-ci consiste, pour les besoins de la paix et de la sécurité, à se déférer de leur 

droit naturel d’auto-gouvernance, source de la guerre de chacun contre chacun, pour le 

confier à une personne : c’est le contrat d’association. Dans une seconde approche, cette 

personne instituée, le souverain, en vertu du principe de l’acte d’institution, doit utiliser sous 

forme de puissance l’ensemble des droits de nature qui lui ont été transmis pour assurer sa 

mission. Mais la garantie de la sécurité a une condition fondamentale : il faut que le 

souverain accepte de recevoir le droit naturel de chacun et que tous soient entièrement 

disposés à lui vouer un respect sans faille.  

Il serait erroné de croire que le souverain est soumis aux lois civiles dont il est le principal et 

l’unique législateur. En effet, dans la mesure où le souverain n’est lié par aucune convention, 

on comprend alors pourquoi son pouvoir est autonome. Cette autonomie est d’autant plus 

nécessaire en ce qu’elle permet au prince de s’élever au-dessus de la société et de pouvoir, 

du  haut, veiller en toute liberté au respect des lois édictées par l’Etat et ce, dans le but 

d’éviter que les pactes signés soient une vaine spéculation. Hobbes lui-même a montré la 

nécessité d’un être à la puissance incomparablement plus grande que n’importe quel autre 

mortel, et dont toute l’essence est d’employer cette force reçue des individus pour leur 

contraindre à obéir les pactes. Car comme il l’a si bien indiqué : « L’opinion selon laquelle 

tout monarque tient sa puissance d’une convention, autrement dit sous condition, procède de 



 
37 

l’incompréhension de cette vérité simple selon laquelle les conventions n’étant rien que des 

mots et du vent, n’ont aucune force pour obliger, contenir, contraindre, ou protéger 

quelqu’un, en dehors de la force du glaive public, c'est-à-dire des mains déliées de cet 

homme, ou assemblée d’hommes, qui possèdent la souveraineté, et dont les actions sont 

entérinées par tous et accomplies par la force de tous unie dans le souverain »36.  

Lorsque les hommes ont décidé de vivre en commun sous la direction d’un homme, ils se 

sont tous dépouillés de leur droit de nature en faveur du prince. Ce droit, en tant que force 

physique, est le seul moyen dont dispose le souverain pour rétablir l’ordre, empêcher la 

dégradation du lien social et la réémergence de l’individualisme que l’homme a voulu 

dépasser à travers le contrat social. Ce qui montre à suffisance que l’utilisation de la force, 

matérialisée par le glaive est fondamentalement nécessaire à la préservation de la paix et de 

la tranquillité sociales. De l’avis de Hobbes, il n’y a donc aucune injustice pour le roi d’user 

de la force comme expression de la volonté populaire pour faire régner l’ordre à l’intérieur 

de la société. De ce fait, quiconque tentera de l’en empêcher, commet un tord à l’endroit de 

la loi et du souverain. Par conséquent, ce ne serait pas injuste qu’il soit purement et 

simplement exclu du groupe. 

 On se rappelle avoir dit que le souverain est le représentant des paroles et actions des 

autres, du peuple. Ce qui signifie qu’il n’est pas directement responsable de tout ce qu’il dit 

et fait car n’étant pas l’auteur. De ce point de vue, toute faute, erreur ou désagrément 

intervenus au cours de l’exercice de sa fonction ne lui sera imputable, mais incombe au 

représenté qui lui en a autorisé. En cela, si quelqu’un crie au scandale ou à l’injustice du 

souverain, devient injuste envers lui-même car il est celui qui a donné au prince la puissance 

d’agir ainsi.  Le souverain est donc le sujet politique. En effet, dans la mesure où il n’est là 

que pour exécuter des ordres tacitement reçus du peuple qu’il représente, sa responsabilité 

n’est donc engagée en rien dans le rôle qu’il est en train de jouer. Ainsi pour cette raison, le 

peuple ne peut le punir, encore moins le tuer sans commettre d’injustice. 

Comme quiconque menant un combat doit disposer des matériaux nécessaires à la victoire 

finale, le souverain ne saurait se priver de la prérogative d’être à la fois maître et juge des 

moyens qu’il estime indispensables à la réussite de sa mission. Car si l’Etat est né pour la 

                                                           
36

 Hobbes, Leviathan, op.cit.p.293-294. 



 
38 

défense et la sécurité des citoyens, le monarque est le seul à savoir ce dont il a besoin pour 

la protection de ses sujets. Qui a droit à la fin a aussi droit aux moyens. Ce qui veut dire que 

le souverain a pleinement la latitude d’apprécier selon ses propres aspirations toutes choses 

contribuant à la stabilité sociale. C’est lui seul qui connait l’arsenal guerrier dont il faut 

utiliser contre les ennemis de la paix qui sont à l’intérieur et à l’extérieur de son pays. Même 

s’il peut nommer des généraux pouvant l’aider dans sa tâche, il n’en demeure pas moins 

qu’il est le chef suprême des armées. 

Il est une prérogative du souverain de s’attribuer exclusivement le droit d’apprécier, de juger 

et d’autoriser l’enseignent doctrinale à l’intérieur de l’Etat. Même l’interprétation des textes 

sacrets relève de son pouvoir discrétionnaire. S’il en est ainsi, c’est parce que le philosophe 

veut éviter que ces doctrines et textes sacrets, mal interprétés, provoquent des agitations 

sociales pouvant même déboucher sur l’annihilation de l’Etat comme ce fut le cas en 1640 

en Angleterre. Pour lui : « à cause de la négligence et de l’incompétence des gouvernants et 

des professeurs, des doctrines fausses finissent avec le temps par être généralement 

acceptées, les vérités contraires peuvent généralement être choquantes.*…+ Car ce qui sont 

gouvernés avec tant de légèreté qu’ils osent prendre les armes pour défendre ou introduire 

une opinion sont toujours en guerre, et leur condition n’est pas celle de la paix, mais 

seulement de la suspension des armes par peur les uns des autres ; et ils vivent pour ainsi dire 

en permanence dans les préparatifs de guerre »37. 

   En l’absence d’un pouvoir commun, chaque homme, en vertu de son droit de nature, peut 

entrer en possession de toute chose et par n’importe quel moyen sans risque d’être injuste 

envers ses semblables et sans soucis de voir son acte réprimé par une puissance extérieure. 

Tous les hommes avaient une commune jouissance sur toutes choses. Ce qui n’est pas sans 

provoquer des heurts entre eux car chacun veut s’en bénéficier plus que les autres. Ainsi 

pour éviter toute confrontation physique pouvant conduire à une mort violente, le 

souverain, dès son institution se donnera la prérogative de calmer le jeu en définissant 

clairement la loi de la propriété. Avec la loi de la propriété, le tien et le mien seront 

désormais bien distingués. Par conséquent, celui qui envahit la propriété de son voisin sans 

le consentement de ce dernier, sera considéré comme un fauteur de troubles et doit, pour 

cela, être puni conformément aux dispositions prévues par la loi civile. Cette loi dont le 

                                                           
37

 HOBBES Th., Léviathan, op.cit.p.297. 



 
39 

souverain est l’unique concepteur, fait de lui le seul interprète de toutes les autres lois 

naturelles et divines et le seul juge de tous les différends qui pourraient surgir entre les 

hommes. 

   En résume, nous pouvons dire que les attributions du souverain sont énormes. Il est le seul 

qui détient l’épée de guerre et les reines de la justice. Il nomme tous les corps qui 

composent l’Etat, les magistrats et autres officiers. Il est celui qui décide des doctrines qui 

doivent être enseignées dans la société, qui régit la propriété et toutes les autres lois 

sociales sans exception. L’ensemble de ces prérogatives entièrement concentrées entre les 

mains d’un seul homme est ce qui constitue l’essence de la souveraineté chez notre penseur. 

Toutefois, il est à préciser que même si le prince peut déléguer certains de ses pouvoirs à 

des lieutenants ou officiers civils ou militaires qu’il a lui-même choisis pour l’assister dans 

son rôle, cela n’entrave en rien l’unité de la souveraineté. 

Hobbes  n'avait-il  pas  établi  que  la  démocratie  était  la  forme originaire  de  l’Etat ?  Mais  

pour  que  le  corps  politique puisse  se former,  il  faut  qu'une  volonté  une  soit  établie :  

ce sera celle du  représentant.  La  forme  démocratique  apporte  une  solution  :  il  faut que  

tous  acceptent que  la  volonté  du  plus  grand  nombre  soit  la  volonté de  tous  et  la  

volonté  du  représentant   exprimera   la  volonté  de  tous. Chaque  individu  est  membre  

de  I ‘assemblée délibérante  (ou  ceux  qui acceptent  de  l'être).  Si  la  démocratie  est  

historiquement  première,  c'est parce que la  monarchie  suppose que I ‘on  consente à ce 

que la  volonté  d'un  seul  homme   désigné représente la  volonté  de tous. Dès lors, l’un  

des  problèmes  auxquels  il  faut  répondre  est I ‘opposition  de  l‘intérêt  privé  et  de  I 

‘intérêt  public . En effet,  celui  qui  assume la  personnalité du  peuple  a  également  une  

individualité  naturelle.  Même  si  dans  sa personnalité  politique  il  est  attentif  à   l‘intérêt  

public,  si  I ‘intérêt  public s'oppose à  I ‘intérêt  privé,  les  passions seront  les  plus  fortes  

et  I ‘intérêt privé  triomphera.  Dans  une  monarchie,  I ‘intérêt  privé  est  le  même que  I 

‘intérêt  public .  En  effet,  la  force  du  monarque  repose sur  celle du  royaume.  Rousseau 

propose une  analyse toute  différente  de la  monarchie : l’intérêt du Prince  n'est pas celui  

du  royaume  et   l‘intérêt  personnel du  Prince  est  que  les  peuples  soient  faibles  et  

soumis. 



 
40 

Hobbes  donne  d'autres  motifs  de  préférence  de  la  forme  monarchique : Ie monarque 

peut recevoir  des  conseils  en  secret  tandis  qu'une assemblée ne  le  peut  pas.  Les  

résolutions  d’un  monarques  ne  sont sujettes  qu'à  l’inconstance de la  nature  humaine,  

tandis  que  celles d'une assemblée sont  soumises à  l’inconstance due  au  nombre.  Il  suffit  

par exemple  que  les  personnes favorables  à  une  résolution  soient  absentes pour  qu'une  

décision  contraire  soit  prise.  Un  monarque  ne  peut  être en  désaccord  avec  lui-même  

tandis  qu'une  assemblée le  peut.  Une assemblée compte  davantage  de  favoris  à  

favoriser  qu'un  monarque. Mais  c'est  un  inconvénient  apparent  de  la  monarchie  que  

la  souveraineté  puisse  revenir  à  un mineur ou  à  un  homme  incapable  de discerner  le  

bon  et  le  mauvais.  Mais  une  assemblée est dans la  situation du  mineur  :  de même  que  

le  mineur  ne  peut  résister aux  conseils qu’on lui  donne,  une  assemblée n'a  pas  la  

liberté  de  refuser  de  prendre  les décisions adoptées par  la  majorité,  qu’elles soient  

bonnes ou  mauvaises. Quelles  que  soient  les  formes  de  gouvernement,  les  pouvoirs  du 

souverain  sont  partout  les  mêmes.  Le  projet  théorique  fondamental  de Hobbes est de 

fonder  les droits  du  souverain. 

Le  pouvoir  souverain  est partout  un  et  illimité.  Le  pouvoir souverain est indivisible.  

L'expression  actuelle  de séparation  des pouvoirs  équivaut chez Hobbes à la  dénonciation  

d'un  danger:  la  division  du  pouvoir. Il  faut  que  les  différents  pouvoirs:  juger  des 

opinions,  disposer  de  la force  armée,  rendre  la  justice,  émettre  des lois etc.,  soient  des 

attributs inséparables  du  pouvoir souverain.  Il  s'attache  à  la  souveraineté  une autorité  

indivisible. Lorsqu'on  parle  de  pouvoirs  on  a  en  vue  des  autorités  finies  : pouvoir  

réglementaire,  autorité  judiciaire  etc.  Il  semble  que  la  catégorie  de puissance  (au  sens 

moderne  où  la  puissance publique  serait le  critère  de  I ‘Etat)  soit  davantage  adéquate  

à  la  conception  de Hobbes. Le terme d’Etat est employé par  Hobbes  comme  synonyme  

de  la République)  bien  que  les  prérogatives  de  la  puissance souveraine  soient 

aujourd'hui  tenues  comme  des  prérogatives  de  la  puissance  étatique : le  problème  de  

Hobbes  est  la  définition  d'une  puissance  souveraine. 

Par  puissance  souveraine,  il  faut  entendre  un  pouvoir   illimité  et suprême.  Limiter  le  

pouvoir  souverain  supposerait l’érection d'un  autre  pouvoir  capable de limiter  le  pouvoir  

du  roi  :  celui-ci  ne serait plus  suprême ou  souverain.  Une  fois  le  pouvoir  souverain  

institué,  il  ne saurait  y avoir  d'autres  représentants  du  peuple  que  le  souverain.  Le 



 
41 

peuple  se  verrait  alors  deux  fois  représenté et la  division  du  pouvoir entrainerait  un  

risque  de  guerre  civile.  Et  ainsi on  ne  saurait  admettre que  les  députés  du  peuple  

soient  les  représentants  absolus  du peuple  auprès du  pouvoir  établi.  Ce serait  

également instaurer  une  grave division  du  pouvoir  et le  pouvoir  souverain reviendrait  à 

ces représentants imposant  des limites  au  pouvoir  établi. Si  les  actions  du  souverain  

doivent  être  tenues  comme  siennes par chaque sujet,  il  est inconcevable que  le  

souverain  soit  accusé d'injustice à l'égard  de I ‘un  de ses sujets : il est impossible de 

commettre  un  tort à  l'égard  de  soi-même .  Et  le  souverain  ne  peut  être  puni.  Qui le 

punirait ?  On  ne  peut  accuser celui  qui  agit  en  son nom. Le  souverain  n'est  pas partie  

au  contrat.  Ceux  qui  estiment  que le souverain  passe convention,  oublient  que les 

conventions  ne  sont  que des paroles et  qu'elles n'obligent  et  contraignent  que  par  la  

force  publique. 

On  peut  nier  que  Hobbes  rapporte  I ‘effet obligatoire  des  conventions  à  la  contrainte  

matérielle.  Comme  le  souverain n’est pas partie  au  contrat,  il  ne  saurait  le  violer  et  

aucun  sujet ne peut  être libéré  de sa sujétion  en alléguant  une  déchéance. On  ne peut 

être  déchu  du  pouvoir  souverain. Le  souverain  ne  saurait  être  sujet  aux  lois  qu'il  

édicte. Dire  en effet  qu'il  est  assujetti aux lois,  c'est-à-dire à  la  République ou au  

représentant  souverain, c’est affirmer qu’il est assujetti  à lui-même. Il  est  à  noter  que  I 

‘on  a  pu  dire  de  Hobbes ce que I ‘on  a  dit  également  de Rousseau : ces deux auteurs 

instituent  des idéologies totalitaires. De  ce point  de  vue, il  est particulièrement  

intéressant à  étudier  la  forme du  rapport  à  soi-même chez ces  deux  auteurs.  Si  les  

décisions  du souverain  sont  mes  décisions  (ou  sont  tenues  comme  telles)  je  ne  puis 

m'y  opposer  sans  que  cela  n'apparaisse  comme  étant  de  la  folie. De même,  chez  

Rousseau, la  volonté  générale  est  la  loi  que  je  dois  me donner :  la  volonté  générale  

est  ma  volonté.  Toutefois,  la  position  du concept  de  souveraineté  n'est  pas  identique  

chez  les  deux  auteurs. 

Rousseau a imaginé  un  lien  du  peuple  sur  soi, une  sorte de contrat  avec soi de chacun, 

ce qui est expressément repoussé par  Hobbes qui, à  la  différence  de  Rousseau, opte  pour 

une  forme  de  gouvernement  représentatif.  Les  deux  auteurs  apportent  des solutions  

différentes  au  problème  de  la  soumission :  pour  Hobbes,  si  je  suis  soumis à la volonté  

du  souverain,  c'est  parce  que  cette  volonté  est ma  volonté, tandis  que  Rousseau exclut  



 
42 

dans le  Contrat  social tout pacte de soumission. Le  pouvoir  souverain  est  donc  illimité  

pour  Hobbes. On  objectera peut-être ici  que  la  condition  des  hommes est misérable, 

exposés qu'ils sont à la concupiscence et aux autres passions sans règle  de  celui  ou  de  

ceux  qui  ont  en  main  un  tel  pouvoir. On  croit  pouvoir  imputer  le  dommage à telle  ou 

telle  forme  de régime politique  :  celui  qui  vit  sous un  régime  monarchique  impute  le  

dommage à  la  monarchie,  etc. 

Mais  c'est  oublier  que  le  pouvoir  souverain  est sous  toutes  ses formes   le  même.  Les  

citoyens  ne  tiendraient  pas compte  du  fait  que  lorsque  le  souverain  leur  impose  les  

fardeaux  les plus  lourds. Que le  pouvoir  souverain  soit  sans limite  (il  a  notamment  droit  

de vie  et  de mort  sur  ses sujets)  n'est  pas incompatible  avec la  liberté  des sujets.  Mais  

il  ne  faut  pas  confondre  la  liberté  des individus  et  celle du  peuple.  Quant  à  la  liberté  

des  individus  particuliers,  Hobbes  use d'une  formule  restrictive  :  elle  ne  résulte  que  du  

silence  de  la  loi. C'est  à  la  loi  (elle  commande  ou  interdit)  que  s'oppose la  liberté. 

L'espace  de  la  liberté  individuelle  (exemple :  la  liberté  de  contracter) est  l'espace non-

réglementé  par  le  souverain. De I ‘institution  de  la  République,  il  résulte  les  devoirs  et  

les  droits des citoyens. Mais  de I ‘institution de  la  République,  il  résulte également les  

droits et  possibilités   de celui  ou  de ceux  qui  détiennent  le  pouvoir Souverain. Rousseau  

est  d'accord  avec  Hobbes  pour  définir  la  souveraineté comme  indivisible.  Comme  chez 

Hobbes, le  pouvoir  souverain  est absolu et  il  ne  saurait  y  avoir  de  loi  fondamentale  

s'imposant  au  souverain. 

La souveraineté, on le sait, est absolue et indivisible et est entièrement attribuée à un seul 

homme ou à une assemblée d’hommes. La légitimité du souverain dépendra de sa capacité à 

venir à bout de la charge qui lui a été assignée. Les moyens qu’il doit mobiliser à cet effet 

dépendront de ses appréciations personnelles. Ce qui permet de comprendre que nous 

sommes en présence d’un pouvoir centralisateur. Il s’agit bien d’une force synthétique qui, à 

première vue, ne laisse rien aux initiatives privées. De ce fait, il n’est donc pas étonnant de 

constater que ce pouvoir soit en même temps un pouvoir législateur, juridique et militaire. 

Certes tout est parti des individus qui l’ont mis sur pied, mais après qu’il soit institué, tout 

repart de lui pour revenir à lui. Dès lors, se pose le problème du degré d’implication et de 

responsabilité de l’homme dans le nouveau dispositif organiciste dont il est le principal 

artiste ou artisan. En effet, si le pouvoir absolu du souverain ne libère aucun espace aux 



 
43 

sujets, quelle sera alors la part de liberté et de responsabilité qui leur sera réservée dans la 

jouissance des biens publics et dans leur propre épanouissement physique et mental. En 

niant la liberté humaine, l’homme ne devient-il pas un simple objet dans une société qu’il a 

lui-même produite ? Dans cette situation, serait-il à mesure de réaliser pleinement son 

humanité ? Quel sera le sort des libertés individuelles dans un Etat à la puissance infinie ? En 

définitive, le pouvoir absolu du souverain ne serait-il pas une négation au droit naturel que 

l’homme a de résister face à une atteinte physique ou morale ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
44 

SECTION 2 : L’Etat-Léviathan et les droits inaliénables de l’homme : le sort des libertés 

individuelles 

La convention qui a permis aux hommes de passer de la multitude caractéristique de l’état 

de nature à l’unité du Commonwealth n’est pas une donation de droit mais un transfert de 

droit. Le transfert de droit, on l’a dit, est une obligation de non résistance. Contrairement au 

dessaisissement où l’individu abandonne et perd de facto son droit, ici, il y a quelque chose 

qui est attendu en retour. On le sait, cette convention n’est pas une transmission 

supplémentaire de forces à quelqu’un mais un abandon du droit de résister. En effet, chacun 

s’engage à ne pas porter atteinte au droit naturel de l’autre et à ne pas s’opposer aux 

prescriptions de l’Etat. Au même moment, on sait aussi que dans le De Cive, Hobbes a insisté 

sur l’inaliénabilité de certains droits, principalement le droit de se défendre en cas de danger 

et le droit de mener librement ses actions, c'est-à-dire de se mouvoir. 

 Ainsi comment le transfert de droit, maître mot de l’union, qui est non une transmission 

supplémentaire de puissances à un autre mais une obligation de non résistance, peut-il 

fonder le droit du souverain et l’obligation d’obéissance des sujets ? Etre obligé par la loi à 

ne pas résister, est-ce être obligé à obéir à ses prescriptions ? Par cette convention, la 

personne, la cour ou l’assemblée bénéficiaire du transfert de droit a-t-elle le droit d’obliger 

quelqu’un à ne pas agir surtout quand sa vie est menacée ? Pour mieux répondre à ces 

interrogations, il faut peut- être indiquer ce que nous entendons par la non résistance. 

L’obligation de non résistance signifie se contraindre à ne pas utiliser les moyens et les 

forces dont on dispose pour défendre notre propre vie contre toute agression physique ou 

morale, en considérant que la personne à qui nous avons transféré notre droit(le souverain) 

le fera à notre place. 

 Nous voyons donc que l’obligation de non résistance est négative. Elle est vide de sens en ce 

qu’elle ne signifie pas contraindre quelqu’un à ne pas agir. Il est clair que l’application de la 

loi ne doit souffrir d’aucune résistance, mais cela ne signifie pas pour autant accomplir tout 

ce qu’elle ordonne. Certes le dessaisissement du droit naturel crée une obligation de non 

résistance mais ne crée pas directement une obligation d’obéissance car personne n’est 

sensé rester passif lorsqu’il est attaqué par un criminel ou par quiconque. Au même titre que 

l’obligation de non résistance, le pouvoir absolu du souverain, en tant qu’il n’est tributaire 



 
45 

que de la passivité des sujets, est aussi vide juridiquement, ce qui nous permet de 

comprendre que le transfert de droit à lui seul ne permettait pas de fonder le droit du 

souverain et les devoirs des citoyens. Il ne permet pas non plus d’appréhender ni la 

personne civile ni le pouvoir absolu. Mais cela Hobbes l’a fort bien compris en reconnaissant 

l’existence en l’homme d’un droit de résistance. Ce droit donne la possibilité à chacun de 

défendre son intégrité physique et morale si elle est menacée par quiconque, fut-il un Etat 

absolu. Aucun gouvernement ne peut nous intimer l’ordre de rester passif devant une 

quelconque agression, surtout celle qui peut nous couter la vie. 

La liberté de s’opposer à toute formes d’oppressions est un droit sacré que l’homme a reçu 

de la nature, droit auquel il ne peut renoncer purement et simplement, à moins d’être 

dépourvu de bon sens. Nous voyons donc tout le paradoxe de la théorie politique hobbienne 

qui affirme d’une part l’existence d’un pouvoir absolu et d’autre part la réalité d’un droit de 

résistance que l’homme dispose naturellement et dont la manifestation en des circonstances 

particulières est irréversible. En effet, dire que l’homme possède des droits inaliénables c’est  

affirmer du même coup que le champs d’exercice du pouvoir royal a des bornes, que 

l’homme a la possibilité de jouir de certains droits, principalement le droit à la liberté. 

 Pour avoir une idée plus ou moins précise sur le sort des libertés individuelles qui, ici, 

constitue pour nous une préoccupation majeure, il serait important de confronter l’Etat dans 

le principe à sa réalité historique. Rappelons d’ores et déjà que l’Etat chez Thomas Hobbes 

est un pouvoir commun qui est né du consentement volontaire et réfléchi des hommes, et 

dont l’objectif principal est d’assurer la paix collective. En tant que tel, il est un être artificiel 

qui agit à partir du mandat d’autorisation du peuple et a pour fin principal l’instauration de 

la paix collective. La préservation de la paix collective et la garantie de la sécurité publique 

sont les principaux motifs de l’institution étatique, motifs en dehors desquels l’Etat n’aura 

pas sa raison d’être. C’est de ce point de vue que chez Hobbes, les libertés individuelles ne 

constituent pas une préoccupation majeure. Car l’individu est libre de faire tout ce qu’il veut 

mais là où les lois édictées par l’Etat pour le maintien de la paix collective ne se sont pas 

encore prononcées. Autrement dit, la liberté chez notre auteur ne commence qu’avec le 

silence des lois. 



 
46 

Dans le principe, l’Etat est un organe juridico-politique né du conflit social, destiné à occuper 

une position transcendante pour pouvoir, en toute neutralité, réguler, arbitrer et organiser 

le jeu social. Il est aussi chargé d’assurer la paix commune, garantir la liberté des citoyens et 

protéger les biens et la personne de chaque associé. Mais dans la réalité, aucun Etat n’est 

neutre ni transcendant. Car comme le disaient les marxistes, si l’Etat est un produit du conflit 

social, alors il est directement impliqué dans le jeu social. Pour étayer une telle affirmation, 

Marx et compagnie nous plongent dans l’histoire de l’humanité qui de tout temps est 

marquée par la lutte des classes. La classe historiquement montante est celle qui domine sur 

le plan économique. Cette domination économique sera poursuivie et parachevée sur le plan 

de la conscience par la création d’appareils idéologiques (radio, télévision, journaux, etc.) lui 

permettant d’imposer sa propre vision du monde sur la grande majorité de la population. 

L’Etat en tant que réalité historique, s’incarne dans des institutions administratives, 

juridiques et politiques comme les tribunaux pour s’exprimer à travers les instruments de 

répression (la police, la gendarmerie, la prison, etc.) Ces instruments et appareils sont soit 

établis par la classe dominante soit récupérés par elle. C’est pourquoi dans l’optique de 

Marx et Engels, l’Etat est un pouvoir mis à la disposition d’une classe, celle dominante au 

détriment des autres. 

Dans son Origine de la famille, de la propriété privée et de l’Etat, Engels récuse toute 

neutralité de l’Etat. Pour ce penseur, l’Etat est un pouvoir au service d’un groupe déterminé 

qui, en défendant ses propres intérêts, nie et brise sciemment la liberté de ceux que Aimé 

Césaire appelle les sans voix. C’est pourquoi, avec sa présence, il est impossible de parler 

d’une communauté équitable et véritablement libre. L’idée d’une société dans laquelle sera 

préservée la liberté individuelle devient illusoire là où il existe un Etat, pensent les marxistes. 

Dans le but de réaliser une société sans classes, société dans laquelle il n’y aura plus 

d’exploitation de l’homme par l’homme et où chacun jouira d’une vraie liberté, les marxistes 

préconiseront le dépérissement progressif de l’Etat. 

Dans la même foulée, s’inscrit l’argumentaire des anarchistes qui se montrent plus radicaux 

que les marxistes. L’Etat est pour eux une négation de la liberté individuelle. Il est un vaste 

cimetière dans lequel toutes les manifestations de la vie individuelle, la liberté et le bien-être 

du peuple sont sacrifiées au grand dam des aspirations personnelles du souverain. C’est la 

raison pour laquelle Bakounine décrète la déconstruction brutale et sans délai de l’Etat. Aux 



 
47 

yeux des anarchistes, c’est la seule condition de libération des individus et des peuples. Pour 

sa part, Platon, examinant la tyrannie dans le livre VIII de la République, montre que le 

pouvoir commun est entre les mains d’une seule personne qui impose sa propre volonté à la 

grande masse. Comparant le tyran au médecin, le philosophe grec soutient que le médecin 

enlève les maux du corps, tandis que le tyran purge la cité de ce qu’elle a d’essentiel. 

Autrement dit, il élimine tout ce que la polis a comme richesse et personnes influentes en 

imposant sa loi de façon arbitraire. Dans un Etat où l’on entend le bruit d’aucune personne, 

soyons surs que la liberté n’y est pas. 

A la lumière de toutes ces considérations, il nous sera loisible d’affirmer sans ambages que 

dans les faits, aucun Etat n’est neutre ni transcendant. Tout Etat, quelque soit sa forme, est 

au service d’une catégorie sociale. C’est à l’intérieur des institutions sociales qu’il incarne 

que l’Etat parvient, tant bien que mal à traduire, même faussement, la vision qu’il veut que 

les hommes aient de lui. Ce qui souvent n’est pas sans conséquences néfastes vis-à-vis des 

populations. Car pour imposer sa volonté, l’Etat n’hésite pas à user de violence sur ses 

citoyens en faisant fi de leurs droits inaliénables. Le pouvoir que l’Etat a sur ses sujets est 

énorme. C’est pourquoi il doit être repensé. En jetant un regard sur les prérogatives du 

monarque hobbien, il apparait que l’individu n’a aucune chance de jouir de sa liberté. En 

effet, même si Hobbes affirme le caractère immuable des clauses instituant l’Etat, il n’en 

demeure pas moins qu’on peut s’autoriser de redéfinir ses mécanismes de fonctionnement, 

ce qui permettra de rendre à l’homme toute sa dignité et de le placer au cœur de l’échiquier 

politique. Car si la politique doit avoir un sens, c’est par rapport à l’homme et à la capacité 

des dirigeants à améliorer ses conditions de vie et d’existence en le libérant des méandres 

de la misère dans laquelle il s’est engouffré. 

Mais cet homme là dont il est question de libérer n’est pas une réalité abstraite. Il est un 

être concret qui existe dans les sociétés et dans l’histoire. De ce point de vue, sa libération, 

comme le suggèrent les marxistes, n’est pas simplement un fait intellectuel mais bien 

historique. Car ce n’est pas l’idée qu’on se fait de l’homme qui est importante, c’est au 

contraire sa situation socio-économique historiquement existante qui est déterminante. 

Parce qu’elle seule permet l’aliénation des libertés humaines. C’est dans ce sens 

précisément que nous comprenons ce que nous considérons comme un cri de cœur sincère 

mais peut être désespéré des marxistes, c'est-à-dire leur proclamation de la fin de l’Etat. En 



 
48 

effet, si l’Etat doit disparaître, c’est parce qu’il a failli à sa mission d’analyse et de correcte 

compréhension des besoins de la réalité humaine en tant qu’être historique. La mission de 

tout Etat est de réfléchir en vue d’apporter des solutions concrètes aux problèmes auxquels 

l’homme est confronté. C’est ainsi qu’il a été dit que la structure économique constitue un 

volet important, voir indispensable dans l’acquisition de la liberté individuelle. En effet, 

parce que l’homme est à la fois corps et esprit, que la satisfaction des besoins du corps 

permettra à un esprit devenu libre d’alimenter des réflexions fluctueuses pouvant rendre 

meilleure la vie sociale. Car comme le dit l’adage, un esprit saint dans un corps saint. C’est 

tout le sens de la philosophie : penser mieux pour vivre mieux. 

 Au demeurant, nous savons que la transcendance de l’Etat, sa neutralité et sa capacité à 

subvenir aux besoins vitaux des citoyens sont les piliers sur lesquels repose la liberté 

individuelle et collective. Mais la non réalisation de ces modalités serait-elle un argument 

suffisant à la mise à mort de l’Etat comme le réclament les marxistes et les anarchistes ? En 

effet, même si cette question est pertinente, il semble difficile aujourd’hui d’envisager la fin 

des Etats car l’organisation étatique est toujours d’actualité. Mais si l’Etat ne peut pas 

disparaître, alors quelles solutions préconiser pour sauvegarder, pour ce qui nous concerne 

ici, les libertés individuelles ? La réponse à cette question se trouve dans le respect de la 

dignité humaine. Il s’agit d’une dignité qui ne dépend ni du rang social ni de notre 

appartenance politique ou autres. Cette dignité, directement rattachée à la condition 

humaine, consiste à traiter l’homme non pas comme moyen, mais comme liberté et fin en 

soi. Il suffit juste de naître dans une famille humaine pour mériter d’être traité comme un 

être de liberté et de dignité. 

C’est dans ce sens que les droits de l’homme, droits rattachés à la condition humaine, ont 

pour mission de protéger et de promouvoir l’homme et de ce qui fait sa valeur. Ainsi sur le 

plan interne, vont naître des organisations de la société civile regroupant des citoyens 

politiquement neutres pour défendre les intérêts de la société. Ces organisations constituent 

des contre-pouvoirs chargés de contrôler, de l’intérieur, la conduite de l’Etat en s’assurant 

que la liberté civile est respectée. Au plan international, le processus de mondialisation a 

certes ouvert un espace d’échange beaucoup plus large mais n’a pas mis fin aux Etats. C’est 

dans ce sens que les organisations à caractère souvent humanitaire et juridique se donnent 

le devoir d’ingérence humanitaire, c'est-à-dire l’obligation d’intervenir partout où l’homme à 



 
49 

été indigné. Il s’agit sur le plan cosmopolite de faire de l’homme un citoyen mondial dont la 

liberté et la dignité doivent être partout respectées quelque soit la nature du pouvoir auquel 

nous avons à faire. Il est indéniable que chaque homme, quelque soit sa race, son ethnie ou 

ses opinions, ait le droit de jouir pleinement de sa liberté, car ce droit est intrinsèquement 

lié à la dimension humaine. C’est Rousseau qui disait, en substance, que renoncer à sa 

liberté, c’est renoncer à sa qualité d’homme, aux droits de l’humanité et même à ses 

devoirs. 

Le droit à la liberté est tel qu’il est impossible de ne pas s’en délecter volontairement. Ainsi 

nous comprenons pourquoi la Cours pénale internationale, même discréditée par les Nations 

Unies d’Amérique, se charge néanmoins de sanctionner les chefs d’Etat responsables d’abus 

de pouvoir ou d’indignation des citoyens. La Fédération internationale des droits humains, 

Amnesty internationale, la Radho, au niveau régional, constatent, dénoncent et interpellent 

en justice les Etats ou autorités ne respectant pas les droits fondamentaux de l’homme. Il 

s’agit donc, sur le plan international, d’une véritable citoyenneté mondiale dont l’exigence et 

la défense dépassent le simple cadre étatique. Ainsi si l’Etat ne disparait pas, il doit au moins 

être contrôlé de l’intérieur comme de l’extérieur. Le problème est de savoir si ces 

organisations disposent les moyens qu’il faut pour pleinement jouer leur rôle de contre-

pouvoir qui consiste à amener tout Etat à traiter l’homme partout où il se trouve et en tout 

temps comme un citoyen avec des droits et des devoirs et non comme un sujet politique. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
50 

CHAPITRE III : NECESSAIRE  CORRELATION ENTRE LE PRIVE ET LE PUBLIC CHEZ L’HOMME 

Il s’agira ici de retracer la genèse théorique de l’affirmation des droits de l’homme et du 

citoyen qui a conduit aux déclarations  et aux conventions internationales des droits de 

l’homme ainsi qu’à la conquête des principales libertés publiques. 

La philosophie des droits de l’homme a une origine biblique-chrétienne : elle procède de la 

conviction de l’égalité des hommes créés à l’image de Dieu et de l’unité de l’humanité. Il n’y 

a pas de droits de l’homme dans le droit romain où homo désigne l’esclave -le sans-droit- par 

opposition au citoyen. L’inscription de l’idée d’homme dans le droit relève de l’effort et de la 

réflexion de la philosophie et du droit politique moderne. En effet, au chapitre XIV du 

Léviathan, Hobbes  établit de manière irréversible le droit à la sûreté (droit de l’individu à 

l’appropriation de la vie et de son corps propre qui met un terme définitif à la légitimité de 

l’esclavage). Spinoza  dans son Traité théologico-politique démontre l’inéluctabilité de la 

liberté de la conscience. Locke quant à lui, (Deuxième Traité du gouvernement civil) déduit le 

droit de l’homme sur les choses (droit de la propriété). De ces trois droits découlent l’égalité 

et le droit au bonheur. Ici un débat s’ouvre : les droits de l’homme sont-ils des droits 

subjectifs ? Une chose est certaine : la simple affirmation des droits individuels ne suffit pas 

à leur inscription. Les déclarations des droits sanctionnent la nécessité d’une institution, 

d’une garantie législative qui requiert une constitution et une organisation politique 

adéquate. Pas de droits de l’homme sans Etat de droit ou sans citoyenneté républicaine ou 

démocratique. 

 

 

 

 

 

 

 



 
51 

SECTION 1 : L’homme et le citoyen 

Pour qu’une doctrine des droits de l’homme soit reconnue, trois conditions sont nécessaires. 

Il faut que l’homme soit reconnu comme une réalité et promu comme une valeur, une 

idéalité ; que cette idéalité acquiert un statut juridique ; que ce statut juridique soit garanti 

par l’autorité politique. 

Les sociétés païennes (dont la religion n’est pas monothéiste : christianisme, judaïsme et 

islamisme) ne connaissent pas l’idée d’humanité dans la mesure où elles divisent l’espèce 

humaine en citoyens appartenant à telle ou telle cité avec leurs dieux propres, d’un côté, et 

en ennemis ou barbares, de l’autre. L’idée d’homme n’acquiert sa consistance que dans le 

cadre du monothéisme qui conçoit l’humanité tout entière comme une réalité unique créée 

par le même Dieu, sans différence de nature entre les nations. La Bible propose la 

conception de la valeur inaliénable de la personne humaine pour autant qu’elle soit créée 

par Dieu et alliée à lui et que son destin collectif, scellé par la Loi, a un sens transcendant. Le 

Nouveau Testament ajoute la pensée de la valeur inaliénable de l’individu, pour autant que 

le salut, à travers la rédemption, soit une affaire singulière. C’est la raison pour laquelle la 

doctrine de l’homme n’a d’abord reçu qu’un statut théologique. Puis ce sont les légistes et 

les théoriciens de l’Etat de droit qui ont inscrit l’idée de droit naturel inaliénable à l’intérieur 

du droit politique. Voyons comment s’est faite cette insertion de la doctrine des droits de 

l’homme dans le droit. 

Chacun connaît la différence qui sépare les droits du citoyen, lesquels déclarent les libertés 

civiles, des droits de l’homme qui énoncent les droits naturels. Les libertés civiles permettent 

l’acquisition d’un statut de citoyen : « Dis-moi comment tu penses (liberté d’opinion), dis-

moi comment tu t’exprimes (liberté d’expression), dis-moi comment tu te réunis et 

t’associes (liberté de réunion et d’association) et je te dirai comment tu construis ta 

citoyenneté, ta participation aux affaires de la Cité ». Les libertés civiles sont liées aux 

libertés de la personne, elles reposent sur la conscience libre et entreprenante d’un sujet. 

On a remarqué que les élites, élites aristocratiques ou notabilités, ou tous les groupes qui 

avaient l’habitude de prendre part à la vie publique jouaient un rôle moteur en matière de 

liberté civile. Il en va tout autrement pour les droits de l’homme, c’est-à-dire non pas la 



 
52 

citoyenneté, mais le statut de la liberté et de sécurité personnelle, le droit pour chacun à sa 

vie, à l’appropriation de son corps, le droit à la liberté de conscience. 

Le droit à la sûreté, c’est- à-dire à la sécurité de la vie garantie par la loi, est le premier des 

droits de l’homme. Le droit à la sûreté a été établi, démontré par le philosophe politique 

anglais Hobbes dans son célèbre Léviathan. Sa démonstration est d’autant plus intéressante 

qu’il n’est pas un théoricien libéral, il est pour un État fort. Hobbes imagine un pacte où les 

individus renoncent à l’essentiel de leurs droits, aliènent leurs droits au chef de l’État, le 

puissant Léviathan, afin que celui-ci puisse assurer l’ordre et la sécurité. L’aliénation des 

droits évoquée par Hobbes est très complète : il s’agit d’abord d’aliéner presque toutes les 

libertés civiles, liberté d’expression, liberté d’association, etc., mais il s’agit surtout d’aliéner 

le droit naturel, attribut de la puissance de tout un chacun d’agresser son voisin et de le 

mettre à mort. Pourtant Hobbes estime (chapitre XIV) qu’il y a un droit inaliénable : le droit à 

la sûreté. Pourquoi s’agit-il d’un droit inaliénable ? Parce que le désir de conserver sa vie, 

dans le calcul d’intérêt qui préside à toutes les conduites, est, selon lui, le plus grand de tous 

les désirs. C’est, explique Hobbes, une loi découverte par la raison de ne rien faire qui puisse 

attenter à notre propre vie-la sécurité personnelle- qui est la fin et le but du pacte social : les 

hommes acceptent de renoncer à la violence sur leurs voisins parce qu’ils souhaitent être en 

sécurité, donc en paix.  

Dans l’état de nature, la sûreté n’est qu’une aspiration de l’individu et « l’homme est un loup 

pour l’homme » : l’état de guerre généralisée menace constamment l’intégrité physique de 

tout un chacun. En revanche, dans l’état civil, la confiscation par le souverain des actes de 

guerre, le monopole de l’épée de justice, instaure la sûreté individuelle par la sécurité 

juridique. Il n’est pas question pour un individu de ne pas résister si l’on veut s’attaquer à sa 

vie, et corrélativement le pouvoir ne dispose aucunement d’un droit de vie et de mort sur 

ses citoyens ou sur ses sujets. Pour que le droit à la sûreté soit garanti, il faut 

nécessairement que soit institué un certain type d’État, l’État de droit, l’État qui ne dispose 

pas d’un droit de vie et de mort sur les citoyens-sujets. Telle est donc l’importance de la 

sûreté : ce droit est fondateur d’un pacte d’alliance entre le citoyen et l’État ; il est 

également associé à la conception du droit comme loi. Le droit y est garanti par la forme de 

l’État.  



 
53 

Le droit à la sûreté est un droit politique anti-esclavagiste. Pour la première fois, une 

doctrine reconnaît aux gouvernés, aux sujets, une liberté qui limite les gouvernants, qui 

restreint la domination, qui oblige le prince. On peut même dire que le statut de la liberté 

individuelle, c’est-à-dire pour chacun l’appropriation de son corps propre, a été la grande 

nouveauté instituée par l’État de droit et qu’il constitue l’émergence, à l’intérieur de l’État 

de droit, du premier droit politique anti-esclavagiste. Dans la cité antique, l’affranchissement 

et l’émancipation étaient des affaires privées. La sûreté instaure une loi générale qui modifie 

l’existence du pouvoir de l’État parce que la garantie du droit à la sûreté suppose un pouvoir 

anti-impérial qui requiert la paix et la loi (le gouvernement de l’État de droit ne doit pas faire 

la guerre au peuple, ne peut pas vendre ou trafiquer les individus) Dans un premier temps, 

les États de droit ne conduisent pas à donner le pouvoir au peuple, ni à développer la liberté 

politique des citoyens, parce que leurs théoriciens ne sont ni démocrates ni libéraux, mais, 

en préservant le droit de chacun à l’appropriation de sa vie individuelle, ils ont libéré les 

hommes de l’esclavage : c’est pourquoi, dans les territoires des États de droit, le servage a 

reculé et a disparu. On remarquera que ce droit à la sûreté n’est pas un droit individualiste, 

car il dépend de l’existence d’un certain type d’État. En l’absence d’État de droit, les 

organisations humanitaires le savent bien, on ne peut respecter ni garantir le droit à la 

sûreté.  

Les successeurs de Hobbes vont élargir la liste des droits naturels : Spinoza et Locke vont 

insister sur la liberté de conscience, (fondement des libertés publiques) et le droit de 

propriété. Hobbes considérait le pacte comme l’instrument de l’établissement de la sûreté 

qui met fin à l’insécurité de l’état de nature et dont la modalité est, par conséquent, celle 

d’une soumission des sujets au souverain. Selon le philosophe anglais, le droit de nature 

inaliénable est le droit à la vie, le droit à la sûreté. Spinoza va raisonner autrement. Il 

reconnaît que la sûreté est un motif d’émancipation mais il ajoute : « En outre, il n’est 

personne qui ne souhaite vivre en sécurité et à l’abri de la crainte. Partons des principes de 

toute organisation en société démontrée plus haut ; il s’ensuit avec la plus grande évidence 

que le but final de l’instauration d’un régime politique n’est pas la domination, ni la 

répression des hommes, ni leur soumission au joug d’un autre. Ce à quoi vise un tel système, 

c’est à libérer l’individu de la crainte -de sorte que chacun vive, autant que possible, en 

sécurité ; en d’autres termes, conserver au plus haut point son droit naturel de vivre et 



 
54 

d’accomplir une action (sans nuire à lui-même, ni à autrui). Non, je le répète, le but poursuivi 

ne saurait être de transformer des hommes raisonnables en bêtes ou en automates ! Ce que 

l’on a voulu leur donner, c’est bien plutôt la pleine latitude de s’acquitter dans une sécurité 

parfaite des fonctions de leurs corps et de leurs esprits. Après quoi ils seront en mesure de 

raisonner plus librement, ils ne s’affronteront plus avec les armes de la haine, de la colère, 

de la ruse et ils se traiteront essentiellement sans injustice. Bref, le but de l’organisation en 

société, c’est la liberté ! ... En d’autres termes, chaque individu a bien renoncé à son droit 

d’agir selon son propre vouloir mais il n’a rien aliéné de son droit de raisonner ni de juger »38  

Selon Spinoza, on ne peut aliéner la liberté de conscience. Le droit à la vie n’est pas le seul 

droit inaliénable. Dans la mesure où la vie humaine n’est pas la reproduction d’un automate 

mais comporte de la pensée, du jugement, la liberté de pensée représente aussi un droit 

inaliénable. C’est la raison pour laquelle Spinoza estime qu’il n’y a qu’un seul régime 

susceptible de respecter la liberté de conscience, c’est le régime démocratique : parce qu’il 

est fondé sur un pacte d’association et non sur un pacte de soumission et qu’il réalise 

l’égalité. Est alors formulée en troisième position la revendication de l’égalité. La liberté 

suppose l’égalité, l’égalité naturelle du droit naturel et du rapport à Dieu et l’égalité 

juridique de la liberté de conscience. La liberté de conscience suppose un certain type de 

lien civil et surtout un dispositif théologico-politique : la séparation de l’Église et de l’État, la 

considération de la foi comme une affaire de droit privé, le droit sans restriction de 

connaître la nature. 

On doit à John Locke la démonstration du droit de propriété. Dans le Second Traité du 

gouvernement civil, Locke rappelle que selon la loi naturelle « Tous étant égaux et 

indépendants, nul n’a le droit de nuire à un autre dans sa vie, sa santé, sa liberté, son bien 

».39 Réfléchissant sur le processus d’appropriation par chacun de sa sûreté, Locke montre 

qu’il s’agit bien d’une propriété. Si chaque homme a le droit inaliénable de s’approprier sa 

vie comme sa chose, a fortiori détient-il celui de s’approprier les choses de la nature mais 

non les hommes puisque les hommes ne sont pas des choses. La sûreté, la liberté, l’égalité et 

la propriété seront couronnées par la proclamation du droit au bonheur qui se trouve inscrit 

dans la Déclaration américaine de 1776 et dont Saint-Just dira, au XVIIIe siècle, qu’il est une 

                                                           
38

 SPINOZA B. Traité des autorités théologique et politique, trad. Madeleine Francis, Gallimard, 1995. 
39

 LOCKE J. Second Traité du gouvernement civil 



 
55 

idée nouvelle dans le monde. Le droit au bonheur a été réclamé auparavant, notamment 

dans les œuvres de Spinoza (Éthique) et de Locke (Traité sur l’entendement humain) comme 

la légitimation pour l’homme de persévérer dans sa bonne nature et de revaloriser la joie et 

tous les sentiments qui y conduisent : la nourriture, les parfums, la musique, la gymnastique. 

Le principe en a été énoncé par Spinoza : « La raison ne demande rien contre la nature, elle 

demande que chacun s’aime soi-même et qu’il cherche l’utile qui est le sien. C’est-à-dire ce 

qui lui est réellement utile, ce qu’il désire, tout ce qui conduit réellement l’homme à une 

plus grande perfection et absolument parlant que chacun s’efforce, selon sa puissance 

d’être, de conserver son être »40 

Ces différents droits : le droit à la sûreté, le droit à la liberté de conscience, le droit à 

l’égalité, le droit à la propriété, le droit au bonheur, seront alors proclamés explicitement 

dans les grandes déclarations américaine et française. A travers son inscription dans ces 

déclarations, la question des droits de l’homme a donné naissance à trois débats : Un débat 

philosophique : à quelle philosophie ressortit la question des droits de l’homme ? Un débat 

juridique : quels sont les rapports qui existent entre les droits de l’homme et les droits des 

États ? Les droits de l’homme sont-ils pour ou contre les droits des États ? C’est à ce point 

qu’a surgi le problème de l’apparition des droits sociaux. Un débat national et patriotique : à 

côté de l’affirmation du droit des États souverains et du droit individuel s’est ajoutée, au 

cœur de l’idée de libération nationale, l’expression du droit des peuples. Peut-on concilier 

les droits de l’homme et les droits des peuples ? Quelle hiérarchie faut-il respecter entre les 

uns et les autres ? Ces trois débats ne sont pas clos et l’indétermination des solutions qui 

leur ont été apportées est peut-être responsable du long délai d’inscription des déclarations 

des droits de l’homme en Europe continentale : alors que l’Amérique a promulgué sa 

déclaration en 1776 et l’a inscrite dans le préambule de la Constitution de 1787, la 

déclaration française d’août 1789 n’a finalement été inscrite dans le préambule de la 

Constitution française, en ayant été chassée après la Révolution, qu’en 1946 ! 

Le débat qui s’est ouvert à propos des droits de l’homme dans la philosophie contemporaine 

peut se résumer par une question très simple : dans quelle philosophie faut-il inscrire la 

philosophie des droits de l’homme ? A cette question un grand nombre de philosophes 

répondent : la philosophie des droits de l’homme, la philosophie moderne, c’est la 

                                                           
40

 SPINOZA J. op.cit. 



 
56 

philosophie du sujet. Les droits de l’homme reposent sur une conception volontariste, 

conventionnaliste, subjectiviste, en rupture avec la conception réaliste, objectiviste, 

naturaliste des Anciens. La philosophie moderne a ensuite sa source dans le cartésianisme. 

Pour certains auteurs, comme Léo Strauss, partisans du retour aux Anciens, le subjectivisme 

fondamental des droits de l’homme est responsable de son déraillement égoïste, 

narcissique, idéaliste, et on doit lui imputer la perte du sens de la réalité. Pour d’autres, qui 

voient dans le développement de la modernité un réel progrès, la fondation des libertés par 

l’exercice d’une volonté libre est, au contraire, le signe réconfortant de l’affirmation des 

pouvoirs du sujet. La réponse selon laquelle la philosophie des droits de l’homme est une 

philosophie moderne, appartient à la philosophie réflexive du sujet, repose sur un a priori : 

celui qui fait de la philosophie du sujet la seule expérience de la modernité métaphysique. 

Cette conception exige alors d’exclure bien des penseurs modernes : si la philosophie du 

sujet est la seule moderne, alors Spinoza n’est pas moderne, ni Leibniz, ni Hegel ; alors 

Heidegger, Foucault, Derrida ne sont pas modernes. Tous ces philosophes appartiennent 

pourtant à l’époque moderne et contemporaine. Et si certains se sont montrés des partisans 

du retour aux Anciens (Heidegger), d’autres en revanche n’ont nullement demandé que l’on 

revienne à la philosophie aristotélicienne ou antique. L’idée selon laquelle la philosophie 

moderne se réduit à la philosophie du sujet conduit à exiler hors de la philosophie des droits 

de l’homme ceux qui en ont été les créateurs : Hobbes, Spinoza, Locke ne sont pas des 

philosophes du sujet. 

En revanche, il y a quantité de philosophes du sujet qui se sont désintéressés des droits de 

l’homme, au premier chef Descartes qui a déclaré que la politique était l’affaire du prince, et 

les cartésiens de l’école du droit de la nature et des gens, tels Grotius, Pufendorf, qui 

défendent les droits civils établis par convention mais non les droits de l’homme fondés sur 

une nature. Du coup, on peut envisager que la philosophie des droits de l’homme n’est pas 

une philosophie du sujet mais une philosophie de la nature humaine comme soumise à la loi 

de la nature. La philosophie moderne du sujet, telle qu’elle a été fondée par le 

cartésianisme, dissocie radicalement la nature de la culture, décentre l’homme du monde. 

La nature s’éloigne, le sujet humain s’en sépare. L’homme est art, fabrication, convention, 

intellection. Il n’est plus relié au monde que par son entendement. Du coup, une philosophie 



 
57 

du droit qui s’inscrit dans cette inspiration loge tout le droit dans la raison humaine, situe 

tout le principe de la société dans un acte de calcul et de volonté.  

Cette philosophie du droit est capable de fonder une association et des droits civils, mais est 

inapte à dire un mot sur les droits naturels, sur les droits de l’homme. Puisque, a priori, il n’y 

en a plus. En revanche, la philosophie des droits de l’homme se déploie dans un tout autre 

horizon, l’horizon humaniste ; mais l’humanisme n’est pas nécessairement le subjectivisme, 

car l’homme est plus vaste que le sujet, l’idée humaniste de l’homme est l’idée de l’homme 

comme être de nature. Un être anthropologique qui n’est pas gouverné par sa seule volonté 

particulière mais par son histoire et son genre. Or, quelle est la définition de l’homme ? Pour 

Hobbes, par exemple, ce n’est nullement l’ego cogito (Je pense, je suis) mais la loi naturelle :  

Un précepte, une règle générale découverte par la raison par laquelle il est interdit aux gens 

de faire ce qui mène à la destruction de leur vie ou leur enlève le moyen de se préserver . 

Cela signifie que la vie humaine a cette particularité d’être constituée selon une loi de 

préservation de la vie, de persévération dans l’être, d’union avec les autres hommes. Sans 

doute cette loi naturelle produit-elle un processus d’individualisation. Celle-ci est le résultat 

d’un processus et non des aventures de la volonté libre. 

Historiquement, l’apparition de la revendication des droits sociaux, déjà évoqués dans la 

Déclaration de 1793, devient une force matérielle après la révolution européenne de 1848 et 

la formation des associations ouvrières et des partis qui s’inspirent du socialisme. Les droits 

réclamés sont les secours aux détresses économiques -ils relèvent de l’assistance publique et 

sociale-, ou à la misère ou détresse médicale -ils relèvent de la sécurité sociale-, bientôt à 

d’autres qualités de l’homme dans sa vie sociale, la formation, l’instruction publique, 

l’éducation nationale, le droit au logement, le droit au travail. Revendications 

essentiellement portées par le mouvement ouvrier, les droits sociaux ont d’abord été rejetés 

avec énergie par les partisans du libéralisme, qui les ont combattus et ignorés au nom d’une 

division entre les droits civils qui sont les droits de liberté, lesquels protègeraient les citoyens 

de l’État, et les droits sociaux qui demanderaient quelque chose à l’État. Les droits sociaux 

sont bien à l’origine d’un élargissement des missions de l’État-Providence. Pour assurer, 

garantir, établir les droits sociaux, l’État a dû développer ses fonctions économiques, assurer 

l’emploi, construire des logements, déployer ses fonctions sociales et médico-sociales 

(mettre en place un système d’assurance sociale et d’hygiène publique), voire instituer des 



 
58 

missions éducatives et culturelles (développer l’Education nationale, le théâtre, le sport, les 

loisirs) Il est vrai que les droits sociaux sont des créances pour l’État. Mais on peut se 

demander s’il n’en est pas de même pour les droits de l’homme : sans État de droit 

susceptible de monopoliser la violence légitime, d’être assujetti à la loi, de respecter le droit 

de sûreté, y a-t-il droits de l’homme ? Du coup, on peut se demander si les droits sociaux 

n’ont pas même origine que les droits de l’homme. Ils en seraient un prolongement, celui de 

ce droit de l’homme particulier qu’est le droit au bonheur. 

 Mais est- possible de concilier les droits des Etats et les droits de l’homme ? C’est un 

problème d’actualité : la première guerre du Golfe, l’ex-Yougoslavie, a été l’occasion de 

porter devant l’opinion publique, dans une discussion du droit international, la conciliation 

possible ou impossible de ces trois types de droits que sont les droits des États, les droits des 

peuples et les droits de l’homme. Le droit des États souverains dérive de la reconnaissance 

par la doctrine de la souveraineté de la pluralité des États. La doctrine moderne du droit 

international résulte de la doctrine exposée par Grotius au XVIIe siècle dans son célèbre 

Droit de la guerre et de la paix, expose que les États sont, entre eux, comme les hommes 

dans l’état de nature, égaux et soumis au droit naturel et qu’aucun ne peut contraindre 

aucun. Chaque souverain est empereur dans son royaume. 

 Cette doctrine a subi un affaiblissement sérieux avec l’apparition au XVIIIe siècle des deux 

révolutions, américaine et française, dont est issu le droit contemporain des peuples. La 

Déclaration américaine d’indépendance n’est pas un texte classique fondé sur 

l’argumentation du droit souverain et de la guerre juste. La déclaration d’indépendance ne 

brandit pas la revendication de l’état souverain. Elle s’inspire au contraire de l’idée que le 

droit de la société politique, qui garantit les rapports pacifiques en contractuels entre 

individus, doit s’appliquer au peuple. Le droit n’est pas sous la dépendance des Etats, ce sont 

les Etats qui doivent respecter les droits des peuples parce que les peuples sont égaux entre 

eux, sans maître. Ils ne sont liés que par des conventions qui doivent être respectées. La 

Déclaration d’indépendance américaine est un texte de droit international moderne qui 

substitue à la seule souveraineté des Etats l’idée d’égalité des peuples, la loi naturelle qu’il 

faut garder et les pactes qu’il faut respecter. 



 
59 

La Révolution française ira dans le même sens car désormais, en France, c’est le principe de 

la libre détermination qui décide de l’appartenance nationale. Le droit des peuples a été 

fondé sur la déclaration librement consentie des peuples. Mais comment concilier le droit 

des peuples et les droits de l’homme ? Reprenons le cas de la guerre du Golfe : Saddam 

Hussein a justifié l’annexion du Koweit au nom des intérêts de la Nation arabe (droit des 

peuples), tandis que les alliés ont justifié leur riposte au nom de la défense de l’ordre du 

droit international (droit des Etats) et de la défense des droits de l’homme, puisque 

certaines minorités nationales (les Kurdes) étaient menacées. Il faut reconnaître que, tant 

qu’il n’existera pas la République universelle que Kant appelait de ses vœux, la contradiction 

entre ces trois dimensions du droit existera. 

On peut considérer que l’ordre premier, supérieur parce qu’il est à la hauteur de l’humanité, 

est celui des droits de l’homme. Il n’y a nulle part aucune raison pour qu’on laisse un État ou 

un peuple massacrer des individus, au prétexte qu’ils constituent une minorité nationale. Les 

droits de l’homme ne sont pas valables pour les seuls citoyens, ils sont valables pour tous les 

hommes. Par conséquent, le droit des Etats et le droit des peuples devraient s’assujettir ou 

être limités par les droits de l’homme. Seuls les Etats qui respectent pour leurs citoyens les 

droits de l’homme sont des Etats de droit. Il n’est pas non plus contestable que le droit des 

peuples existe quelque fois contre les Etats en place. En dernier ressort, ce qui fonde l’unité 

d’une nation et la légitimité d’un Etat, c’est la libre détermination de ses habitants. Le droit 

des peuples l’emporte donc sur le droit des Etats. 

 Il faudrait alors ajouter que le droit des peuples ne l’emporte pas sur les droits de l’homme 

et que, pour se faire valoir, le droit des peuples doit respecter l’équilibre international et les 

droits de l’homme. On peut recourir à l’exemple de l’Allemagne. Pendant longtemps, 

l’Allemagne a cherché à faire valoir les droits de sa nation (les droits du peuple allemand) par 

le fer et par le sang dans une lutte à mort avec ses voisins, dans l’extermination des juifs, 

dans la négation des droits de l’homme. Elle a récolté la catastrophe. Mais du jour où 

l’Allemagne a su faire valoir ses droits, dans le respect des droits de l’homme à l’intérieur 

d’une démocratie et dans le cadre d’une négociation avec les Etats voisins, avec lesquels elle 

était pourtant demeurée en guerre, tant en Europe de l’Ouest qu’en Europe de l’Est, elle a 

pu récolter la paix et obtenir cette unité qu’elle avait longtemps cherchée sans succès. Cette 

nécessaire corrélation du droit de l’homme, du droit des Etats, du droit des peuples et du 



 
60 

droit des nations est de notre temps, un temps où, s’il n’y a pas de République universelle, il 

existe déjà l’affirmation des droits inaliénables de l’homme, c’est cette idée de raison qui 

nous tire vers l’avenir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
61 

Section 2 : Le vrai sens de l’absolutisme hobbien 

Les théories du pacte social constituent une véritable entreprise de remise en cause du droit 

divin des rois. Désormais le contrat est devenu le nouveau fondement de l’autorité politique 

et la source de l’obligation qui lie les gouvernés à ce qui ont le pouvoir. Sous ce rapport, la 

légitimité de l’Etat dépendra de sa capacité ou non à préserver la liberté individuelle, liberté 

qui, d’après Rousseau, est le principe et la fin du politique. Cette liberté individuelle, nous 

l’avons dit, semble ne pas constituer une grande équation chez Hobbes. En effet, si l’homme 

a pactisé, c’est fondamentalement pour la sécurité et la tranquillité sociale. Dès lors, les 

libertés individuelles apparaissent comme sacrifiées à l’autel du monarque hobbien. C’est 

sans doute ce qui justifie les nombreuses critiques adressées à l’encontre de Hobbes. 

Hobbes est largement incompris à cause de l’étendue des pouvoirs qu’il attribue au 

souverain et de l’épée de guerre de ce dernier qui est ce qui retient le plus l’attention des 

lecteurs. Beaucoup se sont souciés du sort des libertés humaines qui, à leurs yeux, ne 

trouvent dans le système politique hobbien aucun lieu d’expression. Nombreux sont ceux 

qui se sont posés la question de savoir si l’homme sera un bon militant du droit positif si son 

droit naturel n’est pas pris en compte à l’intérieur de l’espace public. De toute évidence, 

c’est le problème de l’absolutisme du pouvoir qui est ici directement soulevé. En en croire 

l’analyse de certains lecteurs non avertis, le passage de l’état de nature à l’état civil a fini de 

dégrader la condition humaine. Selon eux, ce changement d’état traduit non la conversion 

de l’homme en citoyen mais en sujet politique, ce qui est contraire à la finalité du politique. 

Jaume confirme que « nombre d’entre eux, depuis le XVIIe siècle, ont prétendu que l’homme 

de Hobbes ne jouissait d’aucune part privée, et que, par conséquent, le souverain avait droit 

de regard sur tout. Le thème de la « cessation du droit naturel » a en effet égaré nombre 

d’esprits, qui ont cru pouvoir conclure que l’artificialisme de notre auteur équivalait par 

avance à la dénaturation rousseauiste »41. 

Pourtant, à regarder de plus prés la doctrine hobbienne du contrat social, nous constatons 

que le théoricien anglais a mis l’accent sur le caractère inaliénable de certains droits, 

principalement le droit de protéger sa vie et de se mouvoir librement. Ces droits ne peuvent 

être transférées ou abandonnées sous aucun motif qu’il soit car étant intimement 

                                                           
41

 JAUME L., L’Etat représentatif moderne, op.cit.p.136-137. 



 
62 

rattachées à la dimension humaine. Ce qui montre à suffisance que le souverain, 

contrairement à ce que pensent certains commentateurs, a des limites. Pour étayer notre 

propos, considérons ces déclarations incompatibles des chapitres  20 et 14 du Léviathan  

« Dans l’Etat, la puissance souveraine doit être absolue»42 ; « Tous les droits ne sont pas 

aliénables »43. Ces deux chapitres dégagent deux thèses apparemment contradictoires. 

D’une part, nous avons une aliénation totale due à une souveraineté absolue ; d’autre part, 

une souveraineté limite en raison du droit naturel inaliénable. Ce que nous retenons de ces 

deux thèses mises en exergue, c’est que l’homme qui vit désormais en société sous la 

direction d’une force commune, a à la fois des droits et des devoirs. Il est donc un citoyen. 

Mais si être citoyen c’est convenir volontairement de se soumettre aux règles de vie et aux 

manières d’être du public, est ce à dire que le pouvoir souverain, pour assurer la pérennité 

du corps social, doit user de la force et annihiler toutes les tendances privées en l’homme ? 

Ce qui se joue ici, c’est une dialectique au sens de conflit entre l’intérêt particulier et celui 

général, entre l’homme et le citoyen. En effet, même si le souverain, en sa qualité de juge 

dans ce conflit se penchera logiquement du coté du public qui est sa raison d’être, il n’en 

demeure pas moins qu’il ne peut pas ne pas prendre en charge les exigences du privé qui 

n’hésiteraient pas à se manifester dynamiquement à chaque fois que l’occasion se 

présentera. Jaume aurait donc raison d’affirmer que « Le cœur de la question, afin de ne pas 

s’en tenir aux généralités, sera de savoir comment le service de l’intérêt public, assuré par 

Léviathan, appuie en même temps la promotion de l’intérêt privé »44.La réponse à cette 

question se trouve incontestablement dans la nécessité de corrélation entre le privé et le 

public, entre l’homme et le citoyen. 

Reconnaître en l’homme l’existence de droits inaliénables, c’est en même temps admettre 

qu’il a un droit de résistance. Ce droit de résistance, défini comme la possibilité qu’a 

l’homme d’user des moyens qui sont à sa disposition pour défendre sa propre vie, confirme 

une fois de plus que l’autorité politique n’est pas illimité, ce qui montre que l’homme n’a pas 

tout transférée, qu’il garde en lui une parcelle de pouvoir. Dès lors, l’on est en droit de se 

demander si Hobbes n’est pas en train de remuer une ancienne plaie dont le seul remède est 

de tout faire pour éviter une éventuelle confrontation du souverain d’avec qui que ce soit 
                                                           
42

 HOBBES Th., Leviathan, chap.20.p.334. 
43

 HOBBES Th., op.cit. chap 14.p234. 
44

 JAUME L., op.cit.p.136. 



 
63 

disposant ou voulant disposer d’un pouvoir déterminé. On se rappelle que la guerre civile 

anglaise de 1640 a pris forme à partir de la volonté du Parlement à se constituer en pouvoir 

opposé à celui du roi. En outre, avec la reconnaissance du droit naturel et avec lui, le droit de 

résistance, Hobbes n’est-il pas en train de réduire la puissance de l’Etat ? Si tel est le cas, sur 

quelle base repose un tel procède ? 

Le pouvoir du souverain, au sens ou le chapitre 20 du Léviathan l’énonce, est sans conteste 

un pouvoir d’une seule personne qui n’a aucune réserve dans les rapports qu’il entretient 

avec les sujets. Mais il s’agit là d’un effet purement psychologique ou mental qui ne se 

vérifie pas dans les faits. En réalité si dans le principe l’Etat hobbien est absolu, il ne l’est pas 

totalement dans la réalité. Car en dépit de ce pouvoir absolu, Hobbes envisage des modalités 

de résistance face au souverain. « si le souverain ordonne à un homme, même justement 

condamné, de se tuer, de se blesser, ou de se mutiler, ou de ne pas résister à ceux qui 

l’attaquent, ou de s’abstenir d’user de nourriture, d’air, de médicaments, ou de quelque 

autre chose sans laquelle il ne peut vivre, cet homme a cependant la liberté de désobéir » 45. 

En d’autres termes, le peuple étant l’auteur premier de ce qu’ordonne le souverain, ce qu’il 

ordonne n’est pas injuste, néanmoins si le souverain m’ordonne de me tuer, j’ai le droit de 

lui désobéir pour lui résister, car j’ai le droit de nature de me préserver. Un condamné peut 

aussi échapper au bourreau, car l’Etat ne peut décider de la vie ou de la mort d’un de ses 

sujets. De plus, il peut aussi désobéir pour protéger un innocent. Nul n’a la liberté de résister 

à l’épée de la République mais, les hommes peuvent désobéir pour protéger leur vie, 

ou s’unir, s’entraider, et se défendre les uns les autres, car ils ont la liberté de protéger leur 

vie et celle des autres. Ils peuvent notamment pour cela défendre leurs droits en justice. Ils 

peuvent aussi désobéir par crainte (si on leur demande de tuer quelqu’un, de faire la guerre) 

car ceci n’est pas désobéissance mais déshonorant. De plus, l’homme a aussi la liberté face 

au souverain quand celui-ci n’a pas établi de loi sur le sujet concerné. 

En parlant de l’Etat comme être artificiel à la puissance inégalable et irrésistible, Hobbes 

veut jouer sur la conscience des hommes. En effet, il cherche à décourager toute tentative 

visant à introduire dans la société des idées ou des doctrines séditieuses pouvant conduire à 

l’anéantissement du corps politique. Car si la société venait à se dissoudre, chaque homme 

entrerait sans hésiter en possession de son droit naturel d’autoconservation et la guerre de 

                                                           
45

 HOBBES, Léviathan, chap. 21. 



 
64 

chacun contre chacun reprendrait de plus bel. De ce point de vue, l’absolutisme aurait alors 

été nécessaire en ce qu’il permet non seulement de maintenir en vie la société civile mais 

aussi et surtout de veiller à la sécurité et à la tranquillité de l’empire qui sont les raisons pour 

lesquelles les hommes ont contracté. 

Hobbes est parfaitement conscient que l’homme a une liberté naturelle dont la jouissance 

est inéluctable. Sinon comment expliquer alors le fait qu’il ait ouvert dans presque toute son 

œuvre politique une large fenêtre sur l’étude des dispositions naturelles de l’homme en tant 

que animal biologique, pour ensuite nier complètement leur existence dans l’état social qui, 

on le sait, n’est pas la rupture totale d’avec l’ordre naturel mais son prolongement. Une telle 

procédure serait incohérente pour un éminent penseur comme lui. Beaucoup de lecteurs et 

de commentateurs sont tombés dans le piège en croyant que le système hobbien est une 

négation radicale des libertés individuelles. Ils n’ont vu dans cet absolutisme que l’image 

d’un monarque prêt à écraser ses sujets grâce à l’épée de guerre qu’il détient. Même le 

grand Rousseau n’est pas exempt de préjugés. En effet, dans Du contrat social il a 

déclaré : « Il n’y a nul dédommagement possible pour quiconque renonce à tout. Une telle 

renonciation est incompatible avec la nature de l’homme, et c’est ôter toute moralité à ses 

actions que d’ôter toute liberté à sa volonté. Enfin c’est une convention vaine et 

contradictoire de stipuler d’une part une autorité absolue et de l’autre une obéissance sans 

bornes »46. 

Contre Hobbes, Rousseau rend nul tout contrat dépourvu d’un caractère réciproque. Ainsi il 

entend repenser en vue de réaménager les termes du contrat Hobbien qu’il trouve trop 

favorables au souverain. Il s’agit pour lui de trouver une nouvelle forme d’association à 

travers laquelle la personne de chaque contractant, ses biens et surtout sa liberté seront 

garantis par la collectivité. Ce que le citoyen de Genève veut établir, c’est une souveraineté 

populaire, c'est-à-dire un régime politique dans lequel le pouvoir sera entre les mains du 

peuple, donc des hommes qui, à l’entendre parler, sont naturellement bons même si c’est la 

société qui les a dépravé. Le rôle de l’Etat, selon Rousseau, serait donc d’aménager la société 

de sorte que l’homme y retrouve ses avantages naturels, parmi lesquels la liberté occupera 

une place de choix. Par contre, ce qu’il faut retenir dans la théorie absolutiste Hobbienne et 

                                                           
46

 ROUSSEAU Jean Jacques, Du contrat social, les intégrales de philo, coll. Dirigée par Denis HUISMAN, Edit. 
Nathan, 1998.p.36. 



 
65 

qui est déterminant, c’est que le droit naturel de l’individu est certes réduit mais n’est pas 

totalement nié. La réduction du droit est imposée à l’homme par la loi civile. Cette loi, parce 

qu’elle est contraignante, s’oppose au droit ou liberté absolue et ce, en vue de limiter les 

tendances naturelles dynamiquement maintenues en état d’éveil. Cette disposition permet 

d’assurer une cohabitation paisible entre les membres de la société. Heureusement qu’il y a 

des auteurs qui ont saisi le libéralisme hobbien. Benjamin Constant, Robert Dérathé, Lucien 

Jaume, entre autres, ont compris que la rupture du droit naturel est la condition 

d’expression du droit de résistance avec tout ce qu’il présente comme danger à la stabilité 

sociale. Sur cette question, Jaume se veut plus explicite : « Certes le souverain limite et 

contrarie l’individualisme premier, mais ce n’est toujours que pour favoriser la coexistence 

entre les individualités »47. 

 

 

 

 

 

 

 

        

 

 

 

 

 

                                                           
47

 JAUME L. op.cit.p.149-150. 



 
66 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
67 

Le XVIIe siècle constitue une période trouble dans l’histoire de l’Europe. En effet, cette 

période a vu la naissance de mouvements contestataires aux revendications purement 

politique. En Angleterre, on assiste à une guerre civile qui oppose le pouvoir royal au 

parlement à cause de la prétention de celui-là à être l’autorité suprême dans tous les 

domaines de la vie humaine, ce qui n’est pas acceptable pour les parlementaires qui 

brandissent l’arme des droits inaliénables de l’homme. C’est dans ce contexte de crise du 

pouvoir ayant même débouché à la décapitation du roi Charles Ier en 1649 que Hobbes 

rédigea son œuvre politique qui constitue une réponse à cette situation anglaise. 

En s’inscrivant aux antipodes des théoriciens du droit divin des rois, Hobbes élabore une 

doctrine politique qui situe l’homme au centre du système. Autrement dit, à la référence 

théologique, Hobbes oppose une référence anthropologique. Désormais, il ne s’agit plus de 

confier les affaires publiques à une quelconque divinité mais plutôt aux hommes eux-

mêmes, acteurs principaux du jeu politique. C’est justement une telle approche qui l’a 

amené dès l’origine de sa théorie à élaborer une hypothèse qui consiste à supposer la 

société civile comme étant dissoute et du coup à imaginer des hommes qui vivraient à l’état 

de nature. Il s’agit d’un état où l’individu, héritier d’un droit de nature, vivrait seul dans un 

égoïsme absolu, et en dehors de toute institution sociale, ce qui permet au penseur 

d’affirmer l’antériorité de l’homme sur le corps politique. 

Le corps politique quant à lui, né du pouvoir d’artifice de l’homme, est le résultat d’un 

contrat bilatéral passé d’abord entre les individus eux-mêmes, et ensuite entre le peuple et 

le souverain. Ce dernier, n’ayant pas pris part au contrat, a essentiellement pour mission de 

s’approprier du droit naturel de chaque homme, de le transformer en puissance dans le but 

de pouvoir remplir correctement sa tache qui est la préservation de la vie de tout membre 

de la société. Cette démarche tout à fait révélatrice constitue une véritable entreprise 

d’anthropologisation du politique marquée par une rupture profonde d’avec les vieilles 

conceptions grecques de la société, celle d’Aristote en particulier, et celle du droit divin des 

rois, en général.  

Notre sujet intitulé « L’Etat-Léviathan face aux droits inaliénables : quelle lecture faire de 

l’absolutisme ?», s’est proposé une étude du pouvoir politique dans une perspective 

purement hobbienne. Nous savons que Hobbes a préféré la monarchique constitutionnelle 



 
68 

aux autres régimes politiques. Ce choix, loin d’être arbitraire, se justifie par des leçons que le 

philosophe à tirer d’expériences qu’il a vécues concrètement. Il s’agit pour l’essentiel de la 

guerre civile anglaise dont la principale cause est la prétention du parlement à se partager le 

pouvoir avec le roi. L’analyse des raisons ayant conduit à cette situation délétère nous a 

permis de comprendre que l’appétit du pouvoir ainsi que le désir insatiable d’acquérir gloire 

après gloire s’expliquent par la manifestation de tendances naturellement logées dans le 

patrimoine génétique de l’homme. En effet, c’est parce que l’homme a tendance à satisfaire 

ses désirs et autres dispositions naturelles en dehors de toutes considérations morales et 

éthiques qu’il faut nécessité créer d’une puissance capable de mettre fin à l’individualisme 

égoïste. 

Le problème est qu’en voulant instaurer une monarchie absolue investie de tous les 

pouvoirs, Hobbes a parallèlement affirmé le caractère inaliénable de certains droits que 

l’homme possède naturellement. Autrement dit, tout semble indiquer qu’avec cette 

inaliénabilité de certains droits, l’homme dispose incontestablement d’un droit de 

résistance, ce qui, visiblement, montre que nous sommes bien en présence d’un Etat aux 

pouvoirs bornés, nonobstant son apparence centralisateur. Voilà le paradoxe que nous 

avons décelé dans la théorie politique de Hobbes et dont nous avons cherché à comprendre 

les bases sur lesquelles repose un tel procédé. Notre analyse nous a permis de comprendre 

que le caractère absolu du souverain est la conséquence immédiate d’une nature humaine 

agressive.  Tout se passe comme si le caractère du pouvoir était conditionné par la nature 

humaine. En effet, si l’homme était passif, on n’aurait peut être assisté à un régime 

démocratique qui accorderait plus importance aux initiatives privées. 

En réalité, Hobbes s’est beaucoup soucié du bien-être des hommes. C’est la raison pour 

laquelle il estime nécessaire l’instauration d’un pouvoir que personne ne saurait résister à 

cause de la peur qu’il inspire à tout homme, ce qui est aisément compréhensible. Mais s’il y 

a un problème à ce niveau, c’est par rapport aux prérogatives qu’il confère à celui qui a en 

charge la puissance souveraine. De ces attributions énormes accordées au souverain, 

beaucoup ont pensé que c’est une manière déguisée pour Hobbes de nier la liberté des 

sujets. Nous connaissons la position des auteurs comme Spinoza et Rousseau sur la question. 

Tous s’accordent sur la nécessité de la liberté dans l’efficacité de l’obéissance à la loi civile. 

Sur ce point précis, Hobbes n’est pas en déphasage avec ses successeurs. On se demande 

http://www.rapport-gratuit.com/


 
69 

même comment la critique s’est débrouillée pour ne pas se rendre compte de l’existence de 

droits inaliénables que notre auteur a annoncée au chapitre 14 du Léviathan. Dire de 

l’homme qu’il a des droits qu’il ne peut en aucun cas transférer ou donner, c’est affirmer en 

même temps deux choses. Premièrement, qu’il a une liberté dont la jouissance est réelle, 

deuxièmement, que l’autorité souveraine a des bornes. Seulement, et c’est important de le 

souligner, Hobbes récuse toute forme de libertinage ou d’anarchie dans la société. La liberté 

qu’il préconise est celle qui est garantie par la loi civile. L’individu est libre de ses actes mais 

à condition que ses actions s’inscrivent dans les limites de la loi, c’est-à-dire dans le cadre 

strict des dispositions prises par l’Etat pour assurer l’ordre et la sécurité sociale. Nous voyons 

donc que chez Hobbes, la liberté se définit par la nécessité. 

 

 

   

 

  

 

 

  

   

  

     

 

 

 

 



 
70 

 TABLE DES MATIERES 

INTRODUCTION :……………… . ………………………………………………………………………………………………6  

CHAPITRE I : LES FONDEMENTS ANTHROPOLOGIQUES DE L’ETAT HOBBIEN……… . …………..10 

Section 1 : Du droit naturel de l’homme au contrat fondateur de la société civile et de l’Etat 

absolu……………………………………………………………………………………………………………………… …………11 

Section 2 : Le concept juridique de « persona civilis », pièce maitresse de l’institution 

étatique…………………………………………………………………………………………………………………… .. ……… 23 

 

CHAPITRE II : ABSOLUTISME ET DROIT DE RESISTANCE : LE PARADOXE D’UNE THEORIE 

POLITIQUE………………………………………………………………………………………………………… …………….33 

Section 1 : L’Etat-Léviathan et les prérogatives du souverain……………………………… ……………..36 

Section 2 : L’Etat-Léviathan et les droits inaliénables de l’homme : le sort des libertés 

individuelles……………………………………………………………………………………………………………… ………..45 

 

CHAPITRE III : NECESSAIRE CORRELATION ENTRE LE PUBLIC ET LE PRIVE CHEZ L’HOMME…51 

 Section 1 : L’homme et le citoyen…………………………………………………………… .. ………………………52 

 Section2 :Le vrai sens de l’absolutisme hobbien………………………………………… ………………………62 

 

CONCLUSION :……………………………………………………………………………………………… …………………67 

 

Table des matières :………………………………………………………………………………………… ……………..71 

 

BIBLIOGRAPHIE :……………………………………………………………………………………… .. …………………..72 



 
71 

     BIBLIOGRAPHIE 

Œuvres de Hobbes: 

1- Eléments de la loi naturelle et politique, trad.D.WEBER, Librairie Générale française, 

2oo3. 

2- Léviathan, trad. Gerard MAIRET, Gallimard, 2ooo. 

3- Le citoyen ou les fondements de politique, trad. S SORBIERE, GF Flammarion, Paris, 

1982. 

           ŒUVRES SUR HOBBES : 

1- ZARKA Yves Charles, Hobbes et la pensée politique moderne, QUADRIGE/PUF, 1995. 

2- ZARKA Yves Charles, La décision métaphysique de Hobbes : condition de la politique, 

vrin, Paris, 1987 

3- POLIN Raymond, politique et philosophie chez Hobbes. 

4- JAUME Lucien, l’Etat représentatif moderne, P.U.F., Paris, 1986. 

OUVRAGES GENERAUX : 

1- FABRE Simone Goyard, Philosophie politique XVIe-XXe siècle (Modernité et 

humanisme), P.U.F., Paris, 1987. 

2- STRAUSS Leo, La philosophie politique et l’histoire, in Qu’est-ce que la philosophie 

politique ? P.U.F., Paris, 1992. 

3- ARISTOTE, La politique, III, 9,1280b, 7-8.  

4- TERREL Jean, « Les théories du pacte social. Droit naturel, souveraineté et contrat de 

Bodin à Rousseau ». 

5- POLIN Raymond, Essai sur une philosophie du contrat social, REVUE DES SCIENCES 

MORALES ET POLITIQUES, 1995, n° 1. 



 
72 

6- SPINOZA Baruch, Traité des autorités théologique et politique, trad. Madeleine 

Francis, Gallimard, 1954. 

7- MONTESQUIEU, DE l’Esprit des lois, Gallimard, 1995. 

8- ROUSSEAU Jean Jacques, Du contrat social, les intégrales de philo, coll. Dirigée par 

Denis HUISMAN 

9- VILLEY M. La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la 

philosophie du droit, nouvelle édition corrigée, Paris, Montchrestien, 1975. 

10- WEBER M. Le savant et le politique 

11- ENGELS, Origine de la famille, de la propriété privée et de l’Etat 

12- LOCKE J. Second traité du gouvernement civil 

13- GROTIUS, Droit de la guerre et de la paix 

. 

 

 

 


