
2 
 

INTRODUCTION 

La philosophie est une recherche rationnelle de la vérité. En tant que recherche, 

elle doit adopter une méthode précise et capable de répondre aux exigences de cette 

recherche. La finalité de l’activité de la raison ici est d’avoir une connaissance. 

Avant tout, toute connaissance, dès le départ, suppose une relation entre deux 

facteurs indispensablement liés entre eux. D’une part, l’homme, en tant qu’agent, 

qu’acteur principal, appelé par le terme kantien, « sujet connaissant », assure la 

détermination de l’objet et, d’autre part, « l’objet à connaître » qui se présente comme 

phénomène. Sans la présence de ces deux principes, la connaissance serait absente. 

Comme c’est l’homme qui est l’auteur principal dans la recherche de la 

connaissance, cela signifie qu’il est doté d’une intelligence. Par son intelligence, 

l’homme arrive, par l’intermédiaire de son esprit, à connaître la réalité présente. L’acte 

de connaître consiste à saisir par l’esprit une réalité. Si la connaissance est le fruit du 

contact de l’esprit avec la réalité, cela signifie qu’elle n’est pas innée en l’homme. La 

connaissance doit être acquise. Pour assurer cette acquisition, deux voies s’ouvrent au 

sujet connaissant : l’apprentissage qui demeure au niveau de l’expérience sensible et la 

voie de la recherche en dépassant le monde de l’expérience sensible. La différence entre 

ces deux voies se situe au niveau de la faculté et des moyens à utiliser. 

La connaissance se présente aussi à l’homme comme un moyen pour atteindre le 

but de son action. La connaissance à son tour, a pour but de déterminer un objet dans 

tout son contenu, de concevoir avec précision tout ce qui concerne sa nature. Après 

avoir déterminé et conçu l’objet conformément à sa nature, on obtient une connaissance. 

Cette connaissance prétend atteindre la vérité même de l’objet à déterminer. 

Ainsi nous pouvons dire que, par la connaissance, l’homme arrive à préciser, à 

distinguer les choses qui s’offrent à lui. La connaissance est nécessaire à l’homme. Le 

problème reste sur la détermination de la véracité et de la conformité de la connaissance 

par rapport à son objet.  Pour assurer ceux-ci, bon nombre de penseurs cherchent les 

moyens les plus sûrs afin d’acquérir une connaissance exacte et certaine. Emmanuel 

Kant, philosophe, né en 1724 à Königsberg, en Allemagne dans une famille piétiste, est 

un exemple parmi les nombreux philosophes qui prétendent donner une solution à ce 



 

 

3

problème. De 1740 à 1746, Kant étudie à l’université de Königsberg les mathématiques, 

la physique et la philosophie. Il devient précepteur durant neuf ans avant d’obtenir un 

poste de privat-docent à l’université en 1755. Il est le premier grand philosophe à 

assurer un enseignement universitaire régulier. Il enseigne alors la logique et la 

métaphysique. Habitué à son enseignement, il a reçu une méthode fortement inspirée 

des mathématiques : démonstrations rigoureuses, définitions précises, déductions 

logiques des propositions. KANT a fait connaissance avec la physique de Newton, de la 

philosophie de Wolff et de Hume. Ceux-ci contribuent à la formation de la pensée de 

notre auteur. 

Nous avons choisi cet auteur parce qu’il fait partie des philosophes qui ont 

beaucoup réfléchi sur le problème tournant autour de la possibilité de la connaissance. 

Pour bien mener notre recherche, des questions doivent être mises en relief : si le monde 

en tant que phénomène est connaissable, quelles en sont les conditions ? Est-ce que nos 

certitudes proviennent exclusivement de l’expérience ? Quelles attitudes devront nous 

prendre face aux éléments qui échappent à l’expérience ? Au-delà du monde 

phénoménal, est-ce qu’il y a encore de place pour la connaissance ? A travers ces 

différentes questions nous allons démontrer si notre connaissance exige ou non des 

cadres dans lesquels elle est possible. C’est pourquoi nous avons choisi comme titre du 

présent mémoire :  

« LA CONCEPTION KANTIENNE DE LA CONNAISSANCE ». 

Le choix de ce thème ne relève pas du hasard. On l’a choisi parce que, parfois, 

l’homme dans l’utilisation de son intelligence transcende le cadre de la possibilité de la 

connaissance. 

Toutefois, en tant qu’être de raison, l’homme voudrait comprendre et rendre 

intelligible toute chose. L’homme proclame l’autonomie de la raison. A partir de la 

raison, on peut expliquer et comprendre tout. L’homme ne fait plus une distinction entre 

le phénomène (ce que peut être l’objet de l’expérience) et le noumène ou chose en soi 

(qui n’est pas accessible à nos sens). Par cette dernière, la connaissance parfois n’est pas 

tangible. Par conséquent, la connaissance que l’on peut avoir varie selon le domaine 

dans lequel il a travaillé. Il y a des différences, par exemple, entre une connaissance 

basée dans le monde phénoménal, qui peut être scientifique, et une connaissance reçue 



 

 

4

du monde nouménal, désignée par le terme de métaphysique. Mais, en tant que 

connaissance, les deux restent nécessaires à l’homme. 

Notre objectif, dans le présent travail, est de n’utiliser la raison qu’à bon escient. 

Kant veut restreindre l’usage de la raison aux situations où elle est vraiment légitime. 

En voulant limiter le savoir, il donne place à la croyance. Kant dit :  

 Je ne peux jamais admettre Dieu, la liberté, l’immortalité, en 
faveur de l’usage pratique nécessaire de ma raison, sans 
enlever en même temps à la raison spéculative ses prétentions 
injustes à des vues transcendantes.1 

Ce qui reste à savoir maintenant, c’est comment Kant arrive à tracer son chemin 

pour trouver les conditions de possibilité de la connaissance. 

Le nom de Kant, dans l’histoire de la philosophie, en général, et dans le contexte 

de l’épistémologie, en particulier, se signale pour sa contribution dans le souci d’établir 

une balise pour l’utilisation de notre raison au niveau de la recherche. Il analyse ce qu’il 

peut faire et ce qu’il est incapable de faire, c’est-à-dire, il étudie sa puissance, et ce qu’il 

peut connaître. 

Ainsi, pour traiter ce thème, nous essayons de diviser notre travail en trois 

grandes parties. La première partie consiste à traiter les sources de la philosophie 

kantienne et son contexte philosophique ; la seconde partie analysera la nature de notre 

connaissance et ses limites ; et la troisième et dernière partie essayera de démontrer les 

conditions de possibilité de la connaissance en insistant sur l’importance de celle-ci sur 

le plan de la recherche de la connaissance. 

La philosophie kantienne tire son existence d’origines très complexes et 

hétérogènes. Certes, les tendances collectives, les préoccupations philosophiques et les 

idées dominantes de son époque, mais il y a aussi et surtout l’expérience personnelle de 

l’auteur. Cette étude de la source de la philosophie kantienne constitue l’objet de la 

première partie de notre travail. 

                                                 
1 Remi Hess, 25 Livres clés de la philosophie, P.150 



 

 

5

 

 

 

 

 

 

 

Première partie : AUX SOURCES DE LA 

PHILOSOPHIE KANTIENNE 

ET SON CONTEXTE 

 



 

 

6

 

 

 

 

Chapitre I :  - LES SOURCES DE LA PHILOSOPHIE DE KANT 

A – L’éducation dans le Piétisme : 

 Kant est influencé par le luthérianisme, mais il voit quelques dogmes dans cette 

pratique. Dans la théologie de Luther, la foi est, avant tout, une démarche personnelle 

d’engagement. Elle n’a pas besoin de justifications rationnelles, intellectuelles 

préalables. La foi relève de la raison pratique, c’est-à-dire, en somme, de la volonté. 

Kant considère donc que la théodicée2 est impossible et inutile. 

Il a été élevé dans le piétiste3. Mais il réagira contre cette tendance. Sa position 

se situe entre le rationalisme déiste4 et le piétisme fidéiste5. Certes, la foi n’est pas une 

démarche purement intellectuelle, mais elle n’est pas non plus irrationnelle. Elle est 

rationnelle, mais d’une rationalité autre que celle de l’entendement pur. C’est la 

rationalité de la raison pratique. Kant se situe donc, en quelque sorte à mi-chemin entre 

le rationalisme et le fidéisme, en matière de religion. 

B – L’influence de la tradition rationaliste. 

Le rationalisme est un terme qui désigne une doctrine, une attitude intellectuelle 

assignant à la raison ou lumière naturelle, qui est la seule capacité humaine de 

connaissance, une valeur exclusive pour comprendre la réalité dans ses diverses 

manifestations et y organise son existence. 

                                                 
2 Théodicée = théologie rationnelle. 
3 Au sens propre du terme, un mouvement religieux né dans le cadre du luthérianisme en Allemagne aux 
XVII et XVIII ème siècle. Il insiste sur la piété personnelle, en réaction contre l’institutionnalisme et le 
dogmatisme de l’Eglise officielle. 
4 Déiste = qui professe le déisme : croyance en l’éxistance d’un Dieu Créateur, mais sans référence à une 
révélation. 
5 Fidéiste : relatif au fidéisme ; doctrine selon laquelle la foi dépend du sentiment et non de la raison. 



 

 

7

Donc est rationaliste celui qui n’admet comme recevable que ce qui peut être 

reconnu comme tel par une intelligence strictement humaine, à l’exclusion de toute 

révélation d’origine transcendantale et de tout dogme métaphysique. En plus, il cherche 

aussi à se démarquer, de toute connaissance acquise par l’expérience. Le rationalisme 

peut se définir alors par le souci de mettre au jour des raisons valables pour admettre 

comme vraies ou vraisemblables ou pour rejeter comme fausses ou absurdes toutes les 

hypothèses que l’esprit peut se forger à propos de ce qui se passe dans la nature. 

La rencontre de Kant avec la pensée de Leibniz est fructueuse. IL rencontre chez 

Leibniz ce qu’on entend par « le principe de raison suffisante ». Cette thèse pose 

comme condition que l’homme en tant que sujet connaissant, dispose de la faculté 

suffisante, lui assurant la possibilité de fonder une connaissance fiable. La faculté, ici en 

question, est posée en tant que fondement, revêtue d’une pleine autorité afin d’assurer la 

validité de la connaissance, c’est la raison. 

De même aussi pour Wolff, philosophe qui exerce une grande influence en 

Allemagne. Son enseignement va être, pendant longtemps une référence. Kant l’admire 

beaucoup. Wolff proclame que la raison peut et doit servir la religion. Elle est un moyen 

de défense de la vérité révélée. Il présente des preuves de l’existence de l’âme et de 

Dieu, qu’il considère comme étant des données d’une certitude presque mathématique. 

Il pousse son rationalisme jusqu’à affirmer que l’esprit qui procède à des déductions 

purement rationnelle est indépendant de l’expérience, la précède et s’en passe même. 

Kant va réagir contre ce dogmatisme, malgré son admiration pour la méthode 

rigoureuse de Wolff. Mais il est important de signaler que ce n’est pas le rationalisme 

en tant que tendance de l’esprit que Kant veut contrarier, mais seulement, l’abus ou 

l’extension du pouvoir de l’entendement dans le domaine où il est vulnérable. Il va, en 

quelque sorte, remettre en place cette raison qui est prétentieuse et trop sûre d’elle-

même. 

On ne peut pas non plus négliger l’apport de l’ouvrage de Rousseau dans les 

orientations de la pensée de Kant. En 1762, il découvrit l’Emile , livre qui a bouleversé 

son habituelle promenade. Kant prend Rousseau au même titre que Newton. A ce 

propos, GOULIGA affirme que : 



 

 

8

Si le philosophe de Konigsberg avait examiné à travers le 
prisme des équations newtoniennes l’infinité du monde 
stellaire, les paradoxes de Rousseau l’aidaient maintenant à 
sonder de façon analogue les tréfonds de l’âme humaine. 6 

 

Cela amène Kant à formuler sa véritable pensée et s’affranchir d’un livresque 

préjugé. Voici ce que Kant dit : 

J’éprouvait une soif absolue de connaissance […] Je croyait à 
l’époque que c’était l’honneur suprême de l’humanité et je 
méprisait le peuple inculte. C’est Rousseau qui me mit sur le 
droit chemin. Mon aveuglement se dissipa et j’appris à 
respecter les hommes. 7 

Autre que le rationalisme, Kant a fait connaissance aussi avec la philosophie de 

Hume. 

C- L’influence de Hume. 

Kant a connaissance de la philosophie de Hume (1711 – 1776). Dans sa théorie 

de la connaissance, Hume est contre les rationalistes. Son ambition est de faire 

introduire dans la science la méthode d’investigation empirique. Ainsi, pour lui, tout 

vient de l’expérience. Si Kant s’est endormi par le dogmatisme de Wolff, l’arrivée de 

Hume constitue un moment très important, pour lui, parce que c’est à partir de ce temps 

là qu’il a commencé à remettre en question et à passer tout son temps à se demander sur 

le vrai fondement de la connaissance. A ce propos, il dit : 

Je l’avoue franchement ; se fut l’avertissement de David 
Hume qui interrompit d’abord, voilà bien des années, mon 
sommeil dogmatique et qui donna à mes recherches en 
philosophie spéculative une toute autre direction. 8 

 

Cette affirmation de Kant trouve sa justification lorsqu’il dit que toute 

connaissance doit avoir comme fondement dans l’intuition sensible, car les objets des 

sens sont forcément l’objet de l’expérience possible. 

                                                 
6 GOULIGA, E. Kant, une vie, p.52 
7 Ibid 
8 Kant, Prolégomènes à toute métaphysique future, p.13 



 

 

9

 

 

 

 

Chapitre II  : CONTEXTE PHILOSOPHIQUE DE KANT 

A – Le siècle des Lumières 

1 – Définition 

Le siècle des Lumières est un terme qui désigne le XVIII e siècle, en tant que 

période de l’histoire de la culture européenne, marquée par le rationalisme 

philosophique et l’exaltation des sciences, ainsi que par la critique de l’ordre social et de 

la hiérarchie Religieuse, principaux éléments de l’idéologie politique qui fut au 

fondement de la révolution française. Cette expression était déjà fréquemment employée 

par les écrivains de l’époque, convaincus qu’ils venaient d’émerger du siècle 

d’obscurité et d’ignorance et d’entrer dans un nouvel âge illuminé par la raison, la 

science et le respect de l’humanité. 

2 – Sa manifestation 

Ce siècle est qualifié de siècle des Lumières car il présente un grand changement 

sur l’histoire de l’humanité. Ce changement, à souligner, c’est un changement qui nous 

oriente vers une « Lumière ». Car avant cette période, nous sommes encore sous 

l’emprise de quelques autorités qui nous empêchent de se déployer. Voici comment 

Kant nous définit les Lumières : 

Qu’est ce que les Lumières ? La sortie de l’homme de sa 
minorité, dont il est lui-même responsable. Minorité, c’est-à-
dire incapacité de se servir de son entendement sans la 
direction d’autrui, minorité dont il est lui-même r esponsable 
puisque la cause en réside non dans le défaut de 
l’entendement mais dans un manque de décision et de 
courage de s’en servir sans la direction d’autrui : sapere 

 



 

 

10

aude ! Aie le courage de te servir de ton propre entendement. 
Voila la devise des Lumières.9 

 

 Les Lumières sont donc déterminées par l’usage de la raison et par le fait pour 

un individu de penser de manière autonome. Ce qui est caractéristique des Lumières, 

c’est plus radicalement une distance avec la tradition et l’autorité, la haute estime de la 

liberté, et la valorisation positive de la capacité à trouver une solution rationnelle à 

toutes les questions. 

C’est donc le moment où les penseurs forgent une nouvelle méthode de pensée.  

Elle est donc une attitude de pensée. Selon Kant, le mot d’ordre du siècle devait être 

« ose savoir ». Il faut avoir l’audace et le désir de réexaminer, de remettre en question 

toutes les valeurs reçues. De faire en sorte que les penseurs arrivent à explorer de 

nouvelles idées dans des directions différentes. C’est la raison pour laquelle, les 

incohérences et les contradictions apparaissent dans de nombreuses disciplines de cette 

époque.  

B – PERIODES CRITIQUES. 

On distingue deux périodes dans l’élaboration de la pensée de Kant : la période 

précritique, qui précède la publication de la Critique de la Raison Pure et la période 

critique, durant laquelle il publiera un certain nombre des œuvres essentielles, à savoir 

les deux éditions de la Critique de la Raison Pure (1781-1787), la Critique de la Raison 

Pratique (1788), la Critique de la faculté de juger (1791), donc, sa longue carrière 

philosophique est manquée par ces deux phases bien distinctes. Nous allons observer 

successivement en quoi ces deux périodes trouvent sa propre singularité. 

1 – Période Précritique 

La période précritique est marquée par l’admiration de Kant sur les travaux 

scientifiques. Influencé par les newtoniens il s’initia aux sciences exactes et cela 

détermine l’orientation des dix premières années de son activité. Pendant cette période, 

Kant travaille sur des domaines différents : la cosmogonie, l’astronomie, …. Dans ces 

                                                 
9 Kant, Vers la perpétuelle, Que signifie s’orienter dans la pensée ? Qu’est-ce que les Lumières ?, 
pages43 

http://www.rapport-gratuit.com/


 

 

11

deux domaines, il a donné de brillantes hypothèses qui serviront plus tard ses 

successeurs. Ce qui implique que Kant a apprécié le travail scientifique. 

Toutefois, de 1755 à 1781, Kant renonce à sa vocation de physicien pour se 

consacrer à la philosophie. Pendant cette période, il a pu publier bon nombre 

d’ouvrages. Mais on peut tirer comme remarque que ces ouvrages ont un point 

commun ; c’est que Kant commence à prendre position face à la métaphysique de 

Wolff. Cela parce que avec Wolff, la métaphysique prétend sonder deux mondes : ce 

qu’il appelle l’ontologie et la métaphysique spéciale, englobant la psychologie, la 

cosmologie et la théologie naturelle. Pour montrer la véracité de sa démarche, Wolff se 

fie aux principes de la raison suffisante et considère que la logique est le seul moyen 

pour parvenir à une connaissance objective. Il croit qu’avec la logique, la raison peut 

embrasser tous les domaines. Il va jusqu’ à poser sur le même critère les certitudes de la 

connaissance mathématique et les idées métaphysiques. C’est pourquoi, Kant prend sa 

propre position et va fonder sa propre démarche, puisque aux yeux de Kant, la raison 

trouve des limites dans son activité. D’où la naissance de la doctrine critique. 

2 – Période critique. 

La notion de critique que Kant va entretenir ici, est le fruit d’une longue 

recherche qui dure à peu près 12 ans. Il est vrai que cette recherche apporte de grands 

changements sur la pensée philosophique. Comme il souligne, cette critique s’occupera 

moins des objets eux-mêmes que de notre manière de les connaître. Il explique ce qu’est 

ce tribunal de la raison en disant : 

 Je n’entends point par là une critique des livres et des 
synthèses, mais celle du pouvoir de la raison en général, par 
rapport à toutes les connaissances auxquelles, par conséquent 
la solution de la question de la possibilité ou de l’impossibilité 
d’une métaphysique en général et la détermination aussi bien 
de ses sources que de son étendue et de ses limites, tout cela 
suivant des principes. 10 

 

Pour effectuer sa critique, Kant procède à ce qu’on appelle la constitution de la 

trilogie critique. Lorsque Kant porte sa critique au niveau du pouvoir de la raison,c’est-

                                                 
10 E. Kant, Préface de la Première édition, p.7 



 

 

12

à-dire le domaine où elle peut donner une connaissance objective et scientifique, il 

préconise que celle-ci ne doit jamais dépasser la limite de l’expérience. Mais notre 

philosophe constate que l’homme n’est pas uniquement science. Il est aussi esprit, il 

peut mouvoir dans un autre domaine. Cet autre domaine ou monde est le monde moral. 

En plus, il donne aussi une place à la foi puisque celle-ci ne devrait pas être mélangée 

avec les autres domaines. En effet, voici ce qu’il nous dit à ce propos : « J’ai dû abroger 

le savoir pour faire de la place à la foi »11 

D’où le criticisme qui est un terme se reposant sur trois domaines bien distincts. 

Avec Kant, si on arrive à respecter les exigences ou les conditions requises de chaque 

domaine, la raison ne tombe pas dans l’illusion. Premièrement, Kant parle d’une 

critique théorique, c’est-à-dire du domaine dans lequel notre réflexion porte sur le 

problème de la connaissance. Elle enveloppe à la fois la philosophie des sciences et la 

métaphysique. Deuxièmement d’une critique pratique, qui nous amène à réfléchir sur 

notre action et troisièmement, d’une critique du jugement. Dans cette dernière, la 

critique repose sur deux parties : d’abord sur l’unité du beau et de la téléologie 

rationnelle. 

L’analyse de la source et l’époque kantiennes de la philosophie, nous permet de 

sonder la position de Kant à la réalisation de la connaissance. Ce qui nous amène à faire 

l’analyse de la nature de la connaissance et la détermination du pouvoir légitime de la 

raison. Celle-ci constitue l’objet de la prochaine partie de notre devoir. 

 

                                                 
11 Yvon Belaval, La révolution kantienne, p.54 



 

 

13

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deuxième partie : NATURE DE LA 

CONNAISSANCE ET SES LIMITES 

 



 

 

14

 

 

 

 

Chapitre I :  - KANT ET LE CONCEPT DE LA CONNAISSANCE 

A – Définition de la connaissance 

La connaissance est d’abord un ensemble d’idées délibérées par les sens. Les 

sens ayant pour rôle de rendre un objet présent à l’esprit. Notre esprit pénètre dans les 

objets en les observant tels qu’ils se présentent. Ce qui signifie que dans la 

connaissance, l’observation est nécessaire. Elle s’agit d’une considération avec attention 

d’une chose en vue de la mieux connaître. Elle est à la porté de tout le monde. Ce qui 

revient à dire que tout le monde a droit à la connaissance. Ce qui marque une différence, 

c’est la manière dont chacun utilise pour effectuer son observation. Donc, l’observation 

est une étape incontournable dans l’activité de la recherche de la connaissance. Par 

conséquent, notre observation a de très grandes valeurs sur nos jugements. Elle peut 

nous amener dans la connaissance et parfois, nous fait glisser dans les erreurs. 

La connaissance, étant définie comme un ensemble d’idées ou d’images formées 

dans la conscience de l’homme et de la société, devrait être conforme à la réalité. 

Cependant, tout jugement ou toute idée que nous portons sur un objet et qui ne 

correspond pas à la réalité n’est pas une connaissance mais plutôt une erreur. Pour Kant, 

la source de l’erreur réside dans le fait que la conscience de l’homme sort indûment des 

limites q’autorise l’expérience personnelle pour pénétrer dans le monde objectif de l’en 

soi, ou encore qu’elle enfreint les règles de la logique. 

Dans le domaine de la connaissance, Kant souligne expressément que la raison 

humaine peut constater et concevoir la chose objectivement. La raison peut saisir et 

identifier la chose convenablement. Ce domaine est le seul selon lequel la raison peut 

discerner et décrire objectivement les objets. Cela implique que la raison trouve des 

limites quant à la recherche de la connaissance. Elle n’a pas d’accès que dans le monde 

 



 

 

15

phénoménal. Cela ne veut pas dire que l’activité de la raison ne s’étend pas sur les 

autres domaines. Mais en dehors de ce domaine, c’est-à-dire le domaine sensible, il n’y 

a que de la croyance. Dans le domaine de la croyance, la raison ne peut ni connaître, ni 

percevoir, elle ne peut qu’obéir. 

Comme nous sommes chez Kant, il préconise bien que dans la connaissance, il 

faut la présence de deux éléments inséparables : d’abord le concept qui assure le rôle de 

penser les objets et ensuite l’intuition qui les donne. Donc, une connaissance est le 

résultat de la collaboration entre l’intuition et le concept. Car l’objet ne peut être connu 

que s’il est d’abord donné par l’intuition. La complémentarité de l’intuition et de la 

pensée sur un objet donné constitue une connaissance. Ce qui implique que, la pensée 

sans intuition qui la constitue n’est pas une connaissance, mais tout simplement une 

pensée. Ainsi Kant nous dit : 

La connaissance suppose en effet deux éléments : d’abord le 
concept, par lequel, en général, un objet est pensé « la 
catégorie » et ensuite l’intuition par laquelle il est donné. 12 

 

La connaissance est le fruit d’un contacte entre un esprit et un objet. Elle est un 

acte de la pensée voulant déterminer et définir l’objet en tant que tel. L’homme en tant 

qu’un être doué d’intelligence, après avoir observé un objet, peut en tirer des idées. 

Cette idée est le fruit de l’observation du sujet pensant et constitue ce qu’on entend par 

connaissance. 

La connaissance est une opération par laquelle l’esprit saisit directement quelque 

chose. Elle consiste donc à tirer une information sur un objet. Information qui doit être 

précise et exacte. Cette précision et l’exactitude exigent des critères au préalable. La 

raison humaine dans sa capacité de connaître rencontre des problèmes. D’abord pour 

qu’il y ait des connaissances exactes, la présence de l’objet à étudier est nécessaire, 

c’est-à-dire qu’on ne peut pas connaître ce qu’on ne saisit pas par les sens, c’est-à-dire 

encore qui ne peut pas être un objet de l’expérience. Comment pouvons-nous connaître 

une chose sans pouvoir le pénétrer dans son sein ? 

                                                 
12 G. Pascal, Pour connaître Kant, p.70. 



 

 

16

En somme, une connaissance est présente grâce aux activités de la raison qui 

organise les objets donnés par les sens. Ce qui signifie que la relation entre l’intuition et 

le concept engendre une connaissance. IL faut que le concept se rapporte à un objet, 

sinon elle reste justement une pensée. Ce qui revient à dire que, la connaissance n’existe 

que dans le domaine où la raison est capable d’exercer son pouvoir, c’est-à-dire dans le 

monde phénoménal. 

En sachant que la connaissance existe grâce à la collaboration des deux facultés 

différentes, à savoir l’intuition et les concepts, cela ne signifie pas que la connaissance 

peut se présenter sous différentes façons. Celles-ci constitueront l’objet de notre 

prochaine analyse. 

B – Les différentes sortes de connaissance. 

La réflexion sur la connaissance nous amène à constater qu’elle peut se présenter 

dans des formes diverses. La position dont les objets se livre en nous, l’usage de la 

faculté de connaître du côté du sujet pensant, engendrent les différentes formes de 

connaissance. Pour cela, Kant nous propose qu’il y ait trois types de connaissance : la 

connaissance a priori, la connaissance a posteriori et la connaissance pure. Ainsi, nous 

allons commencer notre étude par ce qu’on entend par connaissance a priori. 

1)- Connaissance a priori 

D’abord, c’est une expression du Latin Scolastique qui servait primitivement à 

designer un raisonnement portant sur ce qui est antérieur, partant de ce qui vient avant ; 

c’est-à-dire allant de la cause à l’effet et du principe à la conséquence. 

Pour bien comprendre ce terme, nous devons l’analyser par rapport à 

l’expérience. La notion d’a priori  occupe une place centrale dans la théorie de la 

connaissance, en particulier, chez les philosophes rationalistes. Ainsi, Réné Descartes 

concevait la raison comme une source de connaissance indépendante de l’expérience et 

postulait une connaissance innée ou a priori du moi dans la célèbre formule « Cogito 

ergo sum ». 



 

 

17

Donc, en philosophie, l’a priori, désigne un type de connaissances acquises par 

le seul moyen du raisonnement déductif, indépendamment de l’expérience. C’est donc, 

une relation logique et non chronologique qui est désignée dans la notion d’a priori . 

Le principe de la connaissance a priori a été au cœur de toutes les controverses 

relatives à l’existence de Dieu. De nombreux philosophes considèrent que c’est grâce à 

la connaissance a priori qu’on peut prouver l’idée de l’existence de Dieu. Cela par le 

fait que la question de Dieu ne relève pas de l’ordre physique mais plutôt de l’ordre 

métaphysique. Ce qui revient à dire qu’elle ne peut pas faire l’objet d’une perception 

sensible. 

A la différence de toutes les autres connaissances, l’a priori  a sa propre 

singularité. La nécessité et l’universalité sont les deux caractères qui marquent la 

validité d’un jugement a priori. Comme le dit G. Pascal : 

 La nécessité et l’universalité rigoureuse sont donc des 
marques certaines d’une connaissance a priori et elles sont 
inséparables. 13 

 

2)- la connaissance a posteriori  

Comme le mot l’indique, l’a posteriori part de ce qui vient après ; ce qui signifie 

que la connaissance a posteriori désigne un type de connaissance issue des données de 

l’expérience ou qui en dépend. Ce qui dépend de l’expérience est accessible directement 

par les sens. Cela implique que l’objet de la connaissance ici est situé tout prêt de nous, 

accessible à la sensation. 

Pour les partisans de l’empirisme, seule la connaissance a posteriori est fiable. 

L’homme ne peut connaître que ce qui lui est accessible par l’expérience et avant tout 

par la perception sensible. Pour nuancer la connaissance a posteriori avec la 

connaissance a priori G. Pascal insiste sur la fait que la connaissance a priori est 

formée par une proposition universelle et nécessaire. 

 

                                                 
13 G. Pascal, Pour connaître Kant, p.33. 



 

 

18

3)- Connaissance pure. 

Avant de déterminer ce que Kant voulait dire par ce type de connaissance, il 

semble nécessaire d’éclaircir d’abord le terme « pur ». Est « pur » tout ce qui n’a que sa 

propre nature. Elle ne contient aucun élément venant de l’extérieur. En d’autres termes, 

sans mélange. 

Quant à notre auteur, il entend par « pur », comme dans son sens courant, mais 

appliqué spécialement dans le domaine de la connaissance. Ce qui veut dire que, le 

« pur » est, dans la connaissance, ce qui ne dépend pas de l’expérience et indépendant 

d’elle. Kant nous dit pour confirmer cela : qu’« on appelle pure toute connaissance à 

laquelle n’est rien mêler »14. 

Alors, qu’est-ce qui différencie la connaissance a priori de la connaissance pure 

en tenant compte que ces deux types de connaissance ne dépendent pas de 

l’expérience ? 

 

4)- Connaissance pure et connaissance a priori. 

Il est vrai que la connaissance a priori et la connaissance pure sont deux 

connaissances qui ne dépendent pas de l’expérience. La première, c’est-à-dire la 

connaissance a priori désigne, une connaissance qui ne dérive pas de l’expérience. Mais 

il est à souligner que, le sujet transcende l’expérience en ajoutant des connaissances 

nouvelles à l’objet à déterminer. Car pour assurer la détermination de l’objet, le sujet 

pensant attribue à ce dernier un concept. Ce concept est tiré à partir de l’expérience mais 

strictement indépendante de celle-ci. Quant à la connaissance pure, elle ne renferme 

aucune donnée de l’expérience. Elle est le fruit de la raison pure. Elle est un effort 

personnel de la pensée pour rendre explicite une chose. Elle tente de donner une 

démonstration à tout ce qui n’est pas accessible à l’expérience. A l’instar de la 

démonstration de l’immortalité de l’âme, relève d’une connaissance pure car aucune 

expérience n’est possible à ce genre de recherche. Pour bien montrer cette différence, 

Kant nous dit : 

                                                 
14  Kant, Critique de la raison pure, introduction, p.46 



 

 

19

 Parmi les connaissances a priori, celles-là sont appelées pures 
auxquelles n’est mêlé absolument rien d’empirique. 15 

 

Si telles sont les différentes sortes de connaissance chez Kant, voyons 

maintenant l’origine de la connaissance humaine. 

 

C – L’origine de la connaissance humaine. 

La question tournant autour de l’origine de la connaissance est un problème de la 

critique de la connaissance, sur la question de savoir si la connaissance suppose des 

principes et concepts a priori ou bien si elle ne provient que de l’expérience. L’homme 

acquiert la connaissance sous différentes manières, c’est pourquoi, il y a aussi 

différentes sortes de connaissance possible. 

Parler de l’origine de la connaissance, il faut d’abord parler aussi du rapport 

existant entre esprit et matière, pensée et objet. Cela nous amène à dire que la 

connaissance existe grâce à la présence des deux éléments inséparables à savoir : celui 

qui opère la recherche et l’objet à étudier. Cela, parce que, comme le dit Platon, la 

philosophie est la fille de l’étonnement. L’étonnement ici en question marque l’éveil de 

la raison issu de la confrontation de l’homme avec les objets. Ce qui signifie que dès le 

départ, la connaissance suppose une relation, un rapport entre deux facteurs 

déterminants, l’homme en tant que sujet connaissant et le monde en tant qu’objet à 

connaître. 

Mais à supposer que c’est de la confrontation de l’homme avec les objets à 

l’extérieur de lui que résulte la connaissance, il semble nécessaire de déterminer par 

quel moyen cette acquisition est possible. 

Comme nous avons vu qu’il y a trois types de connaissance possible, cela ne 

signifie pas que dès le départ, elle pose des sources distinctes convenables à leur 

caractéristique. Notre auteur nous dit :  

                                                 
15 Kant, Critique de la Raison Pure, p.32 



 

 

20

Que toute notre connaissance commence avec l’expérience, 
cela ne soulève aucun doute.16  

 

A travers cette affirmation, on voit que notre connaissance prend sa source dans 

l’expérience. A souligner qu’elle est dans le sens premier du mot expérience, c’est-à-

dire contact immédiat de l’intuition sensible avec le réel. Une connaissance par 

l’expérience est celle qui relève d’une longue pratique. Dans ce genre de connaissance, 

c’est toujours la faculté sensible qui entre en jeu. Car la sensibilité renverrait à l’idée 

des contacts directs avec les choses. Nos sens n’arrivent pas à nous fournir des données 

que lorsque leurs objets sont en contact avec eux. Mais pour savoir exactement ce qui 

est une chose, est-ce qu’il est suffisant de la voir ou de la toucher ; car ce que les choses 

donnent à voir d’elles-mêmes, n’est bien souvent qu’apparence, qualité sensible mais 

non propriété constitutive de l’objet. En d’autres termes, par l’expérience nous pouvons 

acquérir des vérités exactes et certaines ? 

Il est vrai que par l’expérience, nous pouvons faire une classification, une 

détermination, mais cela ne veut pas dire qu’il ne peut pas être autrement. A ce propos, 

Kant dit : 

Mais si toute notre connaissance débute avec l’expérience, 
cela n’éprouve pas qu’elle dérive toute de l’expérience. 17 

 

Par cette affirmation, nous pouvons tirer quelques idées essentielles. D’abord, 

notre auteur pose l’expérience à la base même de toute connaissance. Aucune 

connaissance ne dérive en nous qu’à partir de l’expérience. Pourtant, l’expérience ne 

suffit pas pour qu’il y ait connaissance. Kant souligne qu’il y a une autre faculté qui 

s’ajoute avec la faculté sensible. 

Si les empiristes prennent l’expérience comme la seule source de la 

connaissance, c’est que l’expérience nous apprend bien qu’une chose est de telle ou 

telle manière. Mais les partisans de l’empirisme nient intégralement l’existence d’une 

connaissance a priori. Alors, il faut affirmer qu’il existe des connaissances a priori, 

                                                 
16  Op. Cit., p.31 
17 Op.C it., p. 31 



 

 

21

c’est-à-dire entièrement et uniquement produite par la raison. Pour Kant, ces 

connaissances sont les conditions de possibilité de toute expérience. Nous ne pouvons 

en effet rien appréhender de façon sensée si les données brutes n’étaient pas 

immédiatement reliées à des catégories pour les structurer. C’est pourquoi Kant a bien 

souligné que la raison pure ne peut parvenir directement à la connaissance sans 

l’intervention de la sensation et de l’expérience. C’est grâce à l’expérience que la 

pensée peut former le concept de l’objet. Mais les perceptions sensibles ne deviennent 

connaissance que grâce à la forme de la pensée. La pensée est l’acte de l’entendement et 

le produit de la pensée est la représentation. Donc, nous pouvons ordonner et donner des 

significations aux divers sensibles qui s’offrent à notre pensée, grâce à notre 

entendement, et les facteurs d’ordre sont les concepts fondamentaux, des catégories. 

Même si Kant pose l’intuition sensible à la genèse de toute possibilité de 

connaître, il constate qu’elle n’est pas suffisante. Il faut que l’entendement, faculté des 

règles, grâce aux concepts purs de l’entendement ou catégories, coordonne les données 

de l’expérience et les transforme ainsi en une connaissance exacte. A souligner que cela 

est opéré par l’intervention de la raison, puisque pour Kant, l’homme, grâce à la raison, 

est apte à connaître, bénéficie de la faculté cognitive. C’est en ce sens que Kant place 

l’homme au rang du sujet transcendantal. 

Le chapitre suivant sera concentré sur l’analyse kantienne de la connaissance, 

dans lequel, nous verrons les formes de la sensibilité et de l’entendement. 



 

 

22

 

 

 

 

Chapitre II  : KANT ET L’ANALYSE DE LA CONNAISSANCE 

Les formes de la sensibilité et de l’entendement. 

On entend par forme ce qui, dans la connaissance, est l’œuvre de l’esprit, par 

opposition à la matière que fournit l’expérience. Comme elle est une œuvre de l’esprit, 

cela implique que la forme désigne tout ce qui vient du sujet et non de l’objet. Comme 

nous possédons deux facultés de connaître, la sensibilité et l’entendement, elles ont 

donc un rôle respectif qui les singularise. Par sa capacité cognitive, le sujet connaissant 

possède ce qu’on entend par « une forme a priori », aussi bien au niveau de la 

sensibilité qu’au niveau de l’entendement. Pour Kant, il y a deux formes a priori : la 

forme a priori de la sensibilité, l’espace et le temps et la forme de l’entendement, les 

catégories. Nous allons donc, commencer notre analyse par les deux formes pures de 

l’intuition sensible à savoir : l’espace et le temps 

1)- Les formes a priori de la sensibilité. 

a)- L’espace. 

Le terme d’espace, compris de tous, comporte cependant une ambiguïté. Avant 

de concentrer notre étude sur la notion kantienne de l’espace, il semble nécessaire 

d’éclaircir d’abord ce terme selon son sens courant.  

En un sens non philosophique, il est à peu près synonyme de lieu ou 

d’emplacement, c’est-à-dire de quelque chose de déterminé et de limité, soit 

matériellement, soit mentalement, par des repères. Et au-delà de ce repère il y a encore 

d’autres espaces. 

Ensuite, opposé au premier sens, l’espace désigne ce qui est au-delà, non un au-

delà métaphysique mais un au-delà de l’atmosphère terrestre. 

 



 

 

23

Quant à notre auteur, la notion de l’espace prend un autre sens propre à lui et son 

importance se manifeste dans un domaine bien précis. Nous ne pouvons percevoir 

directement les objets, les choses extérieures à nous que par la sensibilité. De ce fait, 

pour qu’il y ait une intuition possible des objets, il faut qu’ils se manifestent à nos sens. 

La sensation n’est rien d’autre que l’action produite par les choses extérieures avec la 

force de la sensibilité. Ce qui implique qu’il n’y a pas de sensation sans le contact direct 

des organes des sens avec le monde extérieur. Et c’est sur cette sensation que travaille 

l’espace, étant défini comme une condition de nos perceptions sensibles. 

L’espace n’est pas une sensation parmi tant d’autres et n’est pas non plus un 

concept empirique formé à partir de l’expérience. Jacques Rivelayue nous donne un 

éclaircissement de ce qu’est l’espace en disant : 

 L’espace n’est ni de caractère conceptuel, ni de caractère 
empirique, il n’est pas une sensation parmi d’autres, mais 
constitue une forme a priori, autrement dit la façon dont la 
sensibilité se donne l’objet, la forme sous laquelle tous les 
objets sont donnés. 18 

 

L’espace est une intuition pure, il ne contient rien d’empirique, il est juste une 

condition de possibilité de nos représentations. Ainsi, l’espace est une forme a priori. 

En tant qu’a priori, il est donc nécessaire. Par conséquent, l’espace constitue le 

fondement de la représentation des phénomènes extérieurs dans la mesure où tout objet 

extérieur à nous se manifeste toujours dans l’espace. Il est impossible de percevoir un 

objet qui n’occupe pas une portion d’espace. 

b)- le temps 

D’après Kant, le temps est comme une forme a priori de la sensibilité. Mais à la 

différence de l’espace, il est une forme du sens interne. Ce qui fait qu’il est une 

condition subjective et assure la détermination du rapport des représentations dans notre 

état intérieur. Kant renforce cette idée en disant : 

                                                 
18 J. Rivelaygue, Leçon de la métaphysique allemande, Tome II, p.18 



 

 

24

 Le temps n’est autre chose que la forme du sens interne, 
c’est-à-dire de l’intuition de nous même et de notre état 
intérieur. 19 

 

Cela veut dire que, le temps est la forme de toute intuition interne et n’existe pas 

dans les choses ni non plus en lui-même. Ce sera une autre manière de dire que le temps 

n’est pas une substance ou une chose, mais un ordre, un système de relation c’est ce 

qu’on exprime par le mot forme. Cet ordre s’impose à toute expérience quel que soit 

son contenu : deux événements distincts sont successifs ou simultanés, et s’ils sont 

successifs leur ordre ne peut pas être changé. Donc, pour Kant, le temps n’est pas une 

chose, il n’est plus une succession des états intérieurs. Pour confirmer cela Jacques 

Rivelaygue nous dit que : 

Le temps n’est pas quelque chose qui se succède, mais la 
forme pure de la succession.20 

 

2)- La forme a priori de l’entendement 

L’entendement comme la sensibilité a aussi sa propre forme qui est la catégorie. 

Celle-ci est nécessaire car elle assure une fonction considérable dans la mise en 

évidence d’une vérité de la connaissance. D’abord c’est à travers la catégorie que 

l’entendement opère sa fonction, c’est-à-dire d’ordonner, de donner de sens au divers 

représenté par les sens. Dans cette section, nous allons mettre en exergue les principes 

et les règles selon lesquels nous pouvons utiliser les catégories convenablement ; c’est-

à-dire d’analyser les relations existantes entre les concepts et les intuitions. 

Kant, à la différence des autres penseurs, prend les catégories comme les 

concepts a priori de l’entendement. L’entendement possède donc des concepts a priori 

que Kant appelle catégorie. Si l’on demande comment les catégories se définissent, on 

croit qu’elles sont à la fois des représentations de l’unité des consciences et, comme 

telles, des prédicats d’un objet quelconque. 

                                                 
19 (E.) Kant, Critique de la raison pure, p.63 
20 Rivelaygue, Leçon de la métaphysique allemande, Tome II, p.19 



 

 

25

En plus des intuitions, le sujet connaissant dispose donc des concepts comme 

l’outils de liaison entre ces dernières et les catégories. Car connaître n’est dès lors 

qu’appliquer le concept « a priori vide » à la matière de l’intuition « a priori aveugle ». 

Donc, dans son fonctionnement, l’entendement avec ses concepts doivent avoir une 

liaison avec les divers représentés par les sens. Et l’opération de l’entendement qui unit 

et lie tout ce qui est représenté dans la diversité sensible constitue ce qu’on entend par 

une synthèse. Mais, est-il entièrement exact de dire que la synthèse suffit à constituer la 

connaissance ? 

Etant donné que l’entendement est comme une unité absolue, comme une faculté 

de synthèse, cela nous amène à déduire que tous les jugements que nous portons sur les 

objets doivent s’insérer dans l’un des douze cadres formés par les catégories. Ce qui 

implique que notre esprit émet d’abord des jugements et ceux-ci constituent l’objet de la 

synthèse de l’entendement. Chaque sorte de jugement doit correspondre à l’une des 

catégories qui sert comme cadre de ce jugement. De l’autre côté, les catégories doivent 

toujours aller avec les jugements. Il est possible donc, de passer d’une table logique des 

jugements à une table des catégories. 

La forme des jugements est au nombre de douze, groupés sous quatre titres à 

savoir : la quantité, la qualité, la relation et la modalité. Chacun de ces titres correspond 

aux trois types de jugements qui leur sont appropriés. Kant les représente sous la forme 

du tableau suivant : 

 Quantité des jugements  

 Universalité  

Qualité Particuliers  

Affirmatifs Singuliers Relation 

Négatifs  Catégoriques 

Indéfinis  Hypothétiques 

  Disjonctifs 

 Modalités  

 Problématiques  

 Assertoriques  

 Apodictiques  

 



 

 

26

A l’encontre des intuitions sensibles qui demeurent sur le principe des 

affections, les concepts supposent des fonctions, c’est-à-dire de faire réunir les diverses 

représentations sous une représentation commune. Ce qui revient à dire que tous les 

jugements que nous portons sur les objets sont des fonctions qui constituent, grâce à la 

catégorie, à ramener les représentations à l’unité. Kant nous dit  à ce propos : 

La même fonction qui donne l’unité aux diverses 
représentations dans un jugement donne aussi l’unité à la 
simple synthèse de diverses représentations dans une 
intuition, unité qui, généralement parlant est appelée le 
concept pur de l’entendement.21 

Cela implique que le rôle de la catégorie est considérable dans le domaine de la 

connaissance. Elles sont nécessaires car sans lesquelles nous ne pouvons pas connaître 

un sujet. Ce qui veut dire que les différentes intuitions doivent être subsumées sous des 

concepts généraux. Chez Kant, il y a douze catégories de l’entendement, c’est-à-dire 

douze cadres dans lesquels on peut insérer tout jugement émis par l’esprit. Voici les 

douze catégories : 

 De la quantité  

 Unité  

De la qualité Pluralité  

Réalité Totalité De la relation 

Négation  Inhérence et Substance 

Limitation  (Substance et accident) 

  Causalité et dépendance 

  (Cause et effet) 

  Communauté (action 

  réciproque entre l’agent 

 De la modalité et le patient) 

 Possibilité - Impossibilité  

 Existence – Non-existence  

 

 

Nécessité - contingence  

 

                                                 
21 Ibid., p 97 



 

 

27

Tout jugement ou toute affirmation dit Kant, entre dans l’un ou l’autre de ces 

cadres. 

Par exemple, la catégorie. « Substance » est la catégorie grâce à laquelle l’esprit 

cherche ou affirme le permanent au-delà de ce qui change. De même, la catégorie de 

« causalité » est la catégorie grâce à laquelle l’esprit met en lien les divers phénomènes 

entre eux, les uns étant les causes des autres et vice-versa. 

Selon Kant, les catégories sont nécessaires et universelles. Elles sont nécessaires, 

parce qu’elles sont la condition sine qua non d’une pensée cohérente. Elles sont 

également universelles, dans ce sens qu’elle s’applique à tous les phénomènes et sont 

propre à tous les esprits. 

Les catégories sont produites par l’entendement pur : l’entendement n’a pas 

d’idées innées mais il a un cadre qui le structure. Kant dit que l’entendement n’a pas 

d’idées innées parce qu’il ne peut rien penser avant l’expérience ; autrement dit, les 

catégories sont là mais elles n’ont pas de contenu. 

En définitif, à propos de la connaissance, nous pouvons conclure que nous ne 

pouvons pas connaître que les réalités phénoménales de ce monde, c’est-à-dire ceux qui 

sont inclus dans le cadre a priori de la sensibilité : l’espace et le temps qui sont des 

cadres a priori, nécessaires et universels de ma perception, où se déroule l’acte de 

connaître. Les règles, les catégories par lesquelles nous relions les phénomènes épars 

dans l’expérience sont des exigences a priori de notre esprit. En plus, si l’entendement 

désigne non pas la connaissance intellectuelle des idées, mais la faculté qui lie et 

synthétise les divers empiriques de la sensibilité, cela implique que la connaissance 

demande une condition favorable pour sa réalisation. On peut se demander : notre 

connaissance est-elle véritablement limitée aux objets tels qu’ils nous apparaissent ou 

bien, nous pouvons connaître aussi les réalités qui se cachent derrière la nature ? Cette 

question nous amène à faire une analyse véritable de la portée et de la limite de notre 

connaissance. Ceci constitue l’objet de notre prochain chapitre. 

 

 



 

 

28

 

 

 

 

Chapitre III  : KANT ET LES LIMITES DE LA CONNAISSANCE 

A-LE PHENOMENE ET LE NOUMENE 

Ainsi le seul usage légitime du principe de l’entendement dans la connaissance 

est celui qui s’exerce dans les limites de l’expérience possible, dont l’entendement 

anticipe la forme. Comme ce qui n’est pas phénomène ne peut pas être objet de 

l’expérience, la connaissance ne saurait transgresser les limites de la sensibilité à 

l’intérieur desquels les objets sont donnés. Mais la raison, constate Kant, quoique 

conditionnée, ne peut s’empêcher de raisonner ou de spéculer sur une ultime condition, 

en se projetant spontanément dans le monde des idées suprasensibles. Ce passage à la 

limite, qui excède le champ défini par l’esthétique ainsi que les pouvoirs de 

l’entendement, constitue l’illusion de la raison. Ces illusions ont quelque chose de 

naturelle et d’inévitable dans la mesure où elle trouve leur origine dans la raison elle-

même. Pour bien montrer les illusions dont la métaphysique n’a cessé d’être le jouet, 

dans sa prétention à devenir la connaissance de l’être tel qu’il est en soi, du Monde et de 

Dieu, nous commençons notre analyse par la distinction du monde phénoménal et du 

monde nouménal. 

1)- Le phénomène 

Etymologiquement, le mot phénomène vient du terme grec « phainomenon » qui 

signifie, être visible, briller et manifester ou apparaît au sens ou à la conscience. 

C’est à Kant que revient le mérite d’avoir défini le statut moderne du 

phénomène. 

Le phénomène dit-il, est ce qui apparaît dans le temps et dans l’espace et 

constitue un objet d’expérience. Comme il disait dans la Critique de la raison pure :  

 



 

 

29

Les images sensibles, en tant qu’on les pense à titre d’objet 
suivant l’unité des catégories, s’appelle phénomène. 22  

 

Par cette affirmation, nous pouvons dire que, pour Kant, la notion de phénomène 

désigne, en effet, tout objet d’expérience, c’est-à-dire ce que les choses sont pour nous, 

relativement à notre mode de connaissance, par opposition au noumène, la chose en soi 

que l’esprit peut, certes penser mais non point connaître. D’autre part, sans 

l’entendement, seul capable, en réglant sur l’unité des catégories, de penser à titre 

d’objet les choses qui apparaissent en nos sens, le phénomène ne saurait être fondé. 

2) Le noumène : 

C’est un terme kantien transcrit du grec  « noomenon » qui signifie chose en soi. 

C’est-à-dire ce que l’esprit conçoit au-delà du phénomène, mais il est à souligner que 

l’esprit ne peut pas le concevoir.  

Les noumènes donc, selon l’étymologie, ne sont que des êtres de pensée. Ils sont 

des objets que nous pensons au-delà des phénomènes, et ces objets, disait Kant : 

 Nous les considérons comme des objets simplement 
conçus par l’entendement, et nous les appelons être 
intelligible. 23 

 

Nous devons donc, dit Kant, prendre garde de ne pas considérer ces objets de 

pensée comme des objets de connaissance et de ne pas faire du monde intelligible un 

monde que nous connaîtrions avec notre entendement. 

Comme le noumène est un concept de la pensée d’une chose en général, il n’est 

pas donc un concept déterminable. Il n’est pas déterminable parce qu’il est une réalité 

en soi ou intelligible. Comme le dit Kant, l’homme ne possède que l’intuition sensible, 

il n’a pas d’intuitions intellectuelles, dans lesquelles se repose la conception rationnelle 

des choses telles qu’elles sont en soi. 

                                                 
22 (E.) Kant, Critique de la raison pure, p.223. 
23 Ibid. p 224. 



 

 

30

En définitif, pour Kant, on ne peut connaître que des phénomènes, c’est-à-dire 

des choses dans le monde où des événements qui se déroulent dans le monde. Il 

distingue phénomène et noumène ou chose en soi. Le noumène, c’est la réalité intime, 

objective des choses, c’est-à-dire des choses telles qu’elles sont indépendamment de 

nous. Les objets tel que nous les saisissons sont les phénomènes. 

B-LA METAPHYSIQUE 

1- Définition 

Avec Kant, on peut entendre par métaphysique : la réflexion sur les choses en 

soi dans leur réalité intime et ultime, au-delà de leur apparence. Par exemple, la 

métaphysique entend étudier l’Etre, l’Esprit et la Matière en soi, l’Homme en soi etc. 

Alors que la science étudie le phénomène, la métaphysique étudie le noumène, c’est-à-

dire ce que l’esprit conçoit au-delà du phénomène, mais il ne peut le connaître. Il s’agit 

d’une connaissance prétendant s’élever au dessus de l’expérience. Kant nous dit à ce 

propos, dans la préface de la première édition de la Critique de la Raison Pure, ceci :  

 Le terrain où se livre ces combats sans fin de la raison, se 
nomme la métaphysique.24 

 

La métaphysique porte aussi sa réflexion dans le domaine des êtres non sensibles 

au-delà du monde phénoménal : Dieu, l’Ame, etc. 

La métaphysique est le monde des idées, de la raison. L’idée est un concept 

rationnel nécessaire, auquel l’objet qui lui correspond ne peut pas être donné par les 

sens. Elle s’applique au Moi, au Monde et à Dieu. Le Moi est l’unité absolue du sujet 

pensant ; c’est la sphère de l’expérience interne. Le monde est l’unité absolue de la série 

des phénomènes. C’est la sphère de l’expérience externe. Enfin, Dieu fait l’unité 

absolue des deux sphères précédentes. 

 

 

                                                 
24 Kant, Critique de la Raison Pure,Préface du 1ère édit., p. 10 



 

 

31

2) Le problème critique au sujet de la métaphysique 

a) L’illusion métaphysique 

La métaphysique tente à la fois de donner à la réalité une explication rationnelle 

qui la transcende, et découvrir ce qui est situé au-delà du monde sensible et qui est donc 

invisible. Mais la notion véhicule diverses acceptions, qui évoluent au fil de l’histoire de 

la pensée. On se demande maintenant si la démarche métaphysique est légitime ou 

illégitime, possible ou impossible. 

La métaphysique est une tendance naturelle de la raison humaine. Mais l’illusion 

consiste à penser qu’on peut résoudre les questions métaphysiques. Dans le domaine de 

la métaphysique, on ne peut jamais aboutir à une science, c’est-à-dire à une 

connaissance certaine. La preuve c’est que même les métaphysiciens ne peuvent jamais 

se mettre d’accord. 

En prétendant connaître l’âme, la métaphysique tombe aussi dans une illusion. 

L’âme n’est pas une réalité connaissable. Certes, on essayera de réunir par la pensée la 

totalité des phénomènes psychiques dans une unité qu’on appellera l’âme. Mais cette 

âme n’est qu’une d’idée, non une réalité que l’esprit peut appréhender. C’est pourquoi 

on est toujours dans l’illusion lorsqu’on croit connaître dans l’objectivité ce qui est 

relatif à l’âme car on ne peut avoir aucune expérience concrète. 

Nous pouvons donc dire que toute connaissance, qui n’a pas comme source 

l’expérience, ne fait que dire ce qui doit être ou plus précisément l’à peu près. Dans ce 

cas le concept se réalise par la seule force de l’esprit car l’objet est loin d’avoir un 

contact avec lui. Kant nous dit pour nous confirmer cette idée que :  

Toute connaissance des choses tirée uniquement de 
l’entendement pur ou de la raison pure n’est qu’illusion. 25  

b) La raison n’a pas d’intuition innée : 

Kant part de l’idée que nous ne pouvons pas connaître l’absolu, la chose en soi 

ou le noumène. Nous ne pouvons avoir aucun contenu certain au sujet de la 

métaphysique. La raison ne peut pas nous instruire sur la réalité extra- expérimentale, 

                                                 
25 E. Kant, Prolégomènes à toute métaphysique future, p.171 



 

 

32

puisqu’elle n’a pas d’intuition innée. Pour Descartes, notre raison a des intuitions 

innées, indépendantes du monde concret perçu par nos sens. Par exemple, avant toute 

expérience, nous avons dans notre esprit l’intuition de l’infini, de l’absolu. C’est ce 

qu’on appelle l’innéisme de Descartes.  

Pour Kant, la raison n’a pas d’idées innées, indépendantes de l’expérience. Or, la 

métaphysique est par définition, l’extra-expérimentale. Donc, notre esprit ne peut 

accéder à la métaphysique. Seul le monde sensible peut fournir une matière à l’effort de 

l’esprit pour ordonner le réel. 

c - Les antinomies de la raison en métaphysique : 

Avec Kant, on entend par antinomie, les contradictions, les impasses de la raison 

qui prétend s’aventurer dans le champ métaphysique. Les antinomies se manifestent par 

la contradiction entre deux concepts où deux systèmes en voulant déterminer 

rationnellement la nature d’une chose non sensible.  

Par exemple, si notre esprit se propose de savoir si le monde a eu un 

commencement, il parait évident puisque, s’il n’a pas eu de commencement, il ne serait 

pas dans son état actuel. On peut se demander alors qu’y a-t-il avant ce 

commencement ? Cette question remet en cause l’affirmation d’un commencement 

déterminé du monde. 

Parmi les quatre antinomies développées par Kant, nous prenons à titre 

d’exemple ce qui concerne la cosmologie rationnelle ; 

Thèse : 

« Le monde a un commencement dans le temps et dans l’espace. » 

Antithèse : 

 Le monde n’a ni commencement dans le temps ni limite 
dans l’espace, mais il est aussi bien dans le temps comme 
dans l’espace. 26 

                                                 
26 Kant, Critique de la Raison Pure, p.338-339 



 

 

33

Donc, contrairement aux innéistes, dont Descartes pour qui la raison peut, grâce 

à ses idées innées atteindre la réalité métaphysique au-delà de l’expérience, Kant estime 

que la raison, qui n’a que des cadres a priori (la forme de la sensibilité et la catégorie de 

l’entendement) et n’a pas d’idées innées, peut uniquement ordonner les matériaux 

fournis par l’expérience sensible. 

d)- L’échec de la théodicée pour Kant 

D’abord, le mot théodicée, dans son étymologique désigne la justification de la 

bonté de Dieu, de manière à disculper le mal régnant dans le monde. 

Pour Kant, on donne le nom de théodicée à la défense de la très haute sagesse du 

créateur contre les reproches que la raison lui adresse au sujet des malfaçons du monde. 

On appelle cela « plaider la cause de Dieu », bien qu’au fond de cette cause ne soit que 

celle de notre propre raison, d’une raison qui, dans la circonstance, méconnaît 

présomptueusement ses bornes. 

Kant souligne qu’il est impossible à l’entendement humain de prouver 

l’existence de Dieu. Pour lui, Dieu n’est qu’un idéal (réalité vécue, sentie, pressentie, 

plutôt que conçue et représenté intellectuellement) et non une idée (concept rationnel). 

Donc, si l’esprit humain ne peut légitimement penser l’idée de Dieu, la théodicée ou la 

théologie rationnelle est mise en échec comme toute métaphysique. Même s’il est 

croyant, Kant va critiquer toutes les tentatives de prouver l’existence de Dieu mais dit-il 

cela ne veut pas dire que Dieu n’existe pas. Comme la question de Dieu n’entre pas 

dans le champ de la connaissance, cela signifie que la foi est irrationnelle et absolue. 

En ce qui concerne l’argument ontologique, la critique de Kant consiste à dire 

que dans cet argument, on opère un passage indu, illégitime, de l’ordre logique à l’ordre 

réel, du niveau ontologique au niveau existentiel. On peut résumer cet argument comme 

suit : l’idée où l’essence de Dieu implique son existence. En effet, l’existence est une 

perfection. Si un être affirmé comme parfait n’a pas d’existence, il lui manque une 

perfection, il n’est donc pas parfait or, Dieu est l’Etre parfait, donc, il est nécessaire 

qu’il existe. 



 

 

34

De même aussi sur l’argument cosmologique qui consiste à remonter de l’être 

contingent qui est le monde à l’être nécessaire à savoir Dieu. En considérant que le 

cosmos n’a pas pu exister sans cause, on remonte à sa cause qui est Dieu. 

Ce que Kant nie, c’est la légitimité du syllogisme qui part du constat de la 

contingence pour affirmer l’existence de l’Etre nécessaire, en passant par l’affirmation 

de la valeur universelle du principe de la raison suffisante ou de la causalité. On utilise 

illégitimement, dit Kant, le principe de la causalité qui n’est valable qu’en référence aux 

données sensibles. 

La réflexion sur la limite de la connaissance est très importante, car l’objectif de 

Kant est de n’utiliser la raison qu’à bon escient. Cela veut dire que la détermination des 

conditions de possibilité de la connaissance est nécessaire. D’où la troisième partie de 

notre devoir. 

 



 

 

35

 

 

 

 

 

 

 

Troisième partie : LES CONDITIONS DE        

POSSIBILITE DE LA CONNAISSANCE CHEZ 

KANT 

 

 

 



 

 

36

 

 

 

 

Chapitre I  : LES RAPPORTS ENTRE SUJET ET OBJET 

Dans le domaine de la connaissance, la détermination du rapport légitime et 

légale entre sujet et objet pose encore des problèmes. D’ores et déjà, le rapport est 

déterminé par les tendances et les visions de l’époque. A l’instar de Platon, philosophe 

antique qui blâme les connaissances au niveau du monde sensible, pour lui, le monde 

sensible est un monde d’illusion, on ne peut pas fonder une connaissance sur les choses 

instables. 

D’un autre côté, la théorie classique à base théologique fonde la connaissance 

ainsi que la vérité sur l’autorité du transcendant en l’occurrence Dieu.  

On doit aussi tenir compte de la formation de deux camps philosophiques à 

savoir : le matérialisme et l’idéalisme. Le premier regroupe les philosophes qui 

acceptent une théorie selon laquelle la matière constitue la réalité fondamentale et 

première. Le deuxième, regroupe les philosophes qui croient que les idées sont plus 

réelles que le monde sensible, lequel imite celui des idées. Donc, toute l’histoire de la 

philosophie est marquée par la présence de ces différentes tendances et par conséquent, 

le mode de relation, du rapport de l’homme aux objets à étudier reste encore un 

problème à résoudre. 

Face à ce lourd problème, notre auteur croit pouvoir le lever. Mais à ne pas 

oublier que le point commun de ces différentes façons de concevoir le monde pose 

toujours la présence des deux éléments inséparables : le sujet pensant et la chose pensée. 

Sans la présence de ces deux éléments, la connaissance serait absente. Le conflit 

demeure au niveau de la détermination du mode de relation qu’on va adopter afin de 

pouvoir juger les objets d’une manière objective. 

 



 

 

37

Il est vrai que le point de départ qui marque l’éveil de la raison est issu de la 

confrontation de l’homme avec le monde. Dans cette relation, l’homme revêt le titre de 

sujet connaissant effectuant tout acte de connaître étant motivé par le désir de briser 

l’énigme, le mystère que représente le monde pour nous (l’homme), ensuite, le monde 

qui pose problème en tant que phénomène à élucider prend ici le titre de l’objet à 

connaître. 

Mais si le monde en tant que phénomène est connaissable, quelles en sont les 

conditions ? Et pour que le sujet connaissant, en l’occurrence l’homme, puisse 

effectivement connaître l’objet, la chose, le monde, de quelle faculté doit-il disposer ? 

Répondre à ces questions exige une profonde analyse des caractéristiques des objets à 

étudier et l’attitude à adopter par le sujet connaissant. 

 

A ) – Les caractéristiques des objets à connaître. 

Pour qu’il y ait connaissance, il faut d’abord que les facultés de connaître soient 

en acte. Par notre faculté, nous ne pouvons connaître que des phénomènes car nous ne 

pourrons jamais, avec la raison spéculative, nous risquer au-delà des limites de 

l’expérience. En plus, Kant a bien souligné que nous ne possédons pas des intuitions 

intellectuelles, nous n’avons que des intuitions sensibles. Cela prouve d’emblée que 

notre faculté est réservée pour le domaine du sensible, dans lequel nous pourrons 

effectuer une expérience possible. 

Donc, l’objet, ici en question, n’est rien d’autre que les phénomènes. C’est-à-

dire, les choses qui appartiennent à tout ce qui pourrait être l’objet de l’expérience. 

Notre connaissance est basée dans le champ de l’expérience, hors duquel la 

connaissance objective n’est possible. Ce qui signifie que notre entendement ne vise que 

des phénomènes ; c’est-à-dire des choses telles qu’elles sont. Hors de la sphère 

phénoménale, résident les choses en soi inaccessibles par l’expérience. 

En somme, l’objet, pour être un objet de connaissance objective, doit revêtir le 

statut d’un phénomène, car ainsi seulement notre faculté de connaître peut atteindre 

directement. En tant que phénomène, il est aussi un objet d’expérience possible et 



 

 

38

déterminé par les conditions a priori de la perception des objets : l’espace et le temps. 

C’est ce que remarque à bon droit GOULIGA lorsqu’il écrit : 

Lorsque Kant parle de l’objet de la connaissance, il ne 
pense pas aux choses en soi, mais aux phénomènes, c’est-à-
dire cette partie de la réalité qui est en relation à notre 
connaissance27 

 

Cette affirmation nous fait comprendre que les caractéristiques des objets à 

connaître sont loin d’être celles des choses en soi, ce sont plutôt des phénomènes parce 

qu’ils remplissent les conditions des objets de connaissance possible. Cette analyse nous 

conduit à étudier la tâche et les responsabilités de l’homme au niveau de l’acquisition de 

la connaissance en tant que sujet transcendantal aussi que la portée de la raison en tant 

que raison déterminante. 

B)- Le sujet transcendantal de Kant 

Avant tout, il est nécessaire de prendre en considération le terme transcendantal 

qui constitue l’acmé de sa théorie de la connaissance. A propos de ce terme, voici 

justement ce que nous dit Kant : 

Est transcendantal dans la connaissance, ce qu’il y a d’a 
priori  et de formel par opposition à ce qu’il y a d’a 
posteriori ou de matériel.28 

 

Il s’agit ici donc d’une analyse qui nous renvoie à la problématique suivante : 

Quel est le sens, la portée de la transcendance pour expliquer son rôle et sa place dans le 

contexte de la philosophie en général et chez Kant en particulier ? 

 Transcender, en premier lieu signifie dépasser. Par exemple, dans la philosophie 

platonicienne, l’intelligible transcende le sensible. Pour accéder à la valeur de l’idée, 

principe de la vérité, chez Platon, il faut dépasser l’opinion, cause de l’erreur, de 

l’illusion. Mais transcender ne se réduit pas à un simple dépassement : pour vraiment 

transcender, il faut que le sujet, c’est-à-dire le transcendant, soit doté de l’autorité de 

                                                 
27  ARSEN Gouliga, Emmanuel Kant, une vie, p.116 
28 Kant, Critique de la Raison Pure, p. 6-7 



 

 

39

déterminer, de régenter, d’ordonner l’ensemble de ce qu’il a pu dépasser. Pour 

comprendre la thèse de Platon, l’idée transcendante, par la suite, éclaire le sensible 

qu’elle a dépassé pour servir de fondement à la vérité de la proposition. Mais ce qu’il 

reste à savoir maintenant, c’est que : pourquoi Kant pose comme une étape 

incontournable en matière de la connaissance le « sujet transcendantal » ? 

En posant l’homme dans sa fonction de sujet transcendantal, c’est la raison qui 

est ainsi établie dans son titre de raison déterminante. Kant veut fonder la science ainsi 

que la vérité de la connaissance sous la responsabilité de l’homme en tant que sujet 

connaissant. Car par sa raison, l’homme est capable de faire une analyse approfondie 

des objets qui se livrent à lui. Kant nous livre ce qu’il entend par transcendantal en 

disant : 

 J’appelle transcendantal toute connaissance qui, en 
générale, s’occupe moins des objets que de nos concepts a 
priori des objets.29 

 

Par cette affirmation, on peut entendre que même si nous avons une faculté 

sensible qui nous donne la possibilité de distinguer, de connaître que cette chose est 

telle ou telle, elle ne suffit pas. Sachant que le but de Kant, dans sa théorie de la 

connaissance, est de trouver une connaissance nécessaire et universelle, c’est-à-dire qui 

repose sur le principe ou le critère de l’a priori ; l’a priori se définit comme 

indépendant de l’expérience, le sujet connaissant doit donc aller au-delà de cette 

dernière. C’est ici que la pensée entre en jeu, elle prescrit a priori les lois qui régissent 

le phénomène naturel. Notre raison éprouve naturellement un intérêt spéculatif ; et elle 

l’éprouve pour les objets qui sont nécessairement soumis à la faculté de connaître. Donc 

en tant que dépassement, transcendantal signifie ce qui dépasse toute expérience, mais il 

s’applique à elle. Car on voit que l’intérêt spéculatif de la raison porte naturellement sur 

les phénomènes et seulement sur eux. 

 En réfléchissant sur cette analyse, on voit que Kant veut poser la primauté de la 

raison ou de l’esprit dans la réalisation de la connaissance. Ce qui nous amène à étudier 

ce que Kant désigne sous le nom de l’idéalisme transcendantal. 

                                                 
29 Ibid., p 46 



 

 

40

 

 

1)- L’idéalisme transcendantal 

D’après notre auteur, le terme « idéalisme » prend une nouvelle signification, il 

s’écarte de son sens traditionnel. Il confirme cela lorsqu’il dit : 

Ce que j’ai appelé mon idéalisme ne concernait pas 
l’existence des choses (en effet, l’idéalisme, au sens 
traditionnel, consiste proprement à les mettre en doute) ; 
[…] ; il ne concernait que la représentation sensible des 
choses, dont l’espace et le temps font tout d’abord partie.30 

 

Ce qui signifie que l’idéalisme kantien n’est nullement ontologique, il ne 

concerne que notre connaissance des choses, de leur existence où de leur nature. On 

pourrait donc l’appeler un idéalisme gnoséologique. Selon lui, les formes a priori de la 

sensibilité, le temps et l’espace, permettent la représentation des choses comme 

phénomène, par contre il n’y a aucun moyen de connaître les choses en soi. 

Quant au transcendantal, Kant nous dit qu’il : 

Ne signifie jamais un rapport de notre connaissance aux 
choses, mais seulement à la faculté de connaître.31 

 

Donc, une connaissance est dite transcendantale lorsqu’elle concerne notre façon 

de connaître a priori les objets. Etant un principe au-delà de toute expérience, 

transcendantale, ne peut avoir qu’un usage immanent, c’est-à-dire en relation avec les 

objets d’expérience. Ainsi transcendantal est conçu comme un effort pour découvrir 

dans la pensée des éléments constitutifs de l’expérience, des moyens de saisir et 

d’ordonner le réel. 

Pour mettre en rapport ces deux termes, Kant nous dit : 

                                                 
30 (E.) Kant, Prolégomènes, p.58. 
31 Ibib, p.59. 



 

 

41

J’entends par idéalisme transcendantal de tous les 
phénomènes la doctrine d’après laquelle nous les envisageons 
dans leur ensemble comme des simples représentations et 
non comme des choses en soi, théorie qui ne fait du temps et 
de l’espace que des formes sensibles de notre intuition et non 
des déterminations données par elles-mêmes.32 

 

Mais pour mettre en évidence cette idée, Kant a divisé en deux notre faculté de 

connaître : Faculté de connaître inférieure et faculté de connaître supérieure. Avec la 

faculté de connaître inférieure, la représentation reste toujours au niveau de la 

sensibilité. Par conséquent, la synthèse est empirique. Gille Deleuze affirme que : 

Tant que la synthèse est empirique, la faculté de connaître 
apparaît sous sa forme inférieure : elle trouve sa loi dans 
l’expérience et non pas en elle-même.33 

 

Ce qui signifie que, à ce stade de synthèse, on reste encore au niveau de la 

connaissance par expérience, alors que les données empiriques des sens qui nous 

proviennent de l’extérieur, n’est pas fiable, n’est pas capable de nous donner une 

connaissance adéquate de ce que nous voulons connaître. Pour avoir une connaissance 

d’une valeur universelle, Kant fait appel à la faculté dite supérieure. Nous comprenons 

que la sensibilité est nécessaire dans l’acte de connaître, mais la pensée est supérieure, 

car elle repose sur le principe de l’a priori . Ainsi, seules les formes a priori garantissent 

la valeur universelle de la connaissance. C’est pourquoi, Gille Deleuze affirme que : 

« La synthèse a priori définit une faculté de connaître supérieure. »34  

Ce qui signifie que, la pensée, dans la réalisation de la connaissance, fait une 

synthèse a priori. La loi que la pensée vient de tirer, ne repose plus au niveau de 

l’expérience mais en elle-même. Ce qui implique que avec la faculté de connaître 

supérieure, la pensée ne se règle plus sur les objets. On prend la pensée humaine comme 

le pivot de l’activité de connaître. Ainsi, par la forme a priori, le sujet attribue à l’objet 

des propriétés. Donc, la connaissance de l’objet exige qu’il soit pensé, mais non pas 

seulement donné dans l’intuition. Ainsi l’idéalisme transcendantal nous fait comprendre 

                                                 
32 (E.) Kant, Critique de la Raison Pure, .229 
33 (G.) Deleuze, La philosophie critique de Kant, p.10. 
34 Idem, p.10.  



 

 

42

que dans notre connaissance des objets, nous disposons deux éléments : ceux qui 

dépendent du sujet dans lequel il utilise le pouvoir de sa pensée face aux objets. Le sujet 

va donc imposer à l’objet la forme a priori de la connaissance car étant condition 

nécessaire, l’intuition doit être complétée par des concepts qui seront rapportés a priori 

en toute légalité. 

Cela implique que dans la réalisation de la connaissance, la faculté de connaître 

supérieure joue un rôle très important sur le fait qu’elle utilise la forme a priori de la 

connaissance Donc, le sujet doté de la pensée doit être conçu comme le centre de 

l’activité de connaître a priori des choses. C’est pourquoi Kant rompt définitivement 

avec la tradition, à l’instar de Copernic, et propose la primauté de la pensée dans la 

réalisation de la connaissance Dès lors ce sont les objets qui se règlent sur nos pensées 

et non l’inverse. Cette fameuse révolution de Kant constituera l’objet de notre prochaine 

analyse. 

a)- la révolution copernicienne de Kant 

Avec Kant s’opère ce que lui-même a nommé la révolution copernicienne en 

matière de théorie de la connaissance. Cette idée de révolution est tirée de l’hypothèse 

hardie de Copernic en apportant un progrès décisif à l’astronomie. Copernic avait 

inversé les positions respectives de la terre et du soleil dans l’univers : il a osé contrarier 

la thèse géocentrique de Ptolémée* et soutenue par la foi et l’Eglise de cette époque. 

Une thèse qui fait que c’est la terre qui constitue le centre de l’univers. Copernic* a 

démontré le contraire et avance ce qu’on entend par une thèse héliocentriste, qui fait que 

la Terre n’est qu’un satellite du soleil tout en tournant sur elle-même. 

En prenant cela comme modèle, dans l’univers de la connaissance il faut, de la 

même façon changer de centre, dit Kant. Faire du sujet et non plus de l’objet la véritable 

origine du savoir, c’est-à-dire, ce n’est plus la connaissance qui est appelée à se 

conformer à son objet, mais c’est l’objet qui, en tant que phénomène, se règle sur la 

connaissance. Peter K. affirme dans l’Atlas de philosophie que : 

La connaissance ne se règle pas sur les objets, mais ce sont les 
objets qui se règlent sur la connaissance.35 

                                                 
35 Peter Kunzman, Atlas de la philosophie, p.137 



 

 

43

 

L’idée fondamentale de cette révolution consiste à maintenir l’idée d’une 

harmonie entre le sujet et l’objet et de tenir compte que l’objet, en tant que phénomène, 

doit nécessairement se soumettre au sujet. Reconnaître aussi à la raison humaine la 

capacité d’élaborer des connaissances vraies par ses propres moyens, c’est-à-dire de 

faire en sorte que la faculté de connaître est législatrice. Par conséquent, avec la 

révolution copernicienne, nous comprenons que c’est nous qui commandons et 

imposons la forme aux choses. 

C)- La notion du schématisme.  

Dès lors, la connaissance consiste à construire ou ordonner le monde en 

appliquant les catégories aux donnés empiriques. L’objet est constitué d’après les 

catégories par l’activité unificatrice de la conscience. Mais il est encore un problème de 

décider si telle chose particulière est ou non soumise à telle ou telle catégorie. Ce 

problème est déjà formulé chez Platon qui s’interroge sur la possibilité que plusieurs 

images sensibles tiennent d’une seule et unique idée mais aucune des solutions qu’il 

avance n’est satisfaisante. Kant, face à ces problèmes, souligne qu’à partir du même 

concept on peut engendrer une infinité d’images. 

On peut se demander comment l’application de forme pure, intellectuelle, à des 

intuitions sensibles est possible ? 

Kant trouve la solution dans ce qu’il appelle le « Schème transcendantal » à la 

fois pure et sensible. Le schème transcendantal est une représentation intermédiaire 

entre les catégories de l’entendement et les perceptions sensibles. 

Le schème est une œuvre de l’imagination. Celle-ci découpe des sortes 

d’imaginations qui correspondent aux catégories. Par exemple, prenons la catégorie de 

                                                                                                                                               
*Conforme aux observations de l’époque et aux principes de la physique d’Aristote, la représentation géocentrique de 
l’univers proposée par Ptolémée fera autorité jusqu’à la Renaissance. 
* Copernic (Nicolas) (1473-1543): Astronome polonais. Au terme de longues années d’études et de réflexion, il fait 
l’hypothèse du mouvement de la Terre et des autres planètes autours du soleil. Publiée en 1543 dans un traité intitulé 
De revolutionibus orbium coelestium libri VI, cette conception rend compte des principaux phénomènes 
astronomiques connus à l’époque de façon bien plus simple que le système de Ptolémée admis jusque-là. Mais, 
déniant à la Terre tout rôle privilégié dans l’Univers, elle soulève de nombreuses critiques, notamment au sein de 
l’Eglise. Ce n’est qu’après l’invention de la lunette, au 17è siècle, que sa validité est définitivement reconnue. En 
rompant avec la conception géocentrique du monde, l’oeuvre de Copernic a marqué un tournant dans l’histoire de la 
pensée et du progrès scientifiques.  



 

 

44

substance. Le schème de cette catégorie est la permanence dans le temps. Tandis que 

pour la catégorie de causalité, le schème ou l’image sera la succession dans le temps. 

L’imagination fait donc le pont entre ce qui est purement intelligible et ce qui est 

purement sensible. 

Le schème est un intermédiaire entre le concept et l’intuition mais qu’il établisse 

un point de contacte, il n’est pas une chose définie comme la représentation des 

catégories dans le temps. Il est simplement une méthode de liaison, de construction et 

ne peut être représenté que sous la forme d’un acte. 

Le schématisme confirme la solution du problème de la déduction 

transcendantale. C’est-à-dire le problème pour expliquer comment des concepts a priori 

peuvent se rapporter à des objets. Le schème est important dans la réalisation de la 

connaissance : il assure l’accord entre la connaissance sensible d’une part, et la 

connaissance intellectuelle d’autre part. Puisque le concept n’a de sens que s’il est 

appliqué à un objet, Kant explique cet accord de la manière suivante : 

Les catégories sans schème ne sont que des fonctions de 
l’entendement relatives aux concepts, mais elles ne 
représentent aucun objet.36 

 

D)- Jugements analytiques et jugements synthétiques 

Kant a bien distingué les jugements analytiques des jugements synthétiques. 

1) Les jugements analytiques 

On parle d’un jugement analytique quand le prédicat est déjà contenu dans le 

sujet. Il ne fait que développer le concept du sujet. Il a un caractère purement explicatif. 

Ce genre de jugement n’apporte pas de connaissance vraiment nouvelle. Par exemple : 

L’homme est mortel. Les maisons noires sont des maisons. Ces propositions sont 

appelées analytiques parce que l’on découvre la vérité par l’analyse du concept lui-

même. 

 

                                                 
36 (E.) Kant, Critique de la Raison Pure, p.156. 



 

 

45

 

2) Les jugements synthétiques 

Quant aux jugements synthétiques, contrairement aux jugements analytiques, 

l’attribut n’est pas contenu dans le sujet, et l’analyse de celui-ci ne peut pas faire 

découvrir la vérité ou la fausseté du jugement. On ne peut déterminer si cette 

proposition est vraie ou fausse qu’a posteriori, c’est-à-dire en faisant appelle à 

l’expérience. Par exemple : « La maison est noire », on ne peut pas confirmer la vérité 

de cette énoncée qu’après avoir vu la caractéristique réelle de cette maison. Donc, tous 

les jugements ordinaires qui résultent de l’expérience du monde sont synthétiques.  

Mais une vraie connaissance, disait Kant, a pour principe des jugements 

synthétiques a priori. Ce qui prouve que Kant ne doute pas un seul instant de 

l’existence de ces jugements, car sans eux, il ne pourrait pas y avoir des jugements purs, 

jugements nécessaires à la constitution de toute science. 

Un jugement synthétique a priori est le jugement qui s’exerce quand dans une 

proposition, l’attribut ou le prédicat n’est pas impliqué dans le sujet. Par exemple, quant 

on dit : « L’eau bout à 100° ou 5 + 7 = 12 », il s’agit d’un jugement synthétique a 

priori . En effet, ces deux jugements apportent des éléments nouveaux à la 

compréhension du sujet. Ce qu’on déclare du sujet n’est pas inclus essentiellement dans 

ce sujet. Ces jugements sont dit a priori car ils précèdent ou transcendent l’expérience, 

ce qui implique qu’ils sont nécessaires et universels. Pour nuancer ces deux types de 

jugements, Kant affirme : 

Que les jugements analytiques n’étendent pas du tout nos 
connaissances, mais seulement développent le concept que 
j’ai déjà et me le rendent intelligible à moi-même ; que dans 
les jugements synthétiques, je dois avoir en dehors du 
concept du sujet quelque chose encore (X) sur quoi 
l’entendement s’appuie pour connaître qu’un prédicat qui 
n’est pas contenu dans ce concept lui appartient cependant.37 

 

                                                 
37 (E) Kant, Critique de la Raison Pure, Introduction, p.38 



 

 

46

Les rapports entre sujet et objet, en vue d’apporter une connaissance bien fondée 

demande une analyse des facultés de connaître en déterminant les éléments constitutifs 

et les sources de la connaissance.  Ceci fera l’objet de notre prochaine analyse. 



 

 

47

 

 

 

 

 

Chapitre II : LES FACULTES DE CONNAITRE ET SES POUV OIRS 

A – Les deux éléments fondant la possibilité de la connaissance : 

1 – L’intuition : 

Georges Pascal disait :  

Par intuition, il faut  entendre, toujours selon l’étymologie 
(Latin : intueri : voir), la vue directe et immédiate d’un objet 
de pensée actuellement présent à l’esprit et savoir dans sa 
réalité individuelle.38 

Ainsi, par son origine, le terme intuition est apte à désigner toutes les formes de 

compréhension immédiate, et concerne des couches très divers du savoir. L’intuition 

joue un rôle très important dans l’élaboration de la connaissance et c’est grâce à elle que 

la sensation puisse se rapporter immédiatement ou directement à un objet. Ce qui 

implique que l’intuition demande toujours la présence d’objet à intuitionner, sans lequel 

elle ne vaut rien. Par là, Kant sépare nettement l’intuition intellectuelle, opération du 

« nous » ou pensée pure, de l’intuition de « l’aïstesis » bien qu’elle attribue à l’une et à 

l’autre un caractère surtout réceptif. 

Pour Kant la séparation de l’intuition en deux catégories : intuition intellectuelle 

et intuition sensible est capitale. Il a bien souligné qu’avec la pensée pure, l’esprit saisit 

directement un objet qui n’est pas en contact avec lui. Donc, la connaissance n’est pas 

possible puisque connaître consiste à rapporter à un objet une intuition donnée, ensuite 

mettre dans la pensée ce que l’intuition reçoit de l’objet. C’est pourquoi Kant, ne 

compte que sur l’intuition sensible dans l’élaboration de la connaissance ; car ici, l’objet 

                                                 
38 Georges Pascal, Pour connaître Kant, p.45 

 



 

 

48

est en contact direct avec le sujet. Sans intuition, aucun objet ne sera donné. C’est 

pourquoi l’intuition est à la base de toute activité de connaître. A ce propos, Heidegger 

dit : « Connaître est premièrement intuitionner »39 

Même si l’intuition est importante, Kant reconnaît son insuffisance. Il faut un 

autre élément qui transforme cette intuition sensible en connaissance. Cet élément n’est 

rien d’autre que le concept, car des intuitions sans concepts sont aveugles. 

2)- Le concept. 

On peut entendre par concept une représentation qui se rapporte médiatement à 

un objet d’expérience, par l’intermédiaire d’autre représentation, qui a sa source dans 

l’entendement. Il se distingue de l’intuition sensible concrète et singulière par leur 

caractère abstrait et universel. Il s’agit donc d’une idée d’un objet conçu par l’esprit. 

L’objet ici en question est un objet sensible, ce qui fait que ce concept est la 

représentation dans l’esprit des objets perçus ou conçus par les sens. Kant a soutenu à 

partir d’une analyse de la connaissance scientifique qu’il y a des concepts a priori ; 

c’est-à-dire indépendants de toute expérience. Ces concepts ne nous fournissent pas un 

contenu de connaissances. Ils ne sont que des formes selon lesquelles la pensée peut se 

rapporter à un objet en général. C’est seulement par l’application des concepts purs au 

contenu par la sensibilité que se constituent les objets des connaissances. La fonction 

des concepts a priori est d’unifier nos représentations. 

Il faut rappeler que ce n’est pas tout ce qui est indépendant de toute expérience 

dans l’esprit qui est désignée comme un concept. Comme le concept pur et l’idée sont 

tous les deux indépendants de l’expérience, la différence réside dans le fait que l’idée 

est une création de l’esprit lui-même sans la tirer de l’expérience. Elle ne vit que dans 

l’esprit. Elle est le produit de la raison dont l’objet ne peut se rencontrer dans 

l’expérience. Par contre, le concept, même s’il est pur, il se rapporte toujours aux objets 

de l’expérience, puisqu’il provient de l’entendement. 

B – Les deux sources d’où découle notre connaissance 

                                                 
39 Martin Heidegger, Kant et le problème de la métaphysique, p.83. 



 

 

49

La lecture du philosophe Anglais Hume et la connaissance de la philosophie des 

rationalistes, forment la source de la connaissance chez Kant, à part son effort 

personnel. Puisqu’à l’empirisme, il accorde qu’il n’y a de connaissance qu’à partir de 

l’expérience ; au rationalisme, il accorde que la raison est par elle-même source de la 

connaissance. Puisqu’il y a des jugements synthétiques a priori, cela veut dire que pour 

Kant, notre connaissance trouve sa source à partir de deux éléments interdépendants. 

Car les intuitions sensibles ne suffisent pas à nous faire connaître quoique ce soit, il faut 

qu’elles soient ordonnées par les concepts de l’entendement. On va donc analyser ci-

dessous les rôles respectifs de ces deux éléments dans la réalisation de la connaissance, 

en commençant par la sensibilité, qui est la faculté des intuitions, ensuite, 

l’entendement, qui est la faculté des concepts. 

1)- La sensibilité 

La première source de la connaissance, an tant qu’une saisie des objets en 

général, est la sensibilité. Elle est une faculté de connaître immédiate ou directe d’un 

objet à l’extérieur de nous. Ce qui fait qu’elle est capable de recevoir des impressions 

venant de l’extérieur. Kant affirme que : 

La capacité de recevoir (réceptivité) des représentations 
grâce à la manière dont nous sommes affectés par les objets 
se nomme sensibilité.40 

 

Ce qui revient à dire que, c’est par la sensibilité que nous pouvons percevoir 

directement les choses qui se livrent à nous. Il faut souligner que cette réceptivité ne 

fonctionne que si les objets affectent notre esprit, c’est-à-dire, pour qu’il y ait une 

intuition possible des objets, il faut qu’ils se manifestent à nos sens. En dehors des 

objets d’expérience possible, il n’y aura plus de sensibilité. Elle est réservée réellement 

aux choses où nos organes des sens ont le pouvoir directement. Ce qui implique que la 

sensibilité ne fonctionne pas en dehors des deux formes a priori de la sensibilité : 

l’espace et le temps. 

Donc, la sensibilité tient une place très importante dans la réalisation de la 

connaissance parce qu’elle constitue le fondement de toute connaissance. Elle est à la 
                                                 
40 Kant, Critique de la Raison Pure, p.53. 



 

 

50

base, car sans les intuitions sensibles, la seconde source de notre connaissance perd sa 

légitimité puisque connaître c’est toujours connaître quelque chose.  

2)- L’entendement. 

La deuxième source est l’entendement : les perceptions sensibles ne deviennent 

pas connaissances que grâce aux formes de la pensée. Il est une fonction de l’esprit 

reliant la sensation grâce aux catégories. A ce propos, Albin Michel dit : 

Ces catégories étant les fonctions qui permettent de penser ce 
qui est donné dans l’intuition.41 

 

Ce qui implique que tous les objets, en tant qu’ils sont pour nous, doivent 

nécessairement être soumis aux règles de l’entendement. La pensée est l’acte de 

l’entendement et le produit de l’entendement est la représentation. Comme connaître est 

la somme d’une pensée et d’une matière, donc tout objet existant hors du monde 

sensible échappe au domaine de ce qui est pensable par les catégories humaines. Donc, 

les catégories ne peuvent penser que les phénomènes empiriques. 

 A la différence de la faculté des intuitions, l’entendement est un pouvoir de 

connaître non sensible. L’entendement produit des concepts. Par conséquent, il est une 

faculté de connaître médiate, c’est-à-dire par l’intermédiaire des concepts. Par le moyen 

des concepts, l’entendement, organise, établit une classification par catégorie les 

éléments de l’intuition. 

C)- La complémentarité de la sensibilité et de l’entendement 

Nous comprenons que la sensibilité est un moyen pour nous d’acquérir de l’objet 

extérieur à nous, des représentations. Parce qu’elle est en contact direct avec les objets. 

Kant affirme que : 

C’est donc au moyen de la sensibilité que des objets nous sont 
donnés, et seule elle nous fournit des intuitions.42 

 

                                                 
41 Albin Michel, Encyclopedia universel, Volume I, p.818. 
42 (E.) Kant, Critique de la Raison Pure, p.53. 



 

 

51

A travers cette affirmation, nous constatons que la sensibilité est à la base même 

de la connaissance, elle est un point incontournable. Mais si toute activité de connaître a 

nécessairement pour point de départ, l’intuition sensible elle n’est pas suffisante. Elle 

doit bénéficier de la conceptualisation. Par cette activité de conceptualisation, la raison 

est effectivement un principe déterminant de la faculté de connaître. Ainsi, 

l’entendement transforme les donnés sensibles en signification. Kant explique 

l’interdépendance de ces deux facultés en disant : 

Sans la sensibilité, nul objet ne nous serait donné ; sans 
l’entendement, nul ne serait pensé. Des pensées sans matières 
sont vides ; des intuitions sans concepts sont aveugles.43 

 

Ce qui revient à dire que, toute connaissance doit d’abord passer par la 

sensibilité. Cela est nécessaire car les concepts doivent se rapporter aux objets 

intuitionnés pour les rendre intelligible. Si l’un de ces deux propriétés est absent, la 

connaissance serait aussi absente. Ces deux éléments sont inséparables et l’un dépend 

de l’autre. 

Mais ces deux facultés ne peuvent pas fonctionner à bon escient en dehors de 

leur champ d’activité. Ce qui nous amène à étudier les cadres dans lequel une 

connaissance est possible. 

                                                 
43 Ibid, p.77. 



 

 

52

 

 

 

 

Chapitre III : LES DOMAINES OU UNE CONNAISSANCE OBJ ECTIVE 

EST POSSIBLE. 

Kant a bien tracé le cadre selon lequel notre raison trouve le champ de son usage 

correct, c’est-à-dire le cadre où une connaissance est possible. On entend par possible 

ici une connaissance reposant sur le principe de la limite du pouvoir théorique de la 

raison. La raison, constate Kant, parfois excède le champ défini par l’esthétique, ainsi 

que les pouvoirs de l’entendement. Ce qui revient à dire que pour qu’il y ait une 

connaissance objective, la raison ne doit jamais prétendre d’aller au-delà des limites des 

pouvoirs de notre faculté de connaître. On va déterminer ci-après les cadres où la 

connaissance est possible. 

L’esthétique transcendantale.  

Chez Kant, l’esthétique désigne une étude de ce qu’il y a de sensible dans la 

connaissance. D’où, l’esthétique transcendantale est l’étude des intuitions pures ou 

formes a priori de la sensibilité ; c’est-à-dire des formes nécessaires de toute 

connaissance sensible, à savoir, l’espace et le temps. A la question, dans quelle 

condition accédons-nous aux donnés empiriques, Kant nous amènent d’abord à observer 

les deux formes a priori de la sensibilité. 

1)- L’espace 

L’espace est une intuition pure, la forme a priori de la sensibilité. Il n’existe que 

par et pour le sujet. Il est le cadre à l’intérieur duquel sont données et liées les 

sensations. Donc, l’espace ne présente que les phénomènes, le seul domaine où notre 

intuition est capable de saisir quelque chose. A ce propos Kant nous dit : 

 



 

 

53

L’espace est une représentation nécessaire a priori qui sert de 
fondement à toutes les intuitions extérieures.44 

 

Cela veut dire que l’espace sert de fondement au phénomène extérieur. Ce qui 

signifie que l’espace précède en nous toute apparition des objets, et nul objet ne peut 

nous être donné sans la représentation a priori de l’espace. Ce qui implique qu’il est 

impossible de percevoir un objet qui n’occupe pas une portion de l’espace. 

2 ) - Le temps 

Pour qu’un objet, quel qu’il soit, puisse être donné, il faut qu’il se produise en un 

instant déterminé du temps. Mais tout cela ne concerne que notre expérience, les 

phénomènes et non les choses en elles mêmes. C’est dans le temps que s’opèrent le 

déroulement successif de la diversité sensible et la compréhension unificatrice de ce 

déroulement. Comme le dit Kant : 

La simultanéité ou succession ne tomberait pas elle-même 
sous la perception, si la représentation du temps ne lui serait 
a priori de fondement.45 

 

Donc, tout se passe dans le temps mais le temps demeure et ne change pas en 

tant que forme universelle a priori. Autrement dit, toute chose se manifeste dans le 

temps, c’est-à-dire chaque objet a sa propre durée. Kant déclare que : 

La permanence exprime en général le temps, comme le 
corrélatif constant de toute existence des phénomènes, de tout 
changement et de toute simultanéité.46 

 

En somme, toute chose que nous intuitionnons dans l’espace et dans le temps ne 

sont que des phénomènes. Parce que les formes a priori de la sensibilité sont à la source 

de nos perceptions et de nos conceptions. Si donc notre pouvoir d’intuitionner est limité 

dans le temps et dans l’espace, c’est-à-dire dans le monde phénoménal, cela implique 

que notre pouvoir de connaître ne doit jamais dépasser la limite de notre expérience 
                                                 
44 (E.) Kant, Critique de la Raison Pure, p.55 
45 Ibid, p.61 
46 Ibid, p.178 



 

 

54

possible. Car seul dans le monde phénoménal que nous pouvons fonder une 

connaissance objective. Ce qui fait que l’expérience est l’un des cadres où notre faculté 

de connaître trouve sa légitimité dans son activité. 

3 )- L’expérience 

Il est vrai que l’objectif majeur de notre auteur est de trouver un moyen pour 

parvenir à une connaissance objective. Il commence par faire un examen qui a pour fin 

de distinguer ce que la raison peut faire et ce qu’elle est incapable de faire. La question 

qui se pose, est alors de savoir si notre connaissance est véritablement limitée aux objets 

tels qu’ils nous apparaissent ? 

C’est pour répondre à cette question que Kant nous propose l’expérience comme 

l’un des cadres de la connaissance possible. L’expérience exige toujours la présence 

d’un objet. Cet objet est donné dans l’espace, ce qui implique que l’expérience n’est 

possible que dans l’espace. C’est pourquoi l’espace est comme la forme originaire de 

l’expérience externe. Donc, l’objet de l’expérience n’est autre que ce qui apparaît et ce 

qui se manifeste en nous. Kant a bien dit que hors de l’expérience possible, nulle 

connaissance objective n’est possible. Ce qui revient à dire que pour avoir une 

connaissance objective, on ne doit pas sortir du domaine de l’expérience. Le pouvoir de 

notre faculté de connaître est limité dans le monde phénoménal. Parce que les sens et 

l’entendement ne visent que les phénomènes, c’est-à-dire les choses telles qu’elles sont. 

En dehors du monde phénoménal résident les choses en soi. Ce monde nouménal est 

inaccessible à l’expérience. Son objet n’est pas présent. Il n’y a pas de contact entre 

sujet connaissant et objet à connaître, donc, il n’est pas un monde de connaissance. 

En somme, la connaissance n’est jamais objective et scientifique que dans le 

domaine de l’expérience, c’est-à-dire dans le monde phénoménal. Cela parce que, seuls 

les objets phénoménaux peuvent être connus et le sujet connaissant, à savoir l’homme, 

ne peut utiliser ses facultés de connaître légitimement que dans le domaine de 

l’expérience, inclues dans les formes a priori de la sensibilité : l’espace et le temps. 



 

 

55

 

 

 

 

CONCLUSION 

Au terme de cette analyse, nous pouvons affirmer que pour Kant, la 

connaissance, pour qu’elle soit légitime et possible, demande une certaine condition. 

Pour découvrir ces conditions, Kant nous amène à trouver une réponse à la question : 

« que pouvons-nous connaître ? » A ce propos, il opère un examen critique de la raison, 

déterminant ce qu’elle peut faire et ce qu’elle est incapable de faire. L’opération critique 

effectuée par Kant ici, n’est pas dans l’ordre d’une critique sceptique mais d’un examen 

concernant l’usage, l’étendue et les limites de la raison. 

D’abord, nous tenons à dire que dès le départ, notre auteur a bien précisé que 

dans sa théorie de la connaissance, le rapport existant entre le sujet connaissant et 

l’objet à connaître est incontournable. Ce qui implique que dans la recherche de la 

connaissance, il faut toujours la présence du penseur et des objets à penser. 

Car « connaître c’est mettre en forme une matière donnée. »47. Autrement dit, une 

connaissance doit toujours se rapporter avec un objet. Elle   exige un contact avec la 

matière. Cela est nécessaire car la sensibilité posée à la base même de tout acte de 

connaître est impuissante en dehors des objets sensibles. 

Puis, Kant établit une analyse sur notre faculté de connaître. Car notre 

connaissance est déterminée par la capacité de notre faculté de connaître selon leur 

pouvoir de représenter les objets. Notre auteur a bien souligné cela en disant que  

Toute connaissance commence par les sens, passe de là à 
l’entendement et s’achève dans la raison.48 

 

                                                 
47 George Pascal, Pour connaître Kant, p. 32 
48 (E.) Kant, Critique de la raison pure, p.254 



 

 

56

A travers cette affirmation, nous voyons que la connaissance a comme source 

première la sensibilité. Ce n’est qu’à partir de la sensibilité que l’on découvre les lois 

qui régissent les phénomènes. La sensibilité est la faculté des intuitions. Ce qui fait que 

sa limite se trouve dans la limite où nous ne pouvons plus utiliser notre intuition. Donc, 

la faculté sensible est finie car l’intuition est limitée. Et sa limite ne dépasse pas le 

phénomène. 

Nous possédons aussi la faculté de connaître non sensible qui est l’entendement. 

Avec l’entendement, notre connaissance n’est plus sensible mais conceptuelle. Et doit 

toujours aller avec la sensibilité car la connaissance de l’entendement n’est pas directe, 

il n’a pas le pouvoir d’intuitionner. Donc, le pouvoir de l’entendement dépend de la 

sensibilité. Rien n’est pensé dans l’entendement sans l’activité de la sensibilité et ses 

pouvoirs. Comme les concepts de l’entendement doivent toujours se rapporter à des 

objets, ils assurent donc l’éclaircissement des donnés des sens, et de faire en sorte qu’ils 

aient des significations. A la différence de ces deux facultés, la raison avec ses idées est 

conçue comme faculté suprême. Elle peut prétendre découvrir ce qui est inconditionné. 

Dans son fonctionnement, elle correspond à rien de ce qui est sensible. Donc les idées 

ne peuvent pas constituer une connaissance. Elles dépassent les limites de l’expérience 

possible. 

Ainsi, pour Kant, la condition de possibilité de la connaissance dans chaque 

stade de faculté de connaître, dépend de la présence de la forme a priori. Pour montrer 

le pouvoir de cet a priori, notre auteur a fait l’invention de la raison pure. Le but est de 

pouvoir prouver l’existence de l’a priori et de déterminer quelles activités a priori 

comporte la raison pure 

A ce propos Y. Belaval dit : 

Toutes les facultés cognitives, sensibilités, entendement, 
raison possèdent des connaissances dont l’origine n’est pas 
l’expérience et qui sont par conséquent le bien propre de 
la raison humaine.49  

 

                                                 
49 (Y.) Belaval, La Révolution kantienne, p.44. 



 

 

57

Il faut accepter que la présence de forme a priori est l’une des conditions 

nécessaires à la réalisation de la connaissance. Avec la sensibilité, nous avons comme 

forme a priori l’espace et le temps. Ils sont antérieurs à l’expérience. Ces formes sont 

strictement la forme interne et externe de notre intuition. De même aussi pour 

l’entendement qui, à un deuxième niveau d’organisation, possède comme forme a priori 

les catégories. A la différence de la première forme, l’entendement est conceptuelle. 

D’où l’idéalisme transcendantal de Kant, là où il suppose que tout objet de connaissance 

doit être déterminé a priori par la nature même de notre faculté de connaître. Avec cette 

détermination a priori, le sujet pensant doit envisager la valeur objective de la 

connaissance. Il faut se méfier de la raison avec ses propres idées. Car son a priori n’a 

pas d’usage empirique. Elle sort du cadre du domaine de la connaissance possible. La 

démarche relève des objets purement formels sans la moindre trace d’une expérience 

concrète. Elle prétend connaître les choses extra-sensibles. C’est pourquoi notre auteur 

ajoute comme condition nécessaire à la réalisation de la connaissance la séparation du 

monde en deux. 

Toute connaissance a une forme et une matière. Ce qui fait qu’il y a une 

condition nécessaire dans l’usage de notre raison, dans la détermination de la 

connaissance. Le concept doit être utilisé seulement dans un usage logique et empirique 

mais non pas dans un usage transcendantal. Les limites de notre connaissance objective 

et scientifique restent rivées à l’expérience. Elle ne peut atteindre que le phénomène. 

Seul le phénomène peut se livrer à notre faculté de connaître. La relation entre sujet-

objet est possible. Cette relation n’existe que dans le monde que Kant lui-même a 

nommé « monde phénoménal ». Dans ce monde, tout acte de connaître est valable parce 

qu’il est un monde de l’expérience, un monde où l’objet est en contact avec le sujet 

pensant.  Et que toutes les perceptions et les représentations que nous avons organisées 

sont soumises aux deux formes de la sensibilité. Tout ce que nous concevons est spatio-

temporel. 

Quant au deuxième monde, qui est le « monde nouménal », notre auteur dit que 

c’est la raison proprement dite qui s’y occupe de toutes les tentatives de connaître. Ici, 

son usage n’a intégralement pas de relation avec les objets matériels. L’objet d’étude 

n’est pas en relation avec le sujet pensant. Si on entend par connaissance, chez Kant 

rapporter à un objet une intuition donnée, est ce qu’on peut avoir une intuition sur 



 

 

58

l’âme, Dieu et la liberté ? Tout cela constitue les objets d’étude de la métaphysique. 

Kant nie absolument que nous avons une intuition de tels objets. Les choses en soi ne 

pourraient pas être l’objet d’une intuition possible. 

En outre, Kant exige que toute connaissance doive être élaborée de façon 

synthétique. Il semble impossible d’avoir une vérité synthétique sur les objets qui ne se 

livrent pas à l’expérience. De même aussi, si l’acte d’imaginer constitue une condition 

nécessaire à la réalisation de la connaissance, il est impossible aussi d’élaborer un 

schème sur un objet qui n’est pas présent. Donc, pour que la possibilité de la 

connaissance soit, nous devons concentrer notre analyse sur les réalités phénoménales 

de ce monde. Car la connaissance a priori, objective et synthétique, les seules 

connaissances légitimes, ne peuvent pas aller au-delà du phénomène. Etant donné que 

les cadres a priori, espace et temps, où l’acte de connaître se déroule et les facultés de 

connaître ne visent que le phénomène. 

Par conséquent, toutes les conditions nécessaires de la possibilité de la 

connaissance excluent la possibilité de la connaissance dans le monde nouménal, et à la 

réponse à la question « que pouvons-nous connaître ? » notre auteur répond que : 

Nous ne puissions connaître aucun objet comme chose en 
soi, mais seulement en tant qu’objet d’intuition sensible, 
c’est-à-dire en tant que phénomène.50 

 

La science est donc possible, elle peut fournir des certitudes, puisque la raison 

est capable de connaître les phénomènes. Mais la métaphysique est illégitime car par 

définition, elle concerne l’en soi ou l’extra-phénomenal. En constatant l’impossibilité en 

métaphysique d’avoir une connaissance certaine, elle n’est plus classée dans le savoir 

théorique de la raison. Kant change le statut et le domaine de la métaphysique, il va la 

classer dans le domaine de la pratique ou moral. Ce qui fait que la limite de la 

connaissance dans le monde du phénomène, n’empêche pas l’esprit à spéculer où à 

penser les choses au-delà du phénomène. A vrai dire, elle est un examen qui va attribuer 

à chaque faculté un rôle convenable. 

                                                 
50 (E.) Kant, Critique de la Raison Pure, p.254. 



 

 

59

Au dire de Kant lui-même, la où échoue la raison pure va intervenir et réussir la 

raison pratique. La raison pratique concerne l’étude de notre valeur. La source des 

valeurs est la conscience. Ce n’est pas la conscience instinctive et sentimentale, mais la 

conscience qui est la raison. Notre auteur croit à l’universalité de la raison. C’est cette 

raison qui fait la loi morale. Donc, l’obligation morale prend sa source à l’intérieur de 

notre conscience. Ainsi la raison pure ne sert plus à déterminer un objet, elle sert plutôt 

à guider l’homme dans sa vie pratique. C’est en ce sens que la morale repose sur le 

principe : « agis toujours conformément aux exigences de la raison ». 

Pour nous, les lecteurs de Kant, nous devons prendre en considération l’apport 

extraordinaire de son œuvre sur le développement de la science. Il nous amène à bien 

distinguer le domaine de la foi et de la raison dans leur fonctionnement. Nous sommes 

libérés des soumissions à une autorité pré-établie ; dès lors, toute   vérité est toujours 

révisable et toujours soumise à l’expérience. Convaincu de cette démarche, Louis 

Pasteur affirme : « Lorsque je rentre dans mon laboratoire, je laisse ma foi au 

vestiaire ».51 

Précisons une fois de plus que cette conception n’implique aucun discrédit porté 

contre la foi et les croyances des gens, il s’agit simplement de deux doctrines qui 

fonctionnent avec des règles différentes. On peut dire, pour terminer, que la fameuse 

querelle du Moyen Age, consistant à opposer foi et raison, a trouvé sa solution chez 

Kant.  

                                                 
51 (L.) Pasteur, Technique de l’expression écrite et orale, p.53 

http://www.rapport-gratuit.com/


 

 

60

BIBLIOGRAPHIES 

I - OUVRAGES DE KANT  

1)- Critique de la raison pure, Traduction française par Tremesaygues et Pacaud, 

Préface de Serrus, Paris, PUF, 1930, 584pages 

2)- Prolégomènes à toute métaphysique future qui voudra se présenter comme 

science, Traduction de l’Allemagne par Gibelin, 9ème Ed., Paris, J. Vrin, 1974, 183 

Pages. 

3)- Premiers principes métaphysiques et la science de la nature, Traduit de 

l’Allemagne par Gibelin, Paris, J. Vrin, 1952, 166 pages. 

4)- Réponse à Eberhard, Traduction, Introduction et note par Roger Kempf, Paris, J. 

Vrin, 1950, 125 Pages. 

5)- Fondement de la métaphysique des Mœurs, Traduction de Victor Delbos Revue 

par A. PHILONENKO, Paris, J. Vrin, 1987, 154 pages. 

6)- Vers la paix perpétuelle. Que signifie s’orienter dans la pensée ? Qu’est-ce que 

les lumières ?, Introduction, notes, bibliographie et chronologie par Françoise 

Proust, Traduction par J. François Poirier et Françoise Proust, Paris, Flamarion, 

1991, 206 pages. 

II - OUVRAGES SUR KANT  

7)- BELAVAL (Yvon), La révolution Kantienne, Paris Gallimard, 1973, 309 pages. 

8)- DELEUZE ( Gilles), La philosophie critique de Kant, doctrine des facultés, 

Paris, PUF, 1963, 107 pages. 

9)- GOULIGA (Arsenij), Emmanuel Kant, Une vie, traduction de Jean Marie 

Vaysse, Mousco, 1981, édition française Aubier Montaigne,1985, 349 pages. 

10) – HEIDEGGER (Martin), Kant et le problème de la métaphysique. Ytaduction 

de l’Allemagne par Alphonse de Waethens, Paris, Gallimard, 1953, 308 pages 



 

 

61

11) – LACROIX (Jean), Kant et le kantisme, Que sais-je ?, 6ème édition, Paris, PUF, 

1981, 128 pages. 

12) – PASCAL Georges, Pour connaître Kant, Bordas, 1970, 155 pages. 

13) – VERNEAUX (Roger), Renouvier, disciple et critique de Kant, Paris, J. Vrin, 

1945, 138 pages. 

14) – WEIL (Eric), Problème Kantien, Paris, J. Vrin, 1970, 176 pages. 

III- AUTRES OUVRAGES  

15)- BARIL (Denis) et GUILLET (Jean), Technique de l’expression écrite et orale, 

Tome I, Paris, Dalloz, 1996, 244 pages. 

16)- BREHIER (Emile), Histoire de la philosophie, Tome II, Paris, J. Vrin, 1945, 

138 pages. 

17)-HESS (Remi), 25 livres clés de la philosophie, Alleur(Belgique), Marabout, 

1995, 410 pages.  

18)- HUME (David), Enquête sur l’entendement humain, Traduction par André 

Leroy, Paris, 1976, 167 pages. 

19)- KUNG (Hans), Dieu existe-il ?, Réponse à la quetin de Dieu dans le temps 

moderne, Traduit par Jean louis Schlegel, Paris, seuil, 1981, 929 pages. 

20)- ROUGIER (Louis), La métaphysique et la langage, Paris, Flammarion, 1960, 

247 pages. 

21) – RIVELAYGUE (Jacques), Leçon de la métaphysique allemande, Tome II, 
« Kant », Bernard ecrasset & Fasquelle, Paris, 1992, 503p. 



 

 

62

TABLE DES MATIERES 

REMERCIEMENTS ......................................................................................................... 2 

INTRODUCTION ............................................................................................................ 2 

Première partie : AUX SOURCES DE LA PHILOSOPHIE KANTIENNE .................... 5 

ET SON CONTEXTE ...................................................................................................... 5 

Chapitre I : - LES SOURCES DE LA PHILOSOPHIE DE KANT ................................. 6 

A – L’éducation dans le Piétisme : ............................................................................... 6 

B – L’influence de la tradition rationaliste. .................................................................. 6 

C- L’influence de Hume. .............................................................................................. 8 

Chapitre II : CONTEXTE PHILOSOPHIQUE DE KANT .............................................. 9 

A – Le siècle des Lumières ........................................................................................... 9 

1 – Définition ............................................................................................................ 9 

2 – Sa manifestation .................................................................................................. 9 

B – PERIODES CRITIQUES. .................................................................................... 10 

1 – Période Précritique ............................................................................................ 10 

2 – Période critique. ................................................................................................ 11 

Deuxième partie : NATURE DE LA CONNAISSANCE ET SES LIMITES ............... 13 

Chapitre I : - KANT ET LE CONCEPT DE LA CONNAISSANCE ............................ 14 

A – Définition de la connaissance .............................................................................. 14 

B – Les différentes sortes de connaissance. ................................................................ 16 

1)- Connaissance a priori ....................................................................................... 16 

2)- la connaissance a posteriori .............................................................................. 17 

3)- Connaissance pure. ............................................................................................ 18 

4)- Connaissance pure et connaissance a priori. .................................................... 18 

C – L’origine de la connaissance humaine. ................................................................ 19 

Chapitre II : KANT ET L’ANALYSE DE LA CONNAISSANCE ............................... 22 

Les formes de la sensibilité et de l’entendement. ....................................................... 22 

1)- Les formes a priori de la sensibilité. ..................................................................... 22 

a)- L’espace. ............................................................................................................ 22 

b)- le temps ............................................................................................................. 23 

2)- La forme a priori de l’entendement ...................................................................... 24 

Chapitre III : KANT ET LES LIMITES DE LA CONNAISSANCE ............................ 28 

A-LE PHENOMENE ET LE NOUMENE ................................................................. 28 



 

 

63

1)- Le phénomène ................................................................................................... 28 

B-LA METAPHYSIQUE ........................................................................................... 30 

1- Définition ............................................................................................................ 30 

2) Le problème critique au sujet de la métaphysique ............................................. 31 

Troisième partie : LES CONDITIONS DE        POSSIBILITE DE LA 

CONNAISSANCE CHEZ KANT .................................................................................. 35 

Chapitre I : LES RAPPORTS ENTRE SUJET ET OBJET............................................ 36 

A ) – Les caractéristiques des objets à connaître. ....................................................... 37 

B)- Le sujet transcendantal de Kant ............................................................................ 38 

1)- L’idéalisme transcendantal ................................................................................ 40 

a)- la révolution copernicienne de Kant .................................................................. 42 

C)- La notion du schématisme. ................................................................................... 43 

D)- Jugements analytiques et jugements synthétiques ............................................... 44 

1) Les jugements analytiques .................................................................................. 44 

2) Les jugements synthétiques ................................................................................ 45 

Chapitre II : LES FACULTES DE CONNAITRE ET SES POUVOIRS ...................... 47 

A – Les deux éléments fondant la possibilité de la connaissance : ............................ 47 

1 – L’intuition : ....................................................................................................... 47 

2)- Le concept. ........................................................................................................ 48 

B – Les deux sources d’où découle notre connaissance ............................................. 48 

1)- La sensibilité ..................................................................................................... 49 

2)- L’entendement. .................................................................................................. 50 

C)- La complémentarité de la sensibilité et de l’entendement .................................... 50 

Chapitre III : LES DOMAINES OU UNE CONNAISSANCE OBJECTIVE EST 

POSSIBLE. ..................................................................................................................... 52 

L’esthétique transcendantale. ...................................................................................... 52 

1)- L’espace ............................................................................................................ 52 

2 ) - Le temps .......................................................................................................... 53 

3 )- L’expérience ..................................................................................................... 54 

CONCLUSION ............................................................................................................... 55 

BIBLIOGRAPHIES ........................................................................................................ 60 

TABLE DES MATIERES .............................................................................................. 62 

 


