
 

SOMMAIRE 
INTRODUCTION GENERALE................................................................................................................- 3 - 
CHAPITRE I  LE MYTHE DU NEGRE DANS LA LITTERATURE FRANÇAISE ET LA   
LITTERATURE FRANCOPHONE 
INTRODUCTION.....................................................................................................................................- 11 - 
I.1. PRESENTATIONS.....................................................................................................................- 12 - 

I.1.1. L’AUTEUR, SON PROJET LITTERAIRE ......................................................................................... - 12 - 
I.1.2. SONY LABOU TANSI EL LA FRANCOPHONIE............................................................................... - 17 - 
I.1.3. PRESENTATION DU CORPUS ....................................................................................................... - 18 - 

I.1.3.1. Le paratexte .............................................................................................................- 18 - 
                                                                                                                                                                      

I.1.3.2. L’Etat Honteux................................................................................................................- 20 - 
I.1.3.3. Le Commencement des douleurs.....................................................................................- 21 - 

I.2. ORIGINES DU MYTHE DU NEGRE ......................................................................................- 22 - 
I.2.1. DE LA MALEDICTION  DE CHAM A LA MALEDICTION DU NOIR................................................... - 22 - 
I.2.2. COLONIALISME, LEGITIMATION................................................................................................. - 25 - 
I.2.3. L’IDEOLOGIE COLONIALE.......................................................................................................... - 27 - 

I.3. LES DIFFERENTES TENTATIVES DE REVALORISATION DU NOIR .........................- 30 - 
I.3.1. LE PRIMITIVISME : LA NOSTALGIE D’UNE VIE SAUVAGE ............................................................ - 30 - 
I.3.2. LA NEGRITUDE .......................................................................................................................... - 32 - 

I.4. LA SUBVERSION DU MYTHE DU NEGRE DANS LE ROMAN AFRICAIN ..................- 35 - 
 

I.4.1. La couleur noire..............................................................................................................- 37 - 
I.4.2. Laideur et saleté..............................................................................................................- 38 - 
I.4.3. Le cannibalisme et le caractère sanguinaire ..................................................................- 39 - 
I.4.4. Le goût à La palabre.......................................................................................................- 40 - 
I.4.5. De l’incapacité du noir à gérer  ses ressources..............................................................- 41 - 
I.4.6. La sexualité débridée des noirs.......................................................................................- 44 - 

CONCLUSION..........................................................................................................................................- 45 - 
CHAPITRE II............................................................................................................................................- 53 - 
LA SUBVERSION DU MYTHE DU NE DANS L’ETAT HONTEUX...ERREUR ! SIGNET NON DEFINI. 
INTRODUCTION.....................................................................................................................................- 48 - 
II.1. L’ETAT HONTEUX :UNE SOCIETE DESHUMANISEE ....................................................- 50 - 

II.1.1. AFFAIRES  DE L’ETAT OU JEUX D’ENFANT ? ......................................................................... - 51 - 
II.1.2. UN POUVOIR DE LUXURE : BIENS, FEMMES ........................................................................... - 52 - 
II.1.3. REFUS DE TOUTE CONFUSION GRATUITE..................................... ERREUR ! SIGNET NON DEFINI. 
II.1.4. VIOLENCE ET CRUAUTE ........................................................................................................ - 57 - 
II.1.5. LA SEXUALITE ...................................................................................................................... - 60 - 
II.1.6. LA FEMME NOIRE : DE FATOU-GAYE A LA FILLE A LANGUE COUPEE .................................... - 62 - 

II.2. DUALITE EUROPE/ AFRIQUE ..............................................................................................- 64 - 
II.2.1.UN ETAT CARRE, SYMBOLE DU PRE-CARRE FRANÇAIS........................................................................ - 64 - 
II.2.2. De l’Etat “indépendant” de Léopold II à L’Etat Honteux de Martilimi Lopez  - 67 -: 
II.1. L’Etat Honteux, l’histoire honteuse d’un continent.  
1.2. Affaires  de l’Etat

Sommaire  



 

 
II.2.4. L’ETAT HONTEUX : UNE HORREUR PARTAGEE ..................................................................... - 68 - 
II.2.5. VAUBAN EN AFRIQUE : L’ARCHITECTE DES MONUMENTS « HORRIBLES » ............................ - 70 - 
II.2.6. L’ETAT HONTEUX : DE LOUIS XIV A MARTILIMI LOPEZ, UNE SEDUCTION PAR LA MEMOIRE. - 72 
- 

II.3. QUELQUES PROCEDES DE CREATION DANS L’ETAT HONTEUX ............................- 74 - 
II.3.1. LA RELATION LITTERATURE/SOCIETE DANS L’ETAT HONTEUX............................................ - 74 - 
II.3.2. DU CARNAVALESQUE DANS L’ETAT HONTEUX.................................................................... - 76 - 

II.3.2.1. Le rire .............................................................................................................................- 76 - 
II.3.2.2. Le grotesque....................................................................................................................- 78 - 
II.3.2.3. Le renversement..............................................................................................................- 80 - 

II.3.4. LA GESTION DE L’INTERTEXTUALITE DANS L’ETAT HONTEUX ............................................ - 81 - 
II.3.4.1. La part du texte biblique dans l’Etat Honteux ................................................................- 82 - 
II.3.4.2. Autres sources d’inspiration ...........................................................................................- 84 - 

CONCLUSION..........................................................................................................................................- 86 - 
CHAPITRE III ..........................................................................................................................................- 94 - 
 REECRIRE L’HISTOIRE, UNE REVANCHE DES PEUPELES DEPOUILES..............................- 94 - 
INTRODUCTION......................................................................................................................................... 87 
III.1. L’HISTOIRE OCCULTEE DES PEUPLES NOIRS .................................................................. 88 

III.1.1. PREMIERES TENTATIVES DE RECTIFICATIONS ........................................................................... 90 
III.1.1.1. Doguicimi de Paul Hazoumé .............................................................................................. 90 
III.1.1.2. Chaka, le conquérant Zoulou.............................................................................................. 92 

III.2. DECOLONISER L’HISTOIRE..................................................................................................... 94 
III.2.1. LE CLAN DES KHANS, UNE HISTOIRE DE SEIZE MILLE ANS ........................................................ 94 
III.2.2. ON NOUS A PIQUE CINQ SIECLES ............................................................................................... 97 
III.2.3. L’INTRUSION COLONIALE : L’ESCROQUERIE MORALE............................................................... 97 
III.2.4. LES GUERRES CIVILES EN AFRIQUE : L’HERITAGE COLONIAL ................................................... 99 
III.2.5. UNE GENESE A L’ENVERS ....................................................................................................... 100 

III.3. DE L’ANCRAGE ETHNIQUE DANS LE COMMENCEMENT DES DOULEURS............... 103 
III.3.1. DE LA PALABRE A LA PAROLE PROLIFEREE ............................................................................. 103 
III.3.2. LE COMMENCEMENT DES DOULEURS, CASSANDRE A L’AFRICAINE ? ..................................... 106 
III.3.3. LA NATURE COMME GARDIENNE DE LA MEMOIRE................................................................... 107 

III.3.3.1. L’arbre, la forêt ................................................................................................................ 108 
III.3.3.2. La pierre ........................................................................................................................... 113 
III.3.3.3. Le ciel ............................................................................................................................... 114 

III.4. DE L’INTERTEXTUALITE DANS LE COMMENCEMENT DES DOULEURS ................ 115 
III.4.1. LE TEXTE BIBLIQUE ................................................................................................................ 115 
III.4.2. DES CHIFFRES COMME FLUCTUATION DU SENS ET DES MOTS .................................................. 116 

CONCLUSION............................................................................................................................................ 118 
CONCLUSION GENERALE ..................................................................................................................-127- 

 bibliographie

http://www.rapport-gratuit.com/


 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION GENERALE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                                Introduction générale 

 - 2 -

Par quelle nécessité recourir au mythe du nègre pour lire Sony Labou Tansi ? 

Rien ne nous permet pourtant d’envisager a priori la présence du mythe chez Sony 

Labou Tansi comme pur élément narratif. Quand Sony Labou Tansi s’empare du 

mythe du nègre, en garde-t-il le parcours, les formes et les contenus, les objets et la 

symbolique que l’on peut rencontrer chez ses aînés ? Dans le lieu de rencontre Sony 

Labou Tansi/mythe du nègre, la subversion permet-elle de conclure à un 

détournement ? Ces questions nous amèneront à voir dans le mythe du nègre chez 

Sony Labou Tansi la représentation du grotesque des dignitaires africains, ainsi que 

de l’horreur et de la violence qui sont désormais le lot quotidien des peuples soumis 

à l’arbitraire du pouvoir. 

Sony Labou Tansi n’a pas failli à ce qu’il considérait comme la mission de 

tout écrivain. Sa production artistique constitue un réquisitoire contre le 

totalitarisme, non seulement au Congo, mais dans toute l’Afrique. Il incarne de ce 

fait l’idéal démocratique auquel aspirent son peuple et tous les peuples africains. 

Sony Labou Tansi joue franc jeu. D’abord, il tourne le dos à l’idée d’une littérature 

nationale en privilégiant son identité kongo. Mieux, il tente de sortir la littérature 

africaine de son nationalisme en rappelant une évidence artistique simple ; peu 

importe la race, le lieu géographique d’où l’on parle, la littérature reste avant tout 

une parole humaine qui s’adresse à une oreille humaine. « J’écris, ou je crie, un peu 

pour forcer le monde à venir au monde »1, ou encore : « Je suis à la recherche de 

l’homme, mon frère d’antan - à la recherche du monde et des choses, mes autres 

frères d’antan »2. Du point de vue littéraire, il fait sienne la devise d’Eugène 

Ionesco : « Je n’enseigne pas, j’invente ». Quant à l’engagement, Sony Labou Tansi 

l’évacue en substituant à l’écrivain engagé un auteur engageant : « A ceux qui 

cherchent un auteur engagé, je propose un homme engageant »3, écrit-il dans 

l’avant-propos de La vie et demie. Il opère ainsi un distinguo fécond parce qu’il 

montre bien qu’on peut être insensible à l’engagement scripturaire et s’engager en 

tant que citoyen. C’est déjà une prise de distance avec la négritude où « le rêve est 

                                                 
1 Avertissement de L’Etat Honteux, Paris, Seuil, 1981, p. 6. 
2 Avertissement de Les Sept solitudes de Lorsa Lopez, Paris, Seuil, 1985, p. 12. 
3 Sony Labou Tansi, La Vie et demie, Paris, Seuil, 1979, p. 9. 



                                                                                                                Introduction générale 

 - 3 -

une prise directe sur l’action et la littérature est d’emblée une arme de combat », 

car « interpréter poétiquement le monde ne s’oppose plus à le  ‘changer’ 

politiquement »1. 

 Cependant, parler du mythe du nègre dans la littérature africaine, c’est parler 

tout d’abord, de l’histoire entre l’Afrique et l’occident. Une histoire qui a commencé 

avec la traite des esclaves au début du XVe siècle lorsque les premiers bateaux 

portugais abordaient sur la côte orientale de l’Afrique2. Avant cette « découverte », 

le continent africain est considéré comme le lieu de tous les dangers, il n’a ni art ni 

organisation sociale. Plus tard, ce continent dépourvu d’art et d’organisation sociale, 

va devenir celui du bon sauvage. Mais qu’est-ce qu’un sauvage ? Le sauvage est-il 

celui qui vit de façon très rudimentaire et qu’on doit civiliser ? Vivre en parfaite 

harmonie avec la nature est-il un signe de sauvagerie ?  

En effet, qu’ils soient historiens, conteurs ou essayistes, tous ont  montré 

l’existence de ce mythe dès le début de la traite qui dura jusqu’en 1815, date à partir 

de laquelle elle fut «  officiellement interdite »3 suite à  l’application de l’acte final 

du « congrès de Vienne. Un autre décret sur l’abolition de l’esclave  a été signé en 

juillet 1789. Mais il fallait attendre le 27 Avril 1848 pour voir une abolition 

définitive de l’esclavage en France par un décret signé de Victor Schoelcher. 

Cependant, cette   abolition  ne fut pas suivie d’une réhabilitation de l’image du Noir 

car même au XIXe siècle, les romanciers exotiques et coloniaux (Pierre Loti, André 

Gide….) avaient continué à  le dévaloriser. 

La deuxième Guerre Mondiale, où le Noir combattait aux côtés de ses 

« frères blancs », avait démontré que l’homme blanc n’était pas « un surhomme » et 

une fois retournés dans « leur pays natal », chacun avait raconté ce qu’il avait vécu 

dans sa propre langue. Cette expérience était, pour les milliers de noirs, « l’occasion 

d’une découverte brutale de l’homme blanc, sa vérité, sans masque impérial ni 

oripeaux proconsulaires. Les Blancs travaillaient de leurs mains ; ils suaient. Ils 
                                                 
1 Paul Ricœur, Préface à l’essai de Claude souffrant, Religion et développement chez J. Roumain, J. S. Alexis 
et L. Hugues, 1985.  
2 Amina Azza Bekkat, Regards sur les littératures d’Afrique, Alger, O.P.U, 2006, p 13. 
3F. Lebrun, « Les esclaves noirs de la révolution », in, L’histoire  no 175, mars 1994, pp. 18-25.  



                                                                                                                Introduction générale 

 - 4 -

faisaient l’amour. Ils avaient faim et soif comme le premier venu. D’autres 

tremblaient de peur, torturaient, trahissaient et s’entre-égorgaient avec frénésie. 

‘Les Noirs ne sont ni meilleurs ni pires que les hommes des autres régions du 

globe’… »1. Etant donné que le Noir ne maîtrisait pas encore la langue du 

colonisateur, il était difficile pour lui de rédiger « son cahier » pour dire la réalité 

vécue. Pour ce faire, le Noir devrait d’abord apprendre la langue du colonisateur.   

Dans sa thèse « Le Mythe du nègre et de l’Afrique noire dans la littérature 

française, de 1800 à la 2e Guerre Mondiale »2, Léon Fanoudh-Siefer avait constaté 

que, chez Pierre Loti, l’Afrique est une contrée «  inhospitalière » et « sauvage », 

un pays «  maudit », celui de la chaleur meurtrière : « c’est le Sahara, la" grande 

mer sans eau" que les Maures appellent aussi "Bled-el-Ateuch", le pays de la 

soif »3. Ainsi, P. Loti continue à qualifier la terre d’Afrique de stérile « jamais un 

fruit dans ce pays déshérité de Dieu ; les dattes du désert même lui sont refusées ; 

rien n’y mûrit, rien que les arachides et les pistaches amères (…) Grandes plaines 

chaudes, mornes, désolées, couvertes d’herbes mortes où se dressent par-ci, par-là, 

à côté des maigres palmiers, les colossaux baobabs, qui sont comme les 

mastodontes du nègre végétal et dont les branches nues sont habitées par des 

familles de vautours,de lézards et des chauves-souris »4. Pour ces  romanciers, qui 

empruntent leur cadre à l’Afrique noire, les Noirs sont d’une laideur effrayante avec 

un visage simiesque. 

Certains auteurs africains ont été choqués par l’image fausse de l’Afrique et 

de l’Africain à travers la littérature exotique et coloniale. Pour eux, les romanciers 

exotiques et coloniaux sont responsables de la cristallisation des stéréotypes relatifs 

aux Africains. Parmi ces écrivains, figure en bonne place un d’entre eux qui a 

réussi à graver son image dans l’histoire littéraire francophone en général et 

africaine en particulier. Sony Labou Tansi reste l’écrivain le plus productif de sa 

                                                 
1 Ki-Zerbo (J), cité par Guy Ossito Midiohouan, L’Idéologie dans la littérature négro-africaine d’expression 
française, Paris, L’Harmattan, 1986. PP. 97-98  
2 Léon Fanoudh-Siefer, Le mythe du nègre et de l’Afrique noire dans la littérature française de 1800 à la 
deuxième Guerre Moniale, N.E.A., 1980. 
3 Loti, Pierre, Le Roman d’un spahi (1881), Paris, Brodard & Taupin,  1947.Edition du groupe, p 7. 
4 Ibid. p. 20. 



                                                                                                                Introduction générale 

 - 5 -

génération. Sa production littéraire se déroule de 1974 date des premiers inédits à 

1995 date du dernier roman (publié après sa mort). Elle comprend des pièces 

théâtrales, des poèmes qui ne sont pas publiés et six romans. Grâce à la 

particularité de son imaginaire, l’écrivain occupe une place privilégiée dans le 

milieu littéraire international.  

Le choix de notre sujet de recherche tient compte de deux considérations 

essentielles : la première est relative au processus de réactualisation du mythe du 

nègre. En effet, Sony Labou Tansi n’est pas le seul écrivain africain ayant tenté de 

subvertir le mythe du nègre, d’autres l’ont déjà fait avant lui depuis l’époque 

coloniale jusqu’à la troisième génération en passant bien sûr par la l’ère des 

indépendances. La deuxième repose sur le caractère « novateur » dans l’écriture 

tansienne. Le texte de Sony Labou Tansi se compose de calques, d’interférences et 

d’images variées et fortes. Comme dans tout travail qui se veut scientifique, il est 

primordial de procéder dés le départ à une approche définitionnelle. 

Le premier concept est celui de la subversion. Lorsque nous parlons de 

subversion, nous sommes automatiquement dans le domaine de l’écriture et c’est à 

Roland Barthes que nous devons l’éclaircissement sur la définition de ce concept.  

Dans le Degré zéro de l’écriture (1953), Barthes définit l’écriture comme 

« une fonction : elle est le rapport entre la création et la société, elle est le langage 

oral transformé par sa destination sociale, elle est la forme saisie dans son 

intention humaine et liée aux grandes crises de l’Histoire. [ …] Placée au cœur de 

la problématique littéraire qui ne commence qu’avec elle, l’écriture est donc 

essentiellement la morale de la forme, c’est le choix de l’aire sociale au sein de 

laquelle l’écrivain décide de situer la Nature de son langage »1.  

Le deuxième concept qui concerne notre projet de recherche est celui du 

mythe. Il se définit comme un compromis entre le vrai et le faux. Léon Fanoudh-

Siefer le définit dans sa thèse comme suite : « dans la mesure où le mythe, par la 

                                                 
1 Barthes, Roland, Le Degré zéro de l’écriture, Paris, Seuil, pp.15-16. 



                                                                                                                Introduction générale 

 - 6 -

stylisation et la simplification qui le caractérisent, par la paresse et le confort 

intellectuel qu’il suppose, est un compromis entres le vrai et le faux, dans la mesure 

où il se constitue à partir d’un tri opéré dans l’histoire anonyme, émis par 

l’imaginaire collectif et adressé à la conscience collective »1. 

Le projet de recherche présenté ici s’oriente donc vers la réaction de 

l’écrivain face au mythe du nègre afin de dire certaines vérités qui ne nécessitent pas 

forcément de longs détours. Autrement dit, si les écrivains de la période des 

indépendances avaient dénoncé le colon en montrant sa responsabilité devant la 

survivance de ces clichés, c’eux de la troisième génération  devraient faire face aux 

dictateurs qui prolongent, par leurs mauvaises gestions, l’existence de ces 

stéréotypes. Ainsi, au lieu de  blâmer le colon, parti depuis des années, comme ce fut 

le cas chez les écrivains des indépendances, la génération de Sony Labou 

Tansi devrait affronter les régimes africains qui ne cessent d’écrire l’Histoire 

honteuse de leurs pays. Par leurs comportements, ces dictateurs africains contribuent 

directement à conforter le Blanc dans ses préjugés. 

Cependant, dénoncer  le régime en place c’est d’avoir des ennemis jurés  et, 

nous savons que la plupart des écrivains de cette génération ont été obligés de 

quitter leurs pays natals pour exercer leurs activités littéraires, excepté Sony Labou 

Tansi qui, au contraire, entretenait de bonnes relations avec le régime au Congo tout 

en restant dans l’opposition. Cette situation ambiguë oblige l’écrivain africain à 

renouveler son esthétique romanesque afin de subvertir le mythe du nègre d’une part 

et d’échapper à la censure d’autre part. C’est ainsi que les écrivains de la troisième 

génération, en particulier Sony Labou Tansi, ont puisé dans le carnavalesque comme 

le seul moyen de transgression des codes sociaux. 

Il est vrai que Sony Labou Tansi n’est pas le premier écrivain africain ayant 

fait recours au carnavalesque ; des écrivains comme Y. Ouolouguem, A. Kourouma, 

W. Sassine, H. Lopes (pour ne citer que ceux-ci)  l’ont  déjà fait avant lui. Mais c’est 

avec Sony Labou Tansi que le mythe du nègre sera subverti de manière différente. 

                                                 
1 Léon Fanoudh-Siefer, Op. Cit., p. 7. 



                                                                                                                Introduction générale 

 - 7 -

 En effet, notre écrivain a puisé dans la littérature orale et le carnavalesque 

médiéval français afin de raconter l’histoire de tout un continent. Sa production 

romanesque se caractérise par « un renversement de l’état de choses »1 , un 

phénomène semblable à celui qui se passait dans la littérature médiévale française. 

C’est ce que M. Bakhtine appelait « La carnavalisation »2. En fait, c’est la 

combinaison de tous ces questionnements qui a concouru à l’élaboration de notre 

problématique, que nous formulerons de la manière qui suit : 

De quelle manière la subversion du mythe du nègre travail-t-elle 

l’esthétique romanesque dans l’oeuvre  de Sony Labou Tansi ? 

Pour mieux répondre à cette problématique, nous  deviserons notre travail en 

trois chapitres: 

Le premier chapitre, intitulé «le mythe du nègre dans la littérature française et 

la littérature francophone », est un état de la question du mythe du nègre où nous 

nous proposerons d’esquisser, les stéréotypes les plus répandus dans certains romans 

exotiques et coloniaux (stéréotypes relatifs au nègre). Ensuite nous étudierons les 

différents processus de subversion de ce mythe dans certains romans africains de 

différentes époques. Après le mouvement primitif et la négritude, la période des 

indépendances va connaître à son tour un nouveau souffle, les écrivains africains 

s’engagent davantage dans la lutte pour la liberté de leurs peuples et proclamer leurs 

indépendance. Ces écrivains ont tenté d’expliquer tous les clichés relatifs au nègre 

en les renvoyant au contexte économique dans lequel vivait l’africain.   

Le deuxième chapitre, intitulé « la subversion du mythe du nègre dans  L’Etat 

Honteux » sera consacré à l’analyse du premier roman de notre corpus, L’Etat 

Honteux. Nous montrerons la réaction de Sony Labou Tansi vis-à-vis de certains 

clichés : l’incapacité du noir à gérer ses ressources, le caractère sanguinaire et la 

sexualité. En mettant en scène un dictateur ubuesque qui gère les affaires de l’Etat 

                                                 
1 Dabla, Séwanou, Nouvelles Ecritures africaines, Paris, L’Harmattan, 1986. 
2 Bakhtine, Mikhaïl, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au moyen âge et sous la 
renaissance, Paris, Gallimard, 1970, pour la traduction française.  



                                                                                                                Introduction générale 

 - 8 -

comme un jeu d’enfant, Sony Labou Tansi tente de lancer un message aux dirigeants 

africains de cesser d’écrire l’histoire honteuse de leurs pays. 

Le troisième chapitre, intitulé « réécrire l’Histoire, une revanche des peuples 

dépouillés », introduit une réflexion sur le passé glorieux des peuples noirs, 

considéré aujourd’hui, perdu. Autrefois, l’homme noir vivait en parfaite harmonie 

avec la nature qui lui servait de gardienne de la mémoire. Cependant, les différentes 

invasions étrangères et les guerres civiles ont tout détruit. La destruction de cette 

nature va de paire avec la perte de l’identité des peuples noirs. Afin de retrouver le 

passé perdu, il faudrait remettre le temps à zéro et, dans un espace devenu vierge on 

peut réécrire l’histoire. Mais, puisque l’homme ne se résigne pas, réécrire l’Histoire 

ne sera que le commencent des douleurs. 

Dans les deux derniers chapitres (le deuxième et le troisième chapitre), nous 

montrerons que l’écriture de Sony Labou Tansi est caractérisée par le refus, discours 

oral incorporé dans la narration écrite et l’influence du texte biblique. Nous  verrons 

par exemple comment l’intertextualité travaille-t-elle l’œuvre de  Sony Labou Tansi. 

En fait, chez lui, la subversion commence à partir du titre de l’œuvre. Nous 

évoquerons aussi la part du texte biblique et la subversion du langage qui va avec 

celle du mythe du nègre.   

Le travail sur le mythe est fondamentalement comparatiste car, d’après Jean-

Marie Grassin, il fait appel  à l’ensemble des sciences humaines : philosophie, 

anthropologie, histoire des religions, psychanalyse. Donc, une méthode 

pluridisciplinaire serait plus adéquate. 

Notre démarche s’inspire à la fois des travaux de Roland Barthes dans 

Mythologies, des travaux de Mircea Eliade dans son essai Aspect du mythe, des 

travaux de Thomas Pavel dans L’Univers de la fiction,  des travaux de Florence 

Paravy dans L’Espace dans le roman africain francophone contemporain, des 

travaux de Gérard Genette sur l’intertextualité, des travaux de Roger Chemain dans 

L’Imaginaire dans le roman africain.  



                                                                                                                Introduction générale 

 - 9 -

Dans  le  roman  exotico-colonial  l’espace  ciblé  est  celui  des  villes  côtières  

mais  chez  Labou  Tansi  il  est  indéfini.  Sur  ce  point,  Florence  Paravy   parle  de   

« l’espace national »  et  « l’espace international »1  en  montrant  que la  fiction chez 

Sony Labou Tansi est caractérisée par « le brouillage du référentiel ». 

Etant donné que le mythe du nègre est un « défi » lancé à toute une race, une 

attitude de défense contre la ségrégation se manifeste à travers certains personnages 

inventés par les écrivains  noirs. De ce point de vue, l’écrivain noir  doit disposer de 

plusieurs  stratégies  pour  lutter  contre  cette  angoisse.  Face  à  ce  défi,  les  écrivains  

noirs  de  la  pensée  postcoloniale  avaient  visé  les  grandes  catégories  du  

logocentrisme occidental afin de lancer des contre-discours à celui du colonisateur. 

Les premiers textes ont été lancés à partir du « centre », c’est-à-dire l’Europe. 

Les  discours  et  contre-discours  accumulés  ont  servi  de  référence  aux  africains  

lorsqu’ils  ont  décidé  de  prendre  la  parole.  Dans  son  Discours  sur  le  colonialisme, 

Aimé  Césaire,  «  utilise  des  fragments  de  livres,  des  extraits   dont  il  se  sert  pour  

construire une contre démonstration »2. 

Afin  de  ne  pas  privilégier  ni  le  point  de  vue  des  écrivains  postcoloniaux  ni  

celui  du  discours  dominant  nous  avons  jugé  utile  de  lire  les  textes  «  en  contre  

point » selon l’expression d’Edward Saïd. Autrement dit, «  toute œuvre qui se veut 

justification d’une idéologie impérialiste,  porte en elle les germes d’une littérature 

du  combat  et  de  résistance,  puisque  la  contestation  portera  sur  les  arguments  qui  

ont servi à étayer la démonstration »3. 

Les  travaux de  Mikhaïl  Bakhtine  nous  ont  aidé  à  comprendre  comment  notre  

écrivain utilise  la  carnavalisation pour  subvertir  le  mythe du nègre.  Dans son livre  

consacré  à  l’œuvre  de  François  Rabelais,  M.  Bakhtine  analyse  le  bas  matériel  et  

corporel  comme  l’héritage  de  la  culture  comique  populaire  dans  le  contexte  

médiéval : « La  carnavalisation  peut  être  écrite  dans  différents  genres.  Elle  est  

                                                 
1 Paray, Florence, L’Espace dans le roman africain francophone contemporain (1970- 1990), Paris, 
L’Harmattan, 1999, pp. 113-124 
2 Amina Azza Bekkat, Op, Cit, p. 19. 
3 Edward Said, Culture and imperialism, Londres, Chatto and Windus, 1993. 



                                                                                                                Introduction générale 

 - 10 -

évidente dans le théâtre : la comédie, le burlesque, la poésie ; la satire, la parodie et 

dans certains romans dans lesquels l’énonciateur parle de manière caricaturale 

contre la société et les classes sociales les plus aisées ».1 

Les travaux de Gaston Bachelard  sur l’imaginaire nous aiderons à 

comprendre cette poétique des éléments qui domine les textes de Sony Labou 

Tansi, en particulier Le Commencement des douleurs. Ainsi, G. Bachelard constate 

que « Les images pittoresques doivent surprendre. Les images matérielles au 

contraire doivent nous renvoyer aux régions de la vie inconsciente où 

l’imagination et la volonté mêlent leurs profondes racines »2. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

                                                 
1 Bakhtine, Mikhaïl, Op, Cit, p. 15. 
2 Bachelard, Gaston, La terre et les rêveries de la volonté, Paris, José Corti, 1984, p. 262. 



                                                                                                              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHAPITRE I 

LE MYTHE DU NEGRE DANS LA 
LITTERATURE FRANÇAISE ET LA 

LITTERATURE FRANCOPHONE 
 
 
 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 11 -

 

Introduction 
 

Pendant longtemps, l’Afrique a été un réservoir d’exotisme où les auteurs 

puisent le pittoresque et la couleur locale réclamés par les européens. Nous savons 

que le roman colonial n’est  pas synonyme de roman exotique. L’exotisme est une 

attitude, un regard de passage et suppose une comparaison avec un endroit ou un 

lieu de référence. En d’autres termes, c’est la découverte des aspects secrets du 

pays et des êtres humains. Ces romanciers  présentent l’Afrique comme un pays de 

« fièvre tropicale » où les Noirs n’aiment que «  sommeiller, palabrer et danser ». 

Cependant, malgré leur ambition de faire connaître l’Afrique en montrant les 

grandeurs des tâches coloniales, mais aussi l’intimité des âmes indigènes, ce qui ne 

va pas sans ambivalence et contradictions ; ils ne se démarquent guère de l’habituel 

discours européen sur l’Afrique.  

 

 Ce premier chapitre nous le diviserons en deux sous-chapitres. Le premier 

sera consacré aux origines du mythe du nègre où nous  tenterons de montrer 

comment le Blanc exploite la malédiction de Canaan dans le texte de la Genèse 

pour s’en servir de justification à la colonisation. Ensuite, nous tenterons 

d’identifier les préjugés les plus répandus dans la production romanesque de ces 

auteurs. Le deuxième sous-chapitre sera consacré à l’analyse des différentes 

réactions des écrivains africains à travers leurs époques. Mais, avant d’aborder les 

réactions des écrivains africains,  un petit arrêt sera marqué chez le mouvement 

primitiviste et les poètes de la négritude. 

 

Cependant, avant d’aller plus loin dans notre analyse, nous avons jugé utile 

de présenter, notre corpus d’étude, l’ auteur, sa production romanesque, sa relation 

avec la langue française et son projet littéraire. Pour ce faire, nous avouons que 

nous n’avons pas trouvé un meilleur témoignage que celui fourni par Jean-Michel 

Devésa. 

  



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 12 -

I.1. Présentations  

I.1.1. L’Auteur, son projet littéraire 
 

Marcel Ntsony, qui deviendra plus tard l’écrivain Sony Labou Tansi est né le 5 

juillet 1947 à Kinshasa au Zaïre. Dans l’autre côté du fleuve, où il a été envoyé à 

l’école pour apprendre le français, il était très attaché à sa grand-mère qui semble 

avoir une grande influence sur lui. Lors d’un entretien, cité par J. M. Devésa1, il 

explique ses premiers contacts avec la langue française :  

 

 Là, moi qui ne connaissait pas un mot de français, j’ai découvert un 
ami : le ‘ symbole’. C’est-à-dire qu’aux enfants qui parlaient leur 
langue maternelle ou qui faisaient des fautes de français, on 
accrochait autour du cou une boîte de « merde » pour les punir. Ils 
la gardaient jusqu’à ce qu’un autre la mérite….Je passais beaucoup 
de temps aux toilettes parce qu’au moins là, on me laissait 
tranquille….Petit à petit, j’ai fini malgré tout par apprendre….2 

 

Selon Devésa, tout en fréquentant l’école française, Labou Tansi poursuivait 

son éducation « informelle » en Kikongo grâce au contact permanent avec les 

anciens. Son attachement à la culture traditionnelle se manifeste à travers ses 

textes. C’est à sa mère qu’il doit l’art de suggérer ce qu’il est posé sous le langage : 

« Dans la langue de ma mère est posé sous le langage un sous-langage, sous le 

dire un sous-dire qui agit de la même manière que le sucre dans l’amidon : il faut 

mâcher fort pour qu’il sorte… »3.  En effet, à travers sa production littéraire, Sony 

Labou Tansi ne cesse de rendre hommage à ses ancêtres et les maîtres qui l’ont 

initié. 

Nous savons que Labou Tansi est professeur d’anglais, mais il a choisi la 

langue française comme moyen d’expression. Voici comment il explique son 

choix : « J’écris en français parce que c’est dans cette langue-là que le peuple dont 

je témoigne a été violé, c’est dans cette langue que moi-même j’ai été violé. Je me 

souviens de ma virginité. Et mes rapports avec la langue française sont des 

                                                 
1 . Devésa, Jean-Michel, Sony Labou Tansi. Ecrivain de la honte et des rives magiques du Kongo, Paris, 
L’Harmattan, 1996. 
2 . Carcasso, 1987, p. 70, cité par Devésa, 1996, p.61. 
3. Ngal, 1982, p. 138, cité par Devésa, 1996, p. 61. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 13 -

rapports de force majeure »1.  Partons de ce témoignage, la langue française est-

elle imposée à  Sony Labou Tansi ? 

 

Dans un autre entretien, il affirme que son  choix pour le français est d’ordre 

émotionnel et poétique : « C’est par la littérature et non par la colonisation que 

j’ai rencontré la France. C’est peut-être pour cela que je ne suis pas très violent. 

Je ne suis pas haineux. Je n’ai pas perdu l’espoir. C’est par le livre que j’ai 

rencontré l’homme »2. Contrairement aux générations précédentes, Sony Labou 

Tansi ne considère pas le français comme la langue de la colonisation. Autrement 

dit, il faut admettre que le français faisait partie de la réalité de la majorité des pays 

africains et particulièrement son pays d’origine le Congo.  

 

L’éducation de Sony Labou Tansi en Kikongo et son choix du français 

comme langue d’expression artistique l’ont « condamné à servir deux maîtres ».3 

Le but de tout écrivain est de dire la réalité de sa société, de son époque, 

transmettre ses idées. Bref, être lu. Sony Labou Tansi n’a pas failli à cette mission, 

il est africain et il le proclame toujours : « Je suis africain. Je vis africain. Je suis à 

l’aise dans ma peau d’africain où que je sois. Cependant, j’ai des choses à dire et 

ces choses je veux les dire à ceux qui ont choisi le français comme compagnon 

d’existence. Ma réalité congolaise se vit en français. L’école, le discours, la 

constitution sont en français. La rue vit en français. J’ai donc envie d’écrire pour 

ces gens-là »4. 

 

Or, selon Sony Labou Tansi le choix de la langue française comme projet 

d’expression ne va pas avec l’acceptation  du modèle de la langue littéraire de 

l’ancienne métropole. Pour lui, la langue du dictionnaire est insuffisante pour dire 

toute la réalité africaine. Il faut créer son propre langage pour arriver à transmettre 

ses idées : « La langue, c’est la poésie et les idées qu’il y a derrière, ce n’est pas le 
                                                 
1.  Orisha, Ifé, 1986, “Sony labour Tansi face à douze mots. Une sélection de…’’, Equateur, 1, pp. 29-32 
2 J.M.Devisa, Op.Cit, p. 122. 
3 . Magnier, Bernard, 1986,  “ Un citoyen de ce siècle. Entretien recueilli par  Bernard Magnier’’, Equateur, 
n°1, octobre-novembre, 1986, pp. 12-20. 
4 . Ibid. p. 16. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 14 -

dictionnaire. Il ne faut pas être piégé par le dictionnaire, ni par la syntaxe 

d’ailleurs. Je crois plutôt qu’il faut inventer un langage. Or, ce qui m’intéresse, 

moi, ce n’est pas la langue française, c’est le langage que je peux y trouver, à 

l’intérieur, pour arriver à communiquer »1. Pour lui, il s’agit d’afficher la 

différence par la création d’un langage qui lui permettra de dire toute la réalité 

africaine. Il ne se contente plus de « ce qui est trouvé pour toujours, au contraire, il 

préfère ce qui est trouvé pour quelques jours »2. En somme, son projet littéraire 

vise l’établissement d’un lien entre l’écriture et la vie. Pour vivre, il faut 

écrire : « J’écris pour être vivant, pour le demeure »3. 

 

Sony Labou Tansi est un romancier, dramaturge et nouvelliste. C’est grâce à 

ses pièces théâtrales qu’il a été couronné plusieurs fois. Cependant, il faut admettre 

que c’est dans le roman que Sony Labou Tansi avait étalé son talent. La Vie et 

demie (1979) nous raconte l’histoire épouvantable des guides, mais il est surtout un 

roman sur la vie : 

 
J’ai l’impression qu’à propos de ce livre, tout le monde s’est foutu 
dedans. On s’empresse de dire : c’est un livre sur les dictature 
africaines. A tous de dis : relisez ! En fait, La Vie et demie est un 
livre sur la vie. La vie que nous avons cessé de respecter. La vie 
que notre génération n’arrivera peut-être pas à transmettre aux 
générations futures. Et quelle honte ! Mon livre c’est la barbarie de 
l’homme sous toutes ses manifestations possibles.4 

 

 

L’Anté-peuple (1983) relate l’histoire d’une société corrompue où « toutes 

les carrières sont devenues tellement moches que la plus brillante carrière 

d’homme ne vaut pas la plus sotte carrière de mouche »5. Il apparaît que ce roman 

est le premier de Sony Labou Tansi et qui a eu comme premier titre la 

natte : « j’avais fais une première frappe de La Natte (Titre initial de L’Anté-

                                                 
1 . Entretien enregistré par B. Magnier, cité par Devésa 1996, p. 324 
2 . Magnier, 1986, p. 19. 
3.  Ibid. p. 21. 
4 . Edouard Maunik, 1979, cité par Devésa, p. 263. 
5 . Sony Labou Tansi, L’Anté-peuple, Paris, Seuil, 1983, pp. 159-160. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 15 -

peuple), mais je ne l’avais pas fini totalement »1. Les sept solitudes de Lorsa Lopez 

(1985) oppose le totalitarisme à la fierté et l’honneur. Une topographie étrange 

domine Les yeux du volcan (1985). Une nature exaspérée est mise en scène dans Le 

Commencement des douleurs (1995), un roman écrit «  pour dire aux occidentaux 

de l’Ouest et à ceux de l’Est qu’ils financent la mort des pays du Tiers-monde, et 

par conséquent, la leur propre »2. Sony Labou Tansi n’a pas failli à ce qu’il 

considérait comme la mission de tout écrivain, sa production romanesque constitue 

un réquisitoire contre le totalitarisme, non seulement au Congo, mais dans toute 

l’Afrique. Il incarne de ce fait l’idéal démocratique auquel aspirent son peuple et 

tous les peuples africains. Loin de se contenter de suivre la ligne droite de ses 

aînés, il rejette leurs procédés en rejoignant largement l’oralité pour la transformer 

dans ses principes : 

 
 …Sony Labou Tansi n’a pas cessé de rédiger en Kikongo. C’était pour 
lui une nécessité vitale, et non un exercice de style, tant sa pensée 
daignait dans sa culture d’origine. Sa réelle maîtrise du Kikongo et une 
conception ouverte de la francophonie faisait que le français de Sony 
Labou Tansi était en quelque sorte habité par les mânes. La vigueur de 
son écriture poétique, riche en métaphores surprenantes et en raccourcis 
audacieux, s’explique non seulement par des emprunts à la tradition 
orale, mais par une perception analogique et dynamique du monde 
inséparable de la cosmogonie Kongo3.   

 
 

A Vrai dire, l’œuvre de Sony Labou Tansi se donne à maints égards comme 

un texte traditionnel relevant des genres oraux de la généalogie, de l’épopée 

comme du conte et encore plus de la fable : « … je ne sais pas si ce que j’écris 

s’appelle roman. Est-ce que les africains sont capables d’écrire des romans ? La 

fable a, je crois, plus de chance d’être plus près de la réalité que le roman qui 

trafique la réalité… »4. D’après Devésa : « Chez Sony Labou Tansi, la visée 

polémique et pamphlétaire va […] de pair avec une quête personnelle et une 

                                                 
1 . Sony Labou Tansi, Entretien enregistré par Djibril Dialo, in, Sony Labou Tansi ‘’ Le sens de désordre’’, 
Textes réunis par J. C, Blachère, Centre d’Etude du XXe  siècle, Axe francophone et méditerranéen. 
Université Paul-Valéry, Montpellier, 2001, p. 174. 
2 . Ibidem. 
3 . Devésa, 1996, p. 51. 
4 . Le sens de désordre, p. 175. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 16 -

réflexion sur l’homme fondée sur une conception du monde. La mise en question de 

la société africaine contemporaine s’accompagne toujours chez Sony d’une 

discrète auto-analyse et de la célébration, plus ou moins appuyée, de la 

cosmogonie Kongo »1. A travers sa production romanesque, Sony Labou Tansi 

nous décrit un monde imaginaire symptomatique. Voici ce que souligne Devisa :  

 
Exemple de morale, - parce qu’il s’agirait alors d’un sens et d’une 
signification apportées par les hommes-, ce qu’il faut bien appeler le 
mysticisme Kongo cherche à rendre le fonctionnement même de la nature 
et à manifester la logique de la vie, y compris dans sa dualité. [ …] Aussi 
l’individu, désireux de ne pas subir son sort, soucieux au contraire de 
donner un sens à sa vie et à sa mort, doit-il veiller à élever en permanence 
son ndu, c’est-à-dire cet état de conscience agissante qui lui permet 
d’appréhender la globalité, tant du point de vue de la collectivité à laquelle 
il appartient que de celui de ses rapports au monde. 2 

 

   

Pour Sony Labou Tansi, l’écriture est une  manière de rester vivant «… On a 

dit : toutes les morts n’ont pas la même signification. Si l’on regarde ce que j’écris, 

il y a une prière faite aux hommes, à tous les hommes, s’il vous plait, soyons 

vivants. »3. Dans l’un des romans de notre corpus, Sony Labou Tansi réclame 

qu’on nous a piqué cinq siècles. Un rendez-vous avec l’Histoire ? 

Le lien entre Sony Labou Tansi et l’Histoire est très étroit comme le souligne 

Devésa à travers ce témoignage :  

 

 Au lieu de se lamenter, Sony préférait partir à la recherche du 
monde, des choses et des autres. Sa vie se confondait avec celle 
d’un continent, d’une race, d’un peuple car elle gît dans l’humain. 
L’écrivain, en quête de ses racines, espérait retrouver l’état d’avant 
la rencontre des Blancs. Et ce, parce qu’il ne pouvait se fier qu’à la 
période où l’homme noir était vraiment muntu (homme), et où le 
monde, la nature et les choses ne lui étaient pas étranges. Le rebelle, 
l’insoumis d’aujourd’hui n’avait à ses yeux d’autre possibilité 
d’échapper à l’aliénation que de se restructurer dans la boue de sa 
ville, en attendant de se couvrir de celle de sa forêt, de son fleuve, 
de son Kongo. 4 

                                                 
1 . Devésa, J-Michel, Op. Cit., p. 264. 
2 . Ibid. p.285.  
3 . Tchicaya Unti B’Kune, Rencontre avec Sony Labou Tansi ou une écriture plurielle, ‘Mweti’, 250, samedi 
1er mars 1980, cité par Devésa, p. 290. 
4 . Devésa, J-Michel, Op. Cit., p. 303. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 17 -

Ce passage nous sera d’une grande utilité dans l’étude de Le Commencement des 

douleurs, un roman caractérisé par le retour aux sources. Le narrateur privilégie les 

personnages porteurs de paroles et l’harmonie existant autrefois entre l’homme et 

la nature qui lui servait de gardienne de la mémoire.  

I.1.2. Sony Labou Tansi et la francophonie 

 
En parcourant les textes de Sony Labou Tansi, nous constatons qu’ils 

recèlent une importante richesse au niveau de la langue. Les travaux consacrés au 

français d’Afrique, en particulier le Congo l’ont bien démontré. De ce  fait, nous 

avons jugé utile de consacrer ce sous-chapitre à la place de l’œuvre de Sony Labou 

Tansi dans l’espace francophone. 
 

Dans sa « préface » de La Francophonie de A à Z, A. Decaux pense que le 

mot Francophonie et à prendre au pluriel : « Quand on parle de francophonie, c’est 

tout aussitôt le pluriel qui s’impose, tant cette communauté est riche de la diversité 

de ses histoires, de ses cultures, de ses langues »1. Mais, en ce qui concerne le 

continent africain, de quelle (s) francophonie (s) s’agit-t-il plus exactement ? Si les 

poètes de la négritude, en particulier Senghor, réclamaient celle du « Négro-

Africain », Sony Labou Tansi, quant à lui préfère celle du «  Négro-Humain ». Pour 

Sony Labou Tansi, l’Afrique est connue pour sa richesse linguistique mais la 

situation de la langue française est celle d’un « meilleur outil de communication ». 

C’est cette diversité linguistique qui mène Sony Labou Tansi à parler de 

francophonies (au pluriel et non pas ou singulier). Voici comment, en répondant à 

une question qui porte sur la francophonie, il exprime sa position : 

…D’abord ce n’est pas la francophonie mais plutôt les 
francophonies. [ …] C’est un certain nombre de cultures qui ont 
comme fondement de communication la langue française. C’est la 
francophonie des géographies diverses [...] Si le dictionnaire est 
fermé aux autres français, ça c’est l’affaire du dictionnaire. […] 
Ensuite, tu arrives en Afrique, dans le langage populaire, le français 
parlé au Gabon n’est pas celui qu’on parle au Congo […], ceci au  
niveau de la forme, mais au niveau du fond, quand je parle français, 

                                                 
1 . A. Decaux, « Préface » de La Francophonie de A à Z., (135 mots-clés), Paris, 1990. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 18 -

je le parle avec mes concepts, mes images qui ne sont les images 
forcément d’un français.1 

 

Ce passage nous sera d’une grande utilité pour mieux comprendre la richesse 

verbale des textes de Sony Labou Tansi caractérisés par le métissage de registre et 

de niveaux particuliers. Pour répondre à une situation politique marquée par la 

violence et la censure, l’écrivain congolais tente de réinventer et réutiliser la langue 

française.  

I.1.3. Présentation du corpus 

 
Avant de procéder à la présentation de notre corpus, nous tenons à préciser 

qu’il nous était difficile de nous contenter de deux romans pour aborder le projet 

littéraire d’un écrivain comme  Sony Labou Tansi. Notre analyse se focalisera sur 

les deux romans en question en faisant appel aux autres œuvres2 de l’auteur à 

chaque fois que nous en aurons besoin. 

I.1.3.1. Le paratexte 

a. Le titre : 

Le titre est pour le lecteur le premier contact avec l’œuvre. Il joue un rôle 

très important dans la réception de l’œuvre car il peut attirer le lecteur et établir un 

lien avec le contenu comme il peut aussi l’étonner et le déstabiliser. Avant d’aller 

plus loin dans l’analyse des titres de notre corpus, quelques notions théoriques nous 

semblent indispensables. Ainsi, dans Palimpsestes, Gérard Genette écrit : 

 
Chacun sait que les titres d’œuvres- littéraires ou autres- ne formes 
pas une classe d’énoncés amorphe, arbitraire, intemporelle et 
insignifiante. Dans leur immense majorité, et comme les noms de 
personnages, ils sont soumis à au moins deux déterminations 
fondamentales : par le genre et par l’époque – avec une part 
d’implication réciproque, puisqu’il y a des genres d’époque. Le titre, 
comme un nom d’animal, fait index : un peu pedigree, un peu acte de 
naissance3. 

                                                 
1 K, Koné, « La francophonie nous appartient » (entretient), Ivoir’Soir, Abidjan, 21 juin, 1993, in, 
www.refer.sn/ethiopiques/article. 
2 Les œuvres concernées sont : La Vie et demie, L’Anté-peuple, L’Etat Honteux, Les sept Solitudes de Lorsa 
Lopez, Les Yeux du volcan, Le Commencement des douleurs.  
3 Genette, Gérard, Palimpsestes, Paris, Seuil, 1982, p. 53. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 19 -

 

Les  œuvres  de  Sony  Labou Tansi  présentent  des  titres  un  peu  énigmatiques  ;  

La Vie et demie, L’Etat Honteux,  L’Anté-peuple, Les sept Solitudes de Lorsa Lopez, 

Les Yeux du volcan et Le Commencement des douleurs. Nous tenons à signaler que 

les titres La Vie et demie et L’Anté-peuple ont déjà fait l’objet d’étude dans la thèse 

de  Amina  Azza  Bekkat1.  Pour  notre  part,  nous  tenterons  d’analyser  les  titres  de  

notre  corpus  en  fonction  de  leurs  caractéristiques.  Il  s’agit  plus  exactement  de  

marquer  que le  choix   est  «  entre  viser  le  contenu thématique et  viser  le  texte  lui-  

même considéré comme œuvre et comme objet »2. 

 

b. Les intertitres : 

 

D’après Gérard Genette, les intertitres ne sont accessibles qu’au lecteur étant 

donné qu’ils  supposent  un parcours  déjà  entamé.  Par  contre,  les  titres  s’adressent  

au public potentiel :   « nombre d’entre eux ne porte sens que pour une dimension 

déjà engagée dans la lecture du texte, qu’ils supposent acquise pour tout ce qui les 

précède »3.  IL  y  a  dans  notre  corpus,  une  œuvre  qui  présente  des  intertitres.  Le 

commencement  des  douleurs.  Nous  trouvons  dans  ce  roman  des  intertitres  

descriptifs en forme de phrases déclaratives : 

• Un grand trou dans le ciel 

• Ce siècle est fatigué 

• La douleur de midi trente 

• On nous piqué cinq siècles 

• La douleur promise 

• Le savant se creuse l’occiput 

 

A  travers  ces  intertitres,  nous  pouvons  remarquer  que  le  récit  est  celui  des  

douleurs, la souffrance et les catastrophes. 

                                                 
1 Amina Azza Bekkat, Regards sur les littératures d’Afrique, Alger, O.P.U, 2006.  
2 Genette, Gérard. Ibid, p. 75. 
3 Genette, Gérard, Seuils, Paris, 1987, 276. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 20 -

c. Les avertissements : 

Sony Labou Tansi, dès ses débuts littéraires, est conscient du dilemme de 

l’acte d’écrire pris entre le déjà- dit et le dire quoi ?  

Dans l’Etat Honteux, nous pouvons lire la dédicace suivante :  

A Am. Layao 
H. Lopes et U. Tamsi 
Nous nous battons pour que la liberté ne soit plus un mot heurté à la sardine. 
 

Quant à l’avertissement de L’Etat Honteux peut amener le lecteur à déceler des 

sortes de croisement entre le réel et la fiction. Voici ce qu’il écrit : 

 
Le roman est paraît-il une œuvre d’imagination. Il faut pourtant que 
cette imagination trouve sa place quelque part dans la réalité. J’écris, 
ou je crie, un peu pour forcer le monde à venir au monde. Je n’aurai 
donc jamais votre honte de nommer les choses par leur nom. 
J’estime que le monde dit moderne est un scandale et une honte, je 
ne dis pas que cette chose-là en plusieurs maux.   

 

Dès là découle la mise en crise de l’identité  du sujet parlant et, plus 

largement, de la pratique de l’écriture. Contrairement à L’Etat Honteux, 

l’avertissement dans Le Commencement des douleurs est un appel de détresse, de 

déception : 

« S’imaginent-ils que personne ne les voit ? » 
« Pourquoi m’as-tu abandonné ? » 

Deux interrogations tirées des livres saints, Le Coran et La Bible. 

 

I.1.3.2. L’Etat Honteux 
 

La première difficulté d’interpréter ce roman réside dans l’anonymat que 

garde le titre. Pour quelle raison l’auteur opère-t-il pour lui seul le choix de 

l’anonymat ? Cet anonymat est-il une façon pour l’auteur d’exprimer son 

indignation devant la perte de dignité de tout un continent ? Autrement dit, il est très 

difficile pour un lecteur non averti de savoir quel pays avait inspiré Sony Labou 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 21 -

Tansi. Cependant, une lecture attentive de ce récit nous a permis d’établir des liens 

avec la réalité africaine et dire enfin que L’Etat Honteux peut être n’importe quel 

pays africain : «  L’Afrique c’est pourri. Fini. On ne peut plus la trouver qu’au 

Sahara, entre deux dunes. Ici, ça pue. La délinquance idéologique. Avec des chefs 

d’État encombrants. Avec des nations encombrantes. Le colonialisme était à vrai 

dire un truc à retardement »1.  Dans ce récit, c’est la caricature qui triomphe. Selon 

Georges N’gal2, ce roman met en scène un chef d’Etat confronté à l’exercice du 

pouvoir entre la manière ancestrale de gouverner et l’application d’une idéologie 

importée. En ce qui nous concerne, nous posons que le colonel Martilimi Lopez 

pourrait être n’importe quel président africain étant donné que L’Etat Honteux est 

un roman qui couvre tout le continent africain. 

 

Le titre penche vers cette hypothèse étant donné que le récit de Sony Labou 

Tansi est marqué par une dualité entre l’Afrique et l’Occident. A travers ce titre, il 

nous semble que Sony Labou Tansi dénonce avec virulence l’état de l’Afrique en 

général en considérant tous ces pays comme des « Etats honteux » sans épargner 

bien sur l’Occident, en particulier les anciennes colonies. 

I.1.3.3. Le Commencement des douleurs 
 

Dans ce récit, il existe des catastrophes naturelles. Hondo-Noote a été 

maudite à cause d’un baiser donné par le savant Hoscar Hana à une fille de neuf 

ans : «  Tout a commencé par un baiser. Baiser de malheur. Baiser du démon. 

Baise puant »3. Cependant cette malédiction est accompagnée d’une espérance : 

une libération future. En ayant peur d’être jugé « pour un baiser donné au-delà des 

normes »4, le savant Hoscar Hana prend la défense en allant expliquer aux gens de 

la côte que leur libération réside dans ses projets : «  Messieurs, je vous le dis, il y 

aura un grand trou dans le ciel. Un grand trou juste au-dessus de Wambo. Un trou 
                                                 
1 . Xavier Garnier,  Labou Tansi, Sony. – L’Atelier de Sony Labou Tansi. Édition établie par Nicolas Martin-
Granel et Greta Rodriguez-Antoniotti. Vol. I. Correspondance, p. 49. In, 
http://etudesafricaines.revues.org/document6003.html  
2 . Ngal, Georges, 1982, « Les ‘’ Tropicalités’’ de Sony  L. Tansi », Silex, 23, 4e trimestre 1982. 
3 Sony Labou Tansi, Le Commencement des douleurs, Paris, Seuil, p. 11. 
4 . Ibid. p.14. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 22 -

de quelques kilomètres de diamètre, un trou noir qui évoquera le charbon mort 

avant de virer au rouge de Hangamonda. Et la terre commencera à se cabrer et à 

geindre comme une femme en joie nuptiale… »1.  

 

En effet, « Le destin essaie de profiter du câlin pour nous casser du sucre 

dans la baraque. Hondo-Noote tombera dans le panneau d’une jouerie de 

l’histoire »2 en attendant l’invention d’une « terre sans histoire ». Les jours avant 

l’avènement d’une île « propriété incontestable » des gens de Hondo-Noote sont 

caractérisés par une augmentation des « colères des Dieux », mais ce n’est que le 

commencement des douleurs. C’est dans ce sens que nous pouvons trouver une 

explication au titre donné à ce roman. 

  

I.2. Origines du mythe du nègre 
 

Le terme mythe a plusieurs sens. Du grec « muthos » : parole, récit, le mythe 

signifie à la fois une représentation collective de haute teneur psychologique et 

affective, un récit dont le fonctionnement rationnel est absent et qui pour fournir 

explication recourt aux ressources d’un imaginaire fabuleux. Donc, il y a défaut 

d’explication rationnelle. Le mythe du nègre n’a pas échappé à ce défaut. 

I.2.1. De la malédiction  de Cham à la malédiction du Noir  
 

Dans l’Ancien Testament, le livre de la Genèse dit : 

Les fils de No, qui sortirent de l’arche, étaient Sem, Cham, et Japet. Cham fut le 

père de Canaan. Que Dieu étend les possessions de Japhet, qu’il habite dans les 

tentes de Sem, et que Canaan soit leur esclave3. Le père une fois sorti de son 

ivresse apprit «  la nouvelle », et maudit Canaan le fils de Cham en le condamnant 

à être l’esclave de ses frères. D’après la Bible, c’est Canaan qui est maudit, mais 

l’Histoire a retenu le nom de Cham « Et c’est le début d’une longue histoire où le 

                                                 
1 . Ibid. p.13. 
2 . Ibid. p.19. 
3 .Genèse (10, 18-27) 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 23 -

mythe biblique de Noé croise des interprétations philosophiques douteuses et 

généralement fausses. Et la couleur noire s’identifie progressivement, dans les 

métaphores chrétiennes au péché et au diable »1. Selon Maniragaba, l’auteur de la 

genèse aurait « identifié les conteurs sémantiques des trois points ou de deux 

seulement comme le fera plus tard Philon d’Alexandrie qui, commentant ce 

passage (gen.9, 18, 27), identifiera Km et la chaleur (Km) d’autant plus que 

facilement que ham en hébreux a le même sens que dans l’égyptien ancien »2. 

 

Dans l’égyptien ancien : ham signifie être chaud ; hm veut dire esclave ; Kam 

signifie être noir et Kmt signifie la terre noire fertile. C’est de cette façon que les 

juifs ont exploité l’histoire de cham pour la transformer en celle des Noirs. Dans les 

récits  qui ont été consacrés au phénomène rwandais, en particulier le roman de 

Boris Diop, nous pouvons lire ceci : « Dans le passé, les étrangers avaient dit aux 

Tutsi : vous êtes si merveilleux, votre nez est long et vos lèvres sont minces, vous ne 

pouvez pas être des Noirs, seul un mauvais hasard vous a conduit parmi ces 

sauvages. Vous venez d’ailleurs. De quoi fallait-il s’étonner le plus ? De l’audace 

des étrangers ou de l’incroyable stupidité des hommes de ce temps ».3  

 

Dans la mythologie grecque, le mythe de la castration du père est fréquent : 

Ouranos est émasculé par Kumos, qui à son tour est émasculé par Zeus. Ce thème 

mythique a été récupéré par les Hébreux afin de l’exploiter contre les peuples 

noirs : « Tout cela provient du fait qu’à un moment donné de l’histoire réelle des 

peuples, les Hébreux qui avaient des prétentions sur la terre des Cananéens (…), 

avaient besoin d’une idéologie de caractère cosmique pour légitimer leurs 

prétentions politique »4. 

 

                                                 
1 .V. Y. Mudimbe, cité par Amina Azza Bekkat, Op. Cit., p. 16. 
2 .Maniragaba, Balibutsa. « La dérive herméneutique sur ‘ham’ dans les traditions judéo-chrétienne », cité par 
Lazare Ndayougeje,  « Mythe des origine, idéologie Hamitique et violence en Afrique des Grands Lacs », in. 
www.BurundiRealite.org  
3 .Diop, Boubacar, B., Murambi le livre des ossements, cité par Bede Damien : « Fictions littéraires, conflits 
et pouvoirs en Afrique » in, Ethiopiques, n° 71, 2ème  semestre 20003. 
4 .Maniragaba, Balibutsa, Op. Cit., p .6. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 24 -

A travers une étude sur le racisme colonial, Races et Racisme dans les 

Manuels Scolaires Coloniaux, réalisée par Honoré Vinck, nous montrons comment 

le colon utilisait les manuels scolaires pour expliquer aux enfants congolais 

l’origine et l’inégalité des races humaines. Ainsi, dans son livret, Leçons pratiques 

de lingala, E. J. Rubben avait écrit : « Tous les hommes sur terre descendent 

d’Adam et Eve, nos premiers ancêtres ; mais ils ne sont pas tous semblables : leur 

peau et la forme de leur visage et de leur tête différent beaucoup. On divise les 

hommes de ce monde en quatre sortes, notamment celles-ci : les Noirs, les Jaunes 

et les Rouges. Les Blancs habitent l’Europe »1. Donc, les différences sont 

attribuées uniquement aux traits physiques. Certains textes tentent de donner une 

explication au récit biblique des fils de Noé : « Les noms des enfants de Noé sont : 

Sem, Cham et Japhet. Ils sont les pères de tous les hommes. Sem était le père des 

juifs, des Arabes et des gens à qui ils sont apparentés. Cham est le père des Noirs 

et de ceux qui leur ressemblent ; et Japhet est le père des Blancs et de ceux à qui ils 

sont apparentés »2. 

 

Cependant, le texte biblique a-t-il expliqué que Japhet est Blanc et Cham est 

Noir ? Les rayons d’objectivité sur la réalité humaine des Noirs sont loin d’être 

apportés et l’idéologie de  l’infériorité de cette race va connaître son apogée aux 

XVIIIe et XIXe siècles. Selon Hegel, l’Afrique est « enveloppée dans la couleur 

noire de la nuit », Voltaire trouvait que les Noirs sont les « derniers sur le plan 

intellectuel ». Il est clair : ces textes n’étaient en réalité qu’une  justification de 

l’esclavage et la colonisation. Il fallait attendre la fin du XVIIe siècle pour voir la 

naissance du concept du primitif. Lié aux idées de « sauvage » et de « Barbare », 

ce concept est créé dans le but d’appréhender le monde moderne. Ainsi, d’après 

Saint-Pol roux, « l’artiste doit coloniser l’inconnu ». Cette colonisation de 

l’inconnu donnera naissance à une nouvelle science ; la science de l’Autre. 

                                                 
1 .E.J.Rubben, Leçons pratiques de lingala (1928), cite par Honoré Vinck, Colonialisme et Racisme, in, 
Revue Africaine de Théologie (Kinshasa) 1998, no 43, pages 104-115. 
2 .Maniragaba, Balibutsa, Op. Cit., p. 12. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 25 -

I.2.2. Colonialisme, légitimation   
 

Malgré la tentative du Pape de lever la malédiction qui pèse sur les Noirs, 

l’Europe du XIXe siècle avait besoin de justification pour fonder son droit à la 

colonisation. Parmi les justifications avancées par ces « futur colonisateurs », nous 

trouvons la guerre contre l’esclavagisme, le cannibalisme et l’obscurantisme. En 

effet, des idées comme  « l’Afrique n’a pas d’histoire », « l’Africain est absolu 

dans l’horreur » étaient suffisantes pour que  missionnaires et  soldats fassent route 

vers l’Afrique. Parmi cette production qui tente à justifier la présence des maîtres, 

nous citons des écrivains aux ordres tels que Pierre Loti avec son Roman d’un 

Spahi (1881), André Gide avec son Voyage au Congo (1928) sans oublier Terre de 

soleil et de sommeil (1906) d’Ernest Psichari. Avouons que les deux premiers 

romans seront consultés dans notre projet d’étude mais que nous n’avons pas pu 

exploiter celui de Psichari. Dans Le Roman d’un Spahi de Pierre Loti nous 

trouvons cette impossibilité d’échapper au feu infernal du soleil africain et la 

femme noire Fatou-gaye agissent négativement sur le destin du français Jean 

Peyral, le personnage principal du roman.  

Les idées de la France du XIXe siècle sur l’Afrique et le peuple africain en 

général se manifestent à travers ce discours de Victor Hugo : 

 

[…] Allez, peuplez ! Emparez-vous de cette terre. Prenez-là. Â qui ? 
Â personne. Dieu offre l’Afrique à l’Europe. Prenez-la. Où les rois 
apporteraient la guerre, apportez la concorde. Prenez la, non pour le 
canon, mais pour la charrue ; non pour le sabre, mais pour le 
commerce, non pour la bataille, mais pour l’industrie ; non pour la 
conquête, mais pour la fraternité. Versez trop-plein dans cette 
Afrique, et du même coup résolvez vos questions sociales, changez 
vos prolétaires en propriétaires ; allez, fates ! faites des routes, faites 
des ports, faites des villes ; croisez, cultivez, colonisez, multipliez ; 
et que, sur cette terre, de plus en plus dégagée des prêtres et des 
princes, l’Esprit divin s’affirme par la paix et l’Esprit humain par la 
liberté 1.  

 

                                                 
1.Actes et Paroles IV, 1879, Œuvres complètes. Politique, Paris, Robert Laffont, collection « Bouquins », 
1985, pp. 1009-1012. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 26 -

La supériorité de la civilisation chrétienne, blanche et européenne, n’était 

guère mise en doute, le pouvoir politique et militaire collaborent avec le clergé et 

les milieux économiques en les favorisant. Mais, pour atteindre cet  « objectif », le 

colonialisme devrait  trouver une idéologie pour mener sa mission à terme. Cette 

idéologie se manifeste à travers les textes qui seront  publiés par le Blanc dans les 

différentes époques de la colonisation. Selon Bernard Moralis, c’est par le biais de 

l’école que le colonialisme va instaurer cette idéologie. 

 

Afin de mieux exploiter les richesses de l’Afrique, les puissances occidentales 

s’étaient réunies à Berlin en 1885, une conférence qui a donné naissance à ce qu’on 

appelle « le partage de l’Afrique ». Certains écrivains défenseurs de l’idéologie 

coloniale étaient dès lors mis  au service de cette mission « civilisatrice » en 

publiant texte après texte. Il est à signaler que quelques mois après la conférence de 

Berlin,  le 28 juillet 1885, Jules Ferry prononça un discours à l’assemblée nationale 

pour expliquer le pourquoi des colonies : « La question coloniale, c’est pour les 

pays voués par la nature même de leur industrie à une grande exportation, comme 

la nôtre, la question même des débouchés…Il y a un second point que je dois 

aborder : c’est le côté civilisateur de la question. Les races supérieures ont le droit 

vis-à-vis des races inférieures. Je dis qu’il y a pour elles un droit parce qu’il y a un 

devoir pour elles. Elles ont le devoir de civiliser les races inférieures… »1.  

 

En partageant l’Afrique entre elles sous le slogan de la « civilisation », les 

puissances coloniales n’ont fait en réalité que déchirer davantage ce continent 

comme un morceau de viande entre des félins. C’est ce scandaleux partage de 

l’Afrique qui provoquera plus tard des guerres civiles entres les ethnies à cause des 

frontières artificielles qui ont été tracées et imposées. 

 

Dans le deuxième chapitre de notre recherche, nous verrons par exemple 

comment dans l’Etat Honteux de Sony Labou Tansi, le président Martilimi Lopez 
                                                 
1 .Brezault, Alain : « Les écrivains et la colonies : les mensonges de l’Histoire » in, Ethiopiques, n°78, 1er 
semestre 2007. Source : www.refer.sn/ethiopiques/article. 
 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 27 -

tente de récupérer les anciennes frontières en imposant une constitution stipulant 

que la partie soit « carrée » sans se rendre compte qu’il vient de commettre la même 

bêtise que celle commise par les puissances occidentales lors de la conférence de 

Berlin.     

I.2.3. L’idéologie coloniale  
 

La colonisation, d’après V.Y. Mudimbe, fut un moment important de la 

relation à l’étranger, mais ce rapprochement se fait souvent dans la violence et le 

sang. Et pourtant, le mot en lui-même avait à l’origine une connotation pacifique.  

Selon Bernard Moralis, l’expansion colonialiste doit trouver une justification 

idéologique. Une idéologie qui s’appuie sur trois types d’arguments : des 

arguments de types humanitaires, des arguments à caractères scientifiques et bien 

sûr des arguments d’ordre économiques et politique.1 Tous les textes produits 

durant cette période reflètent clairement l’idéologie coloniale, ils ont pour fonction 

« d’expliquer et justifier les déterminismes internes et externes qui, dans la société 

du colonisateur et celle du colonisé, ont permis et rendu légitime l’établissement de 

la situation coloniale »2. Ainsi, le colonisateur a pris toutes les mesures « pour que 

rien ne filtre de ce qui se passe en Afrique, sauf visa de l’administration 

coloniale ». En effet, c’est par le biais de l’école que le colonialisme a inculqué au 

Noir le savoir le moins susceptible : « Au petit peuple inférieur, une instruction 

élémentaire peut seule convertir ». L’enseignement réservé aux Noirs est dépourvu 

de tout contenu théorique, raison pour laquelle l’Histoire et le géographie sont 

suspendues des programmes. 

 

 Tout enseignement de l’histoire et de la géographie doit tendre à 
montrer que la France est une nation riche, puissante, capable de se 
faire respecter, (…) Dans l’étude de l’histoire de France nous nous 
montrerons, d’une façon méthodique et suivie, par quelles séries de 
transformations notre peuple a passé pour devenir le peuple grand et 
libre qu’il est  aujourd’hui. (…) Nous montrerons le but que nous 
avons poursuivi en prenant possession de ces terres lointaines et 

                                                 
1. Cité par Amina Bekkat, Op. Cit., p. 17. 
2 .Amina Azza Bekkat, Op. Cit., p 13. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 28 -

nous ferons ressortir les nombreux bienfaits dont jouissent les 
indigènes depuis notre occupation1. 

 

En d’autres termes, les programmes ne visent que l’enseignement de 

l’histoire des conquêtes et de la colonisation française en Afrique. Par cet 

enseignement au rabais, le colonialisme vise à former des auxiliaires et non des 

penseurs : « Le devoir colonial et les nécessités politiques et économiques imposent 

à notre œuvre d’éducation une double tâche : il s’agit d’une part, de former des 

cadres indigènes qui sont destinés à devenir nos auxiliaires dans tous les 

domaines…d’autre part, d’éduquer la masse pour la rapprocher de nous et 

transformer son genre de vie »2. Le but de cet enseignement est d’amener les 

Africains à se mépriser et à admirer la France. En ce qui concerne les élèves 

français (lycéens et écoliers) on leur distribue des textes relatant les exploits 

exotiques des explorateurs ayant participé à la glorieuse conquête de l’Afrique.  

 

Dans Les Peuples de l’Afrique et de l’Amérique de Girard de Rialle, publié 

aux éditions Germer-Baillère, nous pouvons lire ceci : 

 
Le nègre est un grand enfant, tout à l’impression du moment et 
absolument esclave de ses passions. (…) Le nègre n’a qu’une 
prévoyance très restreinte : il est l’homme du moment ; le passé ne 
laisse pas de trace profonde dans sa mémoire, et l’avenir ne le 
préoccupe point ; aussi, n’a-t-il ni histoire, ni chronologie, il ne 
connaît même jamais exactement son âge. La légèreté, la paresse, la 
superstition du nègre sont à coup sûr les causes de l’arrêt subi par lui 
dans l’évolution sociale. C’est pourquoi le nègre est en général si 
peu fait pour la liberté…3 

 

L’objectif principal de  ces textes était de justifier la mission civilisatrice à laquelle 

prétendaient les puissances occidentales. En un mot, il ne s’agissait point d’une 

éducation : ce fut un désastre ! 

 

                                                 
1 .Journal Officiel de l’ A. O.F., no 1024 du 10 mai 1924, cité par, Guy Ossito Midiohouan, Op. Cit. pp. 48-
49. 
2 .Idem. 
3 .Cité par Alain Brezault : « Les écrivains et la colonie : les mensonges de l’Histoire », Op. Cit., p. 1. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 29 -

L’idéologie coloniale eut une profonde influence sur les romanciers africains 

de l’entre-guerre, leurs œuvres participaient explicitement au projet colonialiste. En 

effet, Les Trois volontés de Malic de Ahmadou Mapaté Diagne n’est qu’une 

recherche à convaincre le plus grand nombre d’Africains possible de la nécessité de 

l’école française. Selon Roland Lebel, Les Trois volontés de Malic est  « un petit 

conte moral qui, par le sujet traité, semble s’adresser particulièrement aux jeunes 

écoliers de la colonie. Il y a peut-être là une promesse intéressante pour 

l’avenir ».1 Un grand hommage est rendu à la France par Bakary Diallo dans sa 

Force-Bonté, le narrateur compare les Noirs à des oiseaux nourris par une grande 

dame généreuse (la France, sans aucun doute). Le roman fut favorablement 

accueilli dans les milieux coloniaux : « Force-Bonté est d’une lecture instructive et 

réconfortante. Nous ne saurions mieux faire que de placer à la fin de nos citations 

africaines cette page écrite spontanément par un Noir d’Afrique et qui a toute la 

valeur d’un témoignage »2. Nous citons enfin Doguicimi de Paul Hazoumé, un 

roman qui fut refusé par un premier éditeur. Il fallait la préface de Georges Hardy 

pour qu’il soit accepté. Une fois publié, il bénéficia d’un battage publicitaire 

orchestré par l’administration coloniale : « Si son teint ne trahissait son origine, 

vous le prendriez pour un Français de France (…) Citoyen français, il ne conçoit, 

au surplus, d’autre patrie possible que la nôtre, et vous l’étonnerez fort, si vous lui 

prêtez la moindre visée autonomiste »3. 

 

La faiblesse de la production romanesque africaine durant la période 

coloniale s’explique certainement par l’implantation insuffisante de l’école. Ainsi, 

le but de l’écrivain africain à cette époque, fut d’être connu et bénéficié d’un statut 

privilégie par rapport à la masse de ses congénères. Cependant, la naissance des 

mouvements messianiques, la harrisme, le kimbanguisme et le matsouanisme vont 

réagir plut tard contre l’idéologie coloniale, Elle est véhiculée par différents 

journaux et revues publiés par les intellectuels noirs et parait clairement à travers 

                                                 
1 .Cité par Guy Ossito Midiohouan, Op. Cit., p. 60. 
2 . Ibid. p. 71. 
3 .Ibid. p. 75. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 30 -

les titres de certains textes, Les Damnés de la terre, Le Discours sur le 

colonialisme, Notions Nègres et cultures…etc. 

 

I.3. Les différentes tentatives de revalorisation du noir 
 

 

Dans ce chapitre il sera question des premières tentatives de revalorisation de 

l’image du nègre. Celles-ci,  différent d’une époque à une autre et d’un écrivain à 

un autre. En effet, selon Jean-Loup Amselle1, la première tentative de 

revalorisation  de l’image du nègre fut donnée par certaines voix anti-esclavagistes 

qualifiant le commerce des esclaves d’ « infâme ». Dans son livre I, Montaigne 

avait écrit : «  je ne trouve qu’il n’y a rien de barbare et de sauvage en cette nation, 

à ce qu’on m’en a rapporté, sinon que chacun appelle barbarie ce qui n’est pas de 

son usage »2. Autrement dit, ce que l’on appelait sauvage à l’époque de Montagne, 

n’était plus sauvage que les Blanc. Cependant, ces voix anti-esclavagistes se sont 

restées minoritaires car elles se heurtaient aux intérêts des nègriers. 

 

I.3.1. Le primitivisme : la nostalgie d’une vie sauvage 
 

Bien avant les poètes surréalistes, les romantiques ont déjà trouvé en Afrique un 

réservoir de fantasmes capable de faire rimer l’exotisme. Ces romanciers vont 

fasciner plu tard ceux du XX° siècle. En effet, dans Le Nègre et Les des Ardennes de 

Balzac nous ne découvrons que l’érotisme. Une tragédie des amours inter-raciales se 

manifeste à travers Ourika de Madame de Duras. L’héroïne Ourika, la femme noire, 

était en réalité la servante sénégalaise de la Maréchale de Beauvau. Quant à Victor 

Hugo, lui s’étonne d’avoir trouvé en Afrique des nègres doués de talent : « Vous 

ignorez peut-être qu’il existe parmi les noirs des diverses contrées d’Afrique, des 

nègres doués de je ne sais quel talent de poésie et d’improvisation qui ressemble à 

                                                 
1 .Amselle, Jean-Loup, Le sauvage à la mode, textes réunis et présentés par Jean-Loup Amselle, Paris, 
Editions le Sycomore, 1979.  
2 .Montaigne, Livre I,  chapitre XXXI, cité par Amina Azza Bekkat, Op. Cit., p. 14. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 31 -

la folie… ». Loin de cette Afrique légendaire qui domine la production romanesque 

du XVIII° siècle, les poètes surréalistes vont imposer la culture africaine en Europe. 

 

En effet, le mouvement primitiviste, animé par Apollinaire, Tzara et Cendrars 

est dû au sentiment d’être cloué dans un espace de l’artificiel qui est dépourvu de 

consistance et l’impression déchirante d’être séparé de la nature. Ainsi, dans 

Fibrilles, Michel Leiris avait écrit: 

 
Plonger […] au  cœur du continent noir, me colleter avec sa réalité 
tantôt trop sèche tantôt trop luxuriante, vivre de plain-pied avec des 
hommes apparemment plus proches que moi de l’état de nature […] 
Briser le cercle d’habitudes où j’étais enfermé, rejeter mon corset 
mental d’Européen pour qui le 2 et 2 font 4 est l’ABC de la sagesse, 
me lancer corps et âme dans une aventure dont je pouvais me dire en 
un sens que je ne reviendrai jamais puisqu’il me semblait hors de 
question que je fasse intellectuellement et moralement le même 
quand j’émergerais de cette nage dans les eaux du primitivisme.1 

 

Les artistes et hommes de lettres de cette époque ont tenté de trouver de nouvelles 

formes d’expression proches de la nature pour une liberté absolue de l’imagination. 

Michel Leiris doit son art nègre aux surréalistes influencés par l’esprit de l’entre-

deux-guerres : « C’est à l’époque des deux débuts du surréalisme […] qu’à l’instar 

de mes compagnons je tournais mes yeux vers une Asie symbole de connaissances 

plongeant dans la nuit des temps, tout comme l’Afrique noire et l’Océanie me 

paraîtraient bientôt ceux d’une sauvagerie propre elle aussi à ruiner la logique 

d’Occident qui n’a su engendre que la contrainte et les machine ».2 Tous ces 

hommes de lettres rêvent  d’un pays qui  leur permettra de sortir de la routine 

occidentale. De ce fait, Il ne faut pas s’étonner de voir Blaise  Cendrars  préparer 

ses « feuilles de route » pour se rendre à Dakar, il voulait fuir son monde, l’Europe.  

Il ne « voulait plus parler ses langues ». Il voulait exprimer son mépris pour tout ce 

qui est blanc et colonialiste, son amour va pour tout ce qui est noir : « je voudrais 

être ce pauvre nègre qui reste à la porte »3. Mais, le grand souhait de Cendrars est 

de « coucher avec des nègres et des négresses des indiens et des indiennes des 
                                                 
1 .Leiris, Michel, Fibrilles, Paris, Gallimard, 1985, p. 83. 
2 .Leiris, Michel, Fibrilles, Op. Cit., p. 14. 
3 .Cendrars, Blaise, Au cœur du monde, Poésies complètes (1924-1929), Paris, Gallimard, 1982, p.18. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 32 -

animaux des plantes ». Quant à Tristan Tzara, il organise au Cabaret de Voltaire 

des soirées nègres où il déclame des épopées et de contes africains. Dans la poésie 

de Tzara nous ne trouvons aucune trace de l’exotisme africaniste. Au contraire, 

c’est à travers ses poèmes que nous pouvons entendre le chant d’un griot 

visionnaire. Cependant, malgré « la chaleur que tisse la parole » des poètes 

surréalistes, ni Cendrars, ni ses amis primitivistes n’avaient réclamé l’indépendance 

des peuples noirs.  

 

I.3.2. La négritude  
 

En dénonçant la situation scandaleuse faite aux Noirs des Etats-Unis dans 

(The Soul of Black people, 1903), W.E.B Du Bois semble donner naissance à ce qui 

va devenir plus tard La négritude. Son but était d’effacer de l’esprit des Blancs et 

des Noirs l’image du Noir sous-homme et «  c’est ainsi qu’au sens général du mot, 

le mouvement de la négritude-la découverte des valeurs noires et la prise de 

conscience pour le nègre de sa situation aux   est né aux Etats-Unis d’Amérique»1. 

Dans son Cahiers d’un retour au pays natal Aimé Césaire, avait écrit : « Ma bouche 

sera la bouche des malheureux qui n’ont pas de bouche, ma voix, la liberté de celles 

qui s’affaissent au couchant du désespoir ».2 Avec la publication de l’Anthologie de 

la nouvelle poésie nègre et malgache de langue française (1948), Senghor baptisa le 

concept de la négritude en se démarquant des formes littéraires traditionnelles 

africaines longtemps dominées par l’oralité. Ainsi, la naissance de la négritude 

donne l’existence à « une voix africaine dont les échos n’ont pas fini de retentir »3. 

La préface donnée par Sartre dans Orphée Noire, manifeste l’absence de toute 

complaisance colonialiste : « Qu’est-ce que donc que vous espériez quand vous 

ôtiez le bâillon qui  fermait ces bouches noires ? Qu’elles allaient entonner vos 

louanges ? (…) voici des hommes noirs debout qui nous regardent et je vous 

souhaite de ressentir comme moi le saisissement d’être vu »4. 

                                                 
1 .L. S. Senghor, Chant d’ombre, Paris, Seuil, 1956, p. 41. 
2 .Aimé Césaire, Cahiers d’un retour au pays natal, Présence africaine, Paris, 1956. 
3 . L.S. Senghor, Op. Cit., p. 3. 
4 . J.P. Sartre, préface, Anthologie de la littérature nègre et malgache de langue française, PUF, 1968.   



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 33 -

 

Les poètes de la négritude, pour leur part, ont tenté de subvertir le mythe du 

nègre à l’aide d’une poésie qui tente d’identifier et de revaloriser l’image du Noir 

longtemps obscurcie par la colonisation. Ainsi, la négritude se destine à un public 

bien défini : la toute petite couche des intellectuels africains francophones, mais 

surtout le public européen à qui l’on voulait présenter une Afrique différente de 

celle proposée par la littérature coloniale. Elle a d’abord été une protestation par le 

chant ; celui d’un Noir  souffrant. 

 
Je vous remercie mon Dieu, de m’avoir créé Noir, 
D’avoir fait de moi la somme de toutes les douleurs, mis sur ma 
tête,  
Le monde. 
J’ai la livrée du Centaure 
Et je porte le Monde depuis le premier matin1. 
 

Ces vers de B. Dédié expliquent clairement la souffrance du Noir ; il est présenté 

comme un nouveau Christ. Ainsi, la négritude manifeste le refus des valeurs de 

l’Occident. L. S. Senghor tente même de déchirer les rires banania sur tous les 

murs de France. Mais, peut-on chanter éternellement l’esclavage ? 

 

Cependant, dans son ouvrage « Négritude et Négrologues », Stanislas Adotevi 

reproche à la négritude le retour au passé et le fait d’avoir chanté longtemps des 

héros comme Toussaint Louverture et Patrice Lumumba. Le résultat : les poètes de 

la négritude finissaient par connaître le même sort que le mouvement primitiviste : 

« On a dit et redit, avec la complicité des nostalgiques du soir, que la négritude est 

autre chose que ce qu’elle est. On a dit qu’elle est un chant pur, un rythme, un 

élan. Pas un acte, mais un dogme silencieux. Souvenir dans la connivence 

nocturne, la négritude est l’offrande lyrique du poète à sa propre obscurité 

désespérément au passé »2. Stanislas Adotevi nous montre que le développement 

de l’ethnologie pendant la période coloniale, loin d’être fortuit, s’inscrivait dans 

une logique de contrôle des sociétés colonisées. C’est la même intention qu’il 

                                                 
1 . Dadier, Bernard, La ronde des jours, cité par Guy Ossito, Op. Cit., P.125. 
2 . Stanislas Adotevi, Négritude et Nègrologues,  Paris, UGE, 10-18, 1972, p. 13. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 34 -

décèle  dans  le  discours  de  la  négritude  et  qui  se  concrétise  après  les   

« indépendances » dans le Socialisme Africain théorisé par le président Senghor. 

 

 En ressassant le passé, en attisant une sensibilité morbide, le poète- 
président ou plutôt le président-poète vise à faire oublier le présent. 
La  négritude  d’aujourd’hui,  la  négritude  des  discours,  n’est  rien  
moins qu’une pure et plate propagande, une panacée aux problèmes 
de  gouvernement.  La  très  bizarre  formule  senghorienne  de  division  
raciale  du  travail  intellectuel  (l’émotion  est  nègre  comme  la  raison  
est  hellène),  vise  uniquement  à  perpétuer  un  régime  considéré  
comme  néo-colonialiste  et  dont  il  est  Président  ;  La  négritude  doit  
être  le  soporifique  du  nègre.  C’est  l’opium.  C’est  la  drogue  qui  
permettra à l’heure des grands partages d’avoir de ‘bons nègres’1. 

 

Plus  loin  dans  sa  critique,  Adotevi  ne  manifeste  aucune  illusion  sur  la  vague  des  

indépendances,  pour lui,  elle n’est  qu’un coup de frein à l’histoire des Africains : 

« Astuce sémantique et idéologique, la décolonisation n’est pas seulement destinée 

à fausser les mécanismes du passage à l’Indépendance formelle et à donner bonne 

conscience  aux  ethnologues  heideggériens  et  sociaux-démocrates.  C’est  bien  

définitive  un  bricolage  juridique.  Coup  de  frein  à  l’histoire  des  Africains,  la  

décolonisation  aura  paradoxalement  produit  moins  de  bouleversement  que  la  

colonisation elle-même »2. 

 
En somme, en se contentant de chanter les anciens héros et la fierté d’appartenir 

à la race  noire,  la négritude finissait par un ’échec. Selon Adotevi La négritude a 

échoué   « parce qu’elle n’a pas pu être l’idéologie de développement des sociétés 

du tiers monde »3.   

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 . Stanislas Adotevi, Op. Cit., pp. 114 -115. 
2 . Ibid. p. 224. 
3 . Adotevi, Stanislas, Op. Cit., p. 42. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 35 -

I.4. Le mythe du nègre dans le roman africain  
 

Avant d’aborder les différentes réactions des écrivains africains, un bref 

aperçu sur l’évolution de la production romanesque africaine nous parait 

nécessaire.   

Les débuts du roman africain ont été plutôt consacrés à la peinture de la vie 

et de l’organisation des sociétés africaines longtemps dénigrées par les écrivains 

européens. Les oeuvres produites à cette époque constituaient les premiers discours 

des Africains sur eux-mêmes et, du fait qu’elles étaient écrites dans la langue du 

colonisateur, s’adressaient plus aux européens qu’aux africains. De l’autre coté, la 

littérature coloniale aura comme ambition première de justifier l’entreprise 

coloniale dont vivent ses auteurs. Cette justification passera par la démonstration 

d’une bonne connaissance du terrain et des populations indigènes. Autrement dit, 

faire connaître l’Afrique.            

  La transition est assurée par Batouala, véritable roman nègre1 de René 

Maran qui décrit une vie dans village de l’Oubangui. Mais le véritable coup de 

maître est donné par Paul Hazoumé avec Doguicimi2, paru en 1938. Il est vrai que 

Doguicimi met  en mouvement une masse d’informations : « Nous espérons que le 

lecteur qui ne goûtera pas le côté romanesque de l’œuvre appréciera, au moins, 

l’important document ethnique et historique présenté ici et qui est le fruit de vingt-

cinq années de commerce avec les ‘ Anciens’ du Danhomê »3, mais, il faut 

reconnaître que Paul Hazoumé a mis face à face deux mondes différents qui ne 

parlent pas le même langage4. Avec l’approche des indépendances, la juxtaposition 

des deux visions du monde africaine et européenne va tourner à la confrontation. 

La publication des romans africains échappe « à l’emprise du système colonial 

avec la création des éditions Présence Africaine qui commencent à publier des 

                                                 
1 . Maran, René, Batouala, véritable roman nègre, Albin Michel, Paris, 1921, 1982. 
2. Hazoumé, Paul, Doguicimi, Paris, Maisonneuve et La Rose, 1978 (2e  édition). 
3 . Ibid.  p. 7 
4 . Littérature et francophone, Le roman. Sous la direction de Charles Bonne, Xavier Garnier et Jaques 
Lecarme, Paris, Hatier/ AUPELF-UREF, 1997, p. 4 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 36 -

ouvrages plus offensifs »1, le tiers-monde est appelé à se libérer de l’emprise 

occidentale (Frantz Fanon) et bien sûr la fameuse préface de J. P. Sartre à 

L’Anthologie  de la poésie nègre et malgache (1948)2 de Senghor ont ouvert la voie 

aux écrivains africains afin de se mettre au service de la cause de l’indépendance. 

C’est dans ce contexte que nous pouvons expliquer les propos de Mongo Beti :  

 (…) la première réalité de l’Afrique Noire, je dirais même sa seule 
réalité profonde, c’est la colonisation et ce qui s’ensuit. La 
colonisation qui imprègne aujourd’hui la moindre parcelle de corps 
africain, qui empoisonne tout son sang, renvoyant à l’arrière plan 
tout ce qui est susceptible de s’opposer à son action. Il s’en suit  
qu’écrire sur l’Afrique Noire, c’est prendre parti pour ou contre la 
colonisation. Impossible de sortir de là.3 

En suivant cet appel,  des écrivains comme Abdoulaye Sadji, Ferdinand Oyono 

pour ne citer que ceux-ci, vont exposer la situation coloniale. Dans leurs œuvres 

nous découvrons l’aliénation culturelle, l’exploitation économique et la violence 

raciste. Cette littérature de « contestation » sera complétée par une littérature plus 

volontaire, des romanciers africains « engagés » dans la lutte anticoloniale auront 

recours à une littérature militante, celle du combat.4 L’un des personnages de 

Sembene Ousmane nous résume clairement cette lutte anticoloniale : 

 En quoi un enfant blanc est-il supérieur à un enfant noir ? En quoi 
un ouvrier blanc est-il supérieur à un ouvrier noir ? On nous dit que 
nous avons les mêmes droits, mais ce sont des mensonges, rien que 
des mensonges ! La machine que nous faisons marcher, la machine, 
elle, dit la vérité : elle ne connaît ni homme blanc, ni homme noir. Il 
ne sert à rien de contempler nos feuilles de paie et de dire que nos 
salaires sont insuffisants. Si nous voulons vivre décemment, il faut 
lutter.5  

L’euphorie qui suivra l’accession des pays d’Afrique à l’indépendance n’a pas duré 

longtemps. Les Africains se sont heurtés à la réalité de leur vie après le départ de 

l’ennemi : débarrassés du colonisateur européen, les peuples d’Afrique verront 

surgir de nouveaux démons. Les dictateurs. 

                                                 
1 . Ibid. P. 7 
2 . Idem. 
3 . Mongo Beti, « Afrique Noire, Littérature rose », Présence Africaine, no I-II, avril-juillet 1955, pp. 137-138. 
4 . Chemain, Roger, L’Imaginaire dans le roman africain, Paris, L’Harmattan, 1986. 
5 . Sembene Ousmane, Les Bous de Bois de Dieu, Paris, Presse Pocket, 1971, p. 25. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 37 -

Ce sous-chapitre sera consacré au repérage de certains clichés et images 

relatifs au nègre. Nous verrons les différentes réactions des écrivains africains vis-

à-vis de ce qui a été dit par les romanciers exotiques. Le premier cliché qui était 

visé par ces écrivains est celui de la couleur noire. 

I.4.1. La couleur noire  
 

 

La lecture de certains romans exotique nous a permis de constater que le nègre 

a été qualifié d’une armada de clichés et d’images péjoratives. Les écrivains 

exotiques ont été frappés dès le départ par la couleur des indigènes ; ils ne ratent 

aucune occasion pour dire que ces gens sont noirs, affreux et bizarres. En effet, 

chez Conrad tout est noir. La lecture de ce roman nous a permis de découvrir deux 

classes de personnages : si les Blancs ont été désignés soit par leurs professions, 

soit par leur nationalité et leurs noms, les Noirs, par contre, n’ont ni noms, ni 

statuts. Ils ne sont que des fantômes, des ombres.  

 

Dans Le Roman d’un spahi de P. Loti, il est vrai que certains personnages noirs 

avaient des noms mais ils ne sont que « âmes noires » et ne se conduisent qu’à « la 

manière des nègres ». Mais, malgré cette écriture « hypocrite », la « petite âme 

noire » Fatou-Gaye provoquera bien des rêves humides dans les chaumières. La 

dévalorisation du physique du Noir, nous l’avons constaté même au XIXe siècle. 

Dans le  voyage au Congo  d’André Gide, nous découvrons le Noir avec « une sale 

bobine » et un « nez crochu ». De ce fait, Si ces romanciers avaient insisté sur la 

couleur noire c’est seulement et uniquement dans le but d’assimiler le Noir au 

singe. La couleur noire sera remplacée par la couleur grise dans les bous de bois de 

dieu de S. Ousmane comme signe de misère et de famine. 

 

Dans Peau noire masque blanc, Frantz Fanon démontre que la thèse de la 

prétendue supériorité de la race blanche sur le Noir est fondée sur ce que l’auteur 

appelle « l’ensemble complexuel » ou « un arsenal stéréotypique ». Quant à Sir 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 38 -

Alain Burns, lui, souligne que l’intention de placer l’autre sous la domination 

relève du mépris à son égard et du peu de considération qu’on lui accorde : 

 
Le préjugé de couleur n’est rien d’autre qu’une haine irraisonnée 
d’une race pour une autre, le mépris des peuples forts et riches pour 
ceux qu’ils considèrent comme inférieurs à eux-mêmes, puis l’amer 
ressentiment de ceux contraints à la sujétion et auxquels il est 
souvent fait injure. Comme la couleur est le signe extérieur le mieux 
visible de  la race, elle est devenue le critère sous l’angle duquel on 
juge les hommes sans tenir compte de leurs acquis éducatif et 
sociaux.1  

 
 

A vrai dire, tous ces discours sur l’origine de l’inégalité entre les êtres 

humains et les races sont basés sur des raisons extérieures pour justifier le droit à 

l’extermination des uns et des autres. Les conséquences tragiques de ces discours 

haineux seront dénoncées plus tard par des écrivains tels que  Terno Monenembo 

dans L’Aîné des orphelins, Boubacar Boris Diop dans Murambi le livre des 

ossements et Ahmadou Kourouma dans Allah n’est pas obligé. 

I.4.2. Laideur et saleté  
 

Les romanciers exotiques ont beaucoup mis d’accent sur la saleté du Noir sans 

révéler les causes. Dans les bouts de bois de dieu, Sembene Ousmane nous décrit 

un quartier de Thiès en mettant l’accent sur cette saleté mais placée dans un 

contexte socio-économique : « … de grosses mouches d’un vert bleuté. Elle 

allaient des plaies que les mendiants portaient sur leurs visages ou sur leurs 

membres… »2. Par cette description, le narrateur tente de montrer les mauvaises 

conditions dans lesquelles vivaient les noirs. Autrement dit, la saleté est due aux 

mauvaises conditions de vie dont lesquels vivaient les peuples noirs sous le joug du 

colonialisme. Dans Monné, outrages et Défis d’Ahmadou Kourouma, nous 

découvrons une autre technique de réaction contre ce cliché. Ainsi, le roi Djigui 

qualifia la poignée de mains que le commandant lui avait donnée de « main 

d’infidèle » car d’après lui, il n’avait pas interprété ses paroles. 
                                                 
1 . Burns, Sir Alain, cité par Frantz Fanon, Op. Cit., p. 95. 
2 . Sembene Ousmane, Op. Cit., p. 39. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 39 -

 

Dans le deuxième chapitre de ce projet de recherche, nous montrerons que dans 

L’Etat Honteux de Sony Labou Tansi la saleté prend une autre dimension. Afin  de 

montrer la complaisance des dirigeants Occidentaux, le narrateur a recours à la 

connotation symbolique de la boue. Par exemple, lorsque les délégations 

occidentales sont arrivées pour célébrer les noces du président Martilimi Lopez, 

celui-ci les salua en étant tout boueux.    

I.4.3. Le cannibalisme et le caractère sanguinaire 
 

Les romanciers exotiques ont qualifié le Noir de cannibale, il est influencé par 

la sorcellerie et la magie. Quant aux rois africains, eux, ils sont présentés comme 

des sanguinaires. Dans la totalité de ces romans, nous trouvons les images 

d’enfants nus, vieilles femmes décharnées aux seins tombants. Voici par exemple 

ce que nous pouvons lire dans Voyage au Congo d’André Gide : « Dans une case, 

une femme vient d’accoucher. L’enfant n’a même pas encore commencé à crier ; il 

tient encore au placenta. Devant nous une sage-femme tranche avec un couteau de 

bois le cordon ; elle en  laisse à l’enfant une longueur qu’elle mesure 

soigneusement à la nuque après avoir fait passer le cordon par-dessus la tête du 

petit ».1 Â chaque fois que les écrivains coloniaux évoquent le Noir, ils insistent sur 

les poitrines nues, les jambes et le regard noir et furieux. Quant au caractère 

sanguinaire des rois africains, les écrivains coloniaux ne nous donnent aucune 

explication.  

 

Certains écrivains africains ont tenté de donner des explications à ces 

stéréotypes en montrant par exemple que le caractère sanguinaire se justifie par le 

sacrifice religieux. Cependant, il apparaît que ce cliché et parmi ceux qui ont résisté 

davantage étant donné que son existence dans notre époque ne trouve aucune 

explication. Ainsi, peut-on trouver une justification au caractère sanguinaire du 

président Martilimi Lopez qui gère les affaires d’un pays démocratique ? En 

                                                 
1 . Gide, André, Voyage au Congo, Paris, Gallimard, 1948 (63e édition), p. 43. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 40 -

affichant clairement sa politique dictatoriale, le président Lopez ne fait que 

prolonger la survivance de ce cliché. 

I.4.4. Le goût à La palabre  
 

A travers le roman exotique, nous constatons que leurs auteurs ont mal 

compris la danse et la musique africaines. Pour ces romanciers, la musique 

africaine n’est qu’une phrase qui se répète. Quant à la danse, elle est jugée 

érotique. Ainsi, dans les bouts de bois de dieu de Sembene Ousmane, la chanson 

occupe une grande partie de l’histoire, elle accompagne les personnages, le roman 

s’ouvre et se termine avec une chanson. Pendant l’affrontement avec la police, 

l’utilisation de la chanson n’est pas sans raison, elle est un moyen de lutte contre la 

faim :  

 
Je suis venu prendre une épouse, dit l’étranger 
Mon époux doit être plus fort que moi 
Voilà les champs de mon père, 
Et voilà les gogs abandonnés, répondit Goumba N’Diays. 
Et l’étranger prit un gop 
Deux fois par semaine, ils ne purent en venir à bout 
L’home ne peut l’emporter sur la jeune fille1.  
 

A travers cette chanson qui est une partie fondamentale de l’intrigue, Sembene 

Ousmane semble nous dire que le Noir est un homme comme les autres. C’est dans 

ce contexte que Gilbert Durant parle de la musique comme un moyen qui sert à 

« maîtriser la fuite existentielle du temps ». Elle n’est pas seulement un moyen mais 

« une structure qui se manifeste par la tendance à totaliser en l’organisant le 

contenu du savoir »2. Â la fin du roman nous découvrons la même chanson : 

 

Pendant des soleils et des soleils,  
Le combat dura. 
Goumba, sans haine, transperçait ses ennemis. 
Il était tout de sang couvert. 
Mais heureux est celui qui combat sans haine3.  

                                                 
1 . Sembene Ousmane, Op. Cit., pp. 46-47. 
2 . Durant, Gilbert, Les structures anthroplogiques de l’imaginaires, Introduction à l’archétypologie 
générale, Paris, Donod, 1981, p. 132. 
3 . Ibid. p. 379.  



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 41 -

 

Les chants de Maimouna ne constituent pas seulement de simples îlots dans le 

récit. Au contraire, ils sont le pivot de l’intrigue.  

 

Il est vrai que dans Le Commencement des douleurs on aimait palabrer, « Trois 

semaines de joutes sentencieuses, de jaculations verbeuses saupoudrées de colère 

et de mots sales ; trois semaines d’insultes, de jurons, de huche. Trois semaines de 

marathon oratoire sans précédent déchaînant des passions effrénées»1, mais c’est 

pour juger Hoscar Hana et non pas une parable stérile. Ainsi, dans ce roman tout le 

monde parle mais avec une grande sagesse. Il nous semble que Sony Labou Tansi 

cherche à rendre hommage à ses ancêtres par le biais de la parole.  

I.4.5. De l’incapacité du noir à gérer  ses ressources  
 

Selon Fanoudh-Siefer, les romanciers exotiques ont montré les Noirs comme 

étant des gens incapables de gérer les ressources naturelles de leurs pays. 

Autrement dit, ils sont incapables de se gouverner du moment ou « leurs cerveaux 

sont incapables d’établir un rapport de cause à effet ». Ce stéréotype nous le 

retrouvons même dans un roman de S. Ousmane quand un capitaine colonial de 

gendarmerie déclare à un syndicaliste  « …vous n’êtes pas capables de vous 

gouverner. A moins de vendre votre pays aux communistes »2. Au regard du 

colonisateur, les rois africains sont capables de vendre leurs pays. Selon les 

écrivains africains, leurs dirigeants sont incapables de gérer leurs ressources car ils 

sont mal formés. Pour donner une explication à ce préjugé, ces écrivains ne cessent 

d’accuser l’école coloniale d’avoir former des auxiliaires. 

 

D’autre part, parler de l’incapacité du Noir de gérer ses ressources à 

l’époque des indépendances nous semble impossible étant donné que l’auteur  

risque d’être censuré. Ainsi, pour ce faire il fallait changer la stratégie narrative et 

tenter un renouvellement esthétique.   

                                                 
1 . Sony Labou Tansi, Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 14. 
2 . Sembene Ousmane, Op. Cit., p. 215. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 42 -

 

Cependant, avec l’avènement de production romanesque de Sony Labou 

Tansi, nous assistons  à une mise à nu des dirigeants africains. Nous verrons dans le 

deuxième chapitres de ce projet que Sony Labou Tansi nous fait le portrait d’un 

président incapable de gérer les affaires de son Etat. Mais, malgré le désordre qui 

caractérise son régime, le Blanc ne cesse de l’encourager dans sa politique. 

 

I.4.6. . La femme noire  

 

Pour les romanciers coloniaux, la femme noire n’est qu’un simple objet de 

plaisir. Il est vrai que dans Le roman d’un Spahi de Loti nous trouvons quelques 

détails sur la beauté de Fatou-gaye «  elle avait le type khassonké très pur : un petit 

nez droit et fin, avec des narines minces, peu pincées et très mobiles, une bouche 

correcte et gracieuse, avec des dents admirables… »1. Cependant, cette beauté 

n’est évoquée qu’une fois Fatou-gaye devenue la princesse de Jean. Autrement dit, 

elle est belle parce qu’elle est la maîtresse d’un Blanc. Malgré ces traits de beauté, 

la princesse de Jean n’est considérée  en réalité qu’une « petite âme noire ». Plus 

loin, le narrateur de Pierre Loti utilise la technique de la juxtaposition pour décrire 

la beauté d’une négresse et celle de la femme blanche. Ainsi, Cora, la femme 

blanche est «  une femme qui était plus élégante que les autres et plus jolie (…) si 

blanche, qu’on eût dit une parisienne… »2. La dévalorisation de la femme ne 

s’arrête pas au domaine physique, le narrateur se doute même de l’amour de Jean 

pour Fatou-gaye : « Jean aimait-il Fatou-gaye ? Il s’en savait trop rien lui-même, 

le pauvre Spahi. Il la  considérait, du reste, comme un être inférieur, l’égal à peu 

prés de son laobé jaune ; il ne se donnait guère la peine de chercher à démêler ce 

qu’il pouvait bien y avoir au fond de cette petite âme noire, noire,-noire comme 

son enveloppe de Khassonké »3.  

 

                                                 
1 . Loti, Pierre, Op. Cit., p. 23. 
2 . Ibid. P. 56. 
3 . Ibid. P. 71. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 43 -

Contrairement à la relation « passagère » entre Jean et Fatou-gaye, celle qui le 

relie avec la femme blanche Cora est sincère et profonde : « cette femme était 

devenue sa vie, tout son bonheur »1. Cette image dévalorisante de la femme noire 

ne tarde pas à être valorisée par l’écrivain africain en commençant par les poètes de 

la négritude et leur chef de fil, Senghor. Bien avant que les Noirs des Etats-Unis ne 

lancent le slogan  « black is beautiful », Senghor a célébré la beauté de la femme 

noire : 

 

 Femme nue, femme noire  
Vêtue de couleur qui est vie, de la forme qui est beauté 
J’ai grandi à ton ombre ; la douceur de tes mains bandits mes 
yeux. 
Et voilà qu’au coeur de l’été et de midi, je te découvre 
Terre promise du haut d’un haut coi calciné 
Et la beauté me foudroie en plein cœur, comme l’éclair d’un 
aigle. 
(…) 
Je chante ta beauté qui passe, forme que je fixe dans l’Eternel 
Femme nue, femme noire 
Avant que le Destin jaloux ne te réduise en cendre  pour nourrir 
les racines de la vie.2 

 

Dans les bous de bois de dieu, Sembene Ousmane nous montre  une femme 

noire plein de dignité en montrant par exemple le rôle qu’elle  a joué pour la 

réussite de la grève. Les femmes avaient soutenu leur maris durant toute le grève et 

elles faisaient nourrir leurs familles malgré l’arrêt des salaires. Plus loin, ces 

femmes courageuses sont arrivées même à prendre la parole en public, une 

occasion qui leur a été offerte pour la première fois par les grévistes de Thiès.  

 

Dans l’Etat Honteux de sony Labou Tansi (qui sera l’objet de notre analyse 

dans le deuxième chapitre) la femme est considérée comme un bien dont 

jouissaient les dignitaires du régime de Martilimi Lopez. En effet, le président de 

L’Etat Honteux possède des maîtresses dans tous les coins du monde.  

                                                 
1 . oti, Pierre, Op. Cite. P. 71. 
2 . L. S. Senghor, Chant d’ombre, Paris, Seuil, 1956, p. 42. 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 44 -

I.4.7. La sexualité débridée des noirs  
 

Les  romans  exotiques  et  coloniaux  sont  remplis  de  «   bamboula  »  ;  des  

scènes  obscènes  afin  de  montrer  et  de  prouver  la  sexualité  débridée  des  Noirs.  

Cette image dévalorisante incite les  romanciers africains à réagir. Ces romanciers 

ont  tenté  de  subvertir  ce  cliché  en  montrant  par  exemple  que  certains  

administrateurs  coloniaux  n’hésitaient  pas  à  s’offrir  des  négresses  pour  satisfaire  

leur  besoin  sexuel.  Chez  ces  écrivains,  la  colonisation  est  assimilée  à  une  

pénétration, à une sorte de jouissance sexuelle. 

Cependant, il apparaît que le cliché relatif à la sexualité des Noirs ne figure 

pas parmi les priorités des écrivains africains de l’époque des indépendances étant 

donné que leurs différents  discours se jettent dans le bain du nationalisme. D’autre 

part,  il  faut  avouer  qu’à  l’époque  des  grandes  indépendances  la  sexualité  est  

considérée comme tabou.  Il  était  presque impossible pour ces écrivains d’aborder 

ce préjugé.   

Afin  de  briser  les  tabous,  il  fallait  attendre  les  écrivains  de  la  troisième  

génération. Parmi eux, nous trouvons Sony Labou Tansi. 

  

Dans le deuxième chapitre de ce projet de  recherche, nous montrerons  que, 

d’après  Labou  Tansi,  le  Blanc   n’est  pas  différent  du  Noir  en  ce  qui  concerne  la  

sexualité.  Nous  verrons  par  exemple  comment  le  narrateur  de  L’Etat  Honteux 

considère la possession d’une femme blanche comme une sorte de décolonisation.  

 

 

 

 

 
 



Chapitre I                       Le mythe du nègre dans la littérature française et la littérature francophone 
 
 

 - 45 -

Conclusion 
 

A l’issue de ce chapitre, nous pensons avoir suffisamment montré les clichés 

les plus répandus dans le roman exotique, à savoir le manque d’intelligence, 

l’incapacité du Noir à gérer ses ressources, le caractère sanguinaire…etc. Les 

écrivains africains ont tenté de les expliquer en les renvoyant dans leurs contextes 

économique, social et politique. La plus part de ces clichés ont été subvertis mais 

certains ont affiché une grande résistance, par exemple celui de l’incapacité du 

Noir à gérer ses ressources est loin d’être subverti. 

 

Nous avons vu que les  réactions des écrivains africains  différent d’une 

époque à une autre ; ceux de l’époque coloniale étaient loin de réagir en faveur des 

Noirs étant donné que leur premier objectif était de plaire au colon. L’époque des 

indépendances, par contre, nous a montré un écrivain africain beaucoup plus 

engagé dans la lutte contre ces clichés. 

 

Cependant, certains préjugés ne sont pas abordés pas ces écrivains. Par 

exemple, le cliché relatif à la sexualité du Noir Afin de subvertir ces clichés, 

l’écrivain africain se contente de les  renvoyer au Blanc, nous avons vu par 

exemple la réaction du Noir devant le Blanc pour lui montrer qu’il maîtrisait lui 

aussi la langue française. Concernant le cliché de la saleté, Sembene Ousmane nous 

a montré clairement la part de responsabilité du Blanc  dans son élaboration du 

moment où chaque ville africaine avait son inspecteur d’hygiène. De plus, si les 

romanciers exotiques n’arrivent pas à comprendre la musique et les chants 

africains, Sembene Ousmane nous a donné leur interprétation ; dans Les Bous de 

Bois du Dieu, les femmes chantaient soit pour oublier la faim, soit pour encourager 

leurs maris. Il en résulte aussi que le recours à l’idéologie n’a rien apporté  

concernant le mythe du nègre. En réalité, ces écrivains ne font que décrire le Noir 

dans son milieu. 



                                                                                                                 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Chapitre II 

La subversion du mythe du nègre dans L’Etat 
Honteux  

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 48 -

Introduction  
 

La première difficulté d’interpréter L’Etat Honteux de Sony Labou Tansi 

réside dans son anonymat : pour quelle raison l’auteur n’a pas voulu donner un nom 

imaginaire à l’Etat dont il parle dans ce récit ? L’Etat Honteux pourrait-il être 

n’importe quel pays africain ? Les réponses à ces questions sont à chercher dans le 

bagage culturel et historique de l’auteur : « On a parlé de Sony Labou Tansi, 

romancier, dramaturge, poète, mais il était engagé en politique également. Il a été 

député dans son pays et il n’a pas hésité à montrer du doigt toutes les failles du 

systèmes pour dire que les gens qui l’ont nommé député avaient besoin de cette 

voix »1. Justement, à propos de l’engagement, Sony Labou Tansi l’évacue en 

substituant à l’écrivain engagé un auteur engageant : « A ceux qui cherchent un 

auteur engagé, je propose un homme engageant », écrit-il dans l’avant-propos de 

La vie et demie. Chez Sony Labou Tansi, ce sont les dignitaires du régime 

dictatorial, sous l’effet de l’ivresse sexuelle,  qui succombent l’un après l’autre. 

Ainsi, dans L’Etat Honteux, le dictateur Martilimi Lopez érige le pouvoir acquis 

« pour des siècles et des siècles » comme quelque chose d’éternel.  De même, le 

récit de L’Etat honteux déroule le règne désagréable d’un président criminel et 

luxurieux, le colonel Martilimi Lopez, qui gère « honteusement » le pouvoir terni 

par les pleurs et les grincements des dents de ses nombreux administrés. 

 

L’Etat Honteux est donc un récit sur le mal, la honte et les malheurs dont la 

société et l’humanité sont victimes. Ainsi, Le Petit Robert définit le mot « mal » 

comme suit : « choses mauvaises, défauts, imperfections qu’on voit en quelqu’un, à 

quelque chose, etc.… »2. Afin de dire tout le mal qui frappe la société, Sony Labou 

Tansi exploite largement l’image d’une dictature sanglante qui agit souvent dans la 

discrétion et l’anonymat. Ainsi, l’arbitraire et la bêtise du pouvoir se trouvent au 

centre de ses préoccupations. En d’autres termes, c’est un pouvoir qui est « au bout 

                                                 
1 Gaya Makhélé : « On lit Sony Labou Tansi pour se révéler à soi-même ». Cité par Vaclav Richter. Article 
disponible sur : www.refer.sn/éthiopiques 
2 Le Petit Robert, édition 1993. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 49 -

du plomb »1. De ce fait, Il est difficile de parler da la subversion du mythe du nègre 

dans l’Etat Honteux de Sony Labou Tansi étant donné qu’il ne cherche guère à 

revaloriser l’image du nègre. Au contraire, Sony Labou Tansi tente de restituer la 

plupart des clichés relatifs au nègre pour dire la part de responsabilité du Noir 

devant tous les malheurs qui frappent le continent africain.  

 

Or, la responsabilité du Noir va de pair avec celle du Blanc qui continue 

d’entretenir de bonnes relations avec les pouvoirs africains et les confortent dans 

évolutions vers la dictature. Dans l’Etat Honteux, Sony Labou Tansi explique cette 

dualité par la mise en scène de deux personnages qui participent à la gestion 

catastrophique des affaires de l’Etat. Autrement dit, si le président Martilimi Lopez 

ne fait que semer la violence et la terreur, Vauban, son Conseilleur, ne fait pas 

mieux. Pis encore, il participe à toutes les catastrophes et les bêtises commises par  

le président. Il s’agit donc dans cette partie de montrer que Sony Labou Tansi tente 

de lancer un message aux responsables africains en leur demandant de cesser 

d’écrire l’histoire honteuse de leurs pays respectifs. D’autre part, l’Occident devrait 

assumer sa part de responsabilité devant cette mauvaise gestion des pays africains.  

 

 L’intérêt de ce chapitre réside dans le fait que nous nous y proposons de 

justifier notre choix le caractère subversif de ces clichés. Le deuxième chapitre, 

intitulé « dualité Europe/ Afrique », sera consacré à montrer la part de 

responsabilité du blanc dans tous les malheurs qui frappent le continent africain. 

Autrement dit, la responsabilité du Noir va de pair avec celle du blanc.  

 

 

 

                                                 
1 Sony Labou Tansi, L’Etat Honteux, Paris, Seuil, 1981, p.9. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 50 -

II.1. L’Etat Honteux : une société déshumanisée 

 
Il est difficile de savoir quel pays avait inspiré Sony Labou Tansi étant donné 

que le titre du roman lui-même met tous les pays du continent africain dans le même 

bain. Si le narrateur avait gardé l’anonymat c’est au lecteur de comprendre le 

message et d’appliquer l’histoire du roman à la réalité de son pays. Autrement dit, 

l’Etat Honteux peut être n’importe quel pays africain et chaque république possède 

son dictateur : « (…) dans toutes les maisons où vous allez, on raconte l’histoire de 

feu mon colonel Martilimi Lopez, commandant en chef de l’amour et de la fraternité 

et chacun y met son ton, sa salive, ses dates, ses lieux, chacun la fait briller à sa 

guise au ciel de notre imagination… »1. 

  

Il est vrai que le personnage principal du roman est le président Martilimi 

Lopez mais Vauban participe aussi à la gestion des affaires de l’Etat. Il suit le 

président comme son ombre du début du roman jusqu’à la fin. C’est son bras droit. 

Par la mise en scène de ces deux personnages, Sony Labou Tansi semble nous dire 

que la mauvaise gestion des affaires de l’Etat n’est pas le propre des Noirs mais 

aussi celui des Blancs. Plus loin encore, la gestion honteuse des affaires de l’Etat ne 

date pas de l’arrivée de Martilimi Lopez au pouvoir, au contraire, tous les présidents 

qui étaient avant lui n’avaient pas fait mieux, y compris le Blanc qui a géré le pays 

durant la période de la colonisation. Sony Labou Tansi accuse directement le 

colonisateur d’être la source de tous les malheurs africains : «  (…) vous avez laissé 

les choses de la nation comme si le pouvoir pâle était là… »2 . 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
1 . L’Etat Honteux, Op. Cit., p. 5. 
2 . Ibid. p . 47. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 51 -

II.1.1. Affaires  de l’Etat ou jeux d’enfant ? 
 

Dés le début du roman, le narrateur semble nous dire que le nouveau 

président ne fera pas mieux que ses prédécesseurs. En effet, les bonnes intentions 

affichées au départ se sont vite transformées à de simples slogans. Pour garantir le 

bon fonctionnement de sa gestion des affaires de l’Etat, le président Martilimi 

Lopez organise un rassemblement en vu de sensibiliser ses gouvernés sur le texte 

constitutionnel de son régime : « (…) article 1 : la patrie sera carrée ; article 2 : à 

bas la démagogie ; article 3 : Maman Nationale est notre mère à tous ; article 4 : 

pas de grève et pas de connerie ; article 5 : à bas la peine de mort ; article 6 : je 

suis le président et vous me foutez en l’air quand il vous plaira… »1.  L’article six 

nous montre que le président est démocratiquement élu et les citoyens ont la liberté 

de le déposer à tout moment. Mais, cette volonté du peuple ne dure pas longtemps 

puisque le régime ne l’a pas consulté pour rédiger cette constitution. Quant au 

gouvernement, celui-ci est nommé à main levée : « il forma le gouvernement à main 

levée : soyons francs, qui veut être ministre du pognon ? Qui veut être ministre du 

timbre ? Qui veut être ministre des routes ? Qui veut être ministre des médicaments 

d’accord !... »2. Sony Labou Tansi place ainsi le dictateur dans un état d’homme 

complètement naïf qui ignore la dérision dont il est l’objet, ses gouvernés se 

moquent amplement de lui : 

-Qu’est-ce que c’est ? 
-c’est la carte de la patrie monsieur le président. 
-Ah ! D’accord ! Et qu’est-ce que c’est que ces serpents bleus ? 
-Les rivières monsieur le président. 
-Ah ! D’accord ! Et ces serpenteaux ? 
-Les routes nationales monsieur le président. 
-Et ces serpentements ? 
-Les frontières monsieur le président.3   
 

Le président qui n’a aucune connaissance en politique, encore moins en 

géographie, décide alors de tracer les nouvelles frontières de son pays : « …il traça 

quatre lignes droites qui se rejoignent deux à deux, laissant des parties du territoire 

                                                 
1 . Ibid. p.13. 
2 . Idem. 
3 . Ibid. p.10. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 52 -

national chez, nos voisins […] parce que mes frères et chers compatriotes c’est la 

décision de ma hernie : la patrie sera carrée »1.  De ce fait, il est très difficile de 

subvertir le cliché de l’incapacité du Noir à gérer ses ressources humaines dont 

Martilimi Lopez ne fait que prolonger la survivance. En mettent en scène un 

dictateur ubuesque, ignorant et incapable de gérer les affaires de l’Etat, Sony Labou 

Tansi lance un message aux dirigeants africains afin de cesser d’écrire l’histoire 

honteuse de leurs pays. Ces dirigeants devraient apprendre à se retirer lorsqu’ils ne 

sont plus capables de respecter les termes du contrat qui les lie au peuple, c’est dans 

ce sens que l’un des héros s’exclame : « Ce pays nous allons le laisser aux enfants 

des enfants de nos enfants dans un état honteux »2. Ce message apparaît clairement 

dans une lettre écrite par un condamné à mort : « …Pour nous il s’agit de relever le 

défit. Seul notre pratique de l’existence donnera tort ou raison au préjugé. 

L’équivoque, monsieur le président ! Notre devoir le plus sacré est celui de lever 

l’équivoque avant que l’équivoque ne nous bouffe »3. Pour avoir une image claire 

du régime de Martilimi Lopez, il suffit d’étudier la composante de son 

gouvernement. Nous avons en effet un ministre des timbres, un ministre du Pognon, 

un ministre des Cailloux, un ministre des testicules etc.  

II.1.2. Un pouvoir de luxure : biens, femmes 

 
Le régime de Martilimi Lopez est caractérisé par un désordre total qui nous 

fait rappeler la période du règne de Mobutu : déséquilibre dans la répartition des 

richesses, détournements des biens au profits de bénéficiaires occultes et une 

généralisation des trafics de toutes sortes qui passe par une prostitution érigée au 

rang de la norme. Â l’image de Mobutu, l’exercice du président Martilimi Lopez 

s’affirme par la capacité à posséder tous les sujets et en particulier les épouses et les 

filles de ses concitoyens. Ainsi, il épouse la petite fille contre son gré et pour 

célébrer ses noces il donne trois jours de congés au peuple sans oublier les millions 

de coustranis déboursés. Pour améliorer son image, le président «  intime l’ordre au 

                                                 
1 . Ibid. pp. 10-11 
2 . L’Anté-peuple, Op. Cit., p. 102. 
3 L’Etat Honteux, Op. Cit., p. 54. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 53 -

ministre du pognon de donner à maman Nationale trois cent douze millions pour la 

cuisine et autant pour les costumes et consorts. »1. Cette stratégie de détournement 

de biens lui est favorable parce qu’il est  un leader qui dirige son pays d’une main de 

fer.  À partir de là, nous pouvons comprendre pourquoi Sony Labou Tansi attribue à 

ces dignitaires les mots les plus grossiers. En adoptant cette démarche, l’auteur tente 

de peindre le désordre qui règne sur l’Afrique et en particulier le Zaïre de Mobutu 

caractérisé par la confiscation de l’ensemble des richesses du pays au profil de 

quelques privilégiés illégitimes. Nous nous souvenons que Mobutu Sesse Seko 

interdisait le port du costume classique et de  cravate sous prétexte d’adoption d’une 

politique d’authenticité. Ainsi, si  Mobutu et les autres dignitaires ne juraient que 

par les moyens et les leçons apprises du colonisateur, Martilimi Lopez, de sa part, 

ne jurait que par son « hernie ». De plus, dans L’Etat Honteux, départs et retours 

sont mentionnés mais aucun détail n’a été fourni concernant ces voyages : 

 

Dans L’Etat Honteux, départs et retours ne sont nullement motivé : 
le dictateur s’en va, on ne sait guère pourquoi. Quand il revient, son 
retour ne conclut rien : qu’a-t-il fait là bas ? Aucune importance, 
semble dire le texte : le voyage du Chef ne change rien, il est détaché 
de toute action réelle sur le monde. […] il est l’emblème d’une 
vacuité et d’une  « vacance »  du pouvoir : le siège certes n’est pas 
vacant, mais le pouvoir l’est dans la mesure où son représentant ne 
remplit aucune de ses attributions.2 

 

 Ainsi, pour faire son deuil, le président voyage en France, au Japon et à Tahiti. Ces 

voyages n’ont aucune relation avec les affaires de l’Etat  Il faut signaler qu’à propos 

de cet aspect A. Mbembe avait écrit :  

 
Les signes du commandement et de la souveraineté doivent être 
déployés avec un faste et une intensité suffisamment brute, faute de 
quoi l’éclat de ceux qui exercent les fonctions d’autorité diminuerait. 
Mais commander, c’est par-dessus tout, fatiguer les corps des sujets, 
les déforcer, non pas tant dans le but d’en faire croître l’utilité que 
dans celui d’en  extraire le maximum de servilité. Commander, c’est 

                                                 
1. Ibid. p. 39. 
2 . Florence paravy, L’Espace dans le Roman africain francophone contemporain (1970- 1990), Paris, 
L’Harmattan, 2002, p. 138. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 54 -

en outre, éprouver publiquement un certain contentement à bien 
manger et à bien boire…1   

 

Dans La Vie et demie, Sony Labou Tansi affirme que le Guide 

Providentiel  « passe le plus clair de son temps à pisser le gras et la rouille 

dans les fesses des fillettes ».  En effet, le règne de Mobutu est caractérisé par 

la confiscation des biens et des richesses de l’Etat au profil des membres de la 

famille du président, ce qui a mis le pays dans une situation désastreuse : 

fraude, corruption et détournement des biens publics. Dans ce domaine, le 

président Martilimi Lopez n’est pas différent de Mobutu, ils ne font que dans la 

continuité du système colonial qui trouve en eux des auxiliaires opportuns.    

 

II.1.3. Confirmation du caractère sanguinaire des dirigeants africains 
 

Afin de blanchir sa propre image et sa personnalité, le président Martilimi 

Lopez explique et justifie les raisons et le principe qui ont présidé à son usurpation 

du pouvoir : « Non, non et non : ce n’est pas un coup d’Etat. Je me suis rebellé 

contre le pouvoir central qu’on ne pouvait quand même pas laisser qui vous savez 

uriner sur les affaires de la patrie. On ne pouvait pas le laisser confondre la nation 

avec les jambes de sa mère mal trouée. Un zéro, un inculte, un lascar comme lui »2. 

En communiquant au peuple ce discours, le président veut donner une impression 

de pureté morale et pour se distinguer il ne fait que dénigrer ses collaborateurs en 

les ridiculisant. Pour lui  sa prise du pouvoir est dans le but de corriger les erreurs 

de ses prédécesseurs. Il s’affiche comme un sauveur : «  Non non et non : je 

n’aurais pas pris votre pouvoir de merde si mon prédécesseur ne s’était pas mis à  

pisser sur les affaires de la patrie »3. Pour lui : « [ses gouvernés] n’auront jamais 

un président meilleur que moi, je ne suis pas Triniti Lopez qui les pendait comme de 

la volaille, je ne suis pas Luingui Lafundia qui les écorchait, je ne suis pas Manuelo 
                                                 
1 Mbembe, A., De la postcolonie. Essai sur l’Imagination politique dans l’Afrique contemporaine, Karthala, 
2000. Cité par : Serge MBoukou, «  Mobutu, roi du Zaïre. Essai de socio-anthropologie politique à partir 
d’une figure dictatoriale », Le Portique, e-portique 5, 2007.  
URL : http:// leportique.revues.org/document 1379.html. 
2 L’Etat Honteux, Op. Cit. pp. 15-16. 
3. Ibid. p. 23. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 55 -

Samba qui les donnait à ses léopards »1. Malgré cette volonté affichée dès le départ, 

le président Martilimi Lopez ne fera pas mieux que ses collaborateurs. Une fois 

dans la capitale, il condamne à mort plusieurs soldats qui avaient maltraité les 

paysans venus pour l’accueillir comme nouveau chef d’Etat. A travers ses 

déclarations, Martilimi Lopez confirme que ses prédécesseurs avaient  le même 

caractère : «  Je ne suis pas l’ex-votre bâtard Sarnio Lampourta qui buvait le 

muelocco à longueur de hernie, qui fumait le chanvre pour avoir le courage de 

parler au peuple, je ne suis pas Houtanana qui construisait des stades comme si le 

peuple pouvait manger les ballons de sa maman… » 2. Nous trouvons dans le 

discours de Martilimi Lopez les noms de certains de ses prédécesseurs : Triniti 

Lopez, Luingui Lafundia, Manuelo Samba, Sarnio Lampourta,  Houtanana, etc. Ces 

présidents  ont tous gouverné dans le désordre et parmi les onze cités par le 

narrateur il y a un seul qui reposait au caveau présidentiel. D’autre part, les 

présidents imaginaires dans L’Etat Honteux ont des noms espagnols et portugais. 

Du fait, est-il possible dans ce contexte de comprendre leur référence à la réalité 

africaine ? 

 

Un bref aperçu historique de l’Afrique des années 60-70 nous a permis 

d’établir quelques liens. Ainsi, Adomonso Ligas qui est passé pharaon ne serait-il 

pas l’ancien empereur Centrafrique Jean-Bebel Bokassa ? Le président Martilimi 

Lopez peut être Mobutu Sesse Seko qui géré le Zaïre avec une main de fer, comme 

il peut être aussi le colonel Sassou N’gesso. 

 

En plus des présidents imaginaires qui ont gouverné dans la violence, nous 

découvrons dans le récit  un personnage devenu président à vie pendant quatorze 

semaines  mais régna seulement huit ans. Ce président ne serait-il pas l’Ougandais 

Idi Amin Dada qui se déclara président a vie mais régna seulement pendant huit 

ans ? En effet, le 25 janvier 1971, profitant de l’absence du président Milton Obote, 

Idi Amin Dada s’empare du pouvoir. Après s’être autoproclamé président à vie, il 

                                                 
1. Ibid. p. 34. 
2.  Ibid. p. 17. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 56 -

instaure un régime de terreur marqué par des assassinats en masse, le massacre de 

tribus hostiles et la création de groupes d’exécution.  

 

Cependant, à chaque fois que nous avançons dans le récit nous découvrons que 

le président Martilimi Lopez est beaucoup plus sanguinaire et violent que ses 

prédécesseurs. Voici par exemple ce qu’il a fait de son épouse qu’il accusait 

d’infidélité : « […] Un soir, je rentre du bureau et je la trouve avec Barbara 

Janco…Qu’est-ce que tu fais là Barbara Janco il se  retourne et je lui mets six 

plombs dans la hernie. Il tousse son sang de traître à la patrie. Mais elle, qu’est-ce 

que je vais faire d’elle ? Je n’ai plus de plomb. Je lui saute à la gorge : c’est 

dégueulasse mais je serre je serre et elle tousse sa vie de chienne. Son cadavre a 

chié une vraie merde toute chaude »1. 

 

La barbarie du président Martilimi Lopez n’a épargné personne : un adolescent 

a été pendu, des soldats fusillés et un cardinal déchiré en morceaux. Ainsi, la 

violence du président se manifeste par la transformation de la peine de mort (abolie 

par la constitution) à une peine de mâle : « … ce qu’il faut aux  hommes c’est la 

peine de ma hernie parce que c’est leur honteuse fonction de mâle qui est à 

l’origine de tout. »  Par ailleurs, nous remarquons que l’arrogance dont fait preuve 

le président par rapport à ses fonctions et sa perversion morale semble avoir du 

désordre même dans son langage. Voici comment s’affiche son intolérance : 

 
[Il]  saute encore sur lui avec cette colère qui me demande de rendre 
le pouvoir aux civils, il lui marche sur les testicules parce que tu n’es 
quand même pas le président pour décider d’une chose aussi grave 
sans mon avis et n’est-ce pas ces sales bêtes qui te donnent des idées 
pareilles,avec vos entreprises de ma honte mais tu vas voir, il faut 
qu’il y ait sur cette terre des gens qui sachent q’un président ça se 
fâche… non de Dieu tu devrais au moins savoir le prix de tes 
ustensiles de mâles, au moins cela, attend que je te les coupe. 2 

 

                                                 
1 . Ibid. p. 36. 
2. Ibid. p. 31. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 57 -

Par ailleurs, le colonel Martilimi Lopez n’est pas différent de Lorsa Lopez, le 

personnage principal dans Les Sept Solitudes de Lorsa Lopez1, un autre roman de 

Sony Labou Tansi, qui découpe le corps de sa femme. Toutes ces tortures nous 

montrent que Martilimi Lopez n’est en réalité qu’un fauve guidé par ses instincts. 

Pour consolider son pouvoir, il livre des guerres atroces et sanguinaires : « Avant, 

quand c’était la guerre de la paix, on se battait comme des hommes, maintenant 

qu’on est entré dans la guerre pour la guerre, on se bat comme des bêtes 

sauvage»2. Cependant, dans L’Etat Honteux les nations sont aussi des bêtes car dans 

la lutte qui les oppose, les plus forts « dévorent » les plus faibles ; les Français 

« bouffent »  Jiranini, les Flamands Dartamio, les Amérindiens Matos National et 

les Russes, de leur coté « bouffent » Tanso National.3  

 

Le colonel Martilimi Lopez, qui ne cesse d’accuser ses prédécesseurs d’avoir 

semé la terreur et la violence dans le pays, ne fait en réalité que justifier cette image 

des rois africains dans le roman colonial ; des rois sanguinaires. C’est d’ailleurs par 

la hernie qu’il signe son premier décret dans L’Etat Honteux : « Mes frères et chères 

compatriotes c’est la décision de ma hernie : la partie sera carrée4 ». La hernie 

renferme la violence et surtout l’absence de honte, pourtant la Honte est promue au 

rang d’emblème national. 

II.1.4. Violence et cruauté 
 

Les images de la violence, de la mort et la barbarie foisonnent dans l’œuvre 

romanesque de Sony Labou  Tansi. Dans l’Etat Honteux, le président Martilimi 

Lopez, lors du repas organisé à l’occasion de ses adieux officiels, donne à manger 

de la chaire humaine à ses invités qui sont de très hautes personnalités du 

monde : « Il les servait lui-même avec ses mains de père, il les servait en 

murmurant cette chose qu’ils n’entendaient pas ou que certains entendaient sans 

                                                 
1 . Sony Labou Tansi, Les sept solitudes de Lorsa Lopez, Paris, Seuil, 1985.   
2L’Etat Honteux, Op. Cit. p. 11. 
3.  Ibid.  p. 14. 
4.  Ibid. p. 27. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 58 -

comprendre : ‘Prenez et mangez, ceci est Vauban’. »1. Vauban, le colonel de 

sécurité du président est réduit en morceaux en ayant tenté de renverser le pouvoir 

pendant l’absence de Martilimi Lopez. En effet, Vauban n’est pas la seule personne 

ayant subi le sadisme du président, il y a aussi ce soldat accusé d’avoir coupé la 

langue d’une jeune fille. En l’étranglant, Martilimi Lopez déclare que « Ce corps 

fait avec de la viande de la première classe »2.  

 

Le thème de la violence n’est pas nouveau chez Sony Labou Tansi, nous 

l’avons déjà constaté dans son premier roman La Vie et demie3  où l’homme est 

réduit à une « loque », un déchet. La « loque père » est découpée en morceaux et 

réduite en pâté par le guide providentiel. Voici comment il a été découpé : « il 

découpa le thorax, puis les épaules, le cou, la tête, bientôt il ne restait plus qu’une 

touffe de cheveux flottant dans le vide amer, les morceaux taillés formaient au sol 

une sorte de termitière. »4, quant au Docteur Tchi, amoureux de Chaïdana « On 

l’avait amené à poil devant le guide providentiel qui n’eut aucun mal à lui 

sectionner le ‘Monsieur’ pour le mettre en forme d’accusé comme on aimait le 

dire »5. La description du reste du corps du Docteur après la torture est frappante, 

elle résume  clairement le caractère sanguinaire des dirigeants africains : 

« Beaucoup de ses orteils étaient restés dans la chambre de torture. Il avait 

d’audacieux à la place des lèvres et à celles des oreilles, deux gestes parenthèses de 

sang mort, les yeux avaient disparu dans le boursouflement excessif du visage, 

laissant deux rayons de lumière noire dans deux grands trous d’ombre ».6 

 

Toutes ces scènes nous rappellent celles des dictateurs africains à l’image du 

génocide commis par l’armée de Michel Micinbero le  29 avril 1972 où « les corps 

étaient poussés au bulldozer dans une carrière désaffectée. (…) dès les premiers 

jours, plus de 3000 cadavres hutu ont été véhiculés »7. 

                                                 
1. Ibid. p. 75. 
2. Ibid. p. 62. 
3. Sony Labou Tansi, La Vie et demie, Paris, seuil, 1979.  
4 . La vie et demie, Op. Cit. p. 16. 
5. Ibid. p. 9. 
6. Ibid. p. 37. 
7 . In, Burundi Périodique n° 3, Mai 1992. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 59 -

 

Dans  tous  les  romans  de  Sony  Labou  Tansi,  les  personnages  doivent  subir  la  

solitude, la torture et le rabaissement avant de mourir. Voici par exemple comment 

les prisonniers, dans une lettre adressée au président Martilimi Lopez, s’expriment 

en tant  que  « morts » :  «  Monsieur  le  Président,  c’est  un mort  qui  vous  parle,  les  

morts ne savent pas quelle langue ils parlent et ils n’ont pas d’autres formules de 

politesse  que  leur  odeur  de  mort  »1. A  travers  la   mise  en  scène  des  dirigeants  

ubuesques,  cruels  et  sanguinaires,  Sony  Labou  Tansi  tente  de  transmettre  un  

message  aux  futurs  dirigeants  afin  de  mettre  terme   à  cette  violence  qui  règne  en  

Afrique.  Etant  donné  que  ces  dirigeants  gèrent  les  affaires  des  Etats  dits  

démocratiques,  ils  doivent  respecter  la  voix  du  peuple.  Autrement  dit,  les  chefs  

d’Etats ne veulent pas démissionner, car ils  accèdent au pouvoir par des méthodes 

quasi illicites.  

 

Or, le colonel Martilimi Lopez ne possède aucune expérience, il est le produit de 

l’école  coloniale,  un  auxiliaire  qui  ne  fait  que  servir  ses  maîtres.  En  mettant  en  

scène  un  président  qui  gère  les  affaires  de  l’Etat  comme  un  jeu  d’enfants,  Sony  

Labou Tansi semble nous dire que  les dirigeants actuels ne font que plonger leurs 

pays dans la violence  et poussent la nouvelle génération à devenir des assistés de 

l’Europe. Ces dirigeants sont encouragés par les pays Européens qui, au lieu d’aider 

à instaurer la démocratie, financent les dictateurs. En utilisant cette démarche, Sony 

Labou Tansi semble nous dire que la violence, la cruauté et le sadisme ne sont pas 

le propre des Africains, les Occidentaux sont aussi cruels et sanguinaires. Pour Sony 

Labou  Tansi,  l’Occident  doit  assumer  toute  sa  responsabilité  devant  les  malheurs  

qui frappent le continent africain. C’est dans ce sens que nous pouvons comprendre 

pourquoi la Belgique ne reste pas tout à fait indifférente à la tragédie commise par 

Miche Micinbero en 1972. Elle envoie au Burundi…trois avions de médicaments. 

 
 
 

                                                 
1 L’Etat Honteux, Op. Cit. p. 124. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 60 -

II.1.5. La sexualité  
 

Le thème de la sexualité est intégré dans le texte de Sony Labou Tansi parce 

qu’il est étroitement lié au pouvoir politique. Dans L’Etat Honteux, par exemple, le 

président Martilimi Lopez succombe à la tentation sexuelle, son mariage avec la 

petite Simone n’est qu’une explication à cette politique du « bas-ventre ». Si le 

président avait épousé la petite fille « au nom de [sa] hernie nationale », il faut 

reconnaître que la sexualité représente le commencement de son déshonneur et de 

sa mort politique. Cette mort politique et physique a été constatée dans le premier 

roman de Sony Labou Tansi La Vie et demie avec la fille du Martial, Chaïdana, qui 

s’installe dans l’hôtel pour se prostituer aux dignitaires du régime et, au cours de 

plusieurs nuits d’ivresse, elle les liquide l’un après l’autre. En effet, le thème de la 

sexualité se manifeste à travers les scènes d’orgies qui remplissent les textes de 

Sony Labou Tansi. Voici par exemple une scène tirée de La Vie et demie : 

 

On fit entrer cinquante vierges choisies parmi les plus belles du pays, 
fraîchement baignées, massées, parfumées ; elle avaient toutes un 
teint de métal chauffé à blanc, le ventre moite, les hanches bien 
équipées, abondantes de corps et de geste, farouches depuis les 
cheveux jusqu’à la pointe des orteils. Toutes étaient de ces corps qui 
ventent dans la mémoire des mâles. La scène fut radiodiffusée et 
télévisée malgré l’intervention du pape, de l’O.N.U. et d’un bon 
nombre de pays amis de Kawangotara […] On déshabilla les vierges, 
on les coucha sur le lit dont le numéro correspondait à celui écrit sur 
le ventre juste au-dessus du nombril. Le guide portait le numéro 1. 
Les vierges étaient numérotées de 1 à 51.1 

 

Dans l’Etat Honteux, la problématique de la sexualité se confond avec celle 

du pouvoir politique. La richesse polysémique du mot « hernie » ne fait que justifier 

cette confusion. Il est à signaler que certains critiques avaient déjà soulevé que la 

convoitise du pouvoir de Martilimi Lopez va de pair avec son appétit sexuel. Selon 

Georges N’gal2, L’Etat Honteux, Sony Labou Tansi met en scène un chef d’Etat 

confronté à l’exercice du pouvoir entre la manière ancestrale de gouverner et 

                                                 
1 . La Vie et demie, Op. Cit.pp.147-148. 
2 . Ngal, M. A. M., « Les tropicalités de Sony Labou Tansi », in Silex n° 23, Grenoble, 4ème trimestre 1982. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 61 -

l’application d’une idéologie importée1.  Dès le début du récit,  le narrateur nous fait 

le portrait d’un dictateur qui ne fait aucune différence entre ce qui est permis par le 

langage et  ce qui ne l’est pas, entre ce qui est autorisé par la bienséance et ce qui ne 

l’est pas. Voici par exemple comment un chef d’Etat se transforme en un animal qui 

ne vit que par le sexe et pour le sexe : « …il fait signe à Calvanso d’approcher ; il 

lui prit les épaules, lui donna deux tapes amicales : tu seras mon bras droit, tu 

seras le bras droit de maman Nationale. Puis il baissera un peu la voix pour lui 

demander si tu ne peux pas ah ma mère c’est dur la vie d’un célibataire : j’ai soif, 

cherche-moi une putain »2. 

 

    Lorsque  le président se trouve devant  une femme, il oublie tout, il va 

même jusqu'à caresser ses organes sexuels : « Il berce son lièvre qui allait se 

réveiller : oh toi, tiens-toi tranquille, nous faisons de la politique…Cette beauté 

enivre mes cuisses, ah mes frères, il plonge sa large main dans sa braguette pour 

calmer sa musette kaki »3. A chaque fois que nous avançons dans le récit, nous 

découvrons que le président est un obsédé sexuel et la métaphore du sceptre devient 

l’emblème de la prise du pouvoir. En effet, le président Martilimi Lopez possède 

plusieurs maîtresses de différentes nationalités au moment où il devrait célébrer ses 

noces avec la femme à la langue coupée.  

 

Pour donner un caractère insolite au comportement bestial du président, le 

narrateur insiste sur la durée des ébats sexuels. Voici comment le porte-parole 

donne un ordre à la foule d’un ton impératif: « Puis le silence se fit. Taisons nous, 

Papa national est en train d’aimer sa femme. Pas de musique, pas de voiture. 

Personne dans la rue. Pendant deux jours »4. Afin de  réduire le président Martilimi 

Lopez  au rang d’un citoyen simple, Sony Labou Tansi nous montre que la hernie 

constitue l’engin malade d’une procréation différée. Devant une femme, le 

président oublie même sa colère et devient animal, il ne vit que pour sa hernie : 

                                                 
1 . Boniface Mongo-Mboussa : « L’éloge carnavalesque dans le roman africain », article publié sur 
http://www.refer.sn/ethiopiques. 
2. L’Etat Honteux, Op. Cit. p.11. 
3. Ibid. p. 61. 
4. Ibid. p. 32. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 62 -

« Toute la nuit il entend son croassement limpide de crapaud national vêtu de ma 

fonction de mammifère de la nation, sois bonne sois bonne on entend son hoquet et 

son hennissement dans le bruit des chairs tendus, il miaule, il beugle, il chante 

pendant, il lui demande comment tu fais pour être si farouche et mienne dans ce 

bordel, fermée à double tour, ton ventre ah ton ventre me punit me sabote 

m’annule… »1.   

 

Au début du roman, le président voulait éviter qu’on lui reproche d’avoir 

spolier l’Etat. Mais pour comble de malheur, il est pourvu d’un défaut ; il a une 

hernie qui n’existe en fait que dans sa tête. Â travers le personnage de Martilimi 

Lopez, Sony Labou Tansi tente de transmettre un message aux futurs dirigeants 

africains afin de cesser de contribuer à la survivance du cliché de la sexualité 

congénitale du Noir. 

 

II.1.6. La femme noire : de Fatou-gaye à la fille à langue coupée 
 

Dans le premier chapitre de notre recherche nous avons montré que les 

écrivains coloniaux ne rataient aucune occasion pour dévaloriser l’image de la 

femme noire.  Pierre Loti ne parlait que d’une  « petite âme noire », même pour 

Jean Peyral, le personnage du roman considérait Fatou-gaye « comme un être 

inférieur, l’égal à peu prés de son laobé jaune ; il ne se donnait guère la peine de 

chercher à démêler ce qu’il pouvait bien y avoir au fond de cette petite âme noire, 

noire,-noire comme son enveloppe de Khassonké »2. Pour les écrivains coloniaux, la 

femme noire n’est qu’un objet de plaisir. 

 

Dans L’Etat Honteux, le régime de Martilimi Lopez se caractérise par 

l’échange de femmes qui passe par une prostitution érigée au rang de la norme. 

Selon Serge MBoukou, « la compréhension de la corruption généralisée du système 

de Mobutu et plus généralement de régimes africains des temps postcoloniaux 

                                                 
1 . L’Etat Honteux, Op. Cit.  p. 80. 
2 . Loti, Pierre, Le Roman d’un spahi, Op. Cit. p. 127. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 63 -

passe par la compréhension du réel et symbolique joué par les femmes dans 

l’ensemble du dispositif »1. Elle n’a pas le droit à la parole. Dans ce récit, les voix 

de la peur et de l’angoisse se font entendre en même temps que celle de la terreur 

qui donne l’image claire de l’arbitraire. De ce  fait, au-dessus d’un bourdonnement 

désespéré, une seule voix s’élève pour prononcer les verdicts les plus inattendus : 

« Mon colonel les tirailleurs ont violé ma fille. ». Au lieu de rendre justice comme 

ce serait le cas dans un Etat démocratique, le colonel ne trouve pas que : « Hélas, 

nous ne pouvons rien : dans tous les pays du monde les tirailleurs sont là pour 

foutre le con. Qu’elle se lave et qu’elle oublie. C’est la seule solution »2. Cela nous 

amène à dire qu’il est difficile de décrypter l’énigme de la place des femmes en tant 

qu’objets de luttes symboliques entre hommes politiques dans un espace 

exclusivement masculin. En effet, l’image de la femme comme citoyenne politique 

constitue le centre de gravité de toute l’œuvre de Sony Labou Tansi.  

 

Dans La Vie et demie, Chaïdana avait trouvé la bénédiction grâce à la forêt, 

les femmes dan Les Sept Solitudes de Lorsa Lopez, tentent de rendre grâce à Dieu 

par la prière. Nous gardons encore le souvenir du cardinal Dorzibanso qui refuse de 

se plier aux caprices du dictateur, à  savoir la bénédiction d’une « union pareille 

avec une fille qui pleure au lieu de rire ». La complicité dramatique de toute une 

société est explicitée en des termes gravement pessimistes dans l’exergue de Les 

Sept solitudes de Lorsa Lopez : « On a toujours pensé que l’Afrique était la 

civilisation de la parole. Je constate tout le contraire : nous sommes vraiment la 

civilisation du silence. Un silence métissé».  

 

Les sept solitudes de Lorsa Lopez est donc une histoire qui montre à quel 

point les Africains peuvent être silencieux devant l’injustice, l’arbitraire, 

l’inacceptable. Car quand Lorsa Lopez tue sa femme, cela représente un non- 

évènement à Nsanga Norda, sauf pour les femmes. Cette « femme de bronze », qui 

voulait sauvegarder la dignité de la côte, a payé sa vie. Après sa mort, l’on observe 

                                                 
1. Serge MBoukou, Op. Cit. p. 3. 
2L’Etat Honteux, Op. Cit. p. 70. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 64 -

un grand relâchement dans les mœurs : une industrie de l’alcool et du sexe s’installe 

pas loin de son domicile. Cette industrie n’est en réalité qu’une exploitation de la 

femme pour laquelle Estina Bronzarion lutta durant toute sa vie. 

 

En somme, selon Sony Labou Tansi, les femmes ne doivent compter sur leur 

féminité pour réussir car elles «  ne sont pas vos lamproies. Elles ont une âme qui 

va plus loin que l’âme classique des hommes (…) une femme, c’est toujours plus 

qu’un homme »1. La femme qui est une résistante politique dans L’Etat Honteux 

devient une compagne de lutte politique dans Les yeux du Volcan et dirigeante de 

société dans Les Sept Solitudes de Lorsa Lopez. Â travers ces différentes images 

accordées aux femmes, l’écrivain congolais semble nous dire que la modernité est 

dans la participation de la femme aux cotés de l’homme à la lutte car « L’âge de la 

femme broutée est révolu, on a plus le droit de prendre nos femmes pour objets ou 

pour des ustensiles de sexualisation ».2 

 

II.2. Dualité Europe/ Afrique 
 

La part de responsabilité de l’Occident devant les malheurs qui frappent 

l’Afrique apparaît clairement dans L’Etat Honteux. Le narrateur ne cesse de 

mentionner certains pays européens ; la France, la Belgique, la Russie, le 

Danemark, l’Italie et la Grande Bretagne. Cependant, loin de se contenter d’accuser 

les pays européens, Sony Labou Tansi ne ménage aucun effort pour montrer le rôle 

joué par les institutions internationales dans le désordre qui règne en Afrique. Dans 

ce chapitre, il sera question d’analyser l’accusation faite aux Occidentaux. 

 

II.2.1. Un Etat carré, symbole du pré-carré français  
 

L’Histoire nous a enseigné que La France a toujours entretenu un réseau 

militaire an Afrique sous forme d’accords de défense qui ne sont en réalité que des 
                                                 
1. Sony Labou tansi,  Le Commencement des douleurs, Paris, Seuil, 1995, p. 89. 
2 . Les sept solitudes de Lorsa Lopez, Op. Cit. p. 61. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 65 -

clauses secrètes d’intervention en cas de troubles internes et aussi pour soutenir des 

dictateurs rejetés par les masses populaires. Ainsi, les peuples africains du pré-carré 

français furent noyés dans le sang par les parachutistes français. Ces accords sont 

En effet, les accords de défense permettent aux Etats signataires de faire appel à la 

France pour les aider directement à assurer leur sécurité. D’autre part, la vague de 

décolonisation obligea les pays Européens, en particulier la France, à revoir leur 

stratégie. C’est dans ce contexte que les Français ont compris que si la France se 

résignait et ne participait pas à l’édification des Etats nouveaux en Afrique, son 

empire risque de s’effondre. Ä partir de cette idée, l’occident s’engage à tracer de 

nouvelles frontières artificielles en Afrique sans prendre en considération les 

caractéristiques, sociales, économiques et politiques du continent africain.  

 

Un des premiers souvenirs de la présence française au Congo, le pays de 

Sony Labou Tansi, coïncide avec les grandes exploitations africaines du XIXe 

siècle. En 1875, le Français d’origine italienne P. Savorgnan de Brazza entreprend 

son premier voyage sur le Continent Noir. A partir de cette date, cet explorateur 

mène plusieurs expéditions dans les vallées de l’Ogooué et du Congo. Il atteint 

finalement ce dernier en 1879, et en 1880, il passe un traité de protectorat au profil 

de la France avec le souverain téké, le roi Makoko. Ce traité marque le début 

officiel des relations entre la France et le Congo. Puis la colonie du Congo français 

(1886 à 1898) s’organise progressivement sous son impulsion.  En 1891, la colonie 

du Moyen-Congo est créée dans le cadre du Congo français. Elle est ensuite 

intégrée dans l’Afrique équatoriale française (AEF) et prend d’ailleurs Brazzaville 

comme capitale.  

 

Jusqu’à la Seconde Guerre mondiale, la France conserve sa place dans cette 

région d’Afrique. Une longue période coloniale s’ouvre alors, caractérisée par 

l’exploitation des ressources naturelles par les compagnies concessionnaires 

française. Cette exploitation, et l’industrialisation qui l’accompagne, donnent lieu à 

de multiples excès (travail forcé, pillages, réquisitions…),  provoquant 

l’incompréhension de la population locale et l’apparition rapide d’un mouvement 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 66 -

national. Le grand évènement a eu lieu en 1958, à la suite du référendum sur la 

Communauté française, le Congo devient république avec Fulbert Youlou comme 

Premier ministre. Enfin, le 15 août 1960, le Congo accède définitivement à 

l’indépendance. Le même jour, un premier accord à été conclu entre le 

gouvernement français et trois gouvernements africains qui sont celui de la 

République Centrafricaine, celui du Gabon et de la République du  Tchad.  

 

Cependant, la validité de cet accord a été contestée dans la mesure où le 

Congo et la République Centrafrique ne semblaient plus désireux de l’invoquer. La 

politique de soutien de la France aux dictateurs africains a conduit les populations à 

une déshumanisation. Il est à signaler qu’en 1978, pour sauver le dictateur Mobutu, 

le gouvernement Français a organisé une opération parachutiste sur Kolwezi contre 

l’insurrection du Shaba. Une année plus tard, l’armée française réussit un coup 

d’Etat contre l’empereur Bokassa 1er  qui sera remplacé par l’ancien président 

David Dacko. Ce même président fut remplacé par le Général Kolingba en  

septembre1981 et ce fut toujours avec l’aide de l’armée française : « Le désordre 

qui régnait en Afrique depuis  des années a participé directement à l’avènement du 

génocide rwandais et ce fut le moment pour l’écrivain africain de réfléchir sur la 

relation entre la violence de la situation coloniale des années 50 et le chaos qui 

caractérise le continent »1.  

 

En somme, ces interventions militaires françaises n’ont servi ni les intérêts des 

populations concernées, ni ceux du peuple français, mais seulement ceux des 

groupes financiers et industriels qui contrôlent les richesses de ces pays africains. 
 

En plus de la France, d’autres pays sont accusés dans L’Etat Honteux. Lorsque le 

colonel Martilimi Lopez lance que les choses de la patrie sont « laissées dans l’état 

honteux où les  “Flamants”les ont laissées » nous pensons directement à la Belgique et 

particulièrement l’époque dans laquelle Léopold II était roi du Congo. 

                                                 
1.Brezault, Alain, « Les écrivains de la colonie : les mensonges de l’Histoire », 
inhttp://www.congoline.com/Histoire/laconf.htm  
 

http://www.rapport-gratuit.com/


Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 67 -

II.2.3. De l’Etat “indépendant” de Léopold II à L’Etat Honteux de Martilimi Lopez 
 

Dans l’esprit des Européens du XIXe siècle l’idée coloniale atteint son 

apogée. La conquête sur Continent noir prend son expansion et il faut la  maîtriser. 

Pour ce faire, il est  recommandé aux Européens de diviser l’Afrique. En effet, dans 

le but de mettre fin à la conquête sauvage de l’Afrique, une conférence a eu lieu à 

Berlin du (15 novembre 1884 au 26  février 1885) sur l’initiative du chancelier 

Bismarck. Cette conférence détermine, le 26 février 1885, le Statut du bassin du 

Congo qui comprend : 

-Occupation territoriale effective et neutralité des territoires définis par la 

conférence ; 

-Liberté de commerce et de navigation sur le Congo ; 

-Interdiction de l’esclavage, répression de la traite en Afrique et sur mer ;  

-Engagement d’améliorer les conditions morales et matérielles des indigènes.1 

 

Cependant, la décision la plus importante pour la Belgique est de voir le Congo 

appartenir officiellement au Roi Léopold II. Afin d’instaurer son Etat indépendant, 

le roi procède à certaines mesures. Il crée le cadre politique dans lequel 

s’ordonnerait le chaos et trace les frontières. Le règne de Léopold II est caractérisé 

par la soumission des villages ; il suffit d’une signature du roi pour que ces villages 

soient abandonnés, les bases militaires établies sur le fleuve ne sont en réalité que 

des postes de pirates et de boucaniers qui menacent les autochtones et brûlent leurs 

maisons.  Quant à la justice, le roi fait preuve d’une cruauté excessive envers ses 

prisonniers. Les prisonniers sont condamnés à être enchaînés comme des forçats 

pour les délits les plus mineurs. Les otages sont traités en véritables prisonniers ; 

souvent on les met à la chaîne, et toute tentative d’évasion est punie de mort ! 

Concernant l’esclavagisme, le régime de Léopold II se caractérise par l’achat, vente 

et vole des esclaves. 

                                                 
1 .Informations tirées du « La conférence de Berlin », source : http://www.congoline.com/Histoire/laconf.htm  



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 68 -

Or, malgré les lacunes que le roi a laissées subsister, il faut avouer que durant 

son règne les nègres n’ont pas payé trop cher leur libération et la traite qui décimait 

le centre de l’Afrique, a été complètement vaincue.    

 

Pour justifier les lacunes de son gouvernement, le roi reconnaît que la 

colonisation est une œuvre de langue haleine et la fondation d’un empire ne se fait 

pas du jour au lendemain. Voici par exemple sa réponse à une question d’un 

missionnaire qui causait avec lui concernant  les lacunes de son régime : « Sans 

doute, Monsieur, cela est fâcheux, très fâcheux, mais on ne peut accomplir une 

grande œuvre sans faire la part du mal : vous élevez une cathédrale ; durant la 

construction, il se produira forcément bien des incidents regrettables : il y aura des 

injustices, des accidents, des disputes, des rixes parfois violents. On entendra 

profiter des injures et des blasphèmes, mais en fin de compte, le monument s’achève 

pour la gloire de Dieu et le salut des âmes ; il en va de même au Congo »1.  

  

II.2.4. L’Etat Honteux : une horreur partagée  
 

Parmi les clichés les plus ancrés dans la littérature coloniale à chaque fois 

qu’elle évoque le Noir nous trouvons celui  de la laideur et la saleté. Nous avons 

déjà évoque ces clichés dans la première partie de notre projet en montrant des 

exemples tirés des romans de P .Loti et A. Gide. Il apparaît que les romanciers 

africains avaient des difficultés à rejeter ces préjugés, mais ils tentent de leur donner 

des significations différentes, voire symboliques. 

 

Dans L’Etat Honteux, le narrateur ne parle que de la boue, la merde et 

l’odeur de l’hernie. Le président Martilimi Lopez trouve une termitière de matières 

fécales sur son lit, dans sa baignoire et dans toutes les pièces du palais présidentiel. 

En effet, si L’Etat Honteux pouvait être n’importe quel pays africain, le palais 

présidentiel peut l’être aussi. Finalement c’est tout le continent africain qui perd son 

                                                 
1Source : http://www.congoline.com/Histoire/laconf.htm  
 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 69 -

identité. Pour justifier son arrivée au pouvoir, le nouveau président réclame : « …ce 

n’était pas un coup d’Etat. Je me suis rebellé contre le pouvoir central parce qu’on 

ne pouvait quand même pas laisser  qui vous savez uriner sur les affaires de la 

patrie… »1. Plus loin dans le récit, le président affirme que ses prédécesseurs lui ont 

laissé un pouvoir de merde : «  Je n’aurais pas pris votre pouvoir de merde si mon 

prédécesseur ne s’était pas mis à pisser sur les affaires de la patrie. »2. Ainsi, les 

dirigeants africains qui prétendent être  les représentants légitimes  du peuple ne 

font en  réalité que plonger leurs pays respectifs dans l’horreur.  

 

Pour célébrer son mariage avec la fille à la langue coupée, le président 

Martilimi Lopez invita trente-sept Chefs d’Etat et, au lieu de les recevoir en tant que 

tels, voici ce qu’il leur a réservé : «Il serre la main de sa Majesté des Flamands…en 

lui laissant un peu de sa boue historique ; il la serre à sa Majesté princesse de 

Danemark…en lui laissant sur les revers de son habit royal un peu de cette boue 

historique…les gens de chez nous ont un petit sourire en voyant tous les gens de ce 

monde à qui il vient de transmettre l’odeur de sa hernie ».3 

 

Contrairement aux romanciers coloniaux qui préféraient parler de la saleté 

physique, Sony Labou Tansi lui donne une autre signification ; c’est la saleté 

morale. En acceptant de se salir, les dirigeants occidentaux ne font que justifier leur 

contribution à maintenir les pays africains dans la boue et la merde. De ce  fait, la 

situation désastreuse dans laquelle se trouve le continent africain ne date pas des 

années des indépendances. Ce désordre est  l’héritage  que le Noir avait hérité du 

Blanc depuis l’époque coloniale. Si l’auteur avait choisi de garder l’anonymat en ce 

qui concerne le pays qui l’avait inspiré c’est uniquement dans le but de mettre Noir 

et Blanc dans le même bain, les deux contribuent ensemble à maintenir tout un 

continent dans un désordre total. Autrement dit, Sony Labou Tansi semble nous dire 

que l’incapacité de gérer les ressources et les affaires de l’Etat n’est pas le propre 

des africains, il est aussi celui des occidentaux. Le président Martilimi Lopez qui 

                                                 
1. L’Etat Honteux, Op. Cit. p.16. 
2. Ibid. p. 23. 
3. Ibid. p. 54. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 70 -

marche tout boueux devant les délégations n’est en réalité que le successeur de sa 

Majesté des Flamands et sa boue historique. En d’autres termes, si les nouveaux 

dirigeants africains sont incapables de gérer leurs affaires c’est à cause  du  colon 

qui  n’a fait d’eux  que des auxiliaires.    

II.2.5. Vauban en Afrique : l’architecte des monuments « horribles » 
 

Dans l’Etat Honteux, Vauban, le conseiller en matière de sécurité, suit le 

président Martilimi Lopez comme son ombre dès le début de son règne et participe 

à l’installation d’un nouveau régime qui semble commencer avec de bonnes 

intentions. Vauban participe à toutes les catastrophes et les bêtises commises par 

son président. Pis encore, il est l’architecte et la tête pensante dans cette évolution 

vers une dictature sanguinaire. Cependant, à la fin du roman le lecteur ne trouvera 

aucune trace de Vauban laissant son président dans une situation désastreuse. Que 

signifie-t-elle la démission de Vauban ? Quel est le but du narrateur par cette 

attribution du nom de Vauban pour son personnage ?  

 

Durant tout le règne de Louis XIV, Vauban apparaît comme un réformateur, 

son bras droit. Il était en contact permanent avec son roi, ce qui lui permettait de lui 

soumettre directement ses idées. Pour louis XIV, Vauban est avant tout in ingénieur 

des armées et, plus précisément, l’homme du roi. Ainsi, entre 1667 et 1707, Vauban 

propose au roi de révolutionner la stratégie défensive de la France en renforçant les 

places fortes sur les frontières du Royaume, une sorte de « ceinture de fer » qui 

protège le « pré carré » du roi. Sa fidélité  au Royaume lui a permis de gagner la 

confiance du Roi en lui confiant la défense de Brest, visé par les Anglais en 1694 : 

 

Je m’en remets à vous, de placer les troupes où vous le jugerez à 
propos, soit pour empêcher la descente, soit que les ennemis fassent 
le siège de la place. L’emploi que je vous donne est un des plus 
considérables par rapport au bien de mon service et de mon 
royaume, c’est pourquoi je ne doute point que vous ne voyiez avec 
plaisir que je vous y destine et ne m’y donniez des marques de votre 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 71 -

zèle et de votre capacité comme vous m’en faites en toutes 
rencontres.1  

 

Ce passage explique clairement le rôle de Vauban dans la gestion des affaires du 

Royaume. Il est indissociable du roi. Le Roi Louis XIV a reconnu en lui un « bon 

Français » en déclarant à sa mort : « je perds un homme fort affectionné à ma 

personne et à l’Etat »2.  

 

Dans l’Etat Honteux, le conseiller en  sécurité du président Martilimi Lopez 

s’appelle, lui aussi, Vauban. Il suit son président comme son ombre et ne le quitte 

jamais. Il participe à toutes les catastrophes ; assassinats, tortures, répressions, 

condamnations sans oublier bien sûr les orgies sexuelles  et les différents voyages de 

noces de son bienfaiteur. Dès le début du règne de Martilimi Lopez, Vauban le 

préparait et le soutenait non pas pour garantir une bonne gouvernance mais plutôt 

pour une évolution vers  une dictature sanguinaire. Cependant, en connaissant tous 

les secrets de l’Etat et en étant le conseiller de sécurité, Vauban tente d’organiser un 

coup d’Etat. Le président qui était en tournée en Europe, une fois informé du geste 

de Vauban,  rentre et rétablit le pouvoir .Pour se venger de ce rebelle, il le découpe 

en morceaux et sa viande sera servie aux invités dans une cérémonie grandiose : 

« Prenez et mangez, ceci est Vauban ».    

De ce  fait, si Vauban « le bon Français » avait servi sa patrie durant toute sa vie en 

restant fidèle au Roi, Vauban « en Afrique » n’a pas connu la même gloire. Sa 

tentative de renverser le pouvoir de Martilimi Lopez lui a coûté sa vie. Si le premier 

est devenu un lieu de mémoire de la nation, le second, pour sa part, est devenu un 

lieu de la honte dans un Etat Honteux.  

 

Cependant, dans L’Etat Honteux, Vauban est un Portugais qui sert son pays 

comme l’avait fait le bon Français mais dans des situations et contextes différents. 

En effet, le rôle de Vauban dans ce roman s’explique par cette volonté des pays 

européens de maintenir les pays africains dans un climat de violence et de désordre. 

                                                 
1 Source: http://www.vauban.asso.fr/vauban.htm  
2 Idem. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 72 -

Autrement dit, les monuments de merde et de boue construits par Vauban dans 

l’Etat Honteux sont devenus des monuments de gloire dans son pays d’origine. 

Dans ce roman, Vauban est le personnage le plus consistant. Vers la fin du récit le 

lecteur se rend compte que Vauban est, en réalité, le conseiller du président en 

matière de l’insécurité et non pas de sécurité. C’est donc ce message que Sony 

Labou Tansi nous livre, et ce n’est pas par hasard que Martilimi Lopez réfère à 

Louis XIV et au personnage légendaire Vauban afin de justifier son comportement : 

« Tu dois connaître Louis XIV, Tu dois connaître Vauban, eh bien ils ont eu une 

maîtresse à tous les coins de leur sexe »1. Vauban, ce personnage Portugais 

responsable de la sécurité personnelle du colonel n’est en réalité que la 

représentation du néocolonialisme qualifié de « puissances qui fournissent les 

guides ». 

 

II.2.6. L’Etat Honteux : de Louis XIV à Martilimi Lopez, une séduction par la mémoire 
 

 

Il apparaît dés le départ pour le lecteur que le rapprochement entre Louis 

XIV et le Président de L’Etat Honteux, Martilimi Lopez, ne peut trouver son  

explication dans ce contexte. Cependant, la volonté de l’écrivain congolais de 

démasquer la représentation du pouvoir caché au XVIIe siècle n’est pas sans raison.  

D’emblée, la première comparaison qui vient à l’esprit du lecteur réside dans 

l’arrivée du président Martilimi Lopez dans la capitale de son pays. L’entrée du 

président dans la capitale n’est-elle pas une subversion de l’entrée royale du XVIIe 

siècle ? 

L’entrée royale est un concept apparut au XVII ° siècle qui représente une 

idéologie urbaine  telle qu’elle se transforme sous la monarchie absolue. En effet, le 

jeudi 26 août 1660 roi Louis XIVe fait  son entrée à Paris pour présenter au pays la 

reine Marie-Thérèse qu’il vient d’épouser. Mazarin, devenu ministre d’Etat et chef 

                                                 
1 .L’Etat Honteux, Op. Cit., p. 41. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 73 -

du Conseil depuis décembre 1642, a tout fait que cette entrée soit un éclat 

particulier. Voici par exemple un passage qui nous décrit le cortège de Mazarin :  

 
Vingt-quatre mulets chargés de bagages, parés de housses rouges,avec les 
larmes de Monsieur le Cardinal, relevées seulement de soie, précédés de 
quelques trompettes ; vingt-quatre autres marchaient en queue, parés de 
housses de haute lisse, relevées de fil d’or et de soie, avec les mêmes 
armes ; [ …]. Ensuite marchaient vingt-quatre pages de Son Eminence, 
tous richement vêtus […]. Après suivaient douze cheveux de main, 
conduits par des palefreniers, parés de housses de velours rouge, 
rehaussées de broderies d’or et d’argent ; et ensuite roulaient douze 
carrosses de Son Eminence, tirés par six cheveux, sa calèche dorée, attelée 
de huit cheveux marquetés de taches rouges sur leur poil blanc. La maison 
de Monsieur le Cardinal finissait par la compagnie de ses gardes, avec 
leurs officiers,  tous à cheval et bien montés1 . 

 

Tous ces objets d’art exposés aux de la foule défilent comme signes de 

possession, une manifestation de la puissance d’un ministre qui laissera au roi Louis 

XIV,quelques mois après, un Etat restauré et une équipe de collaborateurs fidèles.  

Dans L’Etat Honteux, Sony Labou Tansi, tente une subversion de l’entrée royale du 

XVI ° siècle en lui donnant un caractère typiquement africain : chez l’écrivain 

congolais, l’entrée permet d’évaluer la totale corruption des valeurs de la 

communication. Le dialogue entre le pouvoir et le peule devient impossible. Voici 

un passage tiré de l’Etat Honteux qui résume le bruit et la violence avec lesquels 

peuple est accueilli par le nouveau président : 

 

Nous arrivâmes au cœur de la ville […]. Chez Delpanson les gens 
dansaient, il voulut ces danses qui ne ressembles pas à celles des 
gens de ma tribu. Mis le colonel Vasconi Moundiata s’approcha de 
la piste ; il tonna comme une arme à feu : « Arrêtez vos connerie, 
vous ne voyez pas que c’est le président ? » Le colonel Vasconi 
Moundiata se fâcha et se mit à distribuer les coups de pieds aux 
danseurs, cinq tirailleurs vinrent à son aide qui donnaient de grands 
coups de crosse au hasard dans la mêlée. Nous vîmes alors son front 
de père de la nation se fermer. Il fit un signe à Calvanso national. 
Calvanso dirigea son cheval vers le cheval blanc et se mit à écouter : 
« Fusillez-moi ces cons, ils dérangent le peuple. » Nous applaudîmes 
fort : pour la première fois qu’un président faisait une chose pareille 
au vrai nom du peuple. Nous marchâmes sur les cadavres2.  

                                                 
1. Père Anselme, Le Palais de l’Honneur et de la Gloire, Paris, 1963, p.23. 
2. Ibid. pp. 8-9. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 74 -

Au lieu de fêter cette rencontre avec le peuple, les soldats du président distribuèrent 

des coups de pieds et de crosse dans la mêlée. Ce passage nous résume clairement la 

prise de pouvoir des dictateurs sanguinaires qui se sont succédés sur la scène 

politique africaine. En plaçant cette cérémonie dans un contexte africain, Sony 

Labou Tansi semble vouloir représenter le grotesque, la violence et l’horreur qui 

sont désormais le lot quotidien des populations africaines soumises à l’arbitraire du 

pouvoir. L’auteur, lorsqu’il ajoute cette phrase : « Nous marchâmes sur les 

cadavres », exprime clairement son désir d’anticiper la déception afin de fonder 

l’espoir. Du fait, est-il permis de garder l’espoir dans un Etat où le dialogue entre le 

pouvoir et le peuple devient impossible ? 

II.3. Quelques procédés de création dans L’Etat Honteux 
 

II.3.1. La relation littérature/société dans L’Etat Honteux 
 

Dans l’introduction de notre recherche nous avons souligné que la production 

romanesque de, Sony Labou Tansi constitue un tout en soi. Il est difficile d’isoler 

une œuvre de cette composante étant donné que le projet littéraire de cet auteur 

prend place dans une conjoncture politique et sociale de l’Afrique des années 70-80. 

Ainsi, en utilisant la fiction narrative, Sony Labou Tansi décrit les situations 

politico-sociales dans un espace réel précis identifiables dans le temps et dans 

l’espace. Lucien Goldman affirme cet ancrage de l’écriture dans le réel en 

soulignant que : « Toute grande œuvre littéraire et poétique est un produit social et 

ne peut être comprise dans son unité qu’à partir de la réalité historique, mais aussi 

[qu] inversement, l’analyse structurelle de la vie culturelle et particulièrement de 

l’œuvre littéraire constitue un moyen d’accès particulièrement efficace à la 

compréhension des structures de la conscience et de la pratique des groupes 

existants ».1   

Dans toute l’ouvre de Sony Labou Tansi, L’Etat Honteux et Les Yeux du 

volcan en particulier, le pouvoir est toujours observé dans un esprit de satire. Sony 

                                                 
1 . Goldman, Lucien, Structures mentales et création culturelle, Paris, Anthropos, 1970, p 329. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 75 -

Labou Tansi critique les pouvoirs éternels et les pères de la nation. L’image du 

dictateur est circonscrite dans tous ses contours. Dans L’Etat Honteux, Le président 

Martilimi Lopez érige le pouvoir comme quelque chose d’éternel, un régime 

dictatorial soutenu par « huit cent onze mètres de bérets rouges »1. Dans tout le 

roman c’est l’image d’une dictature sanglante qui se dégage et « le pouvoir est au 

bout du plomb »2. En exploitant largement l’image d’une dictature sanglante, Sony 

Labou Tansi  tente de dénoncer avec virulence l’état de l’Afrique en général. Pour 

lui, tous ces pays sont des « Etats honteux » avec des pouvoirs sans partage institués 

au lendemain des indépendances. Ainsi, pour afficher son refus du silence, Sony 

Labou Tansi tente de réveiller les esprits endormis. Son objectif est de fonder des 

espoirs sur la création littéraire car, selon G. Godin, « l’acte d’écrire et de publier 

est susceptible d’exercer une influence »3. Dans son avertissement, Sony Labou 

Tansi dit que l’Etat Honteux est « le résumé en quelques ‘maux’ de la situation 

honteuse où l’humanité s’est engagée » et dès le départ, il fustige la société en 

exprimant clairement son engagement à travers une écriture qui refuse le silence : 

« Le roman est paraît- il une œuvre d’imagination. Il faut pourtant que cette 

imagination trouve sa place quelque part dans la réalité. J’écris, ou je crie, un peu 

pour forcer le monde à venir au monde. Je n’aurai donc jamais votre honte de 

nommer les choses par leur nom. J’estime que le monde dit moderne est un 

scandale et une honte, je ne dis pas que cette chose-là en plusieurs maux ».4   

 

Dans L’Etat Honteux, Sony Labou Tansi s’oppose au pouvoir en place au 

Congo caractérisé par l’autoritarisme et l’arbitraire, en particulier la période de 1968 

à 1990 dominée par le Parti Congolais du Travail : -P.T.C-. D’après G. Daninos, 

Sony Labou Tansi démystifie la société et l’homme en se révoltant contre la bêtise 

humaine qui s’est enracinée dans la société5. Toutes ces questions tremblantes 

nourrissent la création littéraire de l’écrivain congolais. Â propos de cette dimension 

                                                 
1  .L’Etat Honteux, p. 8. 
2. Ibid. p. 9. 
3 . Godin, Georges, Michel Butor. Pédagogie de la littérature, ed.  Hurtubis, Québec Canada, 1987,  p 193 
4 . Avertissement de l’Etat Honteux 
5 . Daninos, G.,  « L’Etat Honteux de Sony Labou tansi ou la dénonciation d’une société déshumanisée », in 
Le Mois en Afrique, n° 188-189, 1988. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 76 -

nouvelle dans l’écriture, A. Chemain souligne que : « Le procès de  la société, 

comme nous l’annoncions, s’est renouvelé dans sa forme. On peut aborder les 

œuvres par leur dimension « imaginaire » et « sociale ». […] Dans ce foisonnement 

de publications, il est possible de regrouper des textes autour de certains procédés 

de narration qui associent la critique virulente et l’invention de la fable »1. Quant à 

Emmanuel Dongala, il constate qu’il est presque impossible pour un écrivain 

congolais de discuter de la littérature sans prendre en considération la réalité sociale 

dans laquelle il vit : « Pour le Congolais qui écrit, la réalité première est qu’il vit 

dans une société hautement politisée, à parti unique, dont l’idéologie officielle est le 

marxisme-léninisme, où le maître mot est ‘Révolution’. Discuter de l’étape actuelle 

de la littérature congolaise sans prendre ce facteur en considération, c’est faire la 

politique de la légendaire autruche »2. 

 

En somme, en affichant une attitude de révolte, Sony Labou Tansi s’engage à 

désacraliser le pouvoir à travers le déroulement de la narration. L’accent est mis sur 

la personnalisation du pouvoir politique dont l’absurdité n’est plus masquée, les 

personnages qui l’incarnent étant dépourvus de toute valeur morale et humaine.  

 

II.3.2. Du carnavalesque dans L’Etat Honteux 

II.3.2.1. Le rire  
 

Le qualificatif « carnavalesque » a été emprunté à l’ouvrage du critique russe 

M. Bakhtine, L’Œuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Age. 

A la base de ce concept, se trouve toujours la notion d’un monde double où tombe 

tout ce qui est de la catégorie carnavalesque dans la partie subversive. Ce monde est 

en fort contraste avec la sphère officielle du sérieux ou les hiérarchies politiques et 

sociales sont renforcées à tout moment. C’est dans ce mode que le rire doit chercher 

                                                 
1. Chemain, Arlette, « Littérature subsaharienne de langue française », in la revue Ecrire, numéro spécial, 
1990, pp. 111-125. 
2 . Emmanuel Dongala, « Littérature et société : ce que je crois » cité par Koffi Anyinefa dans Littérature et 
politique en Afrique noire. Socialisme et Dictature comme thèmes du roman congolais d’expression 
française, Bayreuth, African studies, 19/20, p. 32. 
 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 77 -

à tenir sa place ; des facettes de l’officialité telles que la dominance de la religion et 

le pouvoir du gouvernement, ne contraignent plus les participants. Bakhtine 

distingue l’existence du rire dans le domaine non officiel : 

 

[…] c’est grâce à cette existence extra-officielle que la culture du 
rire s’est distinguée par son radicalisme et sa liberté exceptionnelle, 
par son impitoyable lucidité. En interdisant au rire l’accès de tous les 
domaines officiels de la vie et des idées,le Moyen Age lui a conféré 
en revanche des privilèges exceptionnels de licence et d’impunité en 
dehors de ces régions : sur la place publique, au cours des fêtes, dans 
la littérature récréatives. Et le rire a su en jouir de manière ample et 
profonde.1 

 

Le rire donc, dans l’esprit carnavalesque, n’échappe jamais à la réalité. Comme la 

sphère non-officielle d’où il vient, le rire est redevable à ce monde officiel. 

 

Dans L’Etat Honteux, le rire carnavalesque est déclenché par la caricature 

grotesque qui caractérise l’apparence physique, les propos et les actes du président 

Martilimi Lopez ; le narrateur informe le lecteur que les testicules du président 

pèsent sept kilogrammes. C’est la mise à nu d’un personnage censé être important 

qui déclenche le comique. Sony Labou Tansi le confirme lui-même en disant : 

« Avec L’Etat Honteux, j’ai voulu écrire un livre pour rire. C’est un roman qui fait 

à la fois rire et pleurer. Le lecteur rit non pas pour le plaisir, mais à cause de la 

bêtise des homes. »2. Voici par exemple ce que le président porte avec lui en allant 

rejoindre sa résidence présidentielle : « ses ustensiles de cuisine, ses vieux filets de 

pêche, ses machettes, ses hameçons, ses oiseaux de basse-cour, ses soixante et onze 

moutons,… »3. Ce procédé revient constamment dans l’œuvre de Sony Labou Tansi 

qui semble influencé par certains écrivains africains tels que Tchicaya U Tamsi, 

Henry Lopez et Ahmadou Kourouma. Sony Labou Tansi utilise le rire 

carnavalesque dans le but de ramener les dignitaires du régime dans l’ordre de la 

vie. Voici par exemple comment le narrateur laboutansien nous décrit les repas  du 

guide providentiel dans La Vie et demie : « Le repas du guide providentiel qu’on 
                                                 
1 . Bakhtine, Mikhaïl, L’oeuvre de François Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la 
renaissance, Paris, Gallimard, 1970, p. 80. 
2 .Le sens du désordre, Op. Cit., p. 177. 
3  . L’Etat Honteux, Op. Cit.,  p.8. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 78 -

avait à son début prenait habituellement quatre heures. Il touchait à sa fin. Le sang 

coulait toujours. »1. Le rire moqueur est déclenché par l’aspect carnivore et la durée 

élevée du repas des dignitaires. Concernant cette notion du rire, la production 

romanesque de Sony Labou Tansi offre une lisibilité ambivalente ; hymne à un Etat 

de transparence et de bonne gouvernance par opposition à un Etat honteux. 

 

II.3.2.2. Le grotesque  
 

Comme le rire, le grotesque est aussi une forme de renversement, autrement dit 

une déviation de la norme. M. Bakhtine explique le grotesque ainsi : « L’essence du 

grotesque est précisément de présenter une vie  à double facette et contradictoire. 

La négation et la destruction sont inclues comme phases essentielles, inséparables 

de l’affirmation de la naissance de quelque chose de nouveau et de mieux. […] Le 

principe est victorieux, puisque le résultat final est toujours abondance »2. 

 

Le grotesque se manifeste donc dans les images de la mort, le corps et les 

maladies. Cependant, chez Sony Labou Tansi, le grotesque prend une autre 

dimension. L’arrivée du colonel dans la capitale de son pays est caractérisée par le 

bruit,  ovations et coups de canons. En préférant se déplacer à l’aide d’un cheval 

blanc, parce que le blanc est le symbole de la franchise, le colonel fut « conduit au 

milieu des chants, des salves de canons, des vivats et des cris : lui chantant l’hymne 

national Mais, au lieu de laisser les foules exprimer leur joie, le nouveau président 

ordonne à Calvanso de transformer le fête en un bain de sang : « Fusillez-moi ces 

cons, ils dérangent le peuple »3. D’autre part, lorsque Sony Labou Tansi décrit 

certains personnages, il ne manque pas de leur attribuer des caractéristiques souvent 

bestiales en attaquant les vices et les faits ridicules. Les traits négatifs sont grossis 

dans le but de marquer le mépris envers les dictateurs. C’est ainsi qu’on relève ce 

passage qui résume clairement la volonté d’un président pas comme les autres : 

« Ensuite vint ce jour où devant le parlement, devant la chambre des sages, devant 
                                                 
1. LA Vie et demie, Paris, Seuil, 1979, p. 
2 . Bakhtine, Mikhaïl, Op. Cit., p.62 
3 . Ibid. p. 9. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 79 -

les diplomates et le haut commandement, devant le nonce apostolique, il avait juré 

au  nom  de  maman  et  à  mon  nom,  au  nom  de  la  patrie,  vous  pouvez  me  faire  

confiance, je serai un bon président ».1  

  
Il  est  vrai  que  Martilimi  Lopez  avait  juré  d’être  «  un  bon  président  »  mais  

toutes ses possessions nous indiquent le contraire : « Nous portions ses ustensiles de 

cuisines,  ses  vieux  filets  de  pêche,  ses  machettes,  ses  hameçons,  ses  oiseaux  de  

basse-cour, ses soixante et onze moutons, ses quinze lapins, son seau hygiénique, sa 

selle  anglaise,  ses  trois  caisses  de  moutarde  Bénédicta,  ses  onze  sloughis,  son  

quinquet,  sa bicyclette,  ses quinze arrosoirs,  ses  trois  matelas,  son arquebuse,  ses  

claies... »2. L’humour, le ridicule et le comique sont des éléments de base dans cette 

démarche  critique  centrée  sur  le  personnage.  Cette  démarche,  comique  et  

déconcertante, consiste à dénoncer la situation précaire de l’Afrique. 

 

Dans un autre roman, Les Yeux du volcan, le narrateur nous fait le portrait du 

maire où les traits sont grossis et aucun défaut n’est épargné : « Le maire tenait mal 

dans la tenue de combat qu’il n’avait pas mise depuis des années. Son ventre poilu 

apparaissait entre les boutons et laissait voir les plis de graisse.»3. 

 Â travers cette description, le narrateur ne retient du personnage que le côté affreux 

et  répréhensible en affichant son mépris envers celui  que nous pouvons considérer 

comme le « pur produit de la dictature ». Cependant, le grotesque ne concerne pas 

uniquement les portraits des personnages, mais il touche aussi à leur langage. Sony 

Labou Tansi fait usage de termes et expressions qui relèvent de la familiarité. Dans 

L’Etat Honteux,  le  président conteste la conduite perverse de ses collaborateurs en 

utilisant  un  langage  semblable  à  celui  de  tout  le  monde,  de  la  rue  : « … quand je 

demande du fric pour consolider la sécurité, vous êtes pingres »4. A partir de cette 

dégradation  que  l’auteur  fait  subir  au  langage  des  personnages,  nous  pouvons  

comprendre la haine qu’il nourrit contre le pouvoir. 

 
                                                 
1 . Ibid. p. 12. 
2 . Idem. 
3 . Sony Labou Tansi, Les yeux du volcan, Paris, Seuil, 1988, pp 18-19. 
4 . L’Etat Honteux, Op. Cit, p. 89. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 80 -

II.3.2.3. Le renversement 
 

Le renversement a souvent comme but un discours sérieux mais qui fait rire. 

Il s’agit d’une inversion de l’ordinaire, laissant place à la domination de 

l’irrationnel. Comme le rire, le grotesque et la collectivité, le renversement peut 

prendre plusieurs formes. Selon M. Bakhtine, c’est à travers le renversement que 

l’on voit le potentiel de liberté étant donné que chaque personne est engagée dans le 

retrait complet de l’ordre actuel qu’elle vit. Voici comment s’opère le renversement 

par le banquet selon M. Bakhtine : « Le banquet revêt une importance toute 

particulière. […] Les propos de table sont des propos libres et railleurs : le droit de 

rire et de se livrer à des bouffonneries, de liberté et de franchise, accordés à 

l’occasion de la fête populaire s’étendait à eux ».1   

 

Dans L’Etat Honteux, la volonté de subversion s’opère par le grand nombre 

de banquets comme le souligne Boniface Mongo-Mboussa dans son article : « Sony 

Labou Tansi opère un renversement identique à celui de Rabelais, mais placé dans 

le contexte congolais des années 70 où le marxisme est idéologie officielle du 

pays ». 2 Ainsi, pour célébrer sa victoire, après avoir rétabli l’ordre suite au coup 

d’Etat de Vauban, le président Martilimi Lopez « invita le diplomate en chef des 

Nations Unies, et ceux-ci burent, mangèrent et dansèrent toute la nuit. Il les servait 

lui-même avec ses mains de père… »3. Ce que les invités ne savaient pas c’est qu’ils 

étaient en train de déguster de la chaire humaine : « Prenez en mangez, ceci est 

Vauban»4.  

En somme, c’est dans de telles descriptions hyperboliques des banquets et 

d’orgies que s’affirme chez Sony Labou Tansi la volonté de subversion. 

 

 

                                                 
1 . Bakhtine, Mikhaïl, Op. Cit, pp 282-283. 
2 . Boniface Mongo-Mboussa, aritcle déjà cité. 
3 . L’Etat Honteux, Op. Cit. p. 156. 
4 . Idem. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 81 -

II.3.4. La Gestion de l’intertextualité dans L’Etat Honteux 
 

La genèse du concept de l’intertextualité a été posée par Philippe Sollers, son 

usage se conçoit  à partir de 1960. L’idée directrice est de considérer ce concept 

comme un fait de discours et non de la langue. Selon P. Sollers, l’intertextualité  se 

définit comme suite : « Tout texte se situe à la jonction de plusieurs textes dont il est 

à la fois la relecture, l’accentuation, la condensation, le déplacement et la 

profondeur »1. Dans la théorie générale de l’intertexte, il s’agit d’expliciter le 

processus par lequel « tout texte peut se lire comme l’intégration et la 

transformation d’un ou plusieurs autres textes »2. D’autres linguistes et critiques 

littéraires ont tenté d’élargir et de donner une dimension à ce concept. Ainsi, Julia 

Kristéva le considère comme une interaction textuelle qui se produit à l’intérieur 

d’un seul texte. Todorov, pour sa part, souligne que : « Intentionnellement ou non, 

chaque discours entre en dialogue avec les discours à venir dont il présente et 

prévient les réactions. »3. Dans son œuvre Eléments de linguistique pour le texte 

littéraire,  Dominique Mainqueneau avait écrit : « La littérature entretient un 

rapport essentiel avec ce que l’on appelle depuis quelque temps ‘l’intertextualité’. 

On a ainsi de plus en plus tendance à se démarquer de la conception romantique 

qui fait de l’œuvre une sorte d’îlot, l’expression absolue d’une conscience, et à 

envisager les textes littéraires comme le produit d’un travail sur d’autres textes ».4   

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 . P. Sollers, cité dans l’Encyclopaedia Universalis, édition 1990. 
2. Ibidem. 
3 . Todorov, Tzvetan, Mikhaïl Bakhtine, le principe dialogique, suivi de « Ecrits du cercle de Bakhtine », 
Paris, Seuil, 1981, p. 292. 
4 . Maingueneau, Dominique, Eléments de linguistique pour le texte littéraire, Paris, Bordas, 1990, P. 85. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 82 -

II.3.4.1. La part du texte biblique dans l’Etat Honteux  
 

En analysant l’écriture de Sony Labou Tansi, J.M. Devésa avait souligné que 

textes bibliques font partie des modèles littéraires dans lesquels Sony Labou Tansi a 

puisé son inspiration ainsi que sur la tradition orale en Afrique : 

 

Sony Labou Tansi était protestant. Mais sa foi était marquée au 
sceau du syncrétisme et du messianisme Kongo. Héritier de la 
société secrète Lemba, continuateur de l’œuvre d’André-Grenard 
Matsoua, Sony Labou Tansi s’est intéressé à la Kabbale et à la 
philosophie orientale. Il était représentatif de ces Chrétiens du pays 
Kongo priant Jésus tout en prenant soin d’honorer régulièrement les 
esprits des ancêtres. Il partageait la conviction de nombreux Kongo 
d’appartenir à la fameuse treizième tribu d’Israël, la tribu disparue1. 

 

En effet, les références à la Bible sont récurrentes dans la production romanesque de 

Sony Labou Tansi. Cela ne peut être expliqué que par son enracinement religieux. 

En ce qui concerne l’Etat Honteux, l’objet de notre recherche, nous avons relevé 

quelques allusions à la Bible. Ainsi, à la page 27 nous pouvons lire ceci : « Un coin 

de foule cria : ‘Comme ça !’ On le fit taire pour des siècles des siècles et ça vous 

apprendra d’avoir des gueules et de vous en servir comme instrument de haine… ». 

Ce passage n’est en réalité qu’une parodie de la notion d’apocalypse. Une évocation 

qui se manifeste par la traduction de cette bénédiction du ciel, évoquée dans La 

Bible :  

Je te rappellerai ton nom dans tous les âges : Aussi les peuples te 
loueront éternellement. 
Voila le Dieu qui est notre Dieu éternellement et à jamais ; il sera notre 
guide jusqu’à la mort.2  

 

Les motifs bibliques sont fréquents dans l’Etat Honteux. Voici par exemple 

comment l’auteur nous présente le tableau corrompu du Christ et des deux larrons : 

à la gauche du guide, Carvanso, à sa droite, le mauvais larron, Vauban, et derrière, 

sa mère et son frère. Cela n’est qu’un renversement qui permet à l’auteur la 

désacralisation de la figure messianique. Plusieurs références à La Bible. Le passage 

                                                 
1 . Devésa, Jean- Michel, 0p. Cit., p. 120. 
2 . Psaumes 45, 18 et 48, 15. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 83 -

suivant nous donne beaucoup plus d’éclaircissements : « Puis vint ce jour honteux 

[…] il invita mes collègues et nous les Européens de maman, […] il invita le pape et 

consorts, […] il les servait en murmurant cette chose qu’il n’entendaient pas ou que 

certains entendaient sans comprendre : ‘Prenez et mangez, ceci est Vauban’ »1. 

Il est à signaler qu’en Afrique la religion a de tout temps joué un grand rôle dans 

l’éducation des peuples. Nous noterons aussi que les allusions à La Bible ont été 

repérées dans toute l’œuvre de Sony Labou Tansi, de La Vie et demie jusqu’à Le 

Commencement des douleurs. Celui-ci sera notre objet de recherche dans la 

troisième partie. Nous verrons par exemple comment Sony Labou Tansi modifiait  

le nom de Hosanna pour forger Hoscar Hana, son personnage principal. C’est dans 

ce contexte que nous pouvons expliquer la phrase de Jean Claude Bologne : « La 

Bible n’est pas un matériau innocent et la citer est déjà un acte signifiant »2. 

L’aspect religieux signalé dans L’Etat Honteux sera beaucoup plus développé dans 

Les yeux du volcan où l’auteur reprend le motif de l’arrivée du Christ dans 

Jérusalem : le colosse « était arrivé sur un cheval, suivi d’une foule qui chantait ses 

louanges. » Une fois arrivé à l’endroit où il devait camper, en signe de bénédiction, 

il avait craché trois fois avant de « baiser la terre » quatre fois. C’est cette image de 

Christ qui est renversée dans L’Etat Honteux. Mais, si à « hosanna », lieu d’accueil 

de Jésus le chant triomphe, la célébration eucharistique dans les deux romans est 

devenue impossible car le lieu qui devrait  être celui d’une grande joie se transforme 

en celui d’une chute.  

 

En somme, lorsque le narrateur de L’Etat Honteux va jusqu’à la parodie du 

texte biblique, n’est-ce pas une manière de critiquer les relations entre le Vatican et 

certains dictateurs africains ? Lorsque le colonel Martilimi Lopez déclare dans une 

conférence de presse que le Pape est le seul qui ne mange pas la main qu’on lui 

donne, on comprend à quel point l’Occident est complice.    

 

                                                 
1 . L’Etat Honteux,  Op. Cit. p. 156. 
2 . Présentation de l’ouvrage de Yves D. Papin, Les expressions bibliques et mythologiques, édition Belin, 
1989. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 84 -

II.3.4.2. Autres sources d’inspiration 
 

Après avoir repéré les traces de La Bible dans le texte de Sony Labou Tansi, 

nous partirons à la recherche d’autres sources littéraires. Nous tenterons d’identifier 

les écrivains qui semblent avoir inspiré Sony Labou Tansi. Mais avant de nous 

aventurier plus loin, il nous semble que quelques repères théoriques concernant 

l’intertextualité sont nécessaires. Dans ce domaine, nous avons jugé utile de faire 

appel à  T. Todorov : « Le style c’est l’homme, mais nous pouvons dire : le style 

c’est, au moins, deux hommes, ou plus exactement l’homme et son groupe social, 

incarné par son représentant accrédité, l’auditeur, qui participe activement à la 

parole intérieure et extérieure du premier »1. 

 

D’après certains témoignages, il nous semble que les écrivains qui ont 

beaucoup inspiré Sony Labou Tansi sont Henry Lopez, Tchicaya U Tam’si et 

Ahmadou Kourouma. Cependant, à la question sur les sources d’inspirations de 

Sony Labou Tansi, Caya Makhélé nous répond : 

 
Sony disait qu’il s’inspirait de tout ce qu’il y avait autour de lui, il 
était souvent dans des endroits impensables, auprès de la population. 
[…] Il parlait beaucoup des auteurs sud-américains qui avaient pour 
lui une parenté avec l’Afrique par rapport à l’imaginaire, il parlait 
beaucoup de Kafka et de Jules Verne qui, étaient presque des 
Africains, parce que ce qu’ils racontaient ressemblait tellement à ce 
qu’on vivait en Afrique2. 

 

Parmi les auteurs sud-américains qui ont beaucoup inspiré Sony Labou Tansi, 

nous trouvons le colombien Gabriel Garcia Marquez. Chez les écrivains, la classe 

dirigeante s’appuie sur une armée aux méthodes souvent décriées et bien sûr avec la 

complicité des puissances étrangères, la violence politique et sociale constitue 

l’élément fondamental de leur production romanesque.  

  Dans un article, Le Réalisme social et magique chez G.G. Marquez et Sony 

Labou Tansi,  El Hadj Abdoulaye Diop constate qu’il existe une certaine parenté 
                                                 
1 . Todorov, Tzvetan, Mikhaïl Bakhtine ; le principe dialogique, suivi de « Ecrits du cercle de Bakhtine », 
Paris, Seuil, 1981, p. 98. 
2 . Caya Makhélé « On lit Sony Labou Tansi pour se révéler à soi-même », cité par Vaclav Richter,  article 
publié sur : www.refr.sn/éthiopiques  



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 85 -

entre La Vie et demie et Cent ans de solitude. Les deux œuvres s’observent 

principalement à partir du récit et de la thématique : « Le village d’Aracataca, le 

cadre exubérant, pittoresque des Caraïbes chez Garcia Marquez, la 

Katamalanaisie, les rivalités entres les villes telles Valencia et Nsanga Norda, le 

fleuve Zaïre chez Sony Labou Tansi auraient, selon certains d’entre eux, un rôle 

déterminant dans la structuration des œuvres en question ».1   

 

Dans toute son  œuvre, Sony Labou Tansi  ne parle que d’une société qui vit 

dans un malaise profond. Les mœurs politiques et sociales ont subi une dégradation 

qu’on pourrait parler d’une « société déshumanisée ». D’après l’écrivain congolais, 

les sociétés des indépendances sont marquées par la dictature, la corruption, les 

fléaux sociaux et le détournement des deniers publics. Le parallèle entre ces deux 

œuvres se fait aussi à partir du thème de la forêt. Ainsi, la forêt est considérée, chez 

les deux auteurs, comme un lieu de vie ou un refuge. 

 

Dans l’Etat Honteux, le traitement réservé aux Mihilis et les Bozhos par 

l’armée du président Martilimi Lopez n’est en réalité qu’une confirmation de 

l’échec d’un pouvoir politique qui ne cesse de semer la terreur et la violence. Le 

même traitement est réserve au Indiens par les espagnoles dans l’œuvre de G .G. 

Marquez. Influence ou parenté ? Comme réponse à cette question, Sony Labou 

Tansi déclare dans une interview : « Il faut se méfier de parler d’influence. Il faut 

parler de parenté. Il y a une parenté géographique, historique, de conception de 

l’univers entre les sud-américains et nous. J’ai lu Cent ans de solitude après la 

publication de mon livre. Il n’y a pas d’influence, il a eu seulement parenté »2.  

 
 
 
 
 
 

                                                 
1 . El Hadj Abdoulaye Diop, « Le Réalisme social et magique chez Gabriel Garcia Marquez et chez sony 
Labou tansi », in Ethiopiques, n° 68, 1er semestre 2002. Article disponible sur : www.refr.sn/ Ethiopiques  
2 Le sens de désordre, Op. Cit., p. 181. 



Chapitre II                                         La subversion du mythe du nègre dans L’Etat Honteux 

 - 86 -

Conclusion 
 

A l’issue de l’analyse que nous avons faite dans ce chapitre, nous pouvons 

dire que Sony Labou Tansi ne tente aucune explication aux préjugés relatifs au Noir. 

Au contraire, il jette un regard critique sur l’Afrique. Pour lui, les dirigeants 

africains doivent revoir leurs politiques  et faire un examen de conscience afin 

d’assurer un avenir aux générations futures. Afin de briser tous les tabous, l’écrivain 

congolais recours au carnavalesque et expose les rapports sexuels entre le Blanc et 

le Noir.  

 

Cependant, la part de responsabilité du Noir dans les malheurs qui frappent le 

continent africain va de pair avec celle du Blanc : les différentes visites effectuées 

par le colonel Martilimi Lopez dans les pays Occidentaux ne font que justifier la 

complaisance de l’Occident avec les dirigeants africains. Les différents points que 

nous avons abordés dans ce chapitre nous ont permis de comprendre la violence, la 

perversité sexuelle, la corruption et la mauvaise gestion des affaires de l’Etat ne sont 

pas propres au Noir. Ainsi, nous avons montré que le régime de Martilimi Lopez 

n’est en réalité que la continuité de celui de Léopold II durant la période coloniale. 

Le Roi devrait être fier de son auxiliaire ! 

 

Le rapprochement entre le colonel Martilimi Lopez et Louis XIV nous a 

permis de comprendre le pouvoir de façade qui caractérise les régimes africains. En 

voulant gouverner à la manière de Louis XIV, le colonel Martilimi Lopez ne fait que 

prolonger la survivance du colonialisme. 

 

Quant à Vauban, le bras droit du président, il représente cet Occident qui ne 

cesse de regarder le continent africain avec les yeux du volcan.      

     

 



 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

Chapitre III 

Réécrire l’histoire, une revanche  des  

Peuples dépouillés 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 87

Introduction 
 

Lorsque le savant Hoscar Hana donne un baiser un peu top appuyé à la plus 

jeune fille du ploutocrate Arthur Banos May, on scrute le ciel et les terre,on 

interroge les étoiles : ce baiser bossu n’annonce-t-il pas la fin des temps ? 

Cependant, pour échapper à son destin, le savant Hoscar Hana tente d’inventer une 

île vierge. Au lieu de classer l’affaire pour calmer les dieux et sauver l’honneur de 

Hondo-Noote, le savant ne cesse de prévenir les gens de sa ligné d’une éventuelle 

catastrophe : un trou noir aura lieu en plein ciel. 

 

Puisque Hoscar Hana a donné un baiser hors normes, il doit être jugé selon 

les règles inviolables de Hondo-Noote. L’attente des noces du savant ne fait que 

redoubler la colère. Pour faire revenir le  savant à sa raison, les grands paroliers, les 

argumentateurs-nés et les désamorceurs de mots se jettent dans des jaculations 

verbeuses et organisent assemblée après assemblées. Devant la perte des éléments 

de la nature qui devient de plus en plus exaspérée, les gens de Hondo-Noote doivent 

jouer leur va-tout : la bombance. 

 

Le Commencement des douleurs, ou plutôt, les douleurs d’un continent, est 

centré sur l’Histoire et la thématique de la nature. Concernant ce point, nous verrons 

que, pour réécrire l’Histoire, le narrateur cherche à instaurer le chaos afin de 

remettre le temps à zéro et de créer un espace vierge. De ce fait, les projets 

d’Hoscar Hana qui consistent à bâtir une île sans histoire ne font que justifier son 

désir de se débarrasser de toutes sortes de colonisations. 

 

En ce qui concerne le thème de la nature,  nous verrons qu’il est utilisé par 

l’écrivain congolais pour rappeler à ceux qui ont la mémoire courte que la nature, 

autrefois servait de repère pour les ancêtres. En plus de cette nature, gardienne de la 

mémoire, nous trouvons la parole proliférée et le pouvoir magique de mot. 

 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 88

III.1. L’Histoire occultée des peuples noirs 

 
Dans le premier chapitre de notre recherche nous avons montré que, pour les 

écrivains coloniaux, les peuples noirs n’ont pas d’Histoire. L’Occident qui ne croit 

qu’aux mémoires écrits dans la pierre a décrété ces peuples noirs sans passé : en se 

basant sur l’absence de l’écriture dans la grande partie de l’Afrique noire, les 

écrivains coloniaux prétendaient que ces peuples malheureux n’avaient pas 

d’histoire. Du fait, est-il possible aux peuples noirs de réécrire leur passé nié au 

nom de la civilisation occidentale ? Autrement dit, le recours à l’Histoire est-il  

l’élément le plus efficace pour la quête identitaire. Dans son Douze leçons sur 

l’histoire, Antoine Prost avait souligné l’importance du rôle que joue  l’Histoire 

dans la quête identitaire : « La médiation de l’histoire a permis, par un détour 

réflexif, d’assimiler et d’intégrer l’événement révolutionnaire et de réaménager le 

passé national en fonction de lui…En ce sens, il est profondément exact que 

l’histoire fonde l’identité nationale ».1  De ce fait, est-il possible aux africains de 

fonder leur identité, eux qui ont été privés de repères historiques par la 

colonisation ? 

 

Afin de réécrire l’Histoire, il fallait pour les africains recourir à la période 

précoloniale pour introduire des événements qui n’avaient jamais été exposés. Cette 

période fut récupérée et reconstituée à l’aide de nombreux témoignages des 

conteurs. Quant à la période coloniale, elle fut considérée comme une parenthèse à 

oublier2. Il s’agit donc pour les africains de mettre un peu d’ordre dans la maison en 

redressant ce qui était tombé, en rétablissant dans sa réalité ou en redonnant de 

l’éclat à ce que le colonialisme avait occulté. L’Histoire devient donc un thème 

privilégié de l’écriture qui ressuscite le passé précolonial et projette un nouvel 

éclairage sur l’avènement de l’ère coloniale. Afin de comprendre cette fascination 

pour le  passé, nous faisons appel à Bernard Zadi qui nous propose l’analyse 

suivante : 

                                                 
1 . Prost, Antoine, Douze leçons sur l’histoire, cité par Amina Azza Bekkat, Op. Cit., p. 42. 
2 . Ibidem. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 89

Dans les conditions d’un pays et d’un peuple qui vivent d’une vie normale, avec ses 
époques de gloire et de chute, avec en somme,une histoire semblable, quant au fond, à celle 
de tous les autres peuples, le temps est tout naturellement un triptyque et vécu comme tel. 
Aussi longtemps que la paix règne dans la communauté, des professionnels de 
l’enseignement et de la recherche exhument méthodiquement le passé du pays et le 
proposent en aliment à l’intelligence des jeunes générations et du peuple. 

L’Histoire ainsi diffusée a pour but d’enseigner la place qu’occupe le pays dans la 
communauté mondiale, ce qu’il a de spécifique par rapport au reste du monde, quels types 
de relations ce pays a jusqu’alors entretenus avec les autres groupes humains…C’est ce qui 
s’appelle former la conscience nationale. Sans cette conscience de soi, aucun peuple ne 
peut entreprendre quoi que ce soit qui vaille. (…). 

L’exhumation du passé cesse d’être la tâche des seuls professionnels : hommes 
politiques, agitateurs et propagandistes de tous bords, simples gens du  peuple et même les 
maisons de la divinité – tout ce qu’il y a d’orgueil national – retournent au passé, à 
l’histoire commune, en sélectionnant les hauts faits et, par des textes, des prouesses 
oratoires, des chants, des sermons pathétiques…, galvanisent le peuple tout entier. Ainsi 
chauffé à blanc, ce peuple ne s’accordera nul répit avant que le ciel national ne soit 
redevenu bleu de quiétude. On dit d’un tel pays et d’un tel peuple qu’ils vivent de leur 
propre vie….1 
 

Cependant, restituer le passé tel qu’il fut, et le juger correctement, loin d’être 

contradictoires, ne sont que les côtés différents d’une même entreprise, se heurtant 

aux mêmes difficultés, et dont la nature même exclut la perfection, comme toute 

œuvre humaine. De ce fait, avant d’aller chercher leur identité dans leur passé, les 

africains se sont d’abord penchés sur ce qui avait été écrit pendant la période 

coloniale. Pour ce faire, il fallait que les peuples africains se reconnaissent dans 

leurs héros du passé. Sur ce point, Mario de Andrade avait écrit dans sa préface à 

Continent-Afrique de Nenekhaly-Camara : 

 
Dans la lutte qu’ils mènent pour bâtir leur propre avenir, les peuples 
africains ont besoin de se reconnaître dans leurs héros du passé. 
Ceux-là mêmes qui, ayant résisté avec les moyens limités de leur 
temps à la conquête coloniale, sont considérés par les générations 
modernes comme les phares de l’espérance. Espérance de triompher 
de la domination impérialiste. La reine Nzinga Nbandi Ngola, 
l’almany Samory Touré, l’émir Abdelkader, Chaka, entre autres, 
proclamèrent le grand djidhah que nous accomplissons aujourd’hui2. 

 

Cette démarche qui consiste à remplacer les figures occidentales, imposées par la 

colonisation, par celles du passé africain avait donné naissance, dans la littérature 

                                                 
1. Zadi Zaourou, Bernard, Césaire entre deux cultures, cité par Guy Ossito Midiohouan, L’Idéologie dans la 
littérature Négro-Africaine d’expression française, Paris, L’Harmattan, p. 157. 
2 . Nenekhaly-Camara, Continent-Afrique, suivi de Amazoulou, Paris, P.-J. Oswald. 1970. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 90

africaine, à des tentatives de rectifications : par le roman historique, le théâtre et par 

la mise à contribution des dits griotiques.  

III.1.1. Premières tentatives de rectifications 

III.1.1.1. Doguicimi de Paul Hazoumé 
 

Parmi les premières tentatives de rectification, nous citons tout d’abord 

Doguicimi de Paul Hazoumé édité pour la première fois en 1938. Doguicimi est un 

roman ethno-historique ayant pour cadre l’ancien royaume africain du Danhomê 

sous le règne de Guézo (1818-1858). Cet instituteur et ancien élève de l’Ecole 

William-Ponty, s’était fait distingué en 1937 par Le Pacte de sang au Dahomey qui 

obtint le « Prix du Gouvernement Général de l’Afrique Occidentale Française ». 

 

Doguicimi apparaissait donc comme l’heureuse illustration de la vie au 

royaume du Danhomê. Dès le début du roman, le narrateur invite son lecteur à la 

cour du roi Guézo en lui faisant une description détaillée de la vie d’un monarque 

africain. Contrairement aux écrivains coloniaux qui ne s’intéressaient qu’à l’aspect 

sanguinaire des rois africains, le narrateur de Doguicimi nous fait découvrir une 

monarchie bien organisée : la préparation d’une guerre, l’organisation des fêtes et 

des coutumes et l’éducation politique du prince héritier par le roi. Parmi les 

premières choses que le roi inculquait à l’héritier nous trouvons la justice et la 

sagesse. Selon le roi, un bon gouverneur doit se garder de commettre l’injustice et 

écouter la sagesse d’où qu’elle  provienne. Les forums de discussions qui 

remplissent le roman nous montrent qu’il existait une forme de démocratie dans 

l’ancien Dahomey où le conseil de trône peut discuter le point de vue royal. Ainsi, 

en présentant ce tableau de la vie nationale, Paul Hazoumé semble répondre aux 

écrivains coloniaux qui prétendaient que les rois africains étaient des sanguinaires et 

incapable de gérer les ressources de leurs pays. Les leçons apprises par le prince 

héritier lui permettront d’être un bon gouverneur de l’Afrique de demain.   

Les mérites de cette œuvre ont été soulignés par Robert Pageard : 
 

 
 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 91

[…] C’est un sommet de la littérature d’expression française. On 
peut penser que ce sera l’un des modèles du roman de mœurs, du 
roman historique et du roman sentimental de l’Afrique de demain. Il 
faut enfin noter que Doguicimi constitue un document ethnologique 
de valeur (valeur de la vie nationale, cérémoniale, de la cour, sens 
des exécutions capitales) sur le Dahomey et contient des remarque 
importantes sur les rapports Europe-Afrique Noire1. 

 
 

Malgré la volonté de Paul Hazoumé de présenter le passé glorieux du peuple 

dahoméen, sa position vis-à-vis de la colonisation française est tout à fait claire. Dès 

le début du roman, le narrateur ne cesse de reconnaître la supériorité du blanc et de 

sa civilisation. Il est à signaler aussi que la première guerre contre Houndjroto a été 

déclarée par le roi pour venger trois Blancs tués par les Mahinous. Or, cette 

admiration pour les Français apparaît clairement lorsque la parole fut donnée à 

l’héroïne Doguicimi. Pour cette héroïne, les mœurs et les coutumes du royaume sont 

barbares. Elle donne même aux Français des conseils qui  leur permettront de mieux 

asseoir leur domination sur le pays. Cependant, ceci n’est pas nouveau chez Paul 

Hazoumé, il avait déjà publié, quelques années auparavant, un texte dans La 

Renaissance Africaine où nous pouvons lire ceci : 

 

Nous devons donc voir dans la conquête française l’expression de la 
volonté de Dieu. (…) Votre sacrifice attestera que vous reconnaissez 
que les soldat français furent des instruments de la volonté de Dieu, 
et que vous remerciez de l’épreuve même de la défaite de Providence 
qui ne vous a imposé ce sacrifice que pour vous acheminer par des 
voies mystérieuses vers la vérité2. 

 

En somme, il est vrai que Doguicimi est un roman sur l’histoire, les mœurs et 

les institutions dans le royaume du Danhôme au XIXe siècle, mais cette société est 

abordée par le narrateur avec des présupposés colonialistes et la supériorité de la 

civilisation occidentale.   

 

 
                                                 
1 . Pageard, Robert, Littérature négro-africain, cité par Mohamadou Kane : « Le Réalisme de ‘Doguicimi’ », 
in Ethiopiques N° 30, 2e  trimestre 1982. Source : http://www.refr.sn/ethiopiques/article.php3  
2 . Hazoumé, Paul : « A nos cousins d’Abomey », La Renaissance Africaine, n° 2, sept. 1925. Cité par Guy 
Ossito Midiohouan, Op. Cit. p. 76. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 92

III.1.1.2. Chaka, le conquérant Zoulou 
 

Parmi les figures emblématiques qui ont marqué l’histoire africaine, nous 

trouvons celle de Chaka qui a suscité de nombreux récits et des interprétations 

diverses. En effet, à la suite du récit de Thomas Mofolo en 1925, cette figure 

mythique a connu à elle seule plusieurs interprétations littéraires ; poésie, roman et 

bien sur le théâtre. Celles-ci ont comme objectif d’enrichir le système qui entoure le 

grand conquérant zoulou. Parmi ces interprétations, nous citons tout d’abord le 

poème dramatique de Léopold Senghor qui a paru en 1956 sous le titre Chaka ; 

ensuite la pièce  de l’écrivain malien Seydou Badian Kouyaté, publiée en 1962, 

intitulée La Mort de Chaka. La question chakienne, envisagée sous l’optique de la 

révolution guinéenne, avait donné naissance également à deux pièces dramatiques : 

celle de Condetto Nenekhaly Camara, Amazoulou (1970) et Chaka de Djibril 

Tamsir Niane en 1971. L’histoire rapporte que Chaka, dont le règne se situe au 

début de XIXe siècle, disparut dans des circonstances inconnues. D’après l’historien 

Josef  Ki-Zerbo : 

 
Il aurait été assassiné, à la suite d’un complot ourdi sur l’instigation 
de ses demi-frères. Au moment de mourir, il aurait prédit à ses 
meurtriers qu’ils ne jouiraient pas longtemps de leur victoire, car les 
Blancs étaient en route pour les déposséder. Cette ultime parole est-
elle authentique ? Elle est en tout cas très peu dans la ligne de destin 
du grand chef, qui fut avant tout créateur d’une nation, dont il avait 
une fierté prodigieuse. Organisateur de génie, rassembleur de peuple, 
révolutionnaire souvent brutal, Tchaka est la réfutation vivante du 
mythe du ‘Noir incapable d’innover et de changer le cours stéréotypé 
de la tradition’. Tchaka, après tout, n’est peut-être que le fils de son 
époque. Dans la débâcle des ethnies travaillées par des antagonismes 
internes et ébranlées par les ‘guerres cafres’ lancées par l’expansion 
des Blancs, un homme exceptionnel surgit, et cet homme ne pouvait 
être qu’un dictateur. Au total, Tchaka est l’un des plus grands 
conquérants de l’histoire de l’Afrique, et son nom mérite d’être 
retenu par l’histoire universelle1. 

 
Cependant, la figure de Chaka prenait des significations différentes. Le chef 

de file du mouvement de la négritude, Léopold Sédar Senghor reconnaît avoir 

exprimé sa  situation sous la  figure de Chaka, qui devient, pour lui, le poète homme 

                                                 
1 . Ki-Zerbo, Josef, Histoire de l’Afrique noire, Paris, Hatier, 1972, p. 360. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 93

politique déchiré entre les devoirs de sa fonction de poète et ceux de sa fonction 

politique1.   

Léopold Sédar Senghor préfère nous présenter Chaka comme un être déchiré, 

prêt à se  sacrifier pour le bien de son peuple. Autrement dit, Chaka devient, chez le 

poète président, le Christ de la race noire. Quant au dramaturge malien Seydou 

Badian Kouyaté qui voulait construire une pièce autour de la mort de Chaka, son 

objectif était de justifier que  « tout héros est au moins fils de roi, sinon fils de 

Dieu »2. Le passage suivant explique clairement la mission sacrée de « fils de 

Dieu » : « Un peuple nouveau est né, de ta foi, de ton génie. Amazoulou, les enfants 

du ciel ! C’est pour cela, Chaka, que N’Kouloum-Koulou, le Tout-Puissant, t’avait 

envoyé. L’œuvre est accomplie et ton destin aussi »3. Avec Les Amazoulous 

d’Abdou Anta Ka, l’épopée acquiert une dimension fantastique : un mythe où 

Chaka triomphe de la vie et de la mort sur le cheval de sa gloire.  

 

Ainsi,de Senghor à Anta Ka en passant par Seydou Badian Kouyaté et d’autres 

écrivains que nous n’avons pas cités (Djibril Tamsir Niane, Fwanyanga Mulikita, 

Wole Soyinka et Tchicaya U Tamsi), Chaka a été interprété de différentes  manières 

suivant l’idéologie de chaque auteur. Justement, c’est à propos ce cette idéologie 

que Abdou Anta Ka cherche un Chaka d’un homme de la rue : « D’autres poètes 

écrivains, tel le poète-président L.S. Senghor, le Dr Seydou Badian Kouyaté, ex-

ministre du Mali, ont été également inspirés par Chaka. Mais, comme  j’aime à le 

dire à mes amis, il y a eu un Chaka d’un poète-président de la République, un 

Chaka d’un ministre, il faut bien un Chaka d’un homme de la rue. Et l’homme de 

rue, c’est moi »4.  

 

A travers ce passage, nous pouvons dire que la voix d’un peule n’a pas besoin 

d’un guide pour qu’elle soit entendue. Le sous-chapitre suivant nous montrera que 

le projet d’Hoscar Hana qui veut construire « une île vierge de toute colonisation »5, 

                                                 
1 . In, Ethiopiques, n°  14, avril 1972. 
2 . Durand, Gilbert, Le décor mythique de la  Chartreuse de Parme,    
3 . Seydou Badian Kouyaté, La mort de Chaka, Paris, livre de poche, p. 226. 
4 . Abdou Anta Ka, Les Amazoulou, cité par Guy Ossito Midiohouan, Op. Cit. p. 160. 
5 .Sony Labou Tansi, Le Commencement des douleurs, Paris, Seuil, p. 82. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 94

dans Le Commencement des douleurs de Sony Labou Tansi, va subir le même sort 

que celui de Chaka. 

 

III.2. Décoloniser l’Histoire 
 

Au début de ce chapitre, nous avons tenté un bref aperçu des premières 

tentatives de réécriture d’une histoire falsifiée par un Occident qui ne croit qu’aux 

mémoires écrits dans la pierre. Le résultat, c’est que l’histoire passée des peuples 

noirs a été occultée et celle d’aujourd’hui n’est que le fruit d’un saccage. En effet, si 

les premières tentatives de rectifications n’ont fait que réactualiser les images de 

quelques héros nationaux (Chaka, Soundjata) et un passé riche où l’histoire se 

déroulait en parfaite harmonie entre le roi et son peuple (Doguicimi), Sony Labou 

Tansi nous propose une nouvelle démarche. En se basant sur la fantaisie, l’écrivain 

congolais tente à faire perdre son lecteur avec des événements fictifs et ses fausses 

dates. 

 

D’après Jean-Michel Devésa, les textes de Sony Labou Tansi constituent le 

roman d’un peuple privé d’histoire1. Cependant, peut-on parler de l’Histoire dans 

un texte où le narrateur prend du plaisir de nous égarer volontairement avec ses 

fausses dates et un « temps mis par terre »2 ? De ce fait, pour tisser l’histoire des 

peuples noirs chez Sony Labou Tansi, il faut faire appel à l’ensemble de sa 

production romanesque, c’est-à-dire de La Vie et demie à Le Commencement des 

douleurs. Ces œuvres ne sont en réalité que de fragments d’une histoire qui jongle 

avec des milliards d’années. 

III.2.1. Le clan des Khans, une histoire de seize mille ans  

 
Dans le but de restituer le passé vénérable des peuples noirs ignoré par 

l’Occident jusqu’alors, Sony Labou Tansi nous relate une histoire d’au moins 

« 16 000 ans ». Cette histoire est celle des « Khans », « une vieille souche de 
                                                 
1 . Devésa, Jean-Michel, Op. Cit. p. 52. 
2 . Sony Labou tansi, La Vie et demie, Op. Cit. p. 11. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 95

peuple »1 qui vivait en parfaite harmonie avec la nature où l’on ne se servait de 

repères que par la pierre, la mer, le ciel et bien sur le fleuve. Selon le narrateur, le 

clan des « Khans » est détenteur d’un secret riche, celui de « la pyramide de 

Ghayizeh », aujourd’hui perdu. Les origines de ce clan ont été racontées de la 

manière suivante : 

 
Les clans des Khans étaient les plus anciens rameaux généalogiques 
des Kongos, ils avaient en commun la tête dure, la fidélité aux 
paroles dites et la quatrième branche du secret de la  pyramide de 
Ghayizeh. Leur longue histoire de seize mille ans était la suivante : 
Kayani Hama avait trahi la déesse Pombo en lui volant quatorze de 
ses huit cent douze cheveux. Sur le point d’être immolé, Kayani 
Hama put s’enfuir jusqu’au désert de Houango Quarante ans durant, 
l’imam avait erré dans le sable,  les pierres et la poussière, broutant 
de la ponce, buvant l’urine de son chameau pour éviter le gaspillage 
de l’eau. Au bout de ses peines, il arriva sur la rive du fleuve Nuendo 
et fonda Hondo-Rica. Il vécut cent douze années. Son fils unique, 
Mahunga-Ngilla, quitta Hondo-Rica pour fonder Hondo-Hoote.2  

 

 

Hondo-Rica, dans laquelle où Kayani Hama vécut cent douze années, n’était 

dans le projet littéraire de l’écrivain congolais que le Darmillia qui a donné 

naissance au « Nil qui a vu tous les Pharaons »3. Ceci nous rappelle les idées de 

l’historien sénégalais Cheikh Anta Diop sur l’ancienneté des civilisations nègres et 

leurs influences sur le développement de la civilisation des Pharaons, idées 

appuyées par des comparaisons  entre le vocabulaire égyptien et le vocabulaire 

ouolof4. Selon le narrateur de Le Commencement des douleurs, les civilisations 

africaines existaient bien avant les plus vieilles civilisations occidentales et l’état 

d’équilibre dont elles se trouvaient est détruit actuellement par l’intrusion 

européenne. Autrefois, les éléments de la nature y servaient de gardiens de la 

mémoire : « Nous sommes une vieille souche de peuple, élus de Dieu et du démon. 

Chaque matin, en sortant du sommeil, notre premier geste avant les ablutions 

consiste à compter les îles au large de Wambo, à vérifier que Solitude et Payila 

                                                 
1 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit. p. 16. 
2 . Ibid. pp. 133-134. 
3 . La Vie et demie, Op. Cit. p. 187. 
4 . Cheikh Anta Diop, Nations nègres et culture, Paris, Présence africaine, 1955. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 96

n’ont pas bougé pendant la nuit, que Pasgora et Masgapa sont toujours à leur 

place vraie, que Yondo est toujours Yondo ».1  La même situation se retrouve dans 

Les Yeux du volcan  où «  La nuit, les eaux du lac s’allument et tonnent afin de 

rappeler à ceux qui ont la mémoire courte 2» que « sans ce torchon d’Atlantique 

soudé aux pierres de Hiama, sans ce troupeau d’îles semées entre Zouarta et 

Valtano, sans ce carré de ciel coincé entre les contreforts du mont Mangou, nous 

aurions été un autre peuple »3. Dans un entretien accordé à Pierrette Herzberger-

Fofana, Sony Labou Tansi déclare : 

 
Si je prends le cas du royaume de Kongo au XIVe siècle, le roi était 
élu. A ma connaissance, il n’existe pas de royauté élue en Europe. 
Jadis, au Congo, le Roi était élu en quatre étapes. Il obtenait d’abord 
le titre de gouverneur de la province de Mata afin de pouvoir gérer 
l’armée. C’est à cette province que revenait l’insigne honneur de 
monter une armée en cas de guerre. Ensuite, il était nommé 
gouverneur de Sohio, c’est-à-dire qu’il avait le droit de diriger les 
croyances religieuses, fétichistes, animistes. Puis il était élu 
gouverneur de la province de Mpemba et finalement gouverneur de 
la province Ndandi. Une fois qu’il  était devenu gouverneur de cette 
dernière province, il pouvait être élu Roi4. 

 
 

Ce passage nous explique clairement le passé riche des civilisations africaines. De 

ce fait, si  « les sociétés africaines ont été les premières démocraties du monde »5 il 

est recommandé aux peuples africains de le préserver. En d’autres termes, le 

message de Sony Labou Tansi semble dire aux peuples noirs : « nous avons un 

passé qui nous condamne à être homme plus que les autres »6 . Cependant, pour 

préserver son passé riche en organisation politique et sociale, le peuple noir doit tout 

d’abord se débarrasser de ses conflits.  

 

 

                                                 
1 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit. p. 16.  
2 . Les Yeux du volcan, Op. Cit. p. 90.  
3 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit. p. 21. 
4 . In, Sony Labou Tansi ‘’ Le sens de désordre’’, Op., Cit., p. 108. 
5 . Idem. 
6 . Idem 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 97

III.2.2. On nous a piqué cinq siècles1 
 

L’état d’équilibre dont lequel se trouvait la population de Hondo-Noote est 

brutalement interrompu par une catastrophe, « un baiser de malheur »2 suffit à jeter 

par terre les fondements du temps3. Avant ce baiser,  Hondo-Noote n’était qu’une 

« petite bourgade blottie dans les bougainvillées », un endroit perdu, « le vrai trou 

du cul du monde », coincé « entre les furies de l’Atlantique et les déchaînements 

tentaculaires du Houango »4. En effet, ce moment de chute nous l’avons déjà 

rencontré dans Les Sept solitudes de Lorsa Lopez où Nsanga-Norda  et Valencia 

étaient unies : « A l’époque, Nsanga-Norda et Valencia étaient une seule terre, une 

seule âme, un seul soupir. Il n’y avait pas notre misérable devoir d’en vouloir à 

Nsanga-Norda 5». Cependant, il est vrai que le moment de la catastrophe est indiqué 

avec insistance mais les responsables sont divers. Qui étaient ses responsables 

exactement ? Quels étaient les dégâts causés aux anciennes civilisations africaines ? 

Selon le narrateur de Le Commencement des douleurs, la responsabilité est partagée. 

Autrement dit, l’Occident qui prétendait civiliser les pays africain n’a semé en 

réalité que la barbarie et le désordre. L’Africain, pour sa part, au lieu de rendre 

justice à son histoire falsifiée contribue à la destruction de son identité et sa 

temporalité heureuse. Dans le sous-chapitre suivant, nous verrons d’après Sony 

Labou Tansi, la part de responsabilité de l’Occident et celle du Noir dans les 

malheurs qui frappent l’Afrique. 

III.2.3. L’intrusion coloniale : l’escroquerie morale 
 

Les premiers coupables de cette catastrophe  sont les européens : « le ciel et 

l’océan avaient annoncé l’invasion espagnole de 1247 » 6 une invasion qui a détruit 

tous les repères et provoqué la mort de cette terre. A partir de cette conquête les 

                                                 
1 . Ibid. p. 109. 
2 . Ibid. p. 1. 
3 . Ibid. p. 22. 
4 . Ibid. p. 11. 
5 . Les Sept solitudes de Lorsa Lopez, Op. Cit. p. 98. 
6 . Ibid. p. 19. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 98

peuples africains sont entrés dans l’histoire européenne : « Nous avions toujours su 

lire dans le ciel, la terre, l’eau et déchiffrer les moindres cabrements de notre 

fortune. Rien ne nous était arrivé à l’improviste, rien de fâcheux n’avait eu le cœur 

de nous suspendre. Jusqu’au baiser pour rire1 ». En effet, la destruction des repères 

va de pair avec l’introduction de nouvelles frontières qui feront sortir les peuples 

noirs de leur histoire. Nous avons déjà montré dans le deuxième chapitre de notre 

recherche que le dictateur Martilimi Lopez, qui se fait montrer la carte du pays, 

éclata de rire car, d’après lui, ses nouvelles frontières sont ridicules. Pour retrouver 

les anciens repères, il faut que l’Etat soit carré. Or, si la responsabilité de l’Occident 

se résume à l’exploitation économique et au désordre politique dans L’Etat Honteux, 

dans Le Commencement des douleurs Sony Labou Tansi pointe  les dégâts 

psychologiques et les profonds bouleversements culturels et sociaux : 

 
Ah ! Ces Blancs de Hondo-Noote ! Blancs de haricots, comme nous 
disions. Aucun Nègre noir comme nous ne serait allé soulever les 
jupons du destin pour la balourdise de montrer les ailes d’un argent 
pioché aux fumeurs de paspalum. Les Blancs sont pourris de bonne 
étoile : ils font des âneries et c’est la Terre entière qui paie. Au lieu 
de boire, de manger, de dégueuler comme tout le monde, les Blancs 
de Hondo-Noote voulaient montrer qu’ils n’étaient pas des hommes 
comme tous les hommes : ils ajoutaient à la tradition des retouches et 
des loufoqueries qui provoquaient des cataclysmes2. 

 
Nous nous souvenons que dans Les Sept solitudes de Lorsa Lopez les marins 

européens subtilisent un sarcophage de granit contenant les restes de l’homme 

antédiluvien. Cependant, Le déluge qui s’abat sur Hondo-Noote avait  déraciné les 

coutumes de cette « vieille souche de peuples » nous rappelle celui qui avait frappé 

le Darmillia dans La Vie et demie. Les catastrophes qui frappent Hondo-Noote sont 

aussi l’œuvre de ce que Sony Labou Tansi appelle les « manœuvres de la fatalité » 

et c’est à cause de ces manœuvres que « le temps cesse d’être le temps ». Fatalité 

géographique où une sorte  de  malédiction ? Sony Labou Tansi nous fournit peu de 

lumière. Cependant, l’écrivain avoue que « Les géographies sont coupable de 

l’histoire qu’elles secrètent »3. 

                                                 
1 . Idem. 
2 . Ibid, p. 27. 
3 . Ibid, p. 60. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 99

III.2.4. Les guerres civiles en Afrique : l’héritage colonial 
 

L’intrusion coloniale n’est pas la seule cause des malheurs qui frappent le 

continent africain : les peuples noirs ont aussi contribué à la destruction de leurs 

coutumes. Dans le deuxième chapitre de notre recherche, nous avons montré que le 

régime du colonel Martilimi Lopez n’a semé que le désordre et la honte dans un Etat 

Honteux. En voulant récupérer les anciennes frontières, le nouveau président n’a 

fait qu’ajouter de l’eau à un moulin déjà inondé. Dans Le Commencement des 

douleurs, Sony Labou Tansi ne rate aucune occasion pour dénoncer les coups 

d’Etat : « Estango Douma nous expliqua pourquoi les poules avaient caqueté toute 

la nuit. Pascal Mala aussi s’inquiéta. Elle attribua la crierie des poules au désir de 

la nature de nous planter la puce. Mais nos oreilles étaient devenues trop nulles 

pour entendre la confidence des éléments. Ça criait, ça piaulait et ça piaillait mais 

nous n’entendions pas »1. Les guerres démocratiques qui ponctuent le récit font 

entrer les gens de Hondo-Noote dans un temps dormant. Cet anachronisme 

s’explique par une « histoire qui piétine », une sorte de dictature qui prive les 

peuples noirs de repères. En effet, ces coups d’Etat sont préparés par des colonels 

qui continuent à  prolonger la survivance des malheurs qui planent sur le continent 

africain. 

 

En dénonçant violemment le mutisme de l’Homme et de l’Histoire, l’écrivain 

congolais souligne la complicité dramatique de la société tout entière : « On a 

toujours pensé que l’Afrique était la civilisation de la parole. Je constate tout le 

contraire : nous sommes vraiment la civilisation du silence. Un silence métissé »2. 

L’auteur critique un état de la société en mettant l’accent sur ce qu’il appelle « le 

silence de l’histoire et des hommes ». Il le dit explicitement dans ce passage : 

 

Nous étions entrés dans un temps dormant, recouvrant notre manie 
de danser et de rigoler pendant que le monde s’effondrait, de même 
que nous avions ri quand Hosanna et Nsanga-Norda complotaient 
l’extermination d’Estina Bronzario. De même que nous avions ri 

                                                 
1. Ibid, p. 110. 
2 . Avertissement de Les Sept solitudes de Lorsa Lopez, p. 3. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 100

quand Ignacio Fabre, faute de guerre démocratique, s’était résolu à la 
simple gloire de fusiller les souris, les criquets, les blattes, les 
scolopendres et les magnans de Hosanna, histoire d’écouler les 
pétards achetés à la Roumanie pour le compte du vieux colonel 
Sombro. De même que nous avions ri à la sombre époque où 
Tombalbaye, prise d’un accès d’arrogance, avait  envisagé de mettre 
Hondo-Noote à genoux en confisquant les terres à patates de l’île 
d’Oyongo.1 

 

Nous relevons dans ce long passage une nette stigmatisation de 

l’irresponsabilité de l’homme devant la régression continue du monde et surtout de 

l’Afrique. Selon sony Labou tansi, les peuples africains se laissent endormis dans 

l’obscurantisme et cultivent la misère de façon ahurissante : « Malgré les 

apparences, nous restions sur nos gardes. Nous le savions ainsi que nous l’avions 

toujours su : les dieux nous avaient gardé une dent »2. Les peuples africains sont-ils 

une victime constante ? Dans  une situation caractérisée par le figement de la vie, 

est-il possible de « recoudre la terre »3 ? Malgré le temps qui piétine et le mariage 

d’Hoscar  Hana qui se fait attendre, l’espoir est permis : « J’ose renvoyer le monde à 

l’espoir »4. En d’autres termes,  « Le coin de foule qui remue toujours » dans L’Etat 

Honteux nous laisse rêver que « Le meilleur jour, c’est demain »5. 

 

III.2.5. Une genèse à l’envers 
 

Afin de réintroduire l’ordre, réécrire une histoire et bâtir une nation « vierge 

de toute colonisation », il faut défaire ce qui a été introduit au commencement, 

c’est-à-dire la séparation de la terre et du ciel. Pour sony Labou Tansi, cette création 

est ratée d’où la nécessité de réinstaller le chaos : « Quand l’infante aura embrassé 

la bouche du vieillard, le ciel et la terre commenceront à se recoudre et l’Océan 

rira le plus beau rire du monde »6. Ainsi, la réécriture de l’histoire ne peut se faire 

que dans un espace devenu vierge, le savant Hoscar Hana ne cesse de parler de son 

                                                 
1 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 112. 
2 . Ibid, p. 113. 
3 . Ibid, p. 107. 
4 . Les yeux du volcan, Op. Cit., p. 9. 
5 . Les Sept solitudes de Lorsa  Lopez, Op. Cit., p. 132.  
6 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 38. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 101

« île » qui sera « la propriété incontestable des gens de sa lignée ». Voici son 

projet : 

Faisant une pierre deux coups, j’aurai inventé une terre sans histoire, 
propriété incontestable des gens de ma lignée. Ainsi,les derniers de 
la Terre seront les premiers, lavés du poids de l’histoire, de la crasse 
sédimentaire de trois mille ans de frustrations, d’humiliations, de 
négations parfaites- ce siècle étant fatigué. Ce siècle, je le remets sur 
ses socles en allant plus loin que la comédie techno-scientiste. Vous 
la verrez, mon île, scintiller au soleil levant, jaunir d’herbe et de 
rosiers, fumer sous les brumes du matin… Vous l’entendrez bruire et 
rayonner sous des jungles exquises, explosions de verdure, invasions 
de lianes. Je défonce le destin de Hondo-Noote. Je change un bordel 
des bordels en centre du monde !1 

 

Ce passage nous montre que l’Histoire de l’Afrique ne pourra être écrite que 

par les africains eux-mêmes car les solutions étrangères et les idéologies importées 

avaient déjà montré leurs failles. C’est dans ce contexte que nous pouvons trouver 

une explication à ce sentiment d’urgence affiché dans Les Sept solitudes de Lorsa 

Lopez : « Â nous d’inventer un autre temps, en dehors des pétoires et du bordel 2». 

Par cette phrase, Sony Labou Tansi semble nous dire qu’il est temps pour que 

l’Afrique parle d’elle-même parce qu’on a assez parlé pour elle. Mais, pour que la 

parole soit donnée aux africains  et que temps heureux advienne, il faut d’abord 

instaurer le chaos.  

 

Dans un système narratif, caractérisé par les fausses dates et les événements 

fictifs, où le romancier préfère nous égarer, nous serons  dans l’obligation d’aller 

chercher la réponse à ce genre de question dans toute sa production romanesque 

(celle qui nous intéresse dans notre projet de recherche). Dans L’Anté-peuple, le 

deuxième roman publié après La Vie et demie, nous avons pu repérer ce passage qui 

explique clairement le rêve de Sony Labou Tansi : 

 
Dans dix ou vingt ans, vous savez, nos enfants haïront le béret 
comme nous avons haï le colon. Et commencera la nouvelle 
décolonisation. La plus importante, la  première révolution : le béret 
contre le coeur et les cerveaux. Si ça peut venir, alors il n’y aura plus 
de fin. Il y aura le commencement. J’aime mieux le commencement. 

                                                 
1 . Ibid, pp. 102-103. 
2 . Les Sept solitudes de Lorsa Lopez, Op. Cit., p. 125. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 102

La haine sera passée. Le sang, la chair, le béret. On aura alors nos 
Marx, nos Lénine, nos Mao, nos Christ, nos Mahomet, nos 
Shakespeare, nos ‘nous-mêmes’1. 

 
 

L’auteur lorsqu’il ajoute cette phrase : « alors il n’y aura pas de fin », exprime 

clairement son mécontentement devant cette vie immobile caractérisée par les 

crimes, la violence. Autrement dit, lorsque nous aurons la chance de remplacer le 

béret (allusion faite aux nombreux coups d’Etat qui inondent le continent africain) 

par le cœur et les cerveaux, nous pourrons alors recommencer l’Histoire. Mais, 

aurions nous un espace vierge et un temps remis à zéro si l’homme ne se résignerait 

pas ? Non ! Le projet du  savant Hoscar Hana qui consiste à bâtir une  terre « vierge 

de toute colonisation » nous parait irréalisable car l’histoire est toujours à refaire, 

elle ne recommence jamais : « J’aurai inventé une terre sans histoire, propriété 

incontestable de ma lignée ». 

 

En sommes, « dépouillés de son passé, soumise à une acculturation 

contraignante et trop rapide, l’Afrique éprouve dans tous les domaines le besoin de 

s’exprimer et de s’affirmer »2. Parmi ces moyens qui permettent à l’Afrique de 

s’exprimer, nous trouvons chez l’écrivain congolais les rebelles, les résistants et 

aussi les inventeurs d’Histoire qui peuvent remettre « le monde au monde » et  

mettre  fin au malheur : « La devoir d’un révolté (car j’en suis un) c’est de créer des 

révoltés, de les fabriquer en  chaîne parce que seuls les révoltés peuvent sortir le 

monde de l’impasse et du cul-de-génération—on dit bien cul-de-basse-fosse—où 

notre monde s’est foutu ».3 C’est dans ce sens que nous pouvons comprendre 

pourquoi le mariage du savant Hoscar Hana se fait attendre. Cependant, si dans 

L’Etat Honteux les résistants ont poussé le pouvoir à  démissionner, les projets du 

savant dans Le Commencement des douleurs ne verront pas le jour.  

 

                                                 
1 . Sony Labou tansi, L’Anté-peuple, Op. Cit., p. 156. 
2 . François, Ligier : « Le Concours théâtral inter-africain » in Recherche pédagogique et culturelle, n° 33, 
janvier.-février. 1978, p. 58.  
3 . In Demain l’Afrique, cité par Lye Mudaba Yoka, « Sony Labou Tansi : la quête permanente du sens », in 
Sony Labou Tansi ou la quête permanente du sens, Op. Cit., p. 33. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 103

III.3. De l’ancrage ethnique dans Le Commencement des douleurs 
 

L’une des caractéristiques du dernier roman de Sony Labou Tansi est la 

condensation de clichés et la collection de tant de stéréotypes éculés sur l’Afrique et 

l’Africain. En affichant son appartenance à l’Afrique, le romancier tente de 

désamorcer certains préjugés produits sur les peuples noirs.  

 

III.3.1. De la palabre à la parole proliférée 

 
Dans la littérature coloniale, nous découvrons que la palabre est l’une des 

manifestations les plus évidentes de la paresse congénitales des peuples noirs. 

Certains écrivains africains avaient tenté de montrer que cette palabre est en réalité 

un forum de discussion des affaires du royaume1. Autrement dit, ces écrivains, en 

particulier Paul Hazoumé, voulaient montrer que ces forums de discussion 

justifiaient une certaine démocratie dont jouissaient les anciens royaumes africains.  

 

Le Commencement des douleurs est le roman de la parole proliférée et des 

discours variés qui caractérisent le continent africain. Cette parole vive qui tisse 

l’univers fictif présenté dans les six roman-fables de l’écrivain congolais est affichée 

clairement dés son premier roman La Vie et demie : «  Je suis en saison de paroles. 

Si je ne parle pas, je meurs lentement du dedans. Je mourais jusqu’à la surface, ne 

resterait de moi que l’épluchure, l’enveloppe. Quand je parle, je me contiens, je me 

cerne »2. Dans le chapitre précédent, nous avons tenté de montrer que pour réécrire 

l’histoire des peuples noirs il faudrait d’abord instaurer le chaos, dans cet espace 

consacré à la parole proliférée nous essayerons de montrer que, selon Sony Labou 

Tansi, pour libérer le porteur de parole il faudrait tout d’abord exorciser la 

malédiction de Babel. Voyons par exemple dans ce passage comment  Mme Ciao 

                                                 
1 . Voir l’article de Mohamadou Kane : « Le réalisme de ‘Doguicimi’ »in, Ethiopiques, Revue socialiste de 
culture négro-africaine, n° 30, 2e trimestre 1982. 
URL : http:// www.refer.sn/ethiopiques/article.php3?id_article=970&artsuite=7  
2 . La Vie et demie, Op. Cit., p. 100. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 104

Zepping, malgré les huit  à neuf langues qu’elle connaissait, n’arrivait pas à dire un 

mot : 

 
Mme Ciao Zepping était en sueur, sa robe de soie en lambeaux, son 
front ravagé de rides inquiètes, ses seins frémissants, ses yeux rouges 
comme du piment de Valtano. Elle pleurait. Pas un mot ne sortait de 
sa gorge nouée. Elle tremblait de tous ses membres, si bien qu’elle 
ne put pas boire grand-chose de l’eau que Nazarès Nesa lui avait 
aussitôt apportée. Nous l’avions aidée à s’asseoir, lui avions 
demandé de ne pas bouger, d’attendre que tous ses esprits lui fussent 
rendus. Trente bonnes minutes durant, elle ne put trouver un seul 
mot dans les huit à neuf langues qu’elle connaissait.1 

 

Ce passage reflète, selon le narrateur de Le Commencement des douleurs, la 

situation de l’écrivain africain longtemps obligé de s’exprimer “hors vérité”. En 

effet, cette maîtrise de la parole qui est la source de toute inspiration chez les 

écrivains africains a été déjà manifestée par Léopold Sédar Senghor : « Si l’on veut 

nous trouver des maîtres, il serait plus sage de les chercher du côté de l’Afrique. 

Comme les lamentins vont boire à la source de Simal »2 . Le Commencement des 

douleurs est dominé par les orateurs. Voici par exemple comment le narrateur nous 

décrit une scène de parole où tous les invités prient pour que les noces du savant 

Hoscar Hana ne  soient pas reportées : « Ça jasait, ça parlementait, ça pourparlait. 

Des gens venus de partout avaient formé des délégations : tous les beaux parleurs 

de la côte, les négociateurs chevronnés, les palabreurs de carrière ou de fortune, les 

argumentateurs-nés, les désamorceurs d’embûches. Jusque tard dans la nuit, les 

ambassades s’étaient succédé »3.  

 

Cependant, cet espace de discussion où la parole vive est Reine n’est-il pas 

une manière pour l’écrivain congolais d’annoncer le retour des ancêtres ? En 

privilégiant les porteurs de paroles comme personnages dans son imaginaire, Sony 

Labou Tansi semble nous dire que la parole ( celle des ancêtres en particulier) fait 

partie des moyens qui permettent aux peuples noirs de préserver leur mémoire.  

                                                 
1 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 121. 
2 . L. S. Senghor, Œuvre poétique, Paris, Seuil, 1990, p. 158. 
3 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., pp. 84-85. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 105

Concernant ce point, nous verrons comment les éléments de  la nature  ont été 

utilisés par le narrateur comme des gardiens de la mémoire pour les peuples privés 

de repères. La perte  d’identité se traduit donc par l’inquiétude généalogique 

perceptible dans La Vie et demie, celle des valeurs humaines dans L’Etat Honteux et 

enfin la perte de la nature et la parole proliférée dans Le Commencement des 

douleurs. Selon Labou Tansi, il y a un devoir de mémoire de restituer à l’Afrique la 

place qu’elle mérite. Autrement dit, il faut remonter les origines pour mieux 

affirmer sa personnalité. 

 

Dans son Aspect du mythe1, Mircea Eliade montre qu’il n’y a aucune 

contradiction entre le mythe et l’histoire naturelle. Cette dernière vise à la 

réintégration de l’homme dans le Cosmos. C’est dans ce sens que nous trouvons une 

explication à ces propos de Léopold Sédar Senghor : 

 
J’ai donc vécu en ce royaume, vu de mes yeux, de mes oreilles 
entendu les êtres fabuleux par-delà les choses : Les Kouss dans les 
tamariniers, les Crocodiles, gardiens des fontaines, les Lamantins, 
qui chantaient dans la rivière, les monts du village et les Ancêtres, 
qui me parlaient, m’initiant aux vérités alternées de la nuit et du 
midi. Il m’a donc suffi de nommer les choses, les éléments de mon 
univers enfantin pour prophétiser la Cité de demain, qui renaîtra des 
cendres de l’ancienne…2     

 

La quête des honneurs perdus s’explique par la re-appropriation des forces 

occultes et, partant du « moi profond » afin de redonner une âme, un sens à sa vie. 

Cette vie n’a pas de sens sauf si elle se déroulait dans une parfaite harmonie avec la 

nature. Cependant, cette nature est aujourd’hui exaspérée, menacée, détruite par les 

différentes invasions étrangères et les  guerres civiles qui ne cessent déchirer le 

continent africain. Autrement dit, l’avenir  de l’humanité est un volcan, Sony Labou 

Tansi nous avertit : « Après j’écrirai (j’ai commencé) Le Commencement des 

douleurs. C’est pour dire aux Occidentaux de l’Ouest et à ceux de l’Est,  mes frères, 

                                                 
1 .  Mircea Eliade, Aspects du mythe, Paris, Gallimard, Idées, 1963. 
2 . Senghor, Léopold Sédar : « Comme les Lamantins vont boire à la source », Postface aux Poèmes, Paris, 
Seuil, 1964, p. 155. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 106

qu’ils financent la mort des pays du Tiers-monde, et par conséquent, la leur 

propre »1. 

III.3.2. Le Commencement des douleurs, Cassandre à l’africaine ? 
 

D’après la mythologie grecque, Cassandre est la fille de Priam et d’Hécube. 

Elle est douée par le dieu Apollon du pouvoir fatal de prédire l’avenir sans que 

personne ajoutât foi à ses prédictions. Dès la naissance de Pâris, Cassandre ne cesse 

d’annoncer les maux qui devaient accabler sa patrie, mais qu’elle ne peut détourner. 

Elle s’est réfugiée à l’autel d’Athènè d’où Ajax l’arrache une nuit avant la fin de 

Troie. Après la destruction d’Ilion, Cassandre suit Agamemnon à Mycènes, où elle 

est massacrée avec lui par Egisthe et Clytemnestre. Télédamos et Pélops, les deux 

petits enfants jumeaux que Cassandre a eus d’Agamemnon, sont égorgés sur le 

tombeau de leur mère. 

 

Dans Le Commencement des douleurs, le narrateur est engagé non seulement 

dans la narration, mais dans l’action. Il est proche des dieux. Comme Cassandre, il 

pressent et annonce le pire « Messieurs, je vous le dis, il y aura un grand trou dans 

le ciel. Un grand trou juste au-dessus de Wambo. Un trou de quelques kilomètres de 

diamètre, un trou noir qui évoquera le charbon mort avant de virer au rouge de 

Hangamonda. Et la terre commencera à se cadrer et à geindre comme une femme 

en joie nuptiale… »2.en effet, si Cassandre était douée par Apollon du pouvoir de 

prédiction, Hoscar Hana, pour sa part « le trou noir, lui en cause depuis le ventre de 

sa mère »3. Cependant, loin d’entretenir la vocation quasi-esthétique pour le 

malheur qui caractérise son ancien antique prédécesseur, le narrateur s’y emploie 

pour éviter les catastrophes. Il est toujours présent sur scène pour transmettre 

messages et récits. 

  

Quand le savant Hoscar-Nana donne un baiser un peu trop appuyé à Banos 

Maya, la plus jeune fille du Ploutocrate Arthur Banos Maya, on scrute le ciel et la 
                                                 
1 . In Sony Labou Tansi, Le sens de désordre, Op. Cit., p. 183. 
2 .Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 13. 
3 . Ibid. p. 15.  



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 107

terre, on interroge l’océan. Au lieu d’écouter Hoscar-Hana et de prendre ses 

prédictions au sérieux, les gens de Hondo-Noote jouent leur va-tout et jugent le 

savant « pour un baiser donné au-delà des normes »1. Une telle entorse à la 

coutume n’annonce-t-elle pas la fin des temps ?  

 

Cependant, malgré la colère affichée par la nature : sinistres, catastrophes et 

cataclysmes, les prophètes annoncent que « le ciel viendra recoudre la terre »2. 

Ainsi, le cri de la nature dans Le Commencement des douleurs n’est-il pas un 

message de l’auteur pour avertir les hommes de crimes imminents ? C’est dans ce 

sens que nous pouvons expliquer le message d’Hoscar Hana : « Ce siècle, je le 

remets sur ses socles », « je défonce le destin de Hondo-Noote. Je change un bordel 

des bordels  en centre du monde »3. 

 

III.3.3. La nature comme gardienne de la mémoire 
 

Le Commencement des douleurs est un roman évoquant le passé vénérable 

des peuples noirs caractérisé par un secret aujourd’hui perdu. Dans ce récit, l’auteur 

a mis un accent particulier sur les descriptions du paysage ce qui nous montre que la 

nature constitue une thématique importante dans la construction de son imaginaire et 

dans son schéma narratif. Nous ne fonderons pas notre analyse sur tous les aspects 

descriptifs dans le texte de Sony Labou Tansi. Mais notre étude portera sur la 

fonction symbolique de la description. En effet, Chez Sony Labou Tansi, il existait 

une parfaite harmonie entre l’homme et la nature où des éléments : la terre, la pierre, 

le ciel, la mer, le fleuve, la forêt… servaient de gardiens de la mémoire.  

 

Pour tenter une interprétation à cette poétique des éléments, nous faisons 

appel aux différents travaux de Gaston Bachelard4 et ceux de Gilbert Durand1. Dans 

                                                 
1 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 14. 
2 . Ibid. p. 107. 
3 . Ibid. p. 103.  
4 . Nous ferons appel aux œuvres suivantes : La poétique de l’espace.- L’eau et les rêves. – La terre et les 
rêveries de la volonté. – La terre et les rêveries du repos  



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 108

L’air et les songes, Gaston Bachelard souligne qu’il existe une « loi qui attribue 

nécessairement à une imagination créatrice un des quatre éléments : feu, terre, air 

et eau. (…) Dès que les images s’offrent en série, elles désignent une matière 

première, un élément fondamental »2. Ce passage nous sera d’une grande 

importance dans la compréhension des images pittoresques qui dominent le récit de 

Sony Labou Tansi. Nous tenons à signaler aussi que l’un des romans de Sony Labou 

Tansi, Les sept Solitudes de Lorsa Lopez a été l’objet d’études dans la thèse de 

Florence Paravy : L’Espace dans le roman francophone contemporain (1970-1990). 

 

La description symbolique a été imposée par le roman réaliste. Dans le roman 

classique, la description constitue une pause dans le récit. Cette tradition sera 

perturbée chez les réalistes où le narrateur interrompe le récit pour apporter 

quelques informations à son lecteur. Cependant, contrairement à la démarche 

adoptée par les écrivains réalistes, on relève chez Sony Labou Tansi de nombreuses 

séquences descriptives et des passages énormément chargés de signification.  

 

Dans son dernier récit, l’auteur nous décrit une nature exaspérée, détruite par 

les différentes invasions étrangères et les guerres civiles qui ne cessent de déchirer 

le continent africain. Il s’agit dans ce travail de montrer que le narrateur de Le 

Commencement des douleurs adopte une démarche d’affectivité, où la nature est 

discrètement humanisée. 

 

III.3.3.1. L’arbre, la forêt  
 

Pour beaucoup de critiques, la retraite dans la forêt est un indice qui permet 

d’opposer la forêt au jardin, la sauvagerie à la civilisation, le désordre africain à 

l’Ordre occidental. Nous avons que cette thématique est déjà évoquée dans l’œuvre 

de Mongo Beti où la forêt sert d’asile aux communautés villageoises terrorisées par 

                                                                                                                                                    
1.  Durand, Gilbert, Les structures anthropologiques de l’imaginaire, Introduction à l’archétypologie générale, 
Paris, Bordas,  1969, rééd. Paris, Dunod, 1981. 
2 . Bachelard, Gaston,  L’air et les songes, Essai sur l’imagination du mouvement, Paris, José Corti, 1943, 
Réédition. Livre de Poche, 1992, p. 13. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 109

les militaires : « Réfugiez-vous tous dans la forêt, asile traditionnel de nos 

ancêtres1.» Voici par exemple un passage qui explique la grande complicité entre la 

nature et l’un des personnages de Mongo Beti, Mor-Zamba : 

 
Grandes arbres sans âge, votre rassemblement n’a pas de pareil 
ailleurs dans le monde, je le sais ; vastes fourrés, mes amis, vous 
vous déployez en volutes boursouflées qui ne me sont point 
inconnues, sans m’être tout à fait familières. Oui, vous me vîtes 
passer ici même il y a environ vingt ans. J’étais presque un enfant et 
les chaînes de l’esclavage broyaient mes hanches, je ne parle pas du 
fusil dont le canon était pointé dans mon dos. Vous me revoyez 
aujourd’hui allant dans l’autre sens, libre, instruit par le malheur, 
ayant miraculeusement échappé à la mort, ayant moi-même tué un 
homme, avec mes mains.2 

 

La forêt instaure une autonomie par rapport à la situation coloniale, un espace qui 

permet d’échapper a l’ harcèlement colonial : 

 
Pour eux, le monde se restreignait à leur village ou plus exactement 
aux forêts environnantes. Ils étaient toute la journée dans leur forêt. 
Quand ce n’est pas pour travailler dans leur champ, c’était pour boire 
du vin de palme en toute sécurité, ou pour chasser ou pour se livrer à 
certaines activités que la « loi » réprouvait et que la forêt protégeait 
très maternellement3.       

 

Le recours aux éléments de la nature n’est pas un thème nouveau chez Sony 

Labou Tansi. Nous nous souvenons que les habitants de Valencia dans Les Yeux du 

volcan avaient le lac comme premier repère : « La nuit, les eaux du lac s’allument et 

tonnent afin de rappeler à ceux qui ont la mémoire courte »4. Ces éléments 

symbolisent les pouvoirs magiques récupérés chez le noirs : « et il y a le grand 

arbre qui garde les voix des ancêtre. L’autre arbre qui garde les voix des morts 

qu’on n’enterre pas. La pierre qui parle. Le lac aux poissons cuit »5. 

 

Nous nous souvenons qu’après l’assassinat de son père Martial, Chaïdana, 

l’héroïne de La Vie et demie, tente d’élaborer toutes les stratégies possibles pour le 
                                                 
1 . Beti, Mongo, L’histoire du fou, Paris, Julliard, 1994, p. 26. 
2 . Beti, Mongo, La ruine presque cocasse d’un polichinelle, Paris, Editions des peuples noirs, 1979, p. 60. 
3 . Beti, Mono, Ville cruelle, Paris, Présence africaine, 1954, p. 176. 
4 . Les Yeux du volcan, Op. Cit., p. 90.  
5 . La Vie et demie, Op. Cit., p. 101. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 110

venger. Grâce  à la bénédiction de la forêt, elle parviendra à mettre à exécution son 

plan : « Si le temps veut, je repartirai, et je pendrai la ville avec mon sexe, comme 

maman. C’est écrit dans mon sang »1. Voici par exemple un passage qui nous 

montre comment Kapahacheu, le pygmée, dissuade Chaïdana de rester trop 

longtemps dans la forêt. Selon lui, cet endroit est plein  de secrets : 

 
…On avait un oncle, Khaïahu, celui qui a fondé notre lignée. Il avait 
échappé au gbombloyano : il a vécu deux cent huit saisons de pluies. 
La coutume dit qu’il existe une liane dans la forêt, quand tu la 
manges, tu ne peux plus mourir. Tu attrapes la vie de la forêt. Tu 
deviens homme-racine. […] Toi qui as échappé au gbombloyano, si 
nous retrouvons les autres, tu seras mère de clan. La forêt te dira ses 
secrets dans la nuit. Elle te dira ce que les oreilles n’entendent pas.2 

 

Au nom de la distinction qu’elle revendique, Chaïdana fait se joindre les 

temps les plus reculés, mais c’est pour mettre le temps en arrêt et fixer une sorte 

d’intemporalité. La rupture qu’incarne le héro de Le Commencement des douleurs 

fait arrêt et instauration : la tentative d’épuiser le monde et l’Histoire en un seul 

individu en fin de race. De plus, Le héros qui s’y réfugie devient un observateur 

invisible. Il ne communique  qu’avec lui-même ou avec une société exclusive. 

 

L’opposition entre l’obscurantisme africain (dont la communion avec la 

nature) et la lumière de l’Occident (dont la Technique et l’individualisme) se trouve 

au centre de Le Commencement des douleurs. En effet, Arthur Banos Maya, le père 

de la petite jouissait de l’estime des gens de Hondo-Noote car « au lieu d’habiter un 

sarcophage de béton comme le faisaient les Espagnoles de son rang, il avait 

construit une maison digne de ce nom, toute en bois d’ébène, décorée et sculptée 

suivant la tradition des gens de Wambo »3. Quant au jardin de Hondo-Noote, celui-

ci est aussi évoqué par opposition à celui de l’Occident : « Un immense jardin, mais 

pas de vos françoisies dont les arbres évoquent la stupidité d’une armée au garde-à-

                                                 
1 . Ibid. p. 99. 
2 . La Vie et demie, Op. Cit., pp. 98-99. 
3 . Ibid. p. 26. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 111

vous.  C’était  des cèdres libres et  fiers,  des sumacs et  des mangariniers ébouriffés,  

droits tels des sexes en travail »1.    

 

Cependant,  cette  opposition  nous  semble  très  réductrice  chez  Sony  Labou  

Tansi.  Dans  La  Vie  et  demie  par  exemple,  le  jardin  que  l’on  trouve  au  palais  du  

Guide est à proximité d’une forêt aménagée. Mais, c’est dans la forêt que l’écrivain 

localise  un  Etat  démocratique,  le  Darmellia.  Cet  Etat  se  veut  aussi  un  espace  de  

liberté  où la  vie re-acquiert  la  valeur sacrée.  C’est  dans ce sens que nous pouvons 

comprendre pourquoi dans Le Commencement des douleurs, le savant Hoscar Hana 

tente d’inventer une terre vierge.  

  

Dans Le  Commencement  des  douleurs,  nous  découvrons  une  nature  qui  

témoigne d’un passé glorieux, c’est elle qui prévenait les gens de Hondo-Noote de 

toutes les catastrophes:  

 
Ici,  depuis  que  le  monde  est  monde,  l’Océan  a  toujours  pris  les  
devants en ce qui concerne les questions de l’éthique. Il est toujours 
parvenu à se mêler crûment de nos oignons. Les pierres elles-mêmes 
font des pieds et des mains pour mettre la puce à l’âme d’un peuple 
d’aérés. L’Océan nous a sommés de faire gaffe par l’avènement des 
congres rouges dans la baie aux Lottes. Il s’est époumoné pour nous 
avertit de l’invasion des Hollandais.2 

 

L’hybridité  fantastique  de  cet  univers  s’exprime  alors  à  travers  les  images  

tératologiques qui donnent au récit des accents du mythe.  Coincé  « entre les furies 

de  l’Atlantique  et  les  déchaînements  tentaculaires  du  Houango  »3,  l’homme  de  

Hondo-Noote est sollicité au plus profond de lui-même par la majesté du ciel et de 

l’Océan  qui  l’invitent  au  défi  et  à  l’action  héroïque  :  «  Le  ciel  et  l’Océan  se  

démerdaient  toujours  pour  nous  mettre  la  puce  à  l’oreille.  […]  nous  avions  été  

prévenus  des  tribulations  de  la  comète  rouge  par  une  crierie  de  l’Océan,  un  

sifflement du ciel ou ne simple virevolte des vents. De même avions-nous été avertis, 

                                                 
1 . Idem. 
2 . Ibid. p. 56.  
3 . Ibid, p. 11. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 112

bien avant la catastrophe, de la venue de la peste, du choléra et des maladies de 

Thomas Massoura ».1 

 

Il apparaît que cette nature qui gardait autrefois la mémoire des gens de 

Nondo-Noote est aujourd’hui détruite par les nombreuses invasions étrangères. En 

plus de l’invasion des Hollandais, le ciel et l’Océan  avaient aussi annoncé celle des 

espagnoles en  1247. Cependant, les invasions européennes ne sont pas les seuls 

responsables de cette destruction. Les guerres civiles, qualifiées de « confidences 

des éléments2 », ont aussi contribué par leur violence à la disparition  de ces 

éléments qui gardent la mémoire. A vrai dire, il nous semble que Sony Labou Tansi 

insiste sur la récupération de cet arrière-pays physique et moral qui a opposé une 

résistance à la pénétration coloniale, devenu aujourd’hui victime des violences 

engendrées par les guerres civiles qui déchirent le continent africain.  

 

De ce fait, détruits par les différentes invasions et les guerres civiles, ces 

repères qui gardent la mémoire des peuples noirs n’ont laissé aucune trace 

aujourd’hui ; ils sont remplacés par « un mélange de ferraille, de cuivre et de 

mortier ». Le passage qui va  suivre expliquera  clairement que la disparition de ces 

éléments va de pair avec celle de la parole des ancêtres, une parole proliférée :  

 
Trois semaines d’assises furieuses sous l’arbre à palabres de béton, 
œuvre de l’architecte Claude, mélange de voûtes audacieuses, de 
ferraille, de cuivre et de mortier, mariage d’hier et de demain, 
ouvrage définitif jeté comme une aventure sur le pont des temps. 
(…) Trois semaines de joutes sentencieuses, de jaculations verbeuses 
saupoudrées de colère et de mots sales ; trois semaines d’insultes, de 
jurons, de huche. Trois semaines d’un marathon oratoire sans 
précédent déchaînant des passions effrénées   3. 

 
 

L’arbre à palabre est à entendre dans le sens d’un monument qui vient 

remplacer l’arbre naturel. La destruction de la nature va de paire avec la perte de 

l’identité des peuples noirs qui se manifeste à travers la parole proliférée. Ainsi,  les 
                                                 
1 . Ibid, pp. 18-19. 
2 . Ibid. p. 110. 
3 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 14. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 113

jaculations verbeuses, remplacent les beaux parleurs  et les négociateurs-nés : « Ça 

jasait, ça parlementait, ça pourparlait. Des gens venus de partout avaient formé des 

délégations : tous les beaux parleurs de la Côte,  les négociateurs chevronnés, les 

palabreurs de carrière ou de fortune, les argumentateurs-nés, les désamorceurs 

d’embûches »1. 

 

Outre la forêt et l’arbre, l’auteur recourt également à une évocation du 

cosmos, dont les composantes (la pierre, le ciel et l’Océan) ont un fonctionnement 

qui a des répercutions sur le comportement humain 

III.3.3.2. La pierre  
 

Dans ce récit, la pierre est omniprésente, elle est rocher, travaillée par 

l’homme, elle devient citadelle. La mairie, considérée comme «  la matrice du 

monde » présente une architecture qui repose sur imagination de la matière dure : la 

pierre, le rocher. En fait, la solidité de la pierre permet à l’homme de puiser la force 

de la provocation et de la résistance à toutes les oppressions. Si la mairie avait 

résisté à l’oppression c’est parce qu’elle avait été creusée dans un rocher :   

 
Creusée dans un rocher blanchâtre, la mairie de Hondo-Noote 
figurait un immense navire à voiles amarré dans une rade de verdure. 
C’était du sommet de ce rocher que les colonels Sombro avaient, 
sept siècles auparavant, mis un point final aux guerres  
démocratiques après avoir chassé les Syriens, les Bouharos, les 
Mésopotamites et les mahométans d’Oryongo. Ce même rocher 
portait aussi les marques de la défaite portugaise de 1511 face aux 
troupes de Shamya Luyeni. Sur un frontoglyphe, on lisait cette 
déclaration : « Ici est la matrice du monde.2 

 

Cette Mairie creusée dans un rocher n’est-elle pas le symbole de la résistance à 

l’oppression ? La dureté du roc fait écho, sur le plan symbolique, à la révolte 

d’Hoscar Hana, à son désir ardent de sauver les gens de sa lignée. C’est dans ce sens 

que nous pouvons trouver une explication aux propos de G. Bachelard : « le rocher 

                                                 
1 . Ibid. p, 84. 
2 . Ibid. p.146.  



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 114

est aussi un très grand moraliste. Par exemple, le rocher est un des maîtres du 

courage »1. 

III.3.3.3. Le ciel  
 

Parmi les éléments de la nature qui dominent le récit de Sony Labou Tansi, 

nous trouvons  le ciel, la terre et l’Océan : « Quand l’infante aura embrassé la 

bouche du vieillard, le ciel et la terre commenceront à se recoudre et l’Océan rira 

le plus beau rire du monde »2. Nous assistons dans ce récit  à une personnification 

du cosmos où les éléments ont un fonctionnement qui a des répercutions sur le 

comportement de l’être humain. Avant le « baiser bossu », le ciel « était ciel » et 

servait  de repères et gardien de la mémoire pour les gens de Hondo-Noote. Il suffit 

d’un petit câlin pour que ce ciel soit sabordé : « Messieurs, je vous le dis, il y aura 

un grand trou dans le ciel. Un trou de quelques kilomètres de diamètre, un trou noir 

qui évoquera le charbon mort avant de virer au rouge de Hangamonda. Et la terre 

commencera à se cabrer et à geindre comme une femme en joie nuptiale… »3. 

 

En réalité, le savant Hoscar Hana ne fait que prévenir les gens de Hondo-Noote 

d’une éventuelle catastrophe, « le trou noir ». Malgré l’insistance des gens de 

Hondo-Noote sur les noces du savant, celui-ci tient à ce que son idée du trou noir 

soit admise. En effet, l’attente des noces du savant va de pair avec l’image et la 

réaction du ciel ; lorsque Hoscar Hana décide d’épouser la fille, quinze jours 

durant « le ciel tomba du ciel, changeant la terre en une boue phénoménale, gluante 

et puante, une véritable daube où flottait Hondo-Noote… ».4Devant le refus 

d’organiser les noces et l’incapacité des gens de Hondo-Noote d’interrompre le 

cycle infernal, il ne reste que l’intervention des forces naturelles. Lorsque tout est 

clair : les négociations n’ont abouti à rien et qu’il était impossible aux gens de 

Hondo-Noote d’arracher le savant à sa nouvelle folie, c’est au tour du ciel de faire la 

part des choses. Ainsi, pour mettre fin à ce déluge, les prophètes annoncent que « le 

                                                 
1 . Bachelard, Gaston, Op. Cit., p.199.  
2 . Ibid, p. 38. 
3 . Ibid, p. 13. 
4 . Ibid. p. 98. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 115

ciel viendra recoudre la terre. Tout sera poussière d’or et d’argent. Ainsi naître le 

commencement de la fin de toutes les fins »1. Une déchirure recousue ? 

 

III.4. De l’intertextualité dans Le Commencement des douleurs 
 

III.4.1. Le texte biblique  
 

Dans Le Commencement des douleurs, le recours à la bible apparaît dès le 

titre. L’auteur du nouveau testament : « Tout cela ne sera que le commencement des 

douleurs » (Matthieu 24 :8). Plus loin, tout le récit de Sony Labou Tansi se construit 

au tour du texte biblique. L’histoire qui se déroule dans ce récit trouvera son 

explication à travers le texte biblique. En voici quelques exemples : 

1 : « Tout cela ne sera que le commencement des douleurs » (Matthieu 24 :8). 

2 : « Car la création a été soumise à la vanité, -non de son gré, mais à cause de 

celui qui l’y a soumise » (Romains 8 :20). 

3 : « Il dit à l’homme : Puisque tu as écouté la voix de ta femme, et que tu as mangé 

de l’arbre au sujet duquel je t’avais donné cet ordre : Tu n’en mangeras point ! le 

sol sera maudit à cause de toi. C’est à force de peine que tu en tireras ta nourriture 

tous les jours de ta vie » (Genèse 3 : 17). 

4 : « Or, nous savons que, jusqu’à ce jour, la création tout entière soupire et souffre 

les douleurs de l’enfantement » (Romains 8 : 22).  

Le roman : Le Commencement des douleurs 

1 : « Tout a commencé par un baiser. Baiser de malheur. Baiser du démon. Baiser 

puant. Nous pouvions tout penser, tout envisager, nous à qui l’histoire avait piqué 

cinq siècles. Mais, cette fois-ci, personne ne voulut en croire ses yeux ni ses oreilles. 

Que diable ! L’affaire nous sembla trop belle, le temps trop mou, les circonstances 

trop mesquines » (p. 11).  

2 : « Le baiser avait sabordé les dieux, ceux du ciel et ceux des enfers. Il avait 

déraciné nos coutumes, éventré notre entendement, déchiré les usages, pulvérisé les 

bases même de notre existence » (p. 12). 
                                                 
1 . Ibid. p. 107. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 116

3 : « Nous jugeons Hoscar Hana pour un baiser donné au-delà des normes, câlin 

malheureux pour notre malheur donné à une gamine de neuf ans même pas » (p. 

14). 

4 : « J’aurai inventé une terre une terre sans histoire, propriété incontestable des 

gens de ma lignée » (p. 103). 

 

En somme, en faisant recours à la Bible, Sony Labou Tansi semble répondre 

aux écrivains coloniaux qui prétendaient que le peuple noir n’a pas de religion. Il va 

jusqu’à la parodie de la Bible. Il nous emble que Sony Labou Tansi utilise le texte 

biblique pour dénoncer les relation diplomatiques entre le Vatican et les dictateurs 

africains. Il tente aussi de rappeler qu’en Afrique la religion a de tout temps joué un 

rôle capital dans l’éducation des peuples et la modération des passions humaines.   

 

III.4.2. Des chiffres comme fluctuation du sens et des mots 
 

Les deux romans de notre corpus sont caractérisés par l’emploi des chiffres 

qui servent à coder le langage du récit. Dans L’Etat Honteux, lors de l’assassinat de 

la mère de Martilimi Lopez, celui-ci reçoit des  condoléances.  En voici la liste des 

condoléances reçue par le colonel : 

 
Il reversa les 811 mètres cubes de larmes courtisées par la patrie, les 
30 mètres cubes versées par les pays amis, les 75 mètres cubes 
versées par les ambassadeurs et consorts, les 15 versées par mes 
femmes, foutez-moi la paix avec vos larmes de crocodiles, il donna 
un grand coup de pied à la saint quantité versée  par le pape il versa 
les seize tonneaux don de ceux de ma tribu1. 

 

Le recours aux chiffres nous le trouvons aussi dans Le Commencement des douleurs. 

Voici ce qui a été préparé pour célébrer le mariage du savant Hoscar Hana: 

 
Les quatre-vingt douze dames-jeannes de vin d’agave, les quatorze 
d’alcool de potentielle, les six d’alcool de ronces de Tombalbaye, les 
quarante bouteilles de grappa, les douze d’eau de bronze, une 
bouteille expresse d’eau de fer, les six bouteilles d’essence de maïs, 

                                                 
1 . Ibid. p. 62. 



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 117

les six d’âme de sucre. Nous avions apprêté les sept taureaux cornus, 
les sept moutons de Hondo-Noote, les sept cabris de Valtano qui 
n’avaient point connu de femelle. Douze agneaux bêlaient au fond de 
la cour, dans la cour (…) nous avions égorgé quatre dindes noires et 
trois agamis de couleur vives, des poules rouges et des coqs au 
nombre de sept. Nous avions plumé cinquante colombes blanches et 
les avions égorgées en regardant en direction de l’Egypte. Trois 
cochons d’Inde évidés et rôtis dans de la graisse de boa, treize 
grenouilles de Nsanga-Norda et quatre lottes frites pour les 
demoiselles d’honneurs1.  

 
 

Ainsi donc, l’utilisation des chiffres dans le texte de Sony Labou Tansi n’est 

pas sans raison. Dans L’Etat Honteux, les chiffres sont utilisés pour dénoncer la 

corruption, l’hypocrisie et les possessions des présidents africains. Dans Le 

Commencement des douleurs, par contre, leur utilisation prend une connotation 

symbolique : dans le passage précédent, nous ne trouvons que des animaux.  

  

 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
1 . Le Commencement des douleurs, Op. Cit., p. 79.  



Chapitre III                                    Réécrire l’Histoire, une revanche  des peuples dépouillés 

 118

Conclusion 
 

A l’issue de l’analyse que  nous avons faite dans ce chapitre, nous pouvons 

dire que Le Commencement des  douleurs de  Sony Labou Tansi écrit l’histoire. Il 

constitue les périodes et les étapes concertées pour redonner aux peuples dépouillés 

une mémoire et un avenir. Cependant, la réécriture de l’histoire dans le texte de 

Sony Labou transi va avec des provocations. Nous  découvrons  dans ce récit, le 

goût pour le grotesque, la falaise et l’exubérance de la parole. 

 

D’après Sony Labou Tansi, les peuples noirs ont un passé qui leur permettra 

d’être hommes plus que les autres malgré le regard de l’Occident  qui les a réifié.  

Puisque ces peuples avaient été considérés comme a-historiques, il fallait donc 

réécrire cette Histoire. Mais, avant de procéder à la réécriture de leur histoire, les 

peuples noirs doivent d’abord retrouver leurs ancêtres et leurs repères qui gardaient 

la mémoire de la race noire depuis que « le mode était monde ».    

 

Cependant, il apparaît que même ces repères sont aujourd’hui détruits par les 

différentes invasions étrangères et les guerres civiles : la nature est exaspérée, la 

parole des ancêtres n’a laissé aucune trace et l’identité n’a aucune signification dans 

monde sans repères. C’est le déluge. 

 

En somme, malgré les douleurs, les malheurs et les catastrophes affichés par 

la nature, l’espoir demeure. Il suffit d’instaurer le chaos et, dans temps remis zéro et 

un espace vierge, on peut réécrire l’histoire. Cependant, l’histoire est toujours à 

refaire, elle ne recommence pas. Ainsi, nous ne serons qu’au commencement des 

douleurs.  

    

 



                                                                                 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONCLUSION GENERALE 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                                 Conclusion générale 
 

 119

CONCLUSION GENERALE 
 

Avant de procéder à la clôture de travail, rappelons d’abord les questions 

auxquelles nous nous étions fixé l’objectif de répondre, ensuite les réponses que 

nous leur avons apportées au cours de notre étude : 

 

 Par quelle nécessité recourir au mythe du nègre pour lire Sony Labou Tansi ? 

 Quand Sony Labou Tansi s’empare du mythe du nègre, en garde-t-il le 

parcours, les formes et les contenus, les objets et la symbolique que l’on peut 

rencontrer chez ses aînés ? 

 Dans le lieu de rencontre Sony Labou Tansi/mythe du nègre, la subversion 

permet-elle de conclure à un détournement ? 

 De quelle manière la subversion du mythe du nègre travail-t-elle l’esthétique 

romanesque dans l’oeuvre  de Sony Labou Tansi ? 

 

Pour répondre à ces questions, nous avions mis que Sony Labou Tansi subvertit 

à l’extrême le mythe du nègre. Contrairement à ses prédécesseurs, l’écrivain 

congolais ne choisit pas de longs détours pour dire des vérités simples. Nous étions 

partis du constat que le mythe du nègre est un défi lancé par les écrivains exotico-

coloniaux à leurs homologues nègres. Afin de relever ce défi, l’écrivain africain doit 

d’abord apprendre la langue du colonisateur. Nous avions montré que les différentes 

tentatives de revalorisation de l’image du nègre avaient montré leurs inconvénients. 

En effet, les primitivistes, malgré leur volonté de donner une grande importance à 

l’art nègre, n’ont pas pu réclamer le droit de ces peuples opprimés à l’indépendance. 

 

La négritude de Senghor qui a épuisé la parole proliférée des ancêtres n’avait 

rien modifié concernant l’image du nègre. Elle se contente d’afficher cette fierté 

d’appartenir à une race particulière, la race noire. En allant chanter les anciens 

héros, la négritude ne fait que revire la passé glorieux du peuple noir. En somme la 

négritude avait échoué car elle manque d’idéologie. 

 



                                                                                                                 Conclusion générale 
 

 120

Cependant, le mythe du nègre va connaître un tournant décisif grâce aux 

écrivains de l’époque des grandes indépendances. Ces écrivains vont apporter ce qui 

manquait à la négritude, l’idéologie. Ces écrivains tentaient de trouver des 

explications aux clichés relatifs au nègre en les renvoyant au contexte économique 

dont vivaient les pays africains. Nous avions vu que le premier cliché visé par ces 

écrivains était celui de la couleur noire. Ensuite viendront ceux de la sexualité, la 

palabre et la saleté. Mais, nous ne trouvons aucune trace aux clichés de l’incapacité 

du noir à gérer ses ressource, ni celui de la violence, ni celui du caractère 

sanguinaire.  

 

Avec l’avènement de l’œuvre de Sony Labou Tansi, le mythe du nègre va 

connaître un autre détour. Grâce à ses territoires imaginaires, il a put montrer les 

failles des régimes africains caractérisés par des  gestions honteuses de leurs 

ressources. En effet, dans les deux romans de notre corpus, nous avons vu comment 

ces régimes africains ont été mis à nu. Leur part de responsabilité dans les malheurs 

qui frappent l’Afrique est l’une des préoccupations de l’écrivain congolais. 

Cependant, les différents rôles attribués aux personnages blancs dans l’œuvre de 

Sony Labou Tansi ne sont pas sans raison.  

 

D’après Sony Labou Tansi, la responsabilité du Noir devant les catastrophes qui 

règnent  en Afrique va de pair avec celle du Blanc qui continue à cautionner les 

différents régimes africains. Ainsi, les dirigeants africains, qui ne sont en réalité que 

des auxiliaires, sont le pur produit de l’école coloniale. Leurs régimes se 

caractérisent par la corruption, la violence et le désordre. Le Blanc, de son coté ne 

cesse designer des accords de partenariat et de coopération. Les différentes visites 

effectuées par le colonel Martilimi Lopez dans les pays Occidentaux ne font que 

justifier la complaisance du Blanc.  

 

Nous estimons aussi avoir suffisamment montré que Sony Labou Tansi, 

contrairement aux écrivains de l’époque des indépendances, brise tous les tabous. 

Pour lui, les simples vérités nécessitent  les simples détours : il ne sert à rien de 



                                                                                                                 Conclusion générale 
 

 121

blâmer le colon parti depuis des années. Pour assurer un avenir aux futures 

générations, les dirigeants africains doivent cesser d’écrire l’histoire honteuse de 

leur pays. D’autre part, l’Occident doit faire un examen de conscience afin de 

corriger ses erreurs et de cesser de regarder le continent africain  avec les yeux du 

volcan. 

 

L’analyse que nous avons faite  de L’ Etat Honteux nous  a permis de découvrir 

que le Blanc n’est pas différent du Noir : le Blanc et aussi corrompu, possède le 

goût au sexe, gouverne avec la violence et gère dans la luxure. Nous avons 

découvert que Vauban et Louis XIV ne sont pas différent de Martilimi Lopez et les 

autres membres de son gouvernement. Nous avons démontré aussi que le régime du 

colonel Martilimi Lopez n’est en réalité que la continuité de celui de Léopold II. 

 

Afin de réduire les dignitaires africains à de simples citoyens, Sony Labou Tansi 

recours au carnavalesque où le grotesque et le rire font lois. L’utilisation de 

nouveaux symboles permet de toucher à la morale sociale et politique. 

 

Dans Le Commencement des douleurs, nous découvrons une nouvelle 

thématique : l’Histoire. L’auteur part de l’idée que les peuples noirs possèdent un 

passé assez riche caractérisé par une vie harmonieuse avec la nature. Autrefois, 

c’était la nature qui gardait le mémoire des peuples noirs. Ces éléments sont 

considérés comme des repères : la terre, la pierre, la forêt, le ciel et l’océan 

prévenaient les ancêtres des différentes invasions Occidentales. Afin de démontrer 

que l’Histoire ne s’écrite pas grâce aux mémoires de guerre, Sony labou Tansi nous 

raconte le passé des civilisations africaines qui jonglent avec des milliards 

d’années : le clan des khans possède un passé de seize milles ans. 

 

D’autre part, dans Le Commencement des douleurs, nous une société en 

douleurs, une nature en colère à cause d’une entorse à la coutume.  Le baiser donné 

par le savant Hoscar Hana à une petite fille de neuf ans symbolise l’intrusion 

coloniale qui  a piqué aux peuples noirs cinq siècles d’histoire. Si baiser avait 



                                                                                                                 Conclusion générale 
 

 122

saborde les dieux du ciel et de la terre, les invasions étrangères avaient détruit tout 

ce qui gardait la mémoire des peuples noirs. Ainsi, afin de retrouver son identité le 

peuple africain doit réécrire son histoire. Cependant, la réécriture de l’histoire de 

l’Afrique doit être écrite par les africains. C’est dans ce sens que nous pouvons 

expliquer le rejet des solutions étrangères. 

 

Le désire de l’écrivain congolais de bâtir des idées idéales se manifeste à travers 

les projets de son personnage qui tente d’inventer une île vierge dépourvue de toutes 

sortes de colonisation. Selon Sony Labou Tansi, toutes les idéologies importées sont 

périmées. Ainsi, pour réécrire l’histoire il faut tout refaire, instaurer le chaos et 

recommencer dès le début. Mais, est-il possible de réécrire l’histoire ?  

 

Concernant l’écriture de Sony Tabou Tansi, nous avons découvert que le lecteur 

passe insensiblement du sens propre des mots au sens figuré. Sony Labou Tansi 

utilise les techniques intertextuelles pour exprimer sa critique des dirigeants 

africains et européens. Avec Sony Labou Tansi, nous sommes en face des  romans 

dialogiques : plusieurs espaces narratifs et périodes historiques sont juxtaposés ce 

qui demande un bagage culturel assez riche pour  déchiffrer les texte. 

 

Notre écrivain a utilisé son imaginaire hybride, c'est-à-dire africain et européen 

pour subvertir le mythe du nègre. Il a emprunté la notion de discours carnavalisé à 

l’Occident alors que les personnages et les thèmes sont africains. D’autre part, les 

intertextes oraux occupent une place de choix dans le texte tansien, car ils forment 

la mémoire séculaire des Africains et dépassent les intertextes écrits. Avec Sony 

Labou Tansi, nous sommes en face de romans dialogiques avec plusieurs énoncés 

bivocaux ; la voix de l’auteur et celle de la métropole. 

 

En somme, du fait de l’implication politique de l’écriture, le problème relatif à une 

nouvelle orientation de l’imaginaire de l’écrivain ouvre une autre interrogation. La 

création doit-elle s’enfermer dans des mouvements conjoncturels? 

Y aurait-t-il une vie littéraire au-delà de la contestation absolue? 



                                                                                                                 Conclusion générale 
 

 123

Il n’empêche que ces questions restent posées et ouvrent bien d’importantes 

directions à la réflexion. Pour l’instant, nous espérons avoir rempli notre travail, 

celui de la subversion du mythe du nègre dans le texte tansien.  

 

 

 

 

     



                                                                                                          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

BIBLIOGRAPHIE 
 
 
 
 
 



                                                                                                                            Bibliographie 
                                                                                                          

 
BIBLIOGRAPHIE 
 
OEUVRES DE SONY LABOU TANSI: 
 
La Vie et demie, Paris, Seuil, 1979. 

L’Etat Honteux, Paris, Seuil, 1981. 

L’Anté-peuple, Paris, Seuil, 1983. 

Les sept Solitudes de Lorsa Lopez, Paris, Seuil, 1985. 

Les Yeux du volcan, Paris, Seuil, 1988. 

Le Commencement des douleurs, Paris, Seuil, 1995 ; 

 

ŒUVRES LITTERAIRES 
 
Aimé Césaire, Cahiers d’un retour au pays natal, Présence africaine, Paris, 1956. 

 

Beti, Mongo, L’histoire du fou, Paris, Julliard, 1994. 

                     - La ruine presque cocasse d’un polichinelle, Paris, Editions des 

peuples noirs, 1979. 

                    -Ville cruelle, Paris, Présence africaine, 1954. 

Cendrars, Blaise, Au cœur du monde, Poésies complètes (1924-1929), Paris, 

Gallimard, 1982. 

Gide, André, Voyage au Congo, Paris, Gallimard, 1948 (63e édition). 

Hazoumé, Paul, Doguicimi, Paris, Maisonneuve et La Rose, 1978 (2e  édition). 

Loti, Pierre, Le Roman d’un spahi (1881), Paris, Brodard & Taupin,  1947.Edition 

du groupe. 

Leiris, Michel, Fibrilles, Paris, Gallimard, 1985. 

Maran, René, Batouala, véritable roman nègre, Albin Michel, Paris, 1921, 1982. 

Sembene Ousmane, Les Bous de Bois de Dieu, Paris, Presse Pocket, 1971. 

Senghor, L.S, Chant d’ombre, Paris, Seuil, 1956. 

                       -Œuvre poétique, Paris, Seuil, 1990. 

http://www.rapport-gratuit.com/


                                                                                                                            Bibliographie 
                                                                                                          

Articles, entretiens et documents émanant de Sony Labou Tansi. 
 
–Sony Labou Tansi, Entretien enregistré par Djibril Dialo, in, Sony Labou Tansi ‘’ 

Le sens de désordre’’, Textes réunis par J. C, Blachère, Centre d’Etude du XXe  

siècle, Axe francophone et méditerranéen. Université Paul-Valéry, Montpellier, 

2001. 

–Tchicaya Unti B’Kune, Rencontre avec Sony Labou Tansi ou une écriture 

plurielle, ‘Mweti’, 250, samedi 1er mars 1980. 

 
ETUDES CONSACREES A L’AUTEUR 
 
 

–Daninos, Georges : « L’Etat honteux de Sony Labou Tansi ou la dénonciation 

d’une société déshumanisée », in Le Mois en Afrique, n°188-189, 1988.  

–Devésa, Jean-Michel, Sony Labou Tansi. Ecrivain de la honte et des rives 

magiques du Kongo, Paris, L’Harmattan, 1996. 

–Chemain, Arlette : « Sony Labou Tansi, affabulation, critique sociale et 

ressourcement », Notre librairie, n°92-93, Paris, mars- mai, 1988. 

–Chemain, Roger : « L’Etat honteux (de l’auteur) en question », in Notre Librairie, 

n°78, Paris, 1985. 

–El Hadj Abdoulaye Diop, « Le Réalisme social et magique chez Gabriel Garcia 

Marquez et chez Sony Labou Tansi », in Ethiopiques, n° 68, 1er semestre 2002. 

Article disponible sur : www.refr.sn/ Ethiopiques    

–Ngal M. A. M : « Les tropicalités de Sony Labou Tansi », in Silex, n°23, Grenoble, 

4ème  trimestre 1982. 

–Orisha, Ifé, 1986, “Sony labour Tansi face à douze mots. Une sélection de…’’, 

Equateur, n°1, octobre-novembre 1986. 

–Xavier Garnier,  Labou Tansi, Sony. – L’Atelier de Sony Labou Tansi. Édition 

établie par Nicolas Martin-Granel et Greta Rodriguez-Antoniotti. Vol. I. 

Correspondance. URL : http://etudesafricaines.revues.org/document6003.html 

 



                                                                                                                            Bibliographie 
                                                                                                          

 
ARTICLES GENERAUX  
 
–Bede Damien : « Fictions littéraires, conflits et pouvoirs en Afrique » in, 

Ethiopiques, n° 71, 2ème  semestre 20003. 

–Brezault, Alain : « Les écrivains et la colonies : les mensonges de l’Histoire » in, 

Ethiopiques, n°78, 1er semestre 2007. 

–Beti, Mongo, « Afrique Noire, Littérature rose », Présence Africaine, no I-II, avril-

juillet 1955. 

–Boniface Mongo-Mboussa : « L’éloge carnavalesque dans le roman africain », 

article publié sur http://www.refer.sn/ethiopiques 

–François, Ligier : « Le Concours théâtral inter-africain » in Recherche 

pédagogique et culturelle, n° 33, janvier.-février. 1978. 

–Honoré Vinck, Colonialisme et Racisme, in, Revue Africaine de Théologie 

(Kinshasa) 1998, no 43. 

–Kane, Mohamadou : « Le Réalisme de ‘Doguicimi’ », in Ethiopiques N° 30, 2e  

trimestre 1982. Source : http://www.refr.sn/ethiopiques/article.php3 

–Koffi, Anyinefa ,  « Littérature et politique en Afrique noire. Socialisme et 

Dictature comme thèmes du roman congolais d’expression française », Bayreuth, 

African studies, 19/20. 

–Ndayouge, Lazare  « Mythe des origine, idéologie Hamitique et violence en 

Afrique des Grands Lacs », article publié sur http://www.refer.sn/ethiopique  

–Serge MBoukou, «  Mobutu, roi du Zaïre. Essai de socio-anthropologie politique à 

partir d’une figure dictatoriale », Le Portique, e-portique 5, 2007. 

 
OUVRAGES GÉNÉRAUX ET SPECIALISES  
 
Adotevi,  Stanislas, Négritude et Nécrologues, Paris, Plon, 1972. 

Amina Azza Bekkat, Regards sur les littératures d’Afrique, Alger, O.P.U, 2006. 

Bachelard, Gaston,  L’air et les songes, Essai sur l’imagination du mouvement,  

Paris, José Corti, 1943, Réédition. Livre de Poche, 1992. 

Bakhtine, Mikhaïl, L’œuvre de François Rabelais et la culture populaire au moyen 

âge et sous la renaissance, Paris, Gallimard, 1970, pour la traduction française.



                                                                                                                            Bibliographie 
                                                                                                          

 

Barthes, Roland, Le Degré zéro de l’écriture, suivi de « Nouveaux »essais critiques, 

Paris, Seuil, (1953), et 1972. 

Chemain, Roger, L’Imaginaire dans le roman africains d’expression française, 

Paris, Seuil, L’Harmattan, 1986. 

Chemain, Roger, L’Imaginaire dans le roman africains d’expression française, 

Paris, Seuil, L’Harmattan, 1986. 

Cheikh Anta Diop, Nations nègres et culture, Paris, Présence africaine, 1955. 

Dabla, Séwanou, Nouvelles Ecritures africaines, Paris, L’Harmattan, 1986. 

Decaux, A « Préface » de La Francophonie de A à Z., (135 mots-clés), Paris, 1990. 

Devésa, Jean-Michel, Sony Labou Tansi. Ecrivain de la honte et des rives magiques 

du Kongo, Paris, L’Harmattan, 1996. 

Durand, Gilbert, Les structures anthroplogiques de l’imaginaires, Introduction à l’archétypologie 

générale, Paris, Bordas, 1969, rééd. Paris, Dunod. 1981. 

Fanon, Frantz, Peau noire, masques blancs, Paris, Seuil, 1952. 

Hugo, Victor, Actes et Paroles IV, 1879, Œuvres complètes. Politique, Paris, Robert 

Laffont, collection « Bouquins », 1985. 

Garnier, Xavier, Lacarne, Jaques, Littérature et francophone, Le roman. Sous la 

direction de Charles Bonne, Paris, Hatier/ AUPELF-UREF, 1997. 

Genette, Gérard, Palimpsestes, Paris, Seuil, 1982. 

                           -Seuils, Paris, Seuil, 1987. 

Godin, Géorges, Michel Butor. Pédagogie de la littérature, éd. Hurtubise, Canada, 

1987. 

Goldman, Lucien, Structures mentales et création culturelle, Paris, Anthropos, 

1970. 

Guy Ossito Midiohouan, L’Idéologie dans la littérature Négro-Africaine 

d’expression française, Paris, L’Harmattan, 1986. 

Ki-Zerbo, Josef, Histoire de l’Afrique noire, Paris, Hatier, 1972, p. 360. 

Léon Fanoudh-Siefer, Le mythe du nègre et de l’Afrique noire dans la littérature 

française de 1800 à la deuxième Guerre Moniale, N.E.A., 1980.



                                                                                                                            Bibliographie 
                                                                                                          

Mainqueneau, Initiation aux méthodes de l’analyse du discours, Paris, Hachette 

Université, 1976. 

                      - Eléments de linguistique pour le texte littéraire, Paris, Bordas, 1990. 

Mircea Eliade, Aspects du mythe, Paris, Gallimard, Idées, 1963. 

Moralis, Bernard, Littérature et développement, Essai sur le statut, la fonction et la 

littérature négro-africaine d’expression française, Paris, Editions Silex, 1984. 

Nenekhaly-Camara, Continent Afrique, suivi de Amazoulou, Paris, P.-J. Oswald. 

1970. 

Paray, Florence, L’Espace dans le roman africain francophone contemporain 

(1970- 1990), Paris, L’Harmattan, 1999. 

Paul Ricœur, Préface à l’essai de Claude souffrant, Religion et développement chez 

J. Roumain, J. S. Alexis et L. Hugues, 1985. 

S. Senghor, Anthologie de la littérature nègre et malgache de langue française, PUF, 

1968. 

Seydou Badian Kouyaté, La mort de Chaka, Paris, livre de poche, 1979. 

Todorov, Tzvetan, Mikhael Bakhtine le principe dialogique, suivi d’Ecrits du cercle 

de Bakhtine, Paris, Seuil, 1981. 

Père Anselme, Le Palais de l’Honneur et de la Gloire, Paris, 1963. 

Yves D. Papin, Les expressions bibliques et mythologiques, édition Belin, 1989. 

 
 
REFERENCES ELECTRONIQUES: 
 
http://etudesafricaines.revues.org/document6003.html  

www.BurundiRealite.org 
www.refer.sn/ethiopiques/article.



                                                                                                                            Bibliographie 
                                                                                                          

Résumé 
Mots clés : 
 
Le mythe du nègre, la subversion, littérature africaine, le primitivisme, la négritude, 
le roman exotico-colonial, écrivains de la troisième génération, renouvellement 
esthétique. 
 
Abstract : 
 
Les romans de Sony Labou Tansi constituent les étapes d’une entreprise concertée 
pour redonner aux hommes une mémoire et un avenir. Dans cette veine, nous avons 
consacré notre recherche à la réaction de Sony Labou Tansi face au mythe du 
Nègre. En effet, les écrivains exotico-coloniaux avaient produit tout un arsenal de 
clichés relatifs au Nègre : de l’incapacité du Nègre à gérer ses ressources, la 
sexualité débridée du Nègre, le caractère sanguinaire,la cruauté et la violence des 
dictatures africaines. 
Contrairement à ses prédécesseurs, Sony Labou Tansi nous fait passer du mythe à 
l’Histoire. D’après lui, Noir et Blanc ont contribué ensemble au désordre qui règne 
en Afrique. Le Blanc n’est pas un surhomme    
 
 
The novels of Sony Labou Tansi are the stages of a concerted effort to give the men 
a memory and a future. In this vein, we have devoted our research to the reaction of 
Sony Labou Tansi face the myth of the Negro. Indeed, the exotico-colonial writers 
had produced an arsenal of shots on the Negro: the inability of the Negro to manage 
its resources, the unbridled sexuality of the Negro, the bloodthirsty, cruelty and 
violence of African dictatorships.  
Unlike its predecessors, Sony Labou Tansi makes us move from myth to history. 
According to him, Black and White have all contributed to the chaos that reigns in 
Africa. White is not a superman. 
 
 

يتضمن هدا العمل المنجز في . تتميز رويات الروائي سوني لا بو تانسى باحتوائها للتاريخ و ذاآرة الشعوب المستضعفة
لرواة الغربيون قيما يتعلق بأسطورة إطار الحصول على شهادة الماجستير رد فعل هدا الروائي لما صدر من مختلف ا

و لقد وصف رواة الغرب الإنسان الزنجي بالعديد من الصفات و نعته بمختلف الوصاف من بينها ما يلي. الزنوج  
. تميز الزنجي بالعنف إلى غير ها من الصفات الأخرى- نقص الكفاءة فى تسيير شؤونه-ميول الزنجي إلى الجنس-  

 دولة العار و بداية المأساة تم استخلاص أن سوني لابو تانسى و عكس الدين سبقوه -لأديب و همادراستنا لروايتين لهدا ا
حسب هدا الروائي آلا من الطرفين  أي الغربيون و . انتقل من دراسة أسطورة الزنوج إلى دراسة تاريخ الزنوج

ي يدعي التحضر لا يعتبر إنسان د اللفالغربي. الأفارقة ساهما معا في زرع العنف  في القارة السمراء عبر الزمن
.       آلاهما سواسية. بامتياز  

 


