
2 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS _____________________ 1 

T ABLE DES MATIÈRES 2 

L'INTRODUCTION 4 

CHAPITRE 1 LA PROBLÉMATIQUE 9 

1.1 En quête d ' identité 9 

1.2 L'autre 10 

1.3 L'ethnocentrisme 12 

1.4 Ouverture sur so i par le regard de l'autre 14 

1.5 Ouverture à l'autre par le dialogue 17 

1.6 Québec ouvert sur l'autre? 20 

l. 7 Ouverture sur un monde diversifié et tolérant 2 1 

1.8 L'école ouverte sur l'autre? 23 

1.9 Question de recherche 36 

1.10 Objectifs de la recherche 36 

1. 11 Pertinence sociale 37 

1.12 Pertinence scientifique 38 

CHAPITRE 2 LE CADRE THÉORIQUE _____________ 40 

2. 1 Posture épistémologique de la recherche _ _________________ 40 

2.2 L'approche interculturelle (ou interculturalité) 42 

2.3 Le dialogue interculturel 46 

2.4 Une ouverture à la diversité culturelle appuyée et partagée 52 

2.5 Connaissance et reconnaissance 59 

CHAPITRE 3 LA METHODOLOGIE ______________ 70 

3.1 Recherche quali tative 70 

3.2 L'analyse de contenu 71 

3.3 Interprétation des résultats 82 

3.4 Critères de rigueur de la recherche 83 

CHAPITRE 4 LA PRÉSENTATION DE L'ANALYSE ET DE SES RÉSULTATS 85 



3 

4.1 Domaine du développement personnel ___________________ 86 

4.2 Domaine des arts 11 0 

4.3 Domaine de l' univers social 114 

4.4 Domaine des langues 127 

4.5 Éducation préscolaire 135 

4.6 Domaines généraux de formation 14 1 

4.7 Compétences transversales 143 

4.8 Présentation du PFÉQ 15 1 

4.9 Le PFÉQ dans son ensemble 155 

LA CONCLUSION _____________________ 182 

Les limites de la recherche _ _ _ ____________________ _ 

L'ouverture à la diversité culturelle, une question de reconnaissance ... ________ _ 

187 

187 

BIBLIOGRAPHIE _____________________ 190 

ANNEXE 1 196 

LE CORPUS 197 

ANNEXE 2 222 

GRILLE D' ANALYSE 223 

http://www.rapport-gratuit.com/


4 

L'INTRODUCTION 

L'ouverture aux autres penn et de grandir, de connaître du nouveau; s'ouvrir à 

d'autres cultures, fait exploser les horizons connus, nous confronte à de nouvelles réalités et 

nous fait prendre conscience que ça prend de tout pour faire un monde. Plus nous nous 

ouvrons aux autres, plus nous sommes portés à reconnaître que notre vision du monde n'est 

qu' une parcelle de ce qu'est le monde, que nous ne détenons qu'une mince part de 

connaissances de ce que nous croyons être notre monde. 

Ayant personnellement eu la chance de partager avec différentes cultures, je crois 

que de pénétrer dans cette ouverture, c'est entamer un grand voyage qui nous permettra de 

grandir avec la diversité qui nous entoure. Nécessairement, ce contact, cette relation avec 

la diversité culturelle ne se fait pas toujours sans heurt. D'ailleurs, l'actualité nous soulève 

plus souvent qu'autrement des situations problématiques où il y a eu rencontre de la 

diversité culturelle. Le contact avec la diversité peut effectivement entraîner des doutes, 

des oppositions, des frustrations, des questionnements. Il importe donc que nous sachions 

comment interagir avec la diversité, que nous puissions s' unir dans celle-ci, plutôt que de 

nous repousser par nos différences. C'est le «comment faire» cette union dans la diversité 

qui a attiré notre attention et qui a soulevé tant de questionnements et d'intérêt pour le 

présent travail. Par cet ouvrage nous nous sommes intéressés au dialogue interculturel 

comme solution pour arriver à l'ouverture à la diversité culturelle. Ce dernier dialogue doit 

être compris, tel que pourrait le dire Panikkar, comme le terrain d'entente sur lequel, par 

nos différences, entre soi et l'autre, il pourra avoir partage et «communion». 



5 

Cet ouvrage de maîtrise porte sur les intentions de l' ouverture à la diversité 

culturelle dans le système éducatif. Nous questionnerons cette volonté par rapport à la 

place qui est faite à la diversité culturelle, à l'ouverture par laquelle nous sommes prêts à 

laisser entrer l' inconnu et par rapport à la reconnaissance que nous sommes prêts à octroyer 

à l'autre. Autrement formulé, voulons-nous simplement épier la différence ou apprendre de 

la diversité et grandir avec cette dernière? C'est davantage par cette dernière ouverture que 

nous sommes stimulés à creuser dans le système éducatif québécois pour en faire ressortir 

sa conception de l' ouverture à la diversité culturelle. Notre plus grande motivation est celle 

de partager notre désir d'ouvrir toujours plus nos horizons , de regarder plus loin que ce que 

nous voyons au premier coup d 'œil et surtout de nous questionner et de remettre en 

perspective ce qui nous semble si simple. Regarder par les yeux de l'autre c ' est voir le 

monde différemment pour ensuite mieux nous regarder dans le miroir et mieux voir qui 

nous sommes et qui est l'autre; cet autre qui est tout près de moi et qui parfois me semble 

parfois si loin. 

C' est en nous référant au contexte de l'école québécoise préscolaire et primaire que 

nous développerons notre réflexion. Parce que ce dernier milieu est témoin des premières 

années de la vie de chaque enfant et est conséquemment porteur de nombreuses situations 

où se présentera la diversité culturelle, nous croyons que son implication face à l'ouverture 

à la diversité culturelle est primordiale. Que ce soit par la présence d 'un enfant venu 

d'ailleurs, par celle d' un enseignant d' un autre pays, par la visite d'un invité spécial issu 

d' une autre culture ou tout simplement par l'accès aux différentes sources d' informations 

qui leur montreront que le monde est diversifié, le regard porté sur cette diversité doit 



6 

permettre à tous des échanges et un partage enrichissants. Nous aimons bien reprendre la 

métaphore de l'arc-en-ciel de Panikkar pour expliquer la nécessité de s'ouvrir davantage à 

la diversité, à regarder avec les yeux d'un autre. En effet, l'arc-en-ciel est composé de 

plusieurs couleurs, mais lorsque l'on reste dans la même couleur, on voit tout sous cette 

dernière, toutefois «si deux couleurs se mêlent, elles donneront naissance à une nouvelle 

couleur» (Panikkar, 1985:36). Nous pensons donc qu' il revient en partie à l'école de 

permettre aux enfants de découvrir une palette de couleurs qui leur permettront de grandir 

dans un monde diversifié et harmonieux. 

Par notre formation professionnelle, nous nous restreindrons aux niveaux 

préscolaire et pnmalre et nous nous intéresserons plus particulièrement au dernier 

programme de formation (MÉQ, 2001). Notre choix s'arrête sur le celui-ci, car bien que 

des intentions aient été révélées à compter de 1994 lors de la réflexion du groupe de travail 

sur les profils de formation au primaire et au secondaire (MÉQ, 1994), réflexion qui aura 

ensuite eu son écho dans les États généraux de formation (MÉQ, 1996), c 'est dans le 

présent programme qu' on présente de façon concrète, par le biais de compétences, la 

volonté d 'ouvrir les jeunes Québécois à la diversité culturelle. 

C'est en empruntant les lunettes de différents penseurs qui partagent ce désir 

d 'ouverture à la diversité culturelle que nous proposerons une nouvelle lecture du PFÉQ. 

Nous nous attarderons toutefois davantage aux écrits d'un auteur en particulier, Raimundo 

Panikkar. Pourquoi Panikkar? Dès les premiers instants , nous avons retrouvé dans la 

pensée de ce philosophe et théologien, la vision détaillée de ce que nous nous représentions 

comme ouverture à la diversité culturelle. Intéressés à prime abord à étudier davantage la 



7 

pensée de cet auteur, nous avons finalement opté pour l'utiliser comme référent quasI 

unique dans notre travail de recherche. Cette décision tient surtout du fait que, par ses 

écrits, Panikkar nous a permis d'ouvrir des fenêtres que nous ne croyions pas existantes, ces 

dernières ayant permis à notre propre réflexion sur l'ouverture à la diversité culturelle une 

remise en question, mais surtout nous ayant fait grandir. Nous reprendrons les mots de 

Dany Rondeau pour présenter de façon concise la pensée de Panikkar. 

L'objectif de Panikkar ne consiste pas à élaborer une théorie universelle de la 

communication entre les cultures, il veut tout au plus développer une approche qui 

permette d'établir un pont entre les cultures et\ou religions sans qu ' une en 

particulier ne s' impose aux autres. » (Rondeau, 2001 :129). 

Concrètement, ce travail de recherche, témoin de plusieurs journées de réflexion, de 

multiples lectures, de nombreux questionnements et de rencontres et discussions 

enrichissantes représente le fruit de mes passions; l'éducation et la diversité culturelle. Il 

est articulé de façon à présenter d' abord la problématique de cette recherche, soit la 

nécessité de la présence d ' une ouverture à la diversité culturelle dans le contexte de 

l'éducation québécoise et plus précisément à partir du dernier programme de formation qui 

a vu le jour en 2001. Par cette problématique, nous définirons également ce que nous 

entendons par une ouverture à la diversité culturelle et ce qu' elle implique ainsi que la 

place qu ' elle occupe au sein des visées éducatives. 

Au second chapitre, dédié en grande partie à Raimundo Panikkar, nous étayerons la 

pensée de ce dernier selon une «démarche» qui permette de saisir les différents volets de 



8 

l'ouverture à la diversité culturelle. Afin de rendre cette recherche plus authentique, les 

idées de Panikkar seront mises en parallèle avec celles d'autres penseurs qui se sont 

également intéressés à l'ouverture à la diversité culturelle. 

Nous nous attarderons également à deux perspectives importantes de l'ouverture à 

la diversité culturelle, soit la connaissance et la reconnaissance afin de déterminer où se 

situe le PFÉQ lorsque la diversité culturelle y est considérée. 

Afin de rendre crédible cette recherche, le chapitre troisième expose les différentes 

étapes parcourues pour mettre en place une analyse de contenu qui soit rigoureuse, crédible, 

fiable, transférable et dans la mesure du possible objective. 

Au terme de ce mémoire, seront présentés les résultats de l'analyse et la discussion 

qui entoure ces derniers. 

C'est la compréhension qui est le but du dialogue entre les religions (ou les 

cultures). Il ne s'agit pas de remporter une victoire sur l'autre, d' aboutir à une 

entente parfaite ou à une religion (culture) universelle. L'idéal demeure la 

communication: celle-ci permet de jeter un pont sur les abîmes de l'ignorance 

mutuelle et des malentendus qui peuvent naître entre les différentes cultures du 

monde ( ... ) (Panikkar, 1985:46). 



9 

CHAPITRE 1 LA PROBLÉMATIQUE 

1.1 En quête d'identité 

Dès le premier instant où nous ouvrons les yeux, selon l' endroit où nous serons, une 

étiquette particulière nous sera apposée; une étiquette porteuse de valeurs, de croyances et 

de présupposés à l'image de la société dans laquelle nous viendrons au monde. Une fois 

apposée, il sera ardu de nous dissocier de cette étiquette qui nous identifie et qui peut être 

comprise à la façon de Alan Montefiore. «Identifier quelqu ' un -soi-même ou un autre-

c'est le situer sur une carte par rapport à d'autres personnes» (Laforest et De Lara. 1998: 

97). C ' est donc par la position occupée par chaque individu que se dresse la distinction 

entre toute personne. Dès les premiers souffles de notre vie, notre position est déterminée 

selon le milieu sur lequel nous ouvrons les yeux. C'est parce que nous grandirons ancrés 

dans celle-ci qu ' il devient aisé de qualifier les hommes d' ethnocentriques (Herskovits 

1967), soit comme ayant une « tendance à valoriser la manière de penser de son groupe 

social, de son pays, et à l' étendre à la compréhension des autres sociétés. »(Larousse, 

2007 :435). Toutefois, ici, l'ethnocentrisme doit être perçu dans son sens originel, soit de 

façon positive. Pierre-Jean Simon le définit, tel un «phénomène pleinement normal, 

constitutif, en fait, de toute collectivité ethnique en tant que telle, assurant une fonction 

positive de préservation de son existence même» (Cuche, 2004: 115). 

Bien qu' elle puisse être nécessaire dans une certaine mesure, l' attitude ethnocentrique 

se verra plus souvent qu ' autrement critiquée. En effet, continuer de ne voir que sa propre 

vision comme la seule vérité lorsque la diversité se présente risque de faire basculer 



10 

quiconque dans une attitude «de rejet des autres formes culturelles» (Dortier, 2004: 216). 

L'aspect négatif de l' ethnocentrisme crée des distances et des tensions entre soi et l'autre en 

attribuant à la diversité une connotation négative, en faisant d' elle un facteur négligeable, 

voire inutile, à l' évolution identitaire par rapport à l' autre. Il est donc primordial, à notre 

avis, de défendre la place de l' autre au sein des relations quotidiennes et d' enrayer cette 

forme d' ethnocentrisme afin d'apprendre à vivre harmonieusement avec la diversité 

culturelle. Avant d ' aller plus loin dans le concept d 'ethnocentrisme, il importe de préciser 

la définition attribuée à celui que nous nommons l'autre, soit le représentant de la diversité 

culturelle. 

1.2 l'autre 

Le Dictionnaire d'éthique et de philosophie morale nous apprend que, dès sa 

première apparition en philosophie, c 'est dans le paradigme de la connaissance qu 'on s' est 

intéressé à l'autre. Autrui était alors réduit à la représentation que s' en fai sait celui qui se 

questionnait sur la présence de cet autre. Suite à cette conception caractérielle, figée et 

fixe, attribuée à l' autre, ce dernier en viendra à confronter notre propre connaissance. Dans 

cette position, il représentera «plus le titre d'un problème qu' une évidence» (Canto-

Sperber, 1996: 124). Dans un tout autre ordre d ' idée, Descartes, reconnaîtra l'autre -et non 

plus autrui- «mais le tout autre comme infini en moi: Dieu» (Ibid.). Ces façons de définir 

l' autre ne seront pas retenues dans le cadre de cette recherche. Nous nous orienterons 

davantage vers une plus récente conception de l 'autre. 

Avec l' apparition de la phénoménologie au ISe siècle, on s' intéressera davantage à 



11 

l'expérience qui se vit entre le soi et l'autre. Cette façon de voir l'autre conçoit «le rapport 

de la conscience à l'autre conscience comme un désir de reconnaissance» (Encyclopaedia 

Universalis, 2004: 82). La science de la phénoménologie, qui consiste à «envisager autrui 

pour lui-même sans en faire l'instrument d'une vérité objective de mes pensées qui le 

cantonne dans un rôle de non-sujet» (Ibid.), admet que la reconnaissance prend alors toute 

son importance au-delà de la simple connaissance. En effet, avec cette conception, on 

dépasse la connaissance objective de l'autre, pour arriver à entrer en relation avec lui. De 

cette façon, on crée une ouverture réciproque entre l'autre et soi où les deux parties se 

respectent et s' interprètent pour mieux se comprendre. Sans pratiquer la phénoménologie, 

nous adhérons à cette vision de relation mutuelle entre le soi et l'autre où la diversité est 

non seulement reconnue, mais aussi essentielle au soi. 

Lorsque nous considérons l'autre, nous considérons une personne qui est différente 

du soi. Comme le défend Albert Jacquard: «C'est justement parce qu'il n'est pas identique 

à moi qu'autrui participe à mon existence» (1997: 16). Il s'agit donc d'une autre personne 

que soi qui peut tout aussi bien être représentée par un voisin, un collègue ou un inconnu. 

Dans le cadre de cette recherche, lorsque nous nommerons l'autre, nous nous y 

intéresserons comme étant une personne issue d'une culture distincte de celle dans laquelle 

nous grandissons respectivement. Par conséquent, nous devenons à notre tour un autre 

pour quiconque ne se situe pas à la même position que nous-mêmes. D'ailleurs, c'est sans 

doute parce que nous nous sommes déjà sentis l 'autre que nous tenons tant à créer cette 

relation de partage avec la diversité culturelle. Par les riches expériences vécues auprès des 

cultures différentes, la reconnaissance des autres cultures nous paraît inévitable dans notre 



12 

monde d'aujourd'hui. Elle est pour nous indispensable afin de favoriser la rencontre entre 

la diversité culturelle qui devient de plus en plus palpable aux quatre coins de la planète. 

C'est le souhait de rendre cette diversité accessible à tous qui motive notre désir de voir les 

relations entre le soi et l'autre grandir harmonieusement et respectueusement. 

Conséquemment, par notre expérience au sein du milieu éducatif, nous croyons que c'est 

dès les premières années que doit s'amorcer ce partage, soit dès la petite école. Toutefois, 

chérir ce souhait implique, pour le satisfaire dans un avenir prochain, que certaines 

conceptions et attitudes soient remises en question. 

1.3 L'ethnocentrisme 

Sous l'emprise d'une attitude ethnocentrique, des tensions multiples risquent d'être 

créées si l'on observe le visage des sociétés d'aujourd'hui où, tous les jours et partout, se 

côtoient les cultures. En effet, si on considère la présence des nouvelles technologies de la 

communication qui ouvrent les pOltes sur le monde entier ainsi que le processus de 

mondialisation qui tente de fusionner l'humanité dans une société civile mondiale 

(Rondeau, 2004), les rencontres entre diverses cultures se font de plus en plus probables et 

fréquentes. Un seul clin d'oeil sur les sociétés et il devient impossible de faire abstraction 

de la diversité culturelle présente. Notre société québécoise n'y échappe pas. Elle se 

dessine au visage de l'autre, venu d'une autre culture, qui devient de plus en plus présent 

dans nos préoccupations qu'elles soient économiques, culturelles, religieuses ou sociales. 

Toutefois, sommes-nous prêts à nous ouvrir personnellement et à faire face à cette 

situation? Préférons-nous regarder notre nombril et rester immobiles dans ce que nous 

avons toujours été? 



13 

Traditionnellement, nous n'avions pas à nous questionner sur notre identité culturelle, 

car elle était homogène et dictée par notre religion. Or les sociétés évoluent et «la vie 

religieuse, qui procédait des prescriptions institutionnelles et dont la transmiss ion allait de 

soi, tel un héritage, est devenue le plus fréquemment affaire de choix individuels» 

(Vinsonneau, 2002: 6). Cuche explique cette évolution par le fait qu ' au cours des dernières 

décennies, alors que la religion aura laissé plus de place à l'État, ce dernier aurait dicté 

l ' identité à avoir, faisant de la culture et de l ' identité américaines la Référence des temps 

modernes. Malencontreusement, face à la diversité culturelle qui forme notre société, cet 

auteur prétend que, malgré l'admission d'un pluralisme culturel, cette idéologie nationaliste 

en est une d'exclusion des différences culturelles qui cherche la purification ethnique. Il en 

revient à dire que l'autre n'est pas considéré et respecté dans sa diversité, mais bien invité à 

faire partie de la grande famille occidentale en y partageant la Culture dite universelle, soit 

la seule qui puisse être utilisée comme référence, « la seule vraiment légitime » (Cuche, 

2004 :89). 

Pour contrer cette vision plutôt ethnocentrique, le gouvernement fédéral canadien a 

été le premier à adopter une Politique du multiculturalisme en 1971. Cette politique 

deviendra en 1988, la Loi sur le multiculturalisme canadien. Elle aura comme mission 

d'aider des personnes à surmonter les barrières raciales, ethniques, culturelles ou 

religieuses. En 1996, trois objectifs stratégiques généraux du Programme du 

multiculturalisme seront élaborés: l'identité, la justice sociale et la participation civique 

(Patrimoine canadien, 2005). C'est donc avec une nouvelle carte, pour reprendre l'idée de 

Montefiore, que le Canada tente de définir l' identité du visage canadien. Une carte qui soit 



14 

multiculturelle où chacun peut coexister avec sa culture et celles des autres au sein d'un 

même pays (Le Robert, 2001: 1736). Il s'agit d'un projet ambitieux et estimable. 

Néanmoins, la réalité dévoilera rapidement la difficulté de faire coexister plusieurs cultures 

sur un même territoire en rejoignant le respect de chacune d' elles . L'exemple de la 

recommandation qu'a fait l'ancienne procureure générale, Marion Boyd, envisageant 

pouvoir utiliser la loi religieuse musulmane dans les arbitrages civils, au même titre que les 

catholiques et les juifs, a soulevé plusieurs critiques et nous a montré que la coexistence de 

la diversité culturelle n'est pas une tâche simple et sans embûche. 

1.4 Ouverture sur soi par le regard de l'autre 

Comme nous l'avons soulevé au point 1.2, ['autre est essentiel dans tout processus 

identitaire. En quête de reconnaissance, le soi pourra trouver satisfaction lorsqu'il 

rencontrera un regard autre (Dortier, 2004: 712). C'est parce que l'identité se forge au 

contact de l'autre que la présence de ce dernier est essentielle à l'émergence de 

reconnaissance mutuelle entre soi et l'autre. Pour accéder au stade de la reconnaissance, 

l'identité doit se développer dans un cadre de négociations où chacun participe de façon 

respectueuse. «Il ne s'agit donc plus de connaître ou d'apprendre à connaître autrui à partir 

d'une identité unique et homogène, mais d'apprendre à le reconnaître» (Abdallah-

Pretceille, 1999: 15). Dans cette relation avec l'autre, il est impératif de dépasser la 

connaissance afin de sortir des conceptions figées que nous pouvons avoir des autres. Sans 

cette réciproque reconnaissance, notre identité stagnerait à la même position; n'étant pas 

confrontée à autre chose, mais baignant toujours dans le même. À cet effet, Charles Taylor 

considère «la reconnaissance par autrui comme condition de l' identité réussie» (Laforest, G 



15 

et De Lara, P. 1998: 44). En privilégiant des échanges orientés vers la reconnaissance, ne 

serions-nous pas en présence d'un moyen pour enrayer les préjugés que nous pouvons avoir 

des autres cultures? Essentiellement, lorsque nous parlons de reconnaissance, nous 

comprenons le sens que Le Grand Robert de la langue f rançaise nous livre: «Fait de 

s' identifier mutuellement» (2001: 1724). Également, il demeure intéressant de remonter au 

début du premier millénaire où la reconnaissance signifiait un signe de ralliement (ibid.). 

Pour qu ' il y ait reconnaissance, nous avons besoin d ' entrer en relation avec autrui dans une 

optique de partage de conceptions pour arriver à voir qui est réellement cet autre et qui nous 

sommes à travers le regard de ce dernier. En ce sens, pour G. H. Mead, «c' est dans le cadre 

de l' interaction sociale que l' individu émerge et prend conscience de soi. L' identité, le soi, 

est constituée de l'ensemble des images que les autres me renvoient [ . .. ]» (Dortier, 2004: 

321). 

À l' opposé, en restant fidèles à notre identité occidentale moderne, nous nous 

rangeons contre la diversité. En effet, des dangers certains nous guettent si nous ne nous 

ouvrons pas à celle-ci. Ces dangers, au sein même de la quête d ' identité, se font ressentir 

comme une séparation entre nous et eux. Le résultat est, comme le fait remarquer Cuche, 

que c'est souvent sous la revendication d'identité que naissent les conflits (2004). Nous 

n' avons qu'à penser aux différents groupes sociaux qui cherchent davantage de 

reconnaissance sur la scène publique; les syndiqués, les homosexuels, les féministes pour 

ne nommer que quelques exemples. Cette remarque est aussi partagée par Amselle pour 

qui, le risque de cette fermeture à l' autre est «celui de créer le repli et l'enfermement 

identitaire» (Ibid.: 75). Face à une dichotomie sur le plan sociopolitique, l' ouverture à la 



16 

di versité a deux options: «d ' une part, le repli et l'enfermement et d'autre part, l'ouverture et 

le métissage» (A.-Pretceille, 1999: 13). Par surcroît, celui qui refuse l' ouverture se place 

face à un danger personnel. En effet, en se retournant vers une identité figée et stable, il 

renie le désir d'évoluer et de découvrir autre chose parce que l'identité se construit et se 

reconstruit constamment au sein des échanges sociaux. L'identité est toujours un rapport à 

l' autre, (Cuche, 2004) l'autre étant essentiel à soi-même pour accroître les horizons. 

Ces idées , inhérentes la quête et la défense de notre identité, s'inscrivent dans la 

perspective existentialiste parce qu'elles font référence à la conscience que nous avons du 

rapport à l'autre. En ce sens, elles sont perçues au sein de la pensée de Sartre et de Hegel. 

Nous comprenons que pour Sartre, la présence de l'autre est incontournable pour s 'auto-

identifier et que c'est par le regard que se jouent les rencontres avec l'autre. «Il suffit 

qu ' autrui me regarde pour que je sois ce que je suis» (Sartre, 1968: 320). C' est donc 

postuler que l 'homme ne pourrait pas vivre sans l'autre. Il est à la fois défini par ce dernier 

et évolue grâce à celui-ci. Les idées de Sartre semblent s'appuyer sur celle de Hegel, pour 

qui la relation avec l'autre est vue «tel que j'apparais à l' autre, tel je suis. ( ... ) La valeur de 

la reconnaissance de moi par l'autre dépend de celle de la reconnaissance de l'autre par 

moi» (ibid. : 292). Est encore soulevée ici l'importance d'aller au-delà de l' image projetée 

par l' autre (et interprétée par nous) pour arriver à entrer en contact avec cet autre. 

L' importance de la relation mutuelle dans le rapport entre la diversité est un autre élément 

soulevé par Sartre dans la pensée de Hegel. Raisonnablement, pour arriver à cette relation, 

il faut qu'il y ait ouverture à l'autre. 



17 

1.5 Ouverture à l'autre par le dialogue 

Alors qu'une ouverture implique une circulation à double sens, elle implique aussi le 

fait d ' être réceptif, elle permet la possibilité de communiquer avec l'extérieur, tout autant 

qu ' elle vise des rapprochements et des alliances (Larousse, 2001 : 730). Nous retenons 

également la définition donnée dans Le Grand Robert de la langue française: «voie 

d'accès: moyen, possibilité ou occasion permettant de faire comprendre, de savoir quelque 

chose (2001:74) 

Pour rejoindre l'ouverture qui permettrait la reconnaissance des différentes cultures sur un 

terrain neutre où aucune d'elles ne domine, le dialogue interculturel apparaît comme la 

solution à envisager (Panikkar, 1999; Morin et coll., 1983). Contrairement à la recherche 

de la coexistence des différentes cultures prônée par le multiculturalisme (pensons au 

programme canadien soulevé ci haut), ce dialogue permettrait, non pas qu'elles arrivent à 

vivre toutes ensemble dans leur diversité respective, mais qu'elles apprennent une de 

l'autre, qu'elles se reconnaissent et s'enrichissent mutuellement. À la base, le concept de 

dialogue est pour Martin Buber une relation de réciprocité et de responsabilité où «figure la 

rencontre entre deux êtres souverains dont aucun ne cherche à impressionner l'autre ni à 

l'utiliser» (Encyclopédie de l'Agora). «Dire Tu, c'est en même temps dire Je» (Buber, 

1968 : 7). Buber nous a intéressée, car il soutient que la simple connaissance du monde ne 

peut pas permettre la relation entre le monde et lui-même (ibid. :9). La « relation » devient 

possible uniquement lorsque deux sujets sont en présence. Buber illustre cette relation par 

le mot principe Je-Tu, où le Tu, par sa présence, surpasse la connaissance empirique (ibid. : 

12) et appelle à la reconnaissance. Ce qui nous permet de comprendre que si l'autre n'est 



18 

pas considéré comme un Tu, en présence et en relation avec le Je, il est relégué au rang du 

CeLa, qui devient alors qu ' observable d'un seul point de vue. Encore plus près de notre 

préoccupation envers l'autre, issu d'une autre culture, Buber affirme que « l'homme 

devient un Je au contact du Tu.»(ibid. :25). Le rapprochement avec le dialogue 

interculturel de Panikkar mérite d'être soulevé. En effet, dans son concept de dialogue, 

Buber soutient que «chacun des partenaires pense réellement à l'autre ou aux autres, dans 

leur vie de présence et leur façon d'être, et se retourne vers eux dans l'intention d'une 

mutualité vivante à s'instituer entre lui et eux» (ibid. : 125). On retrouve dans cette idée 

celle de créer un pont qui puisse permettre de rejoindre les diverses cultures. 

Le dialogue implique d'aller plus loin que la simple connaissance de l'autre, il offre 

la possibilité d'apprendre à comprendre l' autre, à le reconnaître. Plus précisément, le 

dialogue interculturel se particularise par la recherche d ' un terrain de communication, entre 

deux ou plusieurs cultures différentes, qui ne soit pas dominé par une culture plus qu'une 

autre, mais où égalité, respect et ouverture en sont les fondements (Rondeau, 2004). 

Pan ikkar , qui nous intéresse plus particulièrement dans le cadre de cette recherche, le 

propose pour atteindre un monde meilleur ou du moins pour répondre aux grandes 

questions de l'humanité. Dans le même ordre d'idée, Mouttapa prétend qu'il s'agit 

d'«(u)ne nécessité vitale, si nous ne voulons pas que la mondialisation signe l'arrêt de mort 

de toute intelligence humaine» (2002: 15). En effet, le dialogue interculturel permettrait, 

par une remise en question de nos conceptions et de nos visions des choses, par rapport aux 

conceptions des autres cultures, d ' arriver tous ensemble à regarder sous un œil différent des 

problèmes jugés impossibles à régler de notre seul point de vue (Panikkar, 1999). C'est 



19 

dans cet esprit que nous envisageons l'ouverture àla diversité, soit en tenant compte de la 

position occupée par l'autre et en reconnaissant cette dernière. Le regard de l'autre, tel que 

pensé par Sartre, est donc ici porteur de changement et d'évolution. Néanmoins, pour 

prendre conscience de ce regard, il faut s' y ouvrir. Le dialogue interculturel sera possible 

par la présence de ce que Panikkar nomme l'interculturalité, celle-ci, issue des différentes 

relations qui animent et qui se vivent entre la religion, la philosophie et la culture de chaque 

civilisation, (Panikkar, 1998), implique l'adoption d'une attitude d'ouverture à la diversité. 

Pour rendre pertinente la quête d'interculturalité, il convient de noter que, de façon 

courante, il devient de plus en plus à la mode de parler de pluralisme. L'idée générale du 

pluralisme, qui «admet la pluralité des opinions et des tendances [ .. . ]» (Larousse, 

2001:795) s'avère appropriée à notre époque où nous sommes appelés à côtoyer des gens 

issus de toutes les cultures et ce dans tous les domaines de notre société. C'est d'ailleurs le 

constat que faisait le directeur général de l'UNESCO dans un communiqué pour la Journée 

mondiale de la diversité culturelle pour le dialogue et le développement: «À l'ère de la 

mondialisation où le contact avec le monde est quotidien, peut-on continuer à vivre dans le 

refus ou l'ignorance de cette richesse?»(UNESCO, site web). En comparant ces contacts 

quotidiens à une richesse, on rejoint l'idée de reconnaissance et celle du dialogue 

interculturel tel que nous les comprenons. Il y aurait donc avantage pour tous et chacun 

d'apprendre à grandir à côté de l'autre; il s'agirait d'un partage mutuel que de s' ouvrir à 

l'autre; d'une grande richesse que d'apprendre à reconnaître l'autre. Cette attitude 

mériterait d'être envisagée dès nos premiers jours afin de guider notre attitude vers la 

reconnaissance de la diversité et d'enrayer l'ethnocentrisme qui nous aveugle. 



20 

1.6 Québec ouvert sur l'autre? 

En considérant la nécessité de la présence de l'autre dont nous avons fait état pour un 

enrichissement mutuel, l'ouverture par le dialogue interculturel devient primordiale dans 

notre quotidien lorsque nous jetons un coup d'œil aux récentes statistiques du 

gouvernement fédéral. En effet, les recherches quant à la place de l'immigration dans notre 

pays démontrent qu' aujourd'hui la présence des immigrants représente près de 70% de la 

croissance de la population canadienne (Patrimoine canadien, 2005). Face à ce constat, ne 

devient-il pas indispensable de s'ouvrir à cette richesse culturelle? 

Cette diversité se fait conséquemment ressentir sur les bancs de nos écoles 

québécoises. Il serait donc pertinent pour tous et chacun de saisir cette occasion afin de 

rendre l' éducation digne de sa mission. En effet, si l' on prend le terme éducation en son 

sens étymologique, on constate que éduquer signifie, entre autres, faire l' activité d ' aider 

quelqu' un (Morin et Brunet 1992: 13). Il y a donc exigence de la présence d ' un autre dans 

la démarche éducative. «L'homme seul, originairement, n'est rien et ce qu' i.l doit être en 

tant qu'être humain, il doit le devenir avec l'aide des autres» (Ibid. :26). Alors lorsque 

l'autre est différent, le contact ne devient-il pas d ' autant plus riche et diversifié? Il demeure 

donc essentiel que l'école sensibilise les jeunes Québécois à l'autre, à autre chose, dès leurs 

premières années. Pour rendre encore plus pertinent ce besoin de s' ouvrir à la diversité 

culturelle, il importe de jeter un regard sur la diversité présente dans les écoles québécoises. 

En effet, les chiffres ne font qu'appuyer cette nécess ité. Les statistiques de l' éducation 

(MÉQ) démontrent que pour l'année scolaire 2002-2003 pour 1 020 918 élèves québécois 

fréquentant les milieux primaire et secondaire au Québec, 63 968 jeunes venaient de 



21 

l'étranger, hors du Canada' (Statistiques de l' éducation, 2004). Il s' agit donc de multiples 

possibilités de dialogue interculturel et d' une grande richesse à partager. 

1.7 Ouverture sur un monde diversifié et tolérant 

Nous l' avons soulevé, la diversité culturelle est présente urbi et orbi. Pour nous 

concentrer davantage sur nos intérêts, nous nous attarderons particulièrement à la sphère 

d'activité qui a pour mandat d' instruire, de socialiser et de qualifier nos enfants, l' éducation 

(MÉQ, 2001 ), qui est transmise par l' école. Favorablement, le souci de l' autre est déjà 

perceptible au coeur des préoccupations éducatives québécoises. Outre les programmes 

d'éducation internationale, on retrouve également dans le programme actuellement en place 

au Québec une tentative d'ouverture sur le monde par l ' insertion de nouvelles compétences 

visant une éducation à la citoyenneté et à la diversité (ibid. ), ainsi qu' une politique 

d' éducation interculturelle (MÉQ, 1998(a)). 

Toutefois, avant de parler d ' école ouverte sur le rrionde, il importe de mettre en 

contexte la situation québécoise actuelle. Nous ne pouvons pas ignorer la situation 

occidentale dans laquelle nous vivons et ce qu 'elle nous propose comme ViSion 

d'ouverture. Sous cette dernière, l'acceptation de l' autre se fait souvent dans des attitudes 

de supériorité dues au monoculturalisme qui nous aveugle en tant qu'Occidentaux 

modernes et qui nous fait croire que nous détenons la Vérité (Fukuyama, 1992). Le 

monoculturalisme étant défini par Panikkar comme l' accueil d ' une grande diversité de 

J Pour de plus amples renseignements, il est poss ible de consulter ces stati stiques au site Web 

su i vant: http://www.meq.gouv.qc .ca/stallindex.htm 



22 

cultures sous un seul dénominateur commun qui cherche à étendre le plus largement 

poss ible sa dominance par une seule culture (Panikkar, 1998: 113). Cette visée d' une 

Culture est plutôt contradictoire avec celle du dialogue interculturel, car elle propose une 

VOle umque. 

Une autre précaution à prendre, au plan des intentions face à l' autre, réside dans la 

formulation de ces dernières. C'est souvent en faisant appel à la tolérance que les actions 

sont prises à l'égard de l'autre. Pensons à la Déclaration Universelle des Droits de 

l'Homme qui, en son article 26, stipule que: «L'éducation doit viser au plein 

épanouissement de la personnalité humaine et au renforcement du respect des droits de 

l'homme et des libertés fondamentales. Elle doit favoriser la compréhension, la tolérance et 

l'amitié entre toutes les nations et tous les groupes raciaux ou religieux [ .. . ]» (UNESCO). 

Dans la même lignée, pensons au pFÉQ2, qui fait appel à la tolérance envers l' autre dans le 

domaine de l'univers social et qu' il présente comme une contribution «à la construction de 

l' identité et au développement de la tolérance» (MÉQ, 2001:170). Au-delà de ces visées 

ambitieuses, il est pertinent de noter que la tolérance implique parfois une connotation 

négative. Le concept de tolérance, Morin le perçoit comme «ni une solution ultime, ni 

même une solution suffisante» (Morin et Coll., 1983: 11) au regard de l'ouverture à l' autre, 

mais plutôt comme une concession à faire. «La tolérance pluraliste surgit comme la 

conclusion logique d' une entreprise de survie et se justifie d'abord comme mécanisme de 

prévention, comme force de négation pourrait-on dire: elle aide les hommes à tenir 

2 Afin d'alléger le texte, nous utiliserons le sigle PFÉQ pour désigner le Programme de formation de l'école 

québéco ise. 



23 

l' intolérance en respect, c'est-à-dire empêche qu'ils ne s'adonnent à J' extermination 

absurde» (Ibid.). La tolérance n'est pas à considérer dans une recherche d'ouverture à la 

diversité culturelle. 

Malgré toute la bonne volonté d' accueillir l' autre, lorsque nous sommes invités à la 

tolérance de l'autre, il importe de préciser sur quelle forme de tolérance s'assoient nos 

intentions. C'est d'ailleurs ce qu'a fait l'UNESCO en 1995 en définissant de façon positive 

la tolérance. «La tolérance n'est ni complaisance ni indifférence. C'est le respect et 

l'appréciation de la richesse et de la diversité des cultures de notre monde, de nos modes 

d'expression et de nos manières d'exprimer notre qualité d'êtres humains» (Encyclopédie de 

l' Agora). On se trouve alors bien loin de la conception qu 'en a Morin et de la première 

définition qu' en faisait l'Académie Française en 1762 : «Tolérer quelqu'un ou quelque 

chose c'est être indulgent». Face à ces différentes conceptions de la tolérance, Delors en 

conclut qu ' il conviendrait de «dépasser la simple notion de tolérance au profit d' une 

éducation au pluralisme fondée sur le respect et l'appréciation des autres cultures » (1999: 

57). Cette idée d'appréciation nous rappelle une fois de plus que pour entrer en relation 

avec l' autre, nous devons surmonter la simple connaissance pour apprendre à reconnaître la 

diversité. 

1.8 L'école ouverte sur "autre? 

Pour revenir à notre problématique, il importe de positionner l'école québécoise 

quant à sa volonté d'ouverture à la diversité culturelle. La volonté d'ouverture à la 

diversité culturelle est explicitement manifestée depuis plusieurs années dans les visées 



24 

éducatives de l'école québécoise. Sans avoir fait de recherche exhaustive sur cette 

question, nous tenons toutefois à soulever les grandes lignes relatives à l' ouverture à la 

diversité culturelle au Québec depuis 1994, soit l'année où sont apparues, dans les travaux 

ministériels, des intentions relatives à une ouverture sur les autres cultures (MÉQ, 1994). 

Pour mieux comprendre ce que nous entendons par diversité culturelle, voici un bref tour 

d'horizon des divers écrits relatifs aux intentions éducatives d'ouverture interculturelle. 

«Au Québec comme ailleurs au Canada et dans le monde, les établissements 

d'enseignement font face à la nécessité de prendre en considération (la) diversité dans leurs 

visées et leurs pratiques éducatives» (MÉQ, 1998( a): 1). Ce constat issu du document Une 

école d'avenir: Politique d'intégration scolaire et d'éducation interculturelle, trouve son 

écho dans les premiers mots d'envoi du PFÉQ lorsqu'on définit le Québec comme une 

société pluraliste (MÉQ, 2001:2). En effet, bien que ce pluralisme soit encore aujourd'hui 

plus palpable dans la région métropolitaine, il n'en est pas moins perceptible dans les autres 

milieux, ce que défendait déjà la Commission des États généraux sur l'éducation de 1995-

1996 (1996(a): 31). Le pluralisme doit donc être vu à la fois comme une réalité et comme 

une nécessité dans nos écoles d'aujourd'hui. Conséquemment, lorsque nous lisons dans le 

PFÉQ des intentions visant à permettre à l'élève d'interagir, de s'ouvrir, de connaître, 

d'explorer, etc. son milieu, nous en interprétons qu'il s'agit d'un milieu pluraliste où la 

diversité culturelle est bel et bien présente. 

La diversité étant un terme bien large, nous nous baserons sur les définitions que 

donnent les documents ministériels pour mieux circonscrire son étendue. En ce sens, 

lorsque nous penserons à la diversité culturelle, nous la situerons sur trois champs; 



25 

ethnoculturelle, linguistique et religieuse (MÉQ, 1998(a): 1) et encore plus précisément 

selon la définition que nous retrouvons à même le PFÉQ qui nous indique que «chaque fois 

qu'il sera utili sé dans cc programme d'études, le concept de «diversitb> renvoie à la 

diversité de cultures, de traditions religieuses, de courants de pensée et d'engagements 

humanistes» (MÉQ, 200 1 :294). 

Il est pertinent de souligner que cette volonté d'ouverture à la diversité culturelle 

(terme que nous préférerons pour englober les deux dernières définitions), au-delà de nos 

intérêts personnels, se trouvait également au cœur des discussions des personnes présentes 

lors des États généraux sur l'éducation de 1995-1996, où «la plupart (exprimaient) leur 

désir de voir l'école contribuer à l'avènement d'une société plus égalitaire et plus ouverte à 

la diversité» (Commission des États généraux sur l' éducation, 1996(a):9). 

C'est donc autour de la préoccupation envers cette diversité culturelle, et plus 

précisément, à partir des intentions d'ouverture à celle-ci que nous retrouvons explicitement 

formulées dans le PFÉQ, que s'articule notre problématique. En fait, notre compréhension 

de l'ouverture à la diversité culturelle dans le contexte scolaire québécois peut s'articuler 

selon les quatre volets suivants: ouverture sur le monde; compréhension du monde; 

apprendre à vivre ensemble et vision du monde. 

*Ouverture sur le monde: «viser une formation globale et diversifiée. une formation à 

long terme et une formation ouverte sur le monde» (MÉQ. 2001 :2) 

Dans la présentation du contexte général du PFÉQ, on fait état de la situation 

pluraliste qui caractérise notre société d'aujourd'hui et envers laquelle nous devons nous 



26 

préparer. D'emblée, on propose, comme nouveau besoin éducatif l'ouverture sur le monde, 

sur un monde diversifié et complexe (MÉQ, 2001:2). 

Un besoin, certainement, mais un nouvelle eXIgence, nous n' en sommes pas 

convamcus. On peut en effet reculer à un peu plus d'une décennie, dans les travaux du 

Conseil Supérieur de l'éducation de 1994 (Préparer les jeunes au 2r siècle), pour repérer 

la présence de concepts qui visaient l'adaptation aux nouvelles réalités socioculturelles. 

Aujourd'hui, le PFÉQ y puise les idées d'internationalisation, de mondialisation, 

d' explosion des connaissances, du développement accéléré des technologies et de la 

complexification de la vie en société (lbid.). On peut donc aisément avancer que le besoin 

d'ouverture sur le monde, bien qu' il ne soit plus «nouveau», se trouve au cœur des 

intentions éducatives de notre monde en très grande et croissante complexité (MÉQ, 

1994:9). 

Cette préoccupation semble être imposée par la situation de notre société de plus en 

plus, elle-même, ouverte sur le monde. À cet effet, la Commission des États généraux sur 

l'éducation a insisté sur «la révision des curriculums pour y inclure la connaissance des 

institutions, de l'histoire et de la culture québécoise et l' ouverture sur le monde; une 

éducation civique orientée vers le respect des valeurs des institutions communes ainsi que 

la tolérance et l'acceptation de la diversité» (MÉQ, 1996(b», alors que le rapport du 

Groupe de travail sur la réforme du curriculum, Réaffirmer l'école, a mis sur la table les 

défis éducatifs à relever dans le cadre d'une société pluraliste (1997(a):33). Ces documents 

auraient d'ailleurs servi de référence de base à l 'Énoncé de politique éducative; L'école 

tout un programme (1997), lequel propose l'idée que l'élève devrait au cours de sa 



27 

formation s'outiller pour vivre dans notre société complexifiée par les rapports humains 

(MÉQ, 1997(b):17). Le PFÉQ suivrait les mêmes courants que ce dernier. En annonçant 

les apprentissages essentiels ainsi que le besoin d'une diversification des parcours scolaires 

pour s'adapter à tous , il reconnaît la nécessité de s' ouvrir aux nouvelles réalités 

socioculturelles (MÉQ, 2001:2). Ces réalités font référence, entre autres, à la diversité 

sociale qui exige «que l'école se préoccupe de la compréhension interculturelle, du 

phénomène du pluralisme religieux, de l'éducation à la citoyenneté; ainsi que de la 

conjoncture internationale» (MÉQ, 1997(a):31). 

Raisonnablement, l'idée de diversification rejoint celle d'ouverture sur le monde. 

Elle semble en effet, être la porte d'entrée pour s' ouvrir au monde; en amorçant avec ce qui 

constitue l'entourage, le milieu tel que mentionné par le PFÉQ, on arrive nécessairement au 

besoin d ' ouverture à la diversité culturelle. La diversification se retrouve également au 

centre des préoccupations de l'UNESCO. Lorsque la Commission internationale sur 

l'éducation pour le 2r siècle considère comme point majeur de penser et de construire un 

avenir commun, elle rend à l'éducation la mission «de permettre à tous, sans exception, de 

fa ire fructifier tous leurs talents et toutes leurs potentialités de création» (Delors, 1996: 17). 

Il s'agit donc pour l'école de s' ouvrir à la réalité d'aujourd'hui où l'enfant est invité à 

rencontrer des gens de toute culture; donc de le préparer à ce 21 e siècle où la diversité se 

côtoie au quotidien. Ce souci de diversification se retrouve explicitement dans l'axe 

«Qualifier, selon des voies diverses». Ce qui est attendu de cet axe est de rejoindre et de 

permettre l'adaptation de tous les élèves en leur «offrant une plus grande diversification des 

parcours scolaires» (MÉQ, 2001:3). 



28 

Bref, l'intention d'ouverture sur le monde peut clairement être résumée par les mots 

de la Commiss ion, «il importe en particulier de permettre à chacun de se situer au sein de sa 

communauté d'appartenance principale, le plus souvent sur le plan local, tout en lui 

fournissant les moyens d'une ouverture sur les autres communautés» (Delors, 1996:53). 

*Compréhension du monde et apprendre à vivre ensemble: «Par le biais de ses 

activités de formation, (l'école) crée un environnement dans lequel l' élève s' approprie la 

culture de son milieu, poursuit sa quête de compréhension du monde et du sens de la vie et 

élargit l'éventail de ses moyens d'adaptation à la société» (MÉQ, 2001:2). 

Parce que l'école doit «être une institution favorisant la cohésion sociale» elle doit, 

entre autres, «développer et promouvoir des valeurs et des attitudes reconnues par les 

différentes communautés du pays; se préoccuper des défis mondiaux que soulèvent les 

mutations actuelles: amplification des mouvements migratoires, pluralisme,[ ... ] etc.» 

(MÉQ,1997(a):14-15). 

Suivant cette même lignée, la mission de l'école qui est annoncée dans le PFÉQ doit 

permettre, par ailleurs, à l' élève de comprendre le monde dans lequel il vit tout en trouvant 

les moyens de s'adapter à la société «voulue démocratique et équitable» (MÉQ, 2001:2-3). 

L'orientation vers cette société semble, aux yeux de Delors , la seule voie à prendre «car il 

n'y a pas d' autre mode d 'organisation de l'ensemble politique comme de la société civile 

qui puisse prétendre se substituer à la démocratie tout en permettant de mener à bien une 

action commune pour la liberté, la paix, le pluralisme authentiquement vécu et la justice 

sociale» (lbid.:52). On y interprète ici bien plus qu ' une ouverture par laquelle on peut 



29 

regarder le monde dans sa diversité. Il s'agit plutôt d'apprendre à comprendre cette 

diversité, d'évoluer avec elle, d'entrer en contact avec elle et de vivre avec elle. 

Tout invite donc à revaloriser les dimensions éthiques et culturelles de 
l'éducation et, pour cela, à donner des moyens à chacun de comprendre l'autre 
dans sa particularité et de comprendre le monde dans sa démarche chaotique vers 
une certaine unité (Delors, 1996: 17-18). 

Corrélativement à ce besoin de compréhension du monde, croît nécessairement celui 

d'apprendre à vivre ensemble, que nous retrouvons textuellement dans le rapport à 

l'UNESCO et, à la fois, dans le PFÉQ et dans la politique interculturelle du MÉQ. En 

effet, dans cette dernière, est formulé au troisième objectif du plan d'action celui de Savoir 

vivre ensemble dans une société francophone, démocratique et pluraliste (MÉQ, 1998(b) 

:7). Il est pertinent de noter que par cette politique, «(les) établissements d'enseignement 

ont l'obligation de susciter chez l'ensemble des élèves- toutes langues maternelles, toutes 

religions, toutes régions de résidence et tous pays d'origine confondus- une prise de 

conscience de la diversité et de les préparer à vivre dans une société pluraliste plus large 

que leur famille ou leur milieu immédiat, à en apprécier la richesse et à en connaître les 

défis pour mieux les surmonter» (Ibid.). Nous comprenons de ces paroles la nécessité de 

dépasser la simple accumulation de connaissances sur la diversité culturelle pour arriver à 

entrer en contact avec celle-ci, et ce, au-delà du seul milieu environnant de l'élève. 

D'ailleurs, il est intéressant de reculer en 1994 où déjà on reconnaissait dans le milieu 

de l'éducation «que le destin de chaque pays se développe en interdépendance avec celui de 

tous les autres et que par delà leur appartenance à l'un ou l'autre des grands continents, les 

pays et les peuples se retrouvent dans un monde unique et constituent, pour reprendre une 



30 

expreSSIOn familière, un seul et même village planétaire» (MÉQ, 1994:5-6). Ces 

considérations, amenèrent à la piste de réflexion suivante: 

N'est-il pas indispensable que l'école québécoise mette davantage l'accent sur la 
maîtrise des connaissances linguistiques, géographiques, historiques et culturelles 
nécessaires à la vie dans une société profondément transformée par 
l'internationalisation, la mondialisation et la diversité ethnique et culturelle? 
(lbid.). 

Pour revenir à notre problématique, au plan de la compréhension du monde et du 

mieux vivre ensemble, nous retiendrons plus particulièrement de la mission de l'école 

proposée dans le PFÉQ, l'axe socialiser. En effet, on retrouve au sein de cette mission la 

volonté de socialiser l'élève pour l'amener à apprendre à mieux vivre avec la diversité 

offerte dans la société pluraliste (MÉQ, 2001:3). Le besoin de socialisation étant de plus en 

plus indispensable dans notre société actuelle, le PFÉQ tend à mettre de l'avant cet axe sous 

les recommandations de la Commission des États généraux sur l'éducation. «L'institution 

scolaire ne doit pas négliger ce volet de sa mission au risque d'être elle-même un agent de 

fracture sociale» (1996: 15). En effet, la socialisation revendique l'apprentissage du mieux 

vivre ensemble dans la société pluraliste afin de développer «un sentiment d'appartenance à 

la collectivité» et «de prévenir les risques d'exclusion» (MÉQ, 2001:3). «Toute politique 

d'éducation doit dès lors être en mesure de relever un défi essentiel, qui consiste à faire de 

cette revendication légitime un facteur de cohésion sociale» (Delors, 1996: 52-53). 

Comprendre le monde et apprendre à mieux vivre ensemble semblent dépendre l'un 

de l'autre et être possible seulement dans un contexte démocratique. À cet effet, il est 

essentiel de noter que pour arriver à une telle conjoncture, on doit retrouver des attitudes et 

des comportements favorisant cette socialisation aux couleurs de la diversité. Parmi ces 



31 

attitudes, on peut relever dans le PFÉQ la promotion de la tolérance et du respect de la 

diversité. 

L'esprit démocratique ne saurait toutefois se contenter d'une forme de tolérance 
minimaliste, consistant seulement à s'accommoder de l'altérité. ( ... ) Il convient 
donc de dépasser la simple notion de tolérance au profit d'une éducation au 
pluralisme fondée sur le respect et l'appréciation des autres cultures. (Delors, 
1996:56-57). 

Il ne s'agit pas que de simplement apprendre à vivre aux côtés de la diversité; il faut 

vivre avec et dans la diversité. Delors fait de la compréhension du monde et de l'autre un 

impératif éducatif du 21 e siècle et il propose certaines conditions pour y arriver: «Exigences 

de compréhension mutuelle, d'échange pacifique et pourquoi pas d'harmonie, ce dont 

précisément notre monde manque le plus» (/bid.:20). Il n'est donc pas étonnant de 

retrouver parmi les quatre piliers de l'éducation celui d'Apprendre à vivre ensemble, 

apprendre à vivre avec les autres. D'où vient le nom du domaine général de formation du 

PFÉQ (MÉQ, 1997(a):33) que l'on considère comme «un des enjeux majeurs de 

l'éducation aujourd'hui» (Delors, 1996:90). Pour répondre à cette exigence, le Rapport à 

l'UNESCO propose deux voies à emprunter, la découverte progressive de l'autre et 

l' adhésion à des projets communs. Cet apprentissage repose sur les quelques 

recommandations énoncées ci-haut et sur l'idée que «la confrontation, par le dialogue et 

l'échange d'arguments, est l'un des outils nécessaires à l'éducation du 21 e siècle» (/bid:91). 

Comprendre l'autre et apprendre à vivre avec lui, au-delà de l'ouverture qui tend à 

simplement orienter le regard ailleurs, engage l'élève dans un processus de socialisation 

avec la diversité et nécessite bien plus que l'amoncellement de simples connaissances. Il 

s'agit essentiellement pour l'éducation de chercher à «transformer une interdépendance de 



32 

fait (économique, sociale, scientifique .. . ) en une solidarité [ ... ] (qui dépasse) les tendances 

au repli identitaire, au profit d'une compréhension des autres fondée sur le respect de la 

diversité» (Delors, 1996:45). 

*Vision du monde: «récole peut néanmoins orienter de manière décisive, dans la 

partie plus officielle de son curriculum, la façon clont ils choisiront cie construire. cie 

transformer et de faire évoluer leur vision du monde» (MÉQ. 2001 :7) 

La sixième section de la présentation du PFÉQ est consacrée à «la construction d ' une 

vision du monde» (MÉQ, 2001:6). On y propose d'amener l'élève à porter son regard sur 

lui-même pour ensuite le diriger vers les autres, même s'il doit se retrouver en situation de 

confrontation avec ses propres actions, réactions, opinions, croyances , valeurs et attitudes 

(Ibid.:7). Par cette seule et courte explication, on rejoint essentiellement les objectifs de la 

compréhension du monde. 

Par ce bref survol, il est légitime de constater que les intentions d' ouverture à la 

diversité culturelle sont bien explicites dans les grandes visées éducatives. Comment ces 

dernières se mettent-elles en pratique? Là émerge notre questionnement. Voyons de façon 

plus concrète comment le PFÉQ fait face à cette réalité. 

En prenant comme référence principale le dernier programme scolaire québécois paru 

en 2001 , on a vu apparaître différentes compétences qui font appel à l'ouverture et au 

respect de la diversité. Lorsque nous examinons ces dernières, nous nous interrogeons au 

sujet des intentions qui y sont formulées à savoir si elles s'inscrivent dans une réelle 

approche d'ouverture à la diversité culturelle et de reconnaissance de celle-ci. Nous nous 



33 

questionnons également sur la présence de méthodes ou d'approches qui puissent rejoindre 

cette volonté. Leur pertinence ainsi que leur présence seraient espérées, surtout que nous 

retrouvons dans la bibliographie du PFÉQ le Rapport à l 'UNESCO de la Commission 

internationale pour le 2r siècle, qui attribue à l'éducation la mission de faire de la 

diversité un facteur positif de la compréhension mutuelle entre les groupes humains 

(Delors, 1999). Selon ce même rapport, l'éducation a pour mission de tisser des liens entre 

les individus et «elle se définit comme véhicule des cultures et des valeurs, comme 

construction d ' un espace de socialisation et comme creuset d ' un projet commun» (Ibid: 

49). Ici se dessine notre questionnement de recherche que nous appuyons de façon non 

exhaustive par quelques observations qui témoignent de notre doute quant au contexte dans 

lequel se vit l'ouverture à la diversité culturelle dans les écoles québécoises. 

1.8. 1 Ouverture à un monde restreint 

Le PFÉQ, par ses intentions d'ouverture à la diversité culturelle proposées dans le 

domaine de l'univers social (MÉQ, 2001), tend davantage à préparer l'élève face à sa 

propre histoire en lui donnant des outils de comparaison pour mieux comprendre les 

différents groupes sociaux qui ont peuplé et peuplent encore notre territoire. Ce sera donc 

sans s'attarder à l'autre qui est hors du territoire canadien. En effet, lorsque les élèves sont 

invités à «découvrir l'existence d'une variété de cultures, de modes de vie, de religions et 

d'organisations territoriales [pour initier] à la compréhension, à l'ouverture, à l'accueil et 

au respect de l' autre [ ... ]» (MÉQ, 2001: 176), c'est en renvoyant aux ancêtres de notre 

civilisation que les savoirs essentiels se réfèrent. Aussi, il est proposé dans l'explicitation 

de la dernière compétence que «l 'ouverture aux valeurs et aux croyances différentes [ ... ] 



34 

enrichit et consolide [la] vision du monde et renforce des attitudes et des valeurs telles que 

la tolérance et le respect de la différence [ .. . ]» (lbid.). On fait encore référence à un monde 

restreint géographiquement. Un monde qui ne laisse pas de place réelle aux autres, mais 

bien à soi-même et à sa culture à travers le temps. De plus, en ne s'appuyant que sur des 

données théoriques, on s'éloigne de toute reconnaissance possible de la diversité culturelle; 

perspective que nous creuserons davantage dans notre analyse du PFÉQ. 

1.8.2 Un vivre ensemble privilégié 

Le domaine général de formation Vivre-ensemble et citoyenneté suggère comme 

intention éducative de «développer des attitudes d'ouverture sur le monde et de respect de 

la diversité» (Ibid.: 50). Nous reconnaissons donc un souci porté à l'ouverture à l'autre. 

Cependant, tel que mentionné dans le PFÉQ, «[ . .. ] les domaines généraux de formation 

constituent, [ ... ] une toile de fond [ ... ] favorisant la cohérence et la complémentarité des 

interventions éducatives [ ... ]» (Ibid.: 42). Ils agissent davantage comme des propositions 

de valeurs de l' «établissement scolaire» plutôt que de présenter une éthique à développer. 

Parlant d'éthique, une révision du programme d'enseignement religieux a fait naître un 

nouveau programme d'éthique qui verra le jour dans nos classes en 2008, le Programme 

d 'éthique et de culture religieuse (MÉLS, 2005). Si nous nous en tenons au présent PFÉQ, 

l'enseignement religieux est offert seulement aux catholiques et aux protestants faisant 

ainsi place à peu d'ouverture, voire à de la discrimination face aux autres religions 

présentes dans les classes québécoises (Smith et Foster, 1999). 

En effet, c'est que nous appréhendons que ce qui est proposé dans le PFÉQ ne fasse 



35 

appel qu'à la simple connaissance de quelques groupes culturels issus de la même grande 

famille occidentale, faisant alors davantage preuve d'ethnocentrisme que d'ouverture. Il est 

d'autant plus surprenant de constater dans les références de ce même programme la 

présence du Rapport de la Commission internationale pour le 2r siècle (Delors, 1999) qui 

propose un projet de vivre ensemble devant être mis en place de façon encadrée. C'est 

parmi les quatre piliers de l'éducation que ce Rapport inscrit celui Apprendre à vivre 

ensemble, apprendre à vivre avec les autres. La Commission propose, dans un cadre 

égalitaire, des objectifs et des projets communs pour faire naître la coopération, voire 

l'amitié au détriment des préjugés et des sentiments d'hostilité (Ibid.: 90). On y introduit la 

nécessité de sortir du cadre fixe de la connaissance pour permettre l'interaction avec l'autre 

afin d'en arriver à la reconnaissance de l'autre dans sa diversité, ce que nous ne semblons 

pas retrouver, à prime abord, dans le PFÉQ. Ce qui nous pose problème s'explique par le 

fait qu'il Y aurait un manque de cohérence entre les intentions de PFÉQ et la façon de les 

mettre en œuvre. Dit autrement, les intentions clairement formulées ne seraient 

accompagnées d'aucune compétence ou moyen digne de rencontrer ces dernières. 

Ce problème devient encore plus criant en considérant que malgré la présence de 

certaines politiques éducatives en faveur d'une ouverture à la diversité, on ne retrouve 

encore aucune orientation précise et claire d'un enseignement qui laisserait une réelle place 

à l'autre (Ouellet, 1998). 

Compte tenu de la nécessité de nous ouvrir à l'autre afin de développer notre identité; 

du besoin de reconnaissance pour que la rencontre avec l'autre (représentant de la diversité 

culturelle) s'effectue en harmonie; et compte tenu de la présence évidente de l'autre dans la 



36 

société québécoise et dans ses préoccupations, notamment éducatives, il importe que le 

système d'éducation prépare nos enfants à cette réalité et qu'il leur ouvre la voie vers 

l'interculturalité. Afin d'emayer les attitudes ethnocentriques et afin de permettre à tous et 

à chacun d' en retirer une grande richesse, il est impératif que cette ouverture se fas se, au-

delà de la simple connaissance, dans un contexte de reconnaissance de l'autre dans sa 

diversité. En somme, face à la nécessité de reconnaître la diversité culturelle, il est 

pertinent de nous demander si le système d'éducation au Québec est en mesure, en 2006, de 

relever ce défi. C'est ce que nous tenterons d'analyser au regard de l'approche de 

Panikkar. En effet, nous nous sommes arrêtés sur cet auteur car nous pouvions retrouver 

dans sa pensée une certaine « méthode » à suivre pour assurer une ouverture à la diversité 

culturelle. 

1.9 Question de recherche 

Les intentions d'ouverture à la diversité cult\lrelle proposées par le PFÉQ peuvent-

elles s' inscrire dans une approche interculturelle se rapportant à celle proposée par 

l'interculturalité de Panikkar et permettre la reconnaissance de l'autre? 

1.10 Objectifs de la recherche 

l-Analyser le Programme de formation de l'école québécoise afin de faire ressortir 

les thèmes inhérents à l'ouverture à la diversité culturelle pour évaluer s' ils favorisent 

l'interculturalité telle que pensée par Panikkar. 

2-Évaluer les intentions d'ouverture à la diversité culturelle du Programme de 

formation de l'école québécoise selon les critères de connaissance ou de reconnaissance. 



37 

1.11 Pertinence sociale 

La pertinence sociale de cette recherche tient du fait que la population québécoise 

tend de plus en plus à se diversifier. En effet, la consultation des tableaux statistiques du 

Ministère de l' Éducation, du Loisir et du Sport (MÉLS)3 indique que cette tendance est 

toujours en croissance et donc que le taux d'immigrants ne cesse d' augmenter. Les 

données statistiques du MÉLS indiquent qu'en 2005, au-delà de 26 000 nouveaux arrivants 

s'établissaient au Québec, ce qui représente une augmentation de plus de 3% par rapport à 

2001 (Immigrants actifs admis au Québec et taux d'activité projeté selon le sexe (12 mai 

2006)). De ce nombre, on peut dénombrer 483 enfants issus des familles immigrantes et 

615 enfants adoptés (Immigrants admis au Québec selon la catégorie détaillée (12 mai 

2006)). Au regard de ces données, des mesures doivent nécessairement être mises en place 

afin de répondre aux besoins de cette nouvelle société. C'est dans cette optique que 

s' inscrit ce travail. 

Évidemment, face à cette situation, le système éducatif doit certes être impliqué, car 

c'est dans ce dernier que les enfants évolueront et c'est l'endroit où ils prendront contact 

avec la diversité culturelle. C'est donc dans cette visée que s'inscrit cette recherche en 

tentant de faire émerger la possible présence d'une approche interculturelle au sein du 

présent programme de formation de l'école québécoise. 

3 Pour de plus amples renseignements, il est poss ible de consulter ces stati stiques au site Web suivant: 

http://www.mcls.gouv.qc.ca/statlindcx.htm 



38 

1.12 Pertinence scientifique 

La préoccupation de ce travail devient encore plus impérative en considérant que peu 

de recherches ont été faites sur la place de l'autre dans le contexte scolaire québécois et que 

malgré la présence de certaines politiques en faveur d'une ouverture à la diversité, on ne 

retrouve encore aucune orientation précise et claire d'un enseignement qui laisserait une 

réelle place à l' autre (Ouellet, 1998). Entre autres constations qui ressortent du travail de 

Ouellet, on retient que l'ouverture à la diversité tend davantage vers l'égalisation des 

chances de tous et chacun, plus que vers le partage avec la diversité culturelle. 

À cet égard, la présente problématique s'inscrit directement au cœur de la 

préoccupation de l'école québécoise en ce qui a trait à l'ouverture à la diversité culturelle. 

En effet, par l'analyse du PFÉQ au regard de l'interculturalité de Panikkar, ce travail 

cherche à rendre l'école apte à accueillir la diversité culturelle dans un esprit de partage des 

cultures pour arriver à un mieux vivre ensemble avec et dans celle-ci. 

Pour rendre pertinent le choix du cadre théorique, quasi uniquement basé sur les 

écrits de Panikkar, il importe de souligner les travaux de Mme Dany Rondeau, directrice du 

programme en éthique à l'UQAR et de M. Robert Vachon, directeur de l' Institut 

lnterculturel de Montréal, tous deux s'intéressant à la pensée de Panikkar. Ces derniers 

ayant accepté de partager leur conception de l'approche interculturelle de Panikkar, ils ont 

permis d'enrichir le présent travail. 

De surcroît, l'ouverture à l'autre est une question d'actualité sur laquelle on ne peut 

fermer les yeux. Au contraire, il est nécessaire de s'outiller pour arriver à développer des 



39 

relations interculturelles respectueuses et riches en partage qui seront bénéfiques pour tous. 

S'interroger sur la pertinence en éducation d'intégrer un dialogue interculturel permet de 

préparer les enfants à leur monde d'aujourd'hui . 



40 

CHAPITRE 2 LE CADRE THÉORIQUE 

2.1 Posture épistémologique de la recherche 

Il importe, avant de nous lancer dans la matrice théorique qui servira d'assise à notre 

recherche, d'énoncer dans quel paradigme nous nous inscrivons en tant que chercheure. De 

façon cohérente avec le sujet qui nous intéresse, nous adhérons à une conception qui admet 

la pluralité des réalités et donc qui considère qu'il est «impossible d'avoir une connaissance 

objective de la réalité» (Giordano, 2003; 20). Essentiellement, c'est dans la posture 

épistémologique interprétative, où le chercheur s'engage à interpréter son objet de 

recherche, que s'articule ce mémoire. Bien que nous oeuvrons dans une recherche 

théorique, la problématique nous animant personnellement, il devient difficile de nous 

dissocier totalement de ce dernier. De ce fait, nous revêtons le rôle du chercheur subjectif 

qui nous obligera à déployer des moyens pour objectiver les données que nous recueillerons 

(Savoie-Zajc et Karsenti, 2004). Nous reviendrons sur les critères de rigueur appropriés à 

la recherche interprétative. 

Notre cadre théorique sera majoritairement constitué des écrits de ou sur, Raimond 

Panikkar (1979, 1985, 1998, 1999), Docteur en science, théologie et philosophie et 

professeur à Harvard. Cet auteur a été retenu pour son approche interculturelle. Nous nous 

intéressons à cette dernière parce qu'elle propose une « démarche » qui vise à rejoindre la 

diversité culturelle dans un dialogue qui permettrait d'élargir les horizons de 

compréhension de chacune des cultures en accédant à la reconnaissance de la diversité. Par 

sa volonté d'aller au-delà de la raison, cette approche trouve aisément sa place dans une 



41 

recherche interprétative. En effet, les orientations de l'une et de l'autre se rencontrent dans 

le désir d'établir une relation avec la diversité par l'interprétation. 

Des nombreux écrits et concepts pensés par Panikkar, nous nous attarderons en 

particulier aux suivants : interculturalité (religion, culture et philosophie); dialogue 

interculturel (dialogue dialogal) et dialogue (ou critique) intraculturel; herméneutiques 

diatopique, diachronique et morphologique; vision englobante; équivalents homéomorphes; 

logos et mythos et respect. Ces derniers permettront de situer l'approche interculturelle et 

de la rendre concrète. Ces concepts se retrouveront dans la grille qui guidera l'analyse de 

contenu du PFÉQ. 

Ce cadre théorique quasi unique sera mis en relation avec d'autres auteurs qui prônent 

également une ouverture à la diversité culturelle. Nous nous sommes en effet intéressé à 

Martine Abdallah-Pretceille (1999) pour son éthique de ['altérité. Pour cette auteure, «La 

simple connaissance de l'autre peut entraîner un rapport de domination, la catégorisation et 

l' attribution, et est loin du but de la découverte et de la rencontre.» (1999:65) Nous avons 

également retenu les écrits du cofondateur et ancien directeur général de l'Institut 

Interculturel de Montréal (HM), Robert Vachon, qui s'est penché davantage sur la situation 

de l'Occident face à l'ouverture possible aux autres dans le contexte de dialogue 

interculturel proposé par Panikkar. A également contribué à notre réflexion, Fernand 

Ouellet qui s'est intéressé, entre autres, à la formation des maîtres en matière d'éducation 

interculturelle (1998). 

L'organisation de ces éléments théoriques justifiera la crédibilité ainsi que la 



42 

pertinence de nos aSSIses théoriques en assurant la cohérence, la complétude et la non-

contradiction par une argumentation logique de ces derniers (Savoie-Zajc et Karsenti, 

2004). 

Finalement, afin de mieux situer notre analyse dans le cadre d' un contexte faisant 

appel à la connaissance ou à la reconnaissance de la diversité culturelle, une dernière 

section circonscrit ces deux concepts afin de les rendre opérationnels . 

2.2 L'approche interculturelle (ou interculturalité) 

Comprendre l 'interculturalité qui, au sens panikkarien exprime l' indissociabilité et la 

coexistence ou co-occurrence de la religion, de la culture et de la philosophie, permet de 

nous initier à la compréhension de l'approche interculturelle. 

Lorsque Panikkar considère la religion, il la comprend au sens des croyances qUI 

relient4 l' homme à son monde et à ce qui l' entoure; cette dernière se manifestant 

différemment pour chacun de nous. La religion se rapporte à la foi, à ce qui guide vers le 

destin, c'est donc elle qui permet à l'homme d' avancer. En effet, croyant en quelque chose, 

l ' homme tend à atteindre cette chose et il vit pour l'atteindre. La religion doit donc être 

comprise comme la relation au sacré, soit une relation qui relie le sacré (idéaux ou 

croyances), le monde et l' homme (relation cosmo-théo-andrique) (Panikkar, 1999). 

Pour ce qui est de la philosophie, telle que considérée dans notre monde occidental, 

4 Le verbe «relier» vient du latin «religio» qui a donné «religion». C'est en ce sens premier que 

Panikkar utilise le mot «religion». Ce mot a donc une signification plus proche de celui de «croyances» que 

de celui d'une confess ion dogmatique. (Précision apportée par Dany Rondeau) 



43 

elle représente une quête de vérité universelle qui repose sur la raison. Cette dernière 

définition ne saurait satisfaire la vision de la réalité qui soutient cette recherche et qui 

s' inscrit, rappelons-le dans une posture épistémologique interprétative. Cette définition 

contraignante de la philosophie n'est donc pas celle utilisée dans l'interculturalité. En effet, 

elle diffère largement de la philosophie interculturelle qui tend à faire place aux différentes 

philosophies. Dans la vision interculturelle de la philosophie, aucune philosophie ne 

détient la Vérité absolue. «L'activité philosophique est une activité de reconnaissance 

avant d'être une activité de pure connaissance» (Panikkar, 1998: 106). 

Enfin, pour compléter la compréhension de l'interculturalité, le concept de culture est 

indispensable et indissociable des deux derniers (Ibid.: 101). Généralement, nous 

considérons l'idée de la culture comme «un tout complexe qui comprend la connaissance, 

les croyances, l' art, la morale, le droit, les coutumes et les autres capacités ou habitudes 

acquises par l'homme en tant que membre de la société» (Cuche, 2004: 16). La culture 

étant propre à chaque groupe humain et se distinguant dans chacun d'eux. Toutefois , il 

importe de comprendre ce concept au-delà des seules traditions culturelles, c' est pourquoi 

nous élaborerons davantage sur ce dernier concept qui est à l'origine de notre 

problématique. 

2.2.1 La culture 

En plus de nous fournir des traditions tangibles , la culture se veut également porteuse 

d' un regard sur le monde qui lui est propre. Toutefois, nous ne saurions la confondre avec 

l'expression allemande weltanschauung ou vision du monde, couramment utilisée pour 



44 

désigner les conceptions des grandes «familles » de la diversité, soit les Occidentaux, les 

Autochtones, les Africains, etc. 

Ainsi, dans la démarche interculturelle, la culture doit se comprendre comme le 

mythe, qui symbolise «ce en quoi nous croyons de telle manière, à pieds joints, que nous ne 

nous rendons même pas compte que nous y croyons» (Panikkar, 1998, 109). En effet, le 

mythe est, pour Panikkar, une notion très importante lorsque nous parlons de culture et elle 

ne peut pas s'en dissocier. L' idée de mythe utilisée par l'auteur se distingue de celle de la 

mythologie que l' on définit généralement comme étant une «construction de l'esprit qui ne 

repose pas sur un fond de réalité» (Larousse, 2001, 684). Chaque culture se définit de 

manière inconsciente par un mythe qui fournit l' horizon d' intelligibilité, (ou les outils de 

compréhension) qui délimite le cadre dans lequel se trouvent toutes les idées et les 

convictions qui permettent de comprendre et de donner un sens à la réalité. En ce sens, 

chaque culture possède un mythe englobant qui est déterminé par le temps et par le lieu 

dans lesquels il évolue. Dans chaque culture émergent du mythe, de façon toujours 

inconsciente, les critères du bon et du vrai, d'où un lien étroit avec la notion de foi , 

comprise comme les croyances. En effet, la foi, le fait de croire en quelque chose, est 

influencée par le mythe et tout comme le mythe, la foi est «inquestionnable». 

Pour nous approcher davantage du discours interculturel, nous devons considérer la 

culture comme un genre unique, qui ne soit pas issu d'une culture suprême ni une sous-

classe de celle-ci. Cette idée appuie celle de la vision englobante, qui est le résultat 

recherché par le dialogue, soit une cosmovision par laquelle les différentes cultures 

arriveraient, en réunissant par le dialogue leurs différentes façons de voir les choses, à 



45 

trouver des solutions, invisibles aux yeux d'une seule culture, pour régler les problèmes 

existants de notre planète. De cette façon, on regarde le monde à travers plusieurs regards. 

Reconnaître et mettre notre confiance en une seule culture reviendrait à prétendre qu'une 

certaine culture se veut supérieure aux autres; les autres, les «sous-cultures», devant dès 

lors s'orienter vers l'atteinte des idéaux de cette Culture. 

Panikkar va encore plus loin lorsqu'il soutient que même l'idée de nature humaine est 

une abstraction, car il n'est pas possible de rassembler tous les êtres humains dans une seule 

union; pas plus qu'il n'existe d'universaux culturels, soit des «contenus concrets de 

significations valables pour toutes les cultures, pour l'humanité de tous les temps» 

(Panikkar, 1998, 110). Il reconnaît toutefois l'existence d'invariants humains, qui sont, 

d'une culture à l'autre, vécus différemment. Nous pouvons comparer cette idée d'invariants 

humains à celle des «besoins humains», soit manger, aimer, se vêtir, penser etc. Chaque 

humain retrouve ces invariants dans sa vie sans toutefois les vivre de la même façon. 

Autre trait distinctif de la culture: elle n'est pas objectivable. En effet, en 

comparaison avec la science, qui est la recherche d'objectivité, la culture ne nous soumet 

pas à un regard objectif, ne nous livre pas la Vérité, mais nous permet de voir le monde à 

travers une subjectivité, laissant donc à chaque homme la place qui lui revient pour 

s'épanouir et à chaque mythe, la liberté de se vivre. De plus, le mythe émergeant de la 

culture, ne demeure mythe que pour celui qui y croit et dès qu'il est mis en question, il n'est 

plus mythe. 

En somme, l' interculturalité serait issue des différentes relations qui se vivent entre la 



46 

religion, la philosophie et la culture de chaque civilisation, de chaque homme. Pour qu'il y 

ait interculturalité, il doit y avoir une rencontre entre les différentes cultures, religions et 

philosophies; une rencontre entre soi et l'autre. 

C'est à ce moment qu'entre en jeu le dialogue interculturel5 comme méthode ou 

processus à privilégier pour rendre concrètes et pertinentes ces rencontres interculturelles 

dans l'optique d' interculturalité. 

2.3 Le dialogue interculturel 

En considérant les différents maux apportés par les valeurs et les croyances de la 

modernité, Panikkar propose une démarche qui vise à aller «voir» à l'intérieur de la réalité 

de chacune des cultures pour y trouver des «richesses» qui, réunies, permettront de creuser 

jusqu'aux souches des problèmes pour ensuite mieux les orienter dans le monde réel. Le 

dialogue interculturel est une approche qui permet d'établir un pont entre les cultures et/ou 

les religions sans qu ' une en particulier ne s'impose aux autres . C'est la recherche de 

fécondation et d'enrichissement mutuels qui le motive. 

Pour réaliser une telle approche, il faudra passer par quelques obstacles. Le premier 

et non le moindre sera d'être en mesure de contrer les différences des langues qui 

distancieront les «dialogants». Incontournable, cette difficulté est une montagne à gravir 

5 Panikkar utilise également le terme dialogue dialogal. La nomination dialogal signifie que ce 

dialogue se situe au-delà du pensable (logos), il ne cherche donc pas à la compréhension rationnelle. C'est 

l'acceptation d ' un tout autre point de vue. Sans argumentation, c'est par l'expérience vécue et par les 

témoignages de l'autre que s'effectue ce dialogue (Rondeau, 2001). Le terme dialogue interculturel sera 

préféré dans ce travail. 



47 

afin de permettre une rencontre interculturelle. Cette difficulté de langue, lorsque sont 

confrontées deux cultures différentes avec deux langues différentes, ou avec la même 

langue, grandit jusqu'à devenir quasi impossible à régler. C'est pourquoi, selon Panikkar, 

nous devons, dans un premier temps de la rencontre entre deux personnes, issues de 

cultures différentes, faire la recherche d'équivaLents homéomorphes. Pour y arriver, il faut 

aller au-delà de nos conceptions, (qui représentent pour nous la vérité) et trouver une zone 

de signification où nous serons en mesure de déterminer ce qui, dans l'autre culture, a la 

même fonction et poursuit le même but qu'une notion, qu' un objet ou qu'un concept a, 

dans notre culture. La recherche d'équivalents homéomorphes consiste à trouver sur le 

plan fonctionnel ce qui nous ressemble, ce qui nous assemble. Leur présence constitue une 

condition au dialogue interculturel. 

Il faudra toutefois demeurer vigilants pour ne pas tomber dans le piège de la 

comparaIson. Il ne s'agit pas ici de savoir qui fait mieux ou qui dit mieux, mais bien de 

trouver un «terrain» sur lequel pourra s'amorcer un dialogue qui aura du sens pour chacun. 

Cet obstacle n'est toutefois pas le seul à surmonter pour arriver à pratiquer le dialogue 

interculturel. Sous la forme d'un processus, seront explicitées les différentes étapes qui 

devront être parcourues par les personnes désirant entrer en dialogue interculturel. Bien 

qu ' il n' y ait sans doute pas une seule façon d'y parvenir, les étapes qui sont présentées sont 

tout au moins les incontournables du dialogue interculturel tel que présenté par Panikkar. 

2.3.1 La méthode décortiquée 

Le diaLogue intracuLtureL (ou critique intracuLtureLLe, Panikkar utilise les deux 



48 

termes) s' impose comme préalable à tout dialogue interculturel, tout en faisant partie 

intégrante de celui-ci. Cette critique est en fait une préparation essentielle au dialogue. 

Quiconque veut entrer en dialogue interculturel devra, dans un premier temps, se connaître 

lui-même dans sa culture et porter un regard critique sur cette dernière. Cette connaissance 

se rapporte à la culture actuelle de celui que nous nommerons le «dialogant», à son histoire 

et à son évolution à travers le temps. C'est par la prise de conscience de sa propre culture 

que se dévoile le mythe englobant de celle-ci. Le «dialogant» doit connaître la conception 

du monde qui l'anime avant de pouvoir interpréter celle de l'autre. Cette critique devient 

encore plus vivante lorsque se rencontrent deux conceptions différentes entre soi et l' autre 

et qu'émergent alors les mythes respectifs de chacun (Rondeau, 2001:149). D'où 

l' importance de bien connaître sa propre culture. 

Une fois les mythes respectifs, non pas démystifiés mais mis à jour et transformés en 

un nouveau, viendra le rapprochement entre les «dialogants», à travers leur culture. Afin 

d'être en mesure d'interpréter et de comprendre le mythe qui sévit chez l'autre, nous 

devrons nous en imprégner jusqu'à en être convaincus, voire convertis. C'est de cette 

façon que nous pourrons comprendre comment ce dernier se perçoit et comment il conçoit 

et comprend le monde dans lequel il vit; quelle vision du monde il a. Pour arriver à un tel 

rapprochement, Panikkar utilise la théorie de l' interprétation; l'herméneutique. Selon le 

Dictionnaire des Sciences Humaines, l'herméneutique «repose ( ... ) sur une interprétation, 

laquelle requiert un dialogue entre (une) tradition et ce qui est à interpréter» (Dortier, 

2004:304). 

Panikkar propose trois types d'herméneutique pour arriver au dialogue interculturel; 



49 

les herméneutiques diachronique, morphologique et diatopique. Toutefois, parmi les trois 

types, seule l'herméneutique diatopique permettra l'accès au mythe et aux symboles de 

l'autre et ce, de la même façon qu'ils sont ressentis par ce dernier. Par herméneutique 

diatopique, Panikkar entend, «une réflexion thématique sur le fait que les topoi non reliés 

historiquement rendent problématique la compréhension d'une tradition à l'aide des outils 

propres à une autre» (1999, 213). Alors que l'herméneutique est une méthode qui vise à 

réduire ou à éliminer la distance entre un objet connu et un sujet qui interprète ce dernier, la 

spécification diatopique vient préciser que c'est pour la compréhension d'un certain 

contexte, non pas d'une époque à une autre dans une même culture (herméneutique 

diachronique), ni à l'intérieur d'une même culture à une même époque (herméneutique 

morphologique), mais plutôt afin de traverser la frontière d'un présent à un autre présent, 

d'un lieu à un autre, d'une culture à une autre. Nous nous intéresserons à ces concepts sans 

toutefois nous livrer à la pratique de la méthode herméneutique en tant que telle. 

Néanmoins, il demeure pertinent de noter que l'approche de Panikkar s'inscrit dans une 

visée interprétative tout comme notre recherche, justifiant une fois de plus le choix de cet 

auteur dans notre cadre théorique. 

En somme, la présence des trois herméneutiques, dans le processus du dialogue 

interculturel, est nécessaire, d'abord pour bien nous reconnaître dans notre culture dans le 

temps et dans l'espace (herméneutiques diachronique et morphologique), mais aussi pour 

nous approcher assez près de l'autre d'une telle façon que nous puissions ressentir ce que 

ce dernier ressent de la même façon qu ' il le ressentirait lui-même (herméneutique 

diatopique). Cette exploration, cette approche, doit se vivre de façon réciproque, soit d'une 



50 

manière où chacun des «dialogants» sera en mesure de · VOIr le mythe de l'autre, 

d'apprendre la culture qUl amme ce dernier tout en voyant sa propre culture et en 

découvrant son propre mythe. 

Ainsi mis en relation interculturelle, c'est lorsque les «dialogants» arrivent à trouver 

un nouvel horizon de signification, issu de leur milieu respectif, qui offre une nouvelle 

façon de voir et de comprendre les choses que le dialogue interculturel prend toute sa 

forme. Chez chacun des «dialogants», il y aura donc une prise de conscience sur son 

propre mythe, ce que Panikk:ar appelle la démythisation, en même temps que se produira un 

éclaircissement sur une autre façon d'interpréter. S'effectuera alors une transm ythisation; 

lorsque le mythe est découvert, lorsqu'il est mis en question, il n'est plus mythe, mais par la 

rencontre avec l'autre mythe, il se transforme pour en former un nouveau. 

Cette rencontre, ce dialogue, ne pourrait pas se faire sans le respect mutuel de chacun. 

Il faut comprendre ici le respect dans sa signification positive soit à l'encontre de la 

tolérance des «formes de vie que nous n'approuvons pas ou mêmes celles que nous 

considérons comme pernicieuses» (Panikkar, 1998:111). Le respect de l'autre doit être 

compris comme un engagement envers l'autre, plutôt que d'en appeler à la passivité. Il doit 

entraîner chez le «dialogant» la pratique de l'impératif catégorique de Kant qui stipule: ne 

jamais traiter une personne humaine autrement que comme une fin en soi» (Canto-Sperber, 

1996:1352) et non comme un moyen. L'atteinte de ce respect représente, après le langage 

et la recherche d'équivalents homéomorphes, un autre défi de la démarche interculturelle. 

En effet, Panikkar fait du respect mutuel une condition du dialogue interculturel. (Panikkar, 

1998: 123) 



51 

De plus, pour réaliser un réel dialogue interculturel , il faudrait trouver un terrain 

neutre où aucun mythe vit ou ne domine, ce que Panikkar nomme le no man 's land. Ce 

dernier étant issu d'un monde utopique, nous devrons donc toujours réaliser le dialogue 

interculturel à l' intérieur d' un mythe. 

Le dialogue interculturel nous permet donc d'ouvrir nos yeux, d'orienter notre regard 

vers un nouvel horizon de signification, quelque part entre notre culture et celle de l'autre. 

Par ce dialogue, nous ne chercherons pas à comprendre au sens de raisonner l'autre, car 

notre propre raison ne peut s' utiliser que sur notre terre, dans le temps et l'espace donnés de 

notre culture. «Nous ne pouvons pas comparer, mais nous pouvons et devons apprendre 

des sagesses des autres philosophies et cultures et donc critiquer» (Panikkar, 1998: 122). Le 

dialogue interculturel, ne propose pas de mettre complètement de côté la raison (pour 

désigner la raison Panikkar utilise le terme grec logos) ni la volonté de faire changer les 

choses, car selon Panikkar, il faut seulement surmonter toute idolâtrie envers ce qui nous 

est présenté comme la vérité, qui nous aveugle et qui nous empêche de voir notre monde tel 

qu ' il est. 

Pour y arriver, il faut considérer, à la fois la fonction et le pouvoir du mythe, sans 

toutefois omettre d' y inclure, comme le postule Panikkar, la présence «indispensable mais 

non exclusive» de la raison de l'homme, de son logos. Bien que nous ne nous soyons pas 

attardés à cette notion de logos, qui représente la compréhension rationnelle, elle demeure 

essentielle dans une démarche vers l' interculturalité. Il faut d ' abord reconnaître que la 

raison n' opère que sur son propre terrain, dans son propre mythe et donc qu' elle ne serait 

d' aucun secours pour comprendre l'autre. S' en servir face aux autres cultures reviendrait à 



52 

faire de la comparaison avec ces dernières, et tel que mentionné ci-dessus, ce n' est pas le 

but encouru par l'interculturalité. Nonobstant ce rappel, pour arriver à une réelle 

comparaison, il faudrait se situer en terrain neutre, là où aucune culture ou aucun mythe ne 

domine l'autre, ce qui paraît encore utopique, comme nous l'avons souligné avec l'idée du 

no man's land. Toutefois, c'est en accédant au logos que le mythe se révélera à l'homme. 

En effet, bien qu'il se situe au-delà du pensable, le mythe ne pourrait pas exister sans le 

pensable. C'est en se révélant à l'homme, par le logos, que le mythe se dévoile à celui-ci. 

Par contre, dès qu' il est mis à nu, nous l'avons déjà mentionné, le mythe n'est plus et il 

s'est déjà transformé en un nouveau mythe, auquel l'homme croira sans savoir qu'il y 

crOIra .. . 

2.4 Une ouverture à la diversité culturelle appuyée et partagée 

Par souci d'ouverture et pour être cohérents avec le sujet de cette recherche, nous 

proposons ici de faire le lien entre les concepts inhérents à l'approche interculturelle de 

Panikkar pensés par différents auteurs s'intéressant tantôt au dialogue interculturel, tantôt à 

l'ouverture à la diversité culturelle. Cette section sert également a apporter quelques 

précisions sur des termes qui pourraient à prime à bord sembler similaires. Nous 

présenterons également certaines idées à nuancer face à l'interculturalité. 

En effet, afin de répondre aux exigences de solidité et de rigueur du cadre théorique 

(Gohier, 2004) la section qui suit tente de créer, entre chacun des concepts, une continuité, 

une logique ou du moins une cohérence qui permet d' asseoir la pertinence et la crédibilité 

de cette recherche. Nous ne pourrons toutefois pas nous dissocier de toute subjectivité 



53 

comme il s'agit d'interprétations que nous présentons. Néanmoins, comme elle ne peut pas 

être enrayée, cette subjectivité fait partie de la créativité attendue chez le chercheur 

(Gohier, 2004 et Bardin, 2003). Malgré tout, dans un souci de rigueur, c'est par un 

discours critique que nous tisserons les différents liens de cette mise en commun de 

concepts afin d'assurer la profondeur de l'analyse de ces derniers et afin d'éviter qu'ils 

soient présentés tel un «ramassis et collage hétéroclite d'informations», pour reprendre les 

termes de Christiane Gohier (Karsenti, 2004: 88). 

Enfin, c'est dans le souci de rendre plus concrète et juste la compréhension du 

dialogue interculturel que nous tentons de créer ce réseau conceptuel. Nous procéderons à 

partir des concepts retenus chez Panikkar pour bâtir ce réseau conceptuel. 

2.4.1 Concept de vision englobante 

L'idée de la fenêtre (Panikkar, 1999) par laquelle nous regardons pour comprendre le 

monde est une image qui nous permet de bien saisir le concept de vision englobante. En 

effet, cette fenêtre est déterminée par notre culture et au-delà du cadre de cette dernière, il 

nous est impossible de voir plus large que ce sur quoi elle s'ouvre; elle englobe et délimite 

notre champde vision. Par sa vision englobante, Panikkar ne suggère-t-il pas de réunir ou 

même d'abattre toutes les fenêtres afin d'agrandir l'horizon offert par ces fenêtres? Pour y 

arriver, il faut essentiellement la présence du dialogue interculturel. La vision englobante 

est la fécondation des différentes fenêtres par lesquelles regardent les diverses cultures. 

Il ne faudrait toutefois pas confondre cette vision englobante avec ce que propose un 

des objectifs du PFÉQ, soit la «construction d'une vision du monde» (MÉQ, 2001 :6). Cette 



54 

vision du monde, ou weltanschauung pour reprendre le terme de la philosophie allemande, 

«définit une attitude générale face à la vie. Elle intègre à la fois une représentation globale 

de la réalité (monde physique et social) et un type d'engagement existentiel» (Dortier, 

2004:847). La vision du monde, ainsi définie, dépasse le cadre de la connaissance passive 

et entraîne une prise de position face à la diversité. Néanmoins, il ne faut pas perdre de vue 

que cette vision est le construit d'une culture particulière, elle représente une seule fenêtre 

pour regarder le monde. Elle ne rejoint donc pas les autres visions, mais s'opère à même le 

mythe englobant. Alors que la vision du monde pose un regard sur le monde, la vision 

englobante reconnaît les différents regards qui peuvent être posés de part et d'autres selon 

les différentes cultures. Le caractère englobant représente donc la fécondation des 

différentes conceptions qui sera créée par le dialogue interculturel. 

Plus près du concept de vision englobante peut se trouver celui du vivre ensemble tel 

que défini par le Rapport à l 'UNESCO de la Commission internationale sur l 'éducation 

pour le 2r siècle que nous avons vu dans la problématique. En effet, partant du fait que 

ces deux derniers représentent des buts à atteindre, on peut tisser un rapprochement dans 

leur désir de faire naître dans la diversité culturelle de nouveaux liens respectueux et des 

nouvelles façons de considérer l'autre. 

2.4.2 Concept d'interculturalité 

L'interculturalité est un, sinon le concept central de la démarche de Panikkar. En fait, 

il représente à la fois la méthode et le but de l'approche interculturelle (Rondeau, 2001). 

Malgré qu'il puisse paraître utopique à première vue de concevoir le rassemblement de tous 



55 

les aspects qu'elle prétend rejoindre (religion, culture et philosophie), cette interculturalité 

invite à la reconnaissance de la diversité culturelle de façon analogue au concept d 'altérité 

tel que pensé par Martine Abdallah-Ptreceille(1999). 

En effet, l'ouverture à l'altérité, pour cette auteure, permet de comprendre ce qui 

anime et ce qui se vit chez l'autre de la même façon que le veut l'interculturalité; soit non 

pas dans une optique d'un savoir généralisé, mais plutôt dans le désir de partage de la 

diversité culturelle. «L'objectif (de l'ouverture à l' altérité) est donc d'apprendre la 

rencontre et non pas d'apprendre la culture de l'autre ( . . . ) >> (Abdallah-Ptreceille, 1999:59). 

Par l'idée de rencontre, elle soulève déjà l'importance du contact, comme le fait le dialogue 

par la nécessité de mutualité. Aussi, cette conception suggère sur le plan éthique d'être 

responsable face à la relation avec l'autre. «Il s' agit d'agir avec et non pas sur autrui» 

(lbid.:69). Un grand souci est porté au respect nécessaire à la relation avec l'autre; une 

relation qui entraînera une action; le dialogue interculturel. L' interculturalité et l'altérité 

cherchent toutes deux la rencontre des cultures en présence. 

Ces deux concepts, qui s'inscrivent aisément dans la même posture épistémologique 

que cette recherche, soit l'impossibilité de prétendre tout connaître et de posséder la Vérité, 

nous amènent à mettre en évidence le fait que la culture ne peut pas être objectivée ni 

cantonnée dans un savoir fixe. Comprendre la culture induit nécessairement une grande 

subjectivité de la part de celui qui la transmet tout autant de celui qui la reçoit. 

Personnellement, en tant que chercheure, nous ne nous dissocions pas de cette subjectivité 

en partant du simple fait que nous représentons le premier instrument avec lequel nous 

travaillons (Savoie-Zajc, 2004: 127). C'est pourquoi nous réitérons que ces intuitions 



56 

demeurent interprétatives selon les connaissances que nous possédons et selon le bagage 

théorique que nous avons accumulé jusqu'à aujourd'hui. 

2.4.3 Concepts inhérents au rapport à l'autre 

Par la démarche qu'il propose, Panikkar n' adhère pas à une conception 

monoculturaliste. Comme nous l'avons précédemment présentée, cette attitude tente d'unir 

toutes les cultures sous une seule. Pour Panikkar, il est tout à fait impossible d'arriver à un 

tel consensus. Les obstacles qui se dressent au dialogue sont assez persuasifs pour en 

démontrer l'absurdité. La seule condition du respect mutuel étant balayée de la main par le 

monoculturalisme est assez pour démontrer l' incompatibilité de ce dernier avec une 

approche interculturelle. Cette visée d' une Culture s' inscrit dans celle d' universalité et 

repousse à la fois tout particularisme, car elle propose une voie unique. En effet, à vouloir 

rejoindre toutes les cultures sous la même conception de ce qu'est l'homme et de son rôle 

par rapport au monde, on renie la présence de l'autre tel qu'il est. Malheureusement, cette 

conception nous colle à la peau par notre statut occidental et il nous fait bien peur de penser 

qu'elle définit probablement notre mythe ... 

Loin du monoculturalisme, le dialogue interculturel ne cherche pas non plus à 

s' inscrire dans une vision multiculturaliste où se juxtaposent différentes cultures. Pour 

Panikkar, cette attitude ne peut s' avérer ni praticable ni possible car elle tente de réunir ce 

qui est incompatible. «Le multiculturalisme nous conduit à une guerre des cultures (avec la 

déroute prévisible des moins forts) ou nous condamne à un apartheid culturel qui à la 

longue se fait lui aussi irrespirable» (1998: 116). 



57 

Ce qu'il pourrait admettre comme se rapprochant le plus du rapport à l'autre qu'il 

défend, serait le pluriculturalisme qu ' il définit comme l'existence de différentes cultures 

s'épanouissant dans leurs lieux respectifs et d'où un respect mutuel s'installe entre chacune 

d'elles, sans qu'elles ne cherchent à se «connecter» les unes aux autres ou à dominer les 

autres (Panikkar, 1998). Toutefois, ce rapport à l'autre n'en est pas vraiment un, car bien 

qu'il y ait présence de respect, aucune relation ne se crée, donc il n'y a aucune possibilité 

de dialogue interculturel. 

C'est donc uniquement dans une approche d'interculturalité que peut aboutir le 

dialogue interculturel. Ainsi, chacune des cultures est invitée à reconnaître que d' autres 

cultures vivent de façon différente et ont des visions du monde différentes. Plus encore, par 

la VOle du dialogue interculturel, l' interculturalité cherche la fécondation et 

l'enrichissement mutuels pour amver à développer une vision englobante issue des 

différentes conceptions. Différents ponts seront ainsi créés afin de permettre la coexistence 

et la co-occurrence des différentes cultures. 

2.4.4 Le concept d 'herméneutique 

Que nous parlions d 'herméneutique ou d'interprétation, nous œuvrons dans le même 

champ sémantique, car le premier est la science de l' autre. La définition de cette science 

révèle qu'elle «repose sur une interprétation, laquelle requiert un dialogue entre (un) et ce 

qui est à interpréter (Dortier, 2004:303). Il doit donc y avoir, pour qu'il y ait interprétation 

de l'autre, un contact par le dialogue avec l' autre. Cette nécessité d'établir une relation 

avec autrui pour rendre l' interprétation possible se vit également avec le concept de 



58 

reconnaIssance. En effet, la reconnaissance, nous le verrons dans la section 4.5 , nécessite 

la présence de l'autre. Sans cette condition, la reconnaissance ne peut pas avoir lieu. Nous 

créons donc ici un parallèle entre interprétation et reconnaissance; tous deux s' animant en 

fonction d ' autrui. Ce parallèle devient encore plus parlant face à la diversité culturelle 

lorsque nous considérons l'aspect diatopique de l'herméneutique qui cherche à diminuer la 

distance entre deux frontières, deux cultures, deux présents. En effet, nous ne pouvons pas 

prétendre comprendre l'autre, représentant de la diversité culturelle et interpréter son 

horizon de significations sans être en relation avec ce dernier. Nous ne pouvons pas avoir 

la conviction de connaître l'autre si nous ne nous sommes jamais rencontrés , si nous ne 

sommes jamais entrés en dialogue, si nous n'avons pas reconnu en lui une richesse à 

partager, à interpréter, à adopter. 

La reconnaissance de l'autre et l'interprétation de ce dernier dans la démarche 

interculturelle nous ramènent, encore une fois, au regard de Sartre lorsqu'il s'intéresse au 

pour-autrui, à l'existence d'autrui (Sartre, 1968). Ce dernier qualifie le regard de l'autre de 

spatialisant et temporalisant. Il y aurait donc une distance entre le regardé et le regardant 

tout comme le regard serait simultané. «(L)a simultanéité suppose la liaison temporelle de 

deux existants qui ne sont liés par aucun autre rapport. ( ... ) Elle suppose la co-présence au 

monde de deux présents envisagés comme présences-à. » (Sartre, 1968:325). Être en 

relation avec l'autre, c'est créer le moment où devient possible l'interprétation, où devient 

envisageable le dialogue interculturel, où peut naître la reconnaissance de l'autre et le 

partage de la diversité. Sans la présence de l'autre, le soi ne peut pas savoir qui il est, il ne 

peut pas savoir qui l'autre est. Pour créer le dialogue interculturel, on doit donc réduire 



59 

l' espace entre le soi et l'autre de façon à entrer en relation. 

2.5 Connaissance et reconnaissance 

L'objectif de cette recherche étant d'analyser le PFÉQ selon son implication quant à 

l' ouverture à la diversité culturelle et selon la perspective dominante dans laquelle s'inscrit 

cette ouverture (connaissance ou reconnaissance), nous avons défini ce que représentaient 

pour nous ces deux critères d'évaluation afin d'assurer une rigoureuse évaluation. Nous 

nous sommes penchés sur différentes conceptions des termes connaissance et 

reconnaissance afin de pouvoir circonscrire la définition de ces derniers et ainsi mieux 

évaluer chaque unité de sens dans la grille d' analyse. L'étude, non exhaustive, de ces 

notions fut rendue possible par une revue de littérature dans le champ des sciences sociales 

en général, et plus particulièrement face à certains écrits s'intéressant au domaine de 

l'éducation. Nous n'avons toutefois pas la prétention d' avoir décortiqué en profondeur ces 

deux termes. Le but de cette section est d'étaler certaines conceptions, pour en faire 

ressortir notre propre compréhension et ainsi soutenir notre évaluation des unités de sens. 

2.5.1 Connaissance 

La définition du concept de connaissance ne s'avère guère facile. En effet, ce dernier 

se partage selon différents aspects (Rey, 2005:1779). D'abord, il varie selon son nombre 

qui fait parfois appel à la connaissance ou parfois aux connaissances. Aussi, la 

connaissance peut être entendue comme un processus, soit faire la connaissance de 

quelqu' un, ou comme un contenu, soit la somme de connaissances. Enfin, elle peut revêtir 

un sens singulier, soit propre à la personne ou un sens théorique, empirique et scientifique 



60 

(Ibid.: 1780) 

Le concept de connaissance sera présenté à travers différentes perspectives; par un 

survol historique de l'utilisation du terme connaissance et des différentes définitions qui y 

sont attribuées et à l'aide d' applications en diverses situations. Nous terminerons avec les 

indicateurs relatifs à notre propre conception de la connaissance que nous aurons retenus 

des diverses définitions consultées. Ces derniers nous auront guidée dans l'évaluation des 

unités de sens. 

2.5.1.1 Petite histoire de la connaissance 

Au cours des années, la signification de connaissance a pris diverses orientations et 

elle a même été sujette à une théorie (De la Garanderie, 2002). Il ne s'agit pas tant de 

dresser l'évolution chronologique que de présenter les différentes définitions fournies par 

les multiples domaines qui l'utilisent. 

Tout d'abord, en général, la connaissance est considérée comme un rapport de la 

pensée à la réalité extérieure. Elle engage une notion de vérité et s'associe aux critères 

d'universalité et de nécessité, «elle est une opinion vraie, accompagnée de raison» (Notions 

1, 2004: 197). Cette idée est également partagée par Fourez et ses collaborateurs, lorsqu' ils 

considèrent que «(l)e propre des connaissances humaines [ ... ] est d'être utilisables dans une 

pluralité de situations» (Fourez et aIl. , 1997: 83). On souligne ici le critère de 

«transférabilité» des connaissances (Ibid.). 

Plus près des préoccupations de ce travail, le Dictionnaire actuel de l'éducation 

désigne les connaissances comme les «faits, informations, notions, principes qu'on acquiert 



61 

grâce à l'étude, l'observation, l'expérience» (Legendre, 2005:274). Ces connaissances, en 

didactique, se rapportent à des «connaissances générales dont la somme constitue la 

culture», à «des connaissances clés, jugées indispensables dans un milieu spécifique» ou 

encore à «des connaissances dites prétextes qui servent au développement d'habiletés chez 

le sujet» (Ibid.). Elles peuvent également être classifiées selon qu'elles sont procédurales, 

conditionnelles ou déclaratives; selon l'approche cognitive ou selon leur contenu 

épistémique; sous les connaissances formelles, vagues, évolutives ou incertaines, etc. 

(Ibid.:275) 

2.5 .1.2 La connaissance en application 

Déjà, à partir d'ouvrages de référence, la connaissance peut être classée sous 

différents aspects et faire émerger diverses définitions ou utilisations. Nous nous 

intéresserons maintenant aux caractères particuliers que peut revêtir la connaIssance 

lorsqu'elle est utilisée dans c~rtains contextes. 

C'est sous l'aspect épistémologique que l'on retrouve la plus grande divergence des 

définitions du concept de connaissance. À titre d'illustration, nous présentons ici la 

connaissance utilisée, tantôt dans un esprit positiviste, tantôt constructiviste, pour en 

montrer la divergence. 

Face au caractère de vérité, les positivistes empiristes prétendent que la vérité existe 

et qu'on la «découvre». Dans la pensée du positivisme kantien, toute connaissance doit 

partir de l'expérience. Ainsi les connaissances résultent de l'interprétation de l'expérience 

(Fourez et aIl., 1997: 11). La vérité serait donc sous nos yeux, à nous de la découvrir. .. et 



62 

nous connaîtrons tout? 

De leur côté, les constructivistes proposent que l'objet ne soit jamais un donné, mais 

une construction opérée par le sujet qui est en processus de connaissance de cet objet. On 

ne peut donc pas découvrir, ni chercher la connaissance, mais on doit la structurer. Ce qui 

rejoint également la pensée de Piaget pour qui les connaissances sont des concepts qUI 

s' organisent et qui se structurent pour permettre l'atteinte de buts (Ibid. : 13). 

Il est pertinent face à cette dernière implication de la connaissance d'ajouter la vision 

sociologique de la connaissance. Cette dernière prétend que chaque société introduit des 

éléments subjectifs dans sa construction, la connaissance variant donc selon les sociétés 

(Encyc1opedia Universalis, 1980:914). 

2.5.1.3 Conception de la connaissance retenue pour ce mémoire 

Par ces quelques conceptions, il est aisé de constater un éventail de définitions que 

nous pouvons retrouver au sujet de la connaissance. Afin de mene~ à terme une évaluation 

cohérente et rigoureuse des unités d'analyse, nous avons retenu les critères qui s'inscrivent 

dans notre conception de la connaissance et qui, nécessairement, rejoignent majoritairement 

celle du milieu éducatif (Legendre, 2005). 

La connaissance engage: 

-l'objectivation; 

-la «transférabilité»; 

-l'universalité; 



63 

-la validité; 

-le rapport sujet-objet unilatéral (par expérience, observation, écoute); 

-la rationalité; 

-la vérité. 

2.5.2 Reconnaissance 

Afin de permettre une évaluation juste et valide des unités de sens, nous nous devons 

également de bien définir ce que nous entendons par reconnaissance. Dans un souci de 

cohérence, nous présenterons ce concept selon les mêmes perspectives abordées avec le 

concept de connaissance. 

2.5.2.1 Petite histoire de la reconnaissance 

Avant de nous attarder au sens généralement utilisé aujourd'hui pour définir le 

concept de reconnaissance, il importe de porter notre attention sur la première apparition du 

concept en 1538. À cette époque, on définissait la reconnaissance comme «un signe de 

ralliement», puis un peu plus tard, en 1680, «comme le fait de se reconnaître, de s'identifier 

mutuellement» (Rey, 2005:39). Cette dernière définition semble, à travers les références 

consultées, entre autres, Le Grand Robert de la langue française et le Dictionnaire Culturel 

en langue française, avoir laissé la place à trois types de reconnaissance. 

On parlera d'abord de la reconnaissance comme de l'acte de «saisir par l'esprit, par la 

pensée en reliant entre des images, des perceptions» (Rey, 2005:39). Il s'agit donc ici de la 

re-connaissance de ce que nous avons déjà connu, déjà vu. On fait référence à 



64 

l'établissement d'une relation d'identité, au fait de retrouver quelqu'un ou quelque chose 

sans changement. Aussi, la reconnaissance peut être comprise comme le fait d'accepter, de 

tenir pour vrai . Ainsi, on peut reconnaître ses tords, reconnaître qu'on s'est trompé. Enfin, 

le troisième sens général que l'on donne à la reconnaissance touche à la gratitude 

témoignée envers quelqu'un pour une action commise, par exemple. 

Au-delà de ces définitions générales de la reconnaissance, il est intéressant de 

consulter les penseurs qui se sont attardés à cette notion. La reconnaissance, à ses débuts, 

aurait été négligée comme concept, ne servant jamais de référence aux grands courants de 

pensée (Canto-Sperber, 1996: 1352). Voici donc un survol historique des différents penseurs 

qui ont contribué au développement de la notion de reconnaissance et à son importance. 

Bien qu'il ne prétendait pas parler de reconnaissance, Jean-Jacques Rousseau (1712-

1778), amena l'idée de considération. Cette dernière était rendue essentielle par le fait que 

l 'homme devait, une fois sorti de sa vie paisible, en état de nature, retrouver l'estime 

sociale. L'homme civilisé a donc besoin des autres pour exister, pour accéder à la 

condition humaine (Sciences Humaines, 2002:28). Cet écrivain et philosophe français, 

proposait d'ailleurs l'idée du regard pour être considéré, pour être reconnu. Cette idée fut 

reprise par Adams Smith (1723-1790) qui considérait le regard des autres comme la 

condition pour accéder à l'humanité. Le besoin d'être regardé serait à la base de tous les 

autres besoins (Ibid.) et constituerait pour cet économiste libéral anglais «le désir le plus 

ardent de l'âme humaine» (Dortier, 2004:712). L'Allemagne fut la première à voir un 

philosophe utiliser le terme reconnaissance. En effet, Hegel (1770-1831) pensait la 

reconnaissance comme une lutte à trois paliers garantissant tous progrès moraux. Cette 



65 

lutte débute par un besoin de reconnaissance juridique, pour ensuite réclamer la 

reconnaissance dans l'amour qui apporte une sécurité affective et finalement pour atteindre 

la reconnaissance étatique qui assure la reproduction sociale. (Sciences Humaines, 

2002:28). 

Plus près de nous, Charles Taylor (1931-), s'intéressant au pluralisme, considère le 

besoin de reconnaissance non seulement pour tout individu, mais également pour les 

communautés. Le déni de cette reconnaissance représenterait même, pour ce philosophe et 

politologue québécois, une oppression (Dortier, 2004:713). Aux suites de Hegel, un 

philosophe et sociologue allemand, s'intéressa à la «lutte pour la reconnaissance». En effet, 

Axel Honneth (1949-) en a d'ailleurs fait le titre d'un de ses ouvrages. Pour ce dernier, 

l'évolution morale de la société serait attribuable au fait que les individus ne cherchent pas 

à s'abaisser les uns des autres, mais plutôt à être reconnus dans leur individualité. Cette 

lutte, reprend elle aussi trois paliers. Elle prend son origine dans l'amour et la sollicitude, 

pour les relations familiales et amicales; pour ensuite aller rechercher considération et 

respect dans l'espace juridique et social ; et pour finalement accéder à «l'estime et à la 

reconnaissance de l' utilité de chacun» pour former ainsi la solidarité (Dortier, 2004:714; 

Sciences Humaines, 2002:29). Avec ces deux penseurs contemporains, nous pouvons 

déduire l'importance de nous ouvrir de plus en plus à l'autre et de le reconnaître dans sa 

diversité. 

Par le travail de ces penseurs, la notion de reconnaissance prend un tout autre sens 

que les trois définitions générales retrouvées dans les outils de référence. Encore plus, la 

mise en application de ce concept nous dévoilera que selon les contextes où l'on criera à la 



66 

reconnaissance, cette dernière s'attribuera de nouvelles couleurs. 

2.5 .2.2 La reconnaissance en application 

La littérature consultée nous permet de constater que le concept de reconnaissance 

n' est fixé (et fixable) en aucune manière vu les multiples définitions qu 'on peut lui attribuer 

(Canto-Sperber, 1996: 1352). À travers les situations suivantes, nous montrerons combien 

vaste est le champ d'application de ce concept. 

La reconnaissance portera tantôt la responsabilité de solidarité sociale recherchée par 

les communautaristes qui la considèrent comme l'estime accordée à des modes de vie 

étrangers. Elle sera aussi comprise comme le respect mutuel dans l'éthique de la 

discussion. Un respect qui porte à la fois sur la singularité et sur l'égalité de tous (Canto-

Sperber, 2002: 1352). On peut également retrouver en la reconnaissance la sympathie. «Il 

ne s'agit ni d' une connaissance intellectuelle, d'une fusion affective, mais d'une saisie 

immédiate du sens émis par l'autre» (Encyclopedia Universalis, 2004:81). 

Besoin ou désir? On parlera tantôt de besoin, tantôt de désir lorsqu'il s'agit de la 

reconnaissance. Il y a certes une distinction à faire entre ces deux types de reconnaissance, 

bien que chacun requiert la présence de l' autre. 

Pour ce qui est du besoin, plusieurs penseurs dont Hegel, prétendent que sans celle-ci, 

l'homme ne peut pas être. La reconnaissance est alors vue comme essentielle, le rapport 

d'une conscience à l'autre se construisant par celle-ci. C'est d'ailleurs la définition qu'en 

fait le Dictionnaire des sciences humaines; «le besoin de reconnaissance -entendu comme 

quête de l'estime publique- suppose une dépendance à l'égard d'autrui qui est constitutive 



67 

de la nature humaine et ne peut se satisfaire de la vie solitaire» (Dortier, 2004:712). On 

pourrait dire qu ' en tant que besoin, la reconnaissance représente l'assise de notre existence 

(Todorov, 2002:22). 

La reconnaissance sera considérée comme un désir à partir du moment où elle 

cherchera les honneurs et le prestige. Cette forme de reconnaissance pourrait être pensée 

comme la seconde étape de la reconnaissance, soit la confirmation de notre valeur 

(Ibid.:24), comme par exemple dans une relation hiérarchique où le patron offre de la 

reconnaissance à un employé pour le travail accompli6. Bien que nous ne cherchions pas le 

rejet ou le manque de confirmation de notre valeur, cette défaillance, comme l'indique 

Todorov, est négligeable comparativement au déni ou au manque de reconnaissance de 

notre existence. 

2.5.2.3 Conception de la reconnaissance retenue pour ce mémoire 

Lorsque nous considérons la reconnaissance de l'autre, nous ne nous intéresserons 

pas à l'aspect «connaître à nouveau», car celui-ci ne peut se dissocier totalement de la 

connaissance en tant que telle. Nous puisons davantage notre compréhension dans 

l'ouvrage fait par les di vers penseurs duquel nous retenons les quelques indicateurs 

suivants, qui semblent être présents dans la plupart des écrits. Ceux-ci permettront 

l'évaluation des unités d'analyse. 

6 Cette dernière forme ne saura retenir notre attention, car nous opérons dans un cadre égalitaire, 

pluraliste où la hiérarchie entre les sujets ne doit pas être un facteur déterminant de la reconnaissance 

recherchée, bien au contraire. 



68 

La reconnaissance engage: 

-l'accès à la condition humaine (elle est un besoin humain personnel ou 

communautaire); 

-la considération; 

-l'estime sociale; 

-la solidarité; 

-le respect mutuel; 

-la sympathie. 

Hypothétiquement, nous croyons que les intentions d'ouverture à la diversité 

culturelle du PFÉQ s'inscrivent davantage dans la perspective de connaissance alors qu'une 

approche interculturelle devrait se situer dans la perspective de la reconnaissance. Les 

définitions présentées sont d'ailleurs éloquentes à ce sujet. La distinction la plus frappante 

sur laquelle nous opèrerons notre interprétation se situe au plan de la relation soi\autre. En 

effet, dans le processus de connaissance, nous en comprenons qu'il s'agit d'une relation à 

sens unique, soit un sujet qui comprend un objet; alors que dans la reconnaissance, il y a 

présence de deux sujets actifs en interaction. Comme nous l'avons souligné, la 

reconnaissance est un besoin et elle est, à notre avis, encore plus vitale dans notre société 

d'aujourd'hui où se côtoie la diversité. 

En somme, pour faire un clin d'œil à notre cadre théorique, il est pertinent de noter 

que pour Panikkar, l' interculturalité, qui repose sur la philosophie interculturelle, est «une 



69 

activité de reconnaIssance avant d'être une activité de pure connaissance» (Panikkar, 

1998:106). 



70 

CHAPITRE 3 LA METHODOLOGIE 

3.1 Recherche qualitative 

Le choix de la méthodologie doit découler des postures épistémologiques et 

théoriques avancées au départ de la recherche pour former un tout cohérent et ordonné, 

c' est pourquoi nous nous engageons vers la recherche qualitative\interprétative qui est 

associée au paradigme interprétatif (ou socioconstructiviste selon les auteurs consultés) 

(Karsenti et Savoie-Zajc, 2004). Le choix de cette méthodologie tient aussi du fait que, 

dans ce type de recherche, l'utilité sociale remplace la scientificité et permet l'appropriation 

de sens et la transformation de la réalité, tel le soulignait Michèle Vatz Laaroussi lors d' un 

colloque en recherche qualitative sur la recherche interculturelle (Institut de recherche et de 

formation interculturelle de Québec (IRFIQ) et Association pour la recherche qualitative 

(ARQ), 2005). 

Le chercheur qualitatif, afin de bien intégrer et comprendre son objet d'étude, doit 

faire preuve d'empathie. Cette qualité, qui est comprise comme l' «immersion dans le 

monde des significations subjectives de l'autre» (J odelet, 2003 : 149), rejoint notre posture 

paradigmatique tout comme celle de notre cadre théorique. C'est donc par souci de 

cohérence avec l'ouverture à la diversité que notre projet s'inscrit dans cette méthodologie 

qualitative. Bien qu'il existe plusieurs méthodes de recherche s'inscrivant dans celle-ci, 

nous devrons arrêter nos choix sur quelques-unes d'entre elles, sans toutefois vouloir 

discréditer les autres méthodes. 



71 

Afin de répondre à notre premIer objectif, nous nous orienterons d'abord vers 

l'anal yse de contenu. Cette dernière permettra de déterminer dans quelle mesure les 

intentions d'ouverture à la diversité culturelle proposées dans le PFÉQ peuvent s'inscrire 

dans une approche d'interculturalité. Par celle-ci, nous nous engageons dans une recherche 

de vérification (Poirier, 2005). Ensuite, pour rejoindre notre deuxième objectif, nous 

évaluerons chacune des unités de sens à l'aide de deux critères d'évaluation, soit la 

reconnaissance et la connaissance tels que définis dans le cadre théorique. Cette dernière 

étape servira à situer les intentions d'ouverture à la diversité culturelle proposées par le 

PFÉQ dans l'une ou l'autre de ces perspectives. 

3.2 L'analyse de contenu 

L'analyse de contenu a été retenue afin de rencontrer notre premIer objectif de 

recherche. Par ce dernier nous envisageons analyser le PFÉQ afin de faire ressortir les 

thèmes inhérents à l'ouverture à la diversité culturelle pour évaluer s'ils favorisent 

l'interculturalité telle que pensée par Panikkar. Notre deuxième objectif sera également 

couvert par cette analyse en évaluant les thèmes dans une prédominance de connaissance 

ou de reconnaIssance de la diversité culturelle. L'analyse de contenu, «a pour intérêt 

d'accroître la compréhension du matériel analysé à un niveau différent de celui d'une 

simple lecture de sens commun» (Bardin, 2003, 243). Elle doit être menée de façon 

rigoureuse afin d' enrayer les faiblesses possibles encourues, parmi lesquelles on dénombre 

la subjectivité et les procédures de validation absentes. À cette fin, nous avons procédé tout 

au long des différentes étapes à une validation de nos choix par différents professeurs de 

l'Université du Québec à Rimouski selon leur champ de compétence. Ainsi aura été 



72 

sollicitée l'aide de Jacques Daignault, directeur de recherche, de Virginie Martel, de 

Abdellah Marzouk et de Dany Rondeau. Nous sommes également allés chercher les 

commentaires de Robert Vachon, directeur de l'Institut Interculturel de Montréal. Pour ce 

qui est de la subjectivité, il nous sera impossible de l'enrayer entièrement, car nous 

constituons le principal instrument de notre recherche et que nous devrons opérer certains 

choix tout au long des analyses (Mucchiellli, 2004; 227). 

3.2.1 Quel type d'analyse de contenu? 

Faire une analyse de contenu implique différents choix quant à l'orientation désirée et 

quant au matériel utilisé pour la recherche. Dans le cas présent, nous utiliserons une 

analyse de contenu dite manifeste, soit sur ce qui est explicitement exprimé dans le corpus 

(Lamoureux, 2000). Elle s'inscrit aussi dans le cadre d'une analyse de contenu constitué, 

cette dernière étant comprise comme une méthode qui consiste à classer ou à codifier divers 

éléments d'un message dans des catégories, afin de mieux faire apparaître le sens (Mayer, 

R. et coll., 2000). Aussi, nous travaillerons à partir d'un matériel donné, le Programme de 

formation de l'école québécoise étant ici l'objet de cette étude et représentant des données 

recueillies à l'état naturel et non provoquées (Moscovici, S et Buschini, F., 2003). Notre 

analyse de contenu s'inscrit donc dans les types d'analyse de contenu dite de vérification 

d'hypothèse(s); qualitative, pour faire ressortir ou non la présence de certains thèmes; et 

directe, qui cherche la signification dans ce qui est littéralement exprimé (Aktouf, 1987). 

Par cette analyse nous pourrons également évaluer dans quelle perspective s'inscrivent les 

différentes unités de sens. 



3.2.2 Les différentes étapes 

3.2.2.1 La préanalyse: 

73 

Elle se définit par le «mécanisme exploratoire et la mIse en place des pnncipes 

organisationnels» (Moscovici et Buschini, 2003; 247). Elle comporte la constitution du 

corpus ainsi que la formulation d'une hypothèse. 

Le corpus: 

Afin de mener à terme une analyse efficace, le corpus doit être préparé et il doit 

définir de façon claire et précise tous les éléments qui y seront traités. Dans la présente 

recherche, le corpus est conçu à partir des unités de sens retenues relativement aux 

intentions d'ouverture à la diversité culturelle présentes dans le PFÉQ (voir Annexe 1). 

Les intentions d'ouverture à la diversité culturelle dont nous faisons mention se 

retrouvent à même la présentation du PFÉQ. Afin de bien comprendre à quoi elles font 

référence, nous avons consulté divers ouvrages cités comme assises dans le PFÉQ (MÉQ, 

2001 :2). Ce que nous avons présenté dans la problématique. Cette section vise donc à 

étaler les concepts inhérents à l'ouverture à la diversité culturelle ainsi que les mots-clés 

auxquels ils renvoient respectivement. Les balises pour retenir les unités de sens se 

rapportant aux intentions d'ouverture à la diversité culturelle, tournent autour des quatre 

concepts suivants: ouverture sur le monde; compréhension du monde; apprendre à vivre 

ensemble et vision du monde. Voyons à quels mots-clés ces concepts renvoient. 

Lorsque nous considérons les intentions d'ouverture sur le monde et, 

conséquemment, celles de diversification, nous pouvons étendre cette compréhension aux 



74 

mots-clés suivants: ouverture sur le monde; mondialisation\intemationalisation; tolérance et 

acceptation de la diversité; diversification\complexification de la société; ouverture à la 

diversité culturelle et moins présents ceux d'adaptation et de la compréhension 

interculturelle qui rejoignent davantage les prochains concepts. 

Nous retenons comme mots-clés inhérents aux concepts compréhension du monde et 

apprendre à vivre ensemble, les suivants: appropriation de son milieu; compréhension du 

monde\ compréhension mutuelle\ des particularismes; cohésion sociale\ apprendre à vivre 

ensemble\ socialisation; découverte de l'autre; sentiment d'appartenance à la 

collectivité\solidarité; respect et tolérance du pluralisme\ de la diversité; société 

démocratique\équitable\égalitaire\juste; projets communs; adaptation à la diversité; 

l'appréciation des autres cultures\enrichissement par la diversité; interdépendance 

planétaire; échange pacifique\dialogue. L'omniprésence du terme vision du monde dans le 

corpus nous contraint à en faire une section distincte. En effet, à titre informatif seulement, 

nous retrouvons de façon pertinente l'expression «vision du monde» plus d'une dizaine de 

fois à travers l'ensemble des domaines consultés dans le PFÉQ. Néanmoins , dans les 

catégories, nous la placerons dans les mots-clés relatifs à la compréhension du monde, car 

nous ne pouvons pas l'en dissocier. 

En somme, à la lumière de la compréhension que nous avons de ces ouvrages de 

référence, il serait attendu que les intentions retenues dans le PFÉQ en soient le reflet. Afin 

d 'en arriver à sélectionner les unités de sens inhérentes à ces concepts, nous avons procédé 

selon les trois tâches suivantes. 



75 

• Tâche 1: Sélection des sections 

Le PFÉQ comporte neuf grandes sections (ou chapitres) dans lesquelles on retrouve 

des sous-sections. Chacune des grandes sections a été évaluée selon le critère de sélection 

suivant: 

On retrouve dans la présentation de la section (chapitre) des intentions explicitement 

formulées quant à l'ouverture à la diversité culturelle selon les concepts préalablement 

explicités. 

De cette sélection, nous avons conservé huit grandes sections (chapitres) qUi 

répondaient à ce critère. Seul le chapitre 6 - Domaine de la mathématique, de la science et 

de la technologie- fut retiré, car il ne proposait aucune ouverture à la diversité culturelle 

dans sa présentation. 

• Tâche 2: Sélection des sous-sections 

Les chapitres retenus ne représentant pas tous le même modèle, nous nommerons 

sous-sections: 

-chacun des différents points traités dans la présentation du PFÉQ; 

-les différents domaines généraux de formation; 

-les différentes compétences, qu'elles soient transversales ou disciplinaires (Sens de 

la compétence et composantes de la compétence). 

Le même critère de sélection s'impose pour les sous-sections. Ainsi nous avons 

écarté plusieurs sous-sections qUi ne comportaient pas, dans leur présentation, des 



76 

intentions d 'ouverture à la diversité culturelle. 

• Tâche 3: Sélection des unités de sens 

L' étude des concepts utilisés par le PFÉQ pour exprimer l' ouverture à la diversité 

culturelle a laissé place à plusieurs mots-clés qui permettent la catégorisation des unités de 

sens. Nous avons regroupé ces mots-clés en six catégories. Parfois la distance peut 

paraître mince entre les catégories, mais l'essentiel de cette démarche réside dans la 

justification de chacun des éléments que nous avons retenus comme s' inscrivant dans les 

intentions d 'ouverture à la diversité culturelle proposées dans la présentation du PFÉQ. 

C'est donc à partir des unités retenues après cette catégorisation que fut constitué notre 

corpus. Cette catégorisation vient asseoir la validité de chacune des unités de sens qui 

soutiendront notre analyse. De plus, leur pertinence tient du fait qu ' elles sont toutes issues 

du PFÉQ, dans lequel nous retrouvons, «à titre de document ministériel officiel, les 

apprentissages essentiels à la formation des jeunes» (MÉQ, 2001:2). 

Les catégories: 

1- compréhension du monde\ mutuelle\interculturelle \ des particularismes\ de son milieu; 

vision du monde; 

2- vivre ensemble (apprendre à) \ socialisation\ cohésion sociale\ découverte de 

l'autre\sentiment d' appartenance à la collectivité\ solidarité\ interdépendance planétaire\ 

adaptation \enrichissement et appréciation de la diversité; société démocratique\équitable 

\égalitaire( égalisation des chances pour tous )\juste; 

3- diversification\cornplexification de la société; 



77 

4- attitudes envers l'autre; respect, acceptation et tolérance du pluralisme\ de la diversité; 

5- projets communs\ échange pacifique\dialogue; 

6- ouverture sur le monde\ à la diversité culturelle \mondialisation \internationalisation. 

Les unités d' analyse doivent s'inscrire dans au moins une de ces catégories pour être 

retenues. 

Les unités de sens retenus de ces huit sections et de leurs sous-sections ainsi ciblées 

forment le corpus sur lequel portera notre analyse de contenu. Les unités d'analyse sont 

représentées par les phrases (ou segments de phrases) qui exposent explicitement des 

intentions d'ouverture à la diversité culturelle . 

. Il importe de préciser que, selon le cas, les rubriques critères d'évaluation, évolution 

de la compétence, ou attentes de fin de cycle, repères culturels et savoirs essentiels seront 

utilisées pour soutenir la discussion, sans toutefois être directement soumises à l'analyse de 

contenu. En effet, ce choix repose sur le fait qu'elles représentent des repères, des balises 

et des ressources et savoirs indispensables pour, d'une part, situer l'élève dans son niveau 

d'apprentissage et d' autre part, pour soutenir l'enseignant dans ses activités pédagogiques 

(MÉQ,2001:9). Ces derniers s'éloignent de l' objectif de cette analyse. Nous croyons que 

de les inclure systématiquement dans l'analyse apporterait une lourdeur et peu d'intérêt à 

celle-ci. 

Ces tâches furent réalisées à plusieurs reprises afin d'arriver à une ébauche de corpus 

complète et cohérente. Par la suite, la sélection des unités d'analyse dans les sections et les 

sous-sections fut rigoureusement vérifiée par Virginie Martel et par Jacques Daignault. 



78 

Laformulation d 'une hypothèse: 

Nous émettons l'hypothèse que le PFÉQ, par ses intentions formulées, ne peut pas 

prétendre s'ouvrir à la diversité culturelle de façon à favoriser l'interculturalité, et que ces 

intentions s'inscrivent davantage dans la perspective de connaissance de l'autre plutôt que 

de reconnaissance. 

3.2.2.2 L'analyse 

La lecture flottante: 

Sans prétention d'analyse, cette étape peut néanmoins permettre «au chercheur 

d'identifier des pistes de réflexion, de s'attarder à ébaucher des catégories qui l'aideront à 

construire son analyse» (Poirier, 2005). Avoir un bonne idée du corpus, permet de mieux 

orienter l'anal yse. 

Le choix de la technique: 

Il existe plusieurs techniques relatives à l'analyse de contenu. Celle qui a été retenue 

est la technique catégorielle. L' analyse catégorielle, utilisée par Laurence Bardin, se divise 

en deux formes. Nous nous inscrivons davantage dans le cadre thématique qui consiste à 

identifier la présence de thèmes (ou catégories) pour comprendre en profondeur le message 

véhiculé (Poirier, 2005). Les catégories thématiques sont utilisées pour opérer des 

classements d ' objets à partir de propriétés communes afin d' arriver à la construction 

d'ensembles distincts. Les catégories thématiques doivent respecter les règles suivantes. 

(Jones, 2000) 



79 

• tenir compte de l'objectif de la recherche; 

• être exhaustifs: doivent couvrir toutes les possibilités du PFÉQ; 

• être exclusifs: aucun chevauchement possible entre eux; 

• indépendants les uns des autres. 

Dans le cas de cette recherche, les catégories choisies ont été relevées à partir du 

cadre théorique. En ce sens, elles se rapportent davantage aux concepts utilisés par 

Panikkar quant à l'interculturalité. Toutefois, on y retrouve également certaines catégories 

issues de concepts utilisés par divers auteurs traitant aussi de l'éducation interculturelle. 

Les catégories ainsi ciblées serviront à lire le PFÉQ par la grille d'analyse. 

3.2.2.3 Exploitation ou codage du matériel (Jones, 2000) 

L 'approche d'analyse: 

Il Y a différentes méthodes pour effectuer l'analyse, nous nous inscrivons dans 

l 'approche déductive qui «consiste à analyser le particulier à partir du général, à lire une 

situation concrète spécifique à l'aide d'une grille théorique préétablie» (Aktouf, 1987:22). 

Parce qu'elle part de l'hypothèse, l'analyse servira à des fins davantage liées à la 

vérification. Dans le cas présent, notre catégorisation tiendra compte des catégories 

thématiques choisies surtout à partir de notre cadre théorique dans lesquelles nous pourrons 

regrouper les éléments ciblés dans le PFÉQ. Nous appellerons ces éléments des unités de 

sens. 

Concrètement, nous tenterons de faire ressortir la perspective dominante du PFÉQ 



80 

quant à l'ouverture à la diversité culturelle en nous appuyant sur les concepts proposés par 

Raimond Panikkar et sur notre analyse conceptuelle. Comme nous utiliserons des 

catégories formées à partir des catégories issues de notre cadre théorique (procédure close) 

et que nous nous laisserons la liberté de modifier (ajouter, retirer) certaines catégories suite 

à l'analyse conceptuelle (modèle ouvert), c'est dans une optique d'ouverture (par souci de 

cohérence avec la recherche) et afin de rendre cette analyse exhaustive que nous utiliserons 

le modèle mixte (Moscovici, et Buschini, 2003). 

Les catégories de la grille d'analyse auront été évaluées et validées par Dany 

Rondeau, Robert Vachon et par Jacques Daignault afin d'assurer leur exhaustivité, leur 

exclusivité et leur indépendance. Les catégories non-issues des écrits de Panikkar relèvent 

de la créativité du chercheur, ce qui donne une certaine originalité à cette recherche. Ces 

dernières ont été choisies afin d'enrichir l'analyse et elles ont aussi été évaluées selon les 

mêmes critères. 

Le codage pour la catégorisation: 

Afin de répondre à nos objectifs de recherche, les unités ciblées devront subir une 

double catégorisation. D'abord, nous classifierons chacune des unités de sens (identifiées 

par des phrases ou des ensembles de phrases) retenues dans notre corpus selon la catégorie 

thématique à laquelle elles se rapportent respectivement. Deuxièmement, à l'intérieur de 

chacune des catégories, le choix devra se faire quant à la perspective dans laquelle s ' inscrit 

l'unité ciblée, soit selon la connaissance ou la reconnaissance de la diversité culturelle. 

Afin de mener à terme une recherche structurée, toutes les unités de sens seront 



81 

codifiées pour leur entrée dans la grille et tous les codes devront être accompagnés de leur 

description (Poirier, 2005). Le code sera de type alphanumérique, soit attribué selon la 

section d'où proviennent les unités de sens (alpha) et selon la sous-section de cette grande 

section, en ordre d ' apparition (numérique). Par exemple, la première unité relevée dans la 

seconde section se verra attribuée le code B 1. De type interprétatif, ces unités d' analyse 

mèneront à une interprétation de premier degré par rapport à ce qui est dit dans le PFÉQ 

(Poirier, 2005). 

L 'outil: 

Le travail de l' analyste est un travail d'interprétation et d'inférence. Pour aider au 

travail d' analyse de contenu, le chercheur utilisera comme outil de recherche une grille 

d' analyse. Cette dernière lui permettra de répondre à l'exigence d'expliciter les critères 

appliqués par l'analyse (Jones , 2000). 

La grille d ' analyse qui sera utilisée dans le cadre de cette recherche est définie à partir 

de catégories (voir annexe 2). Toutes les catégories sont accompagnées d' au moins un 

critère pour bien les circonscrire. «(Le) critère permet de reconnaître sans équivoque un 

élément de contenu et de la classer dans la bonne catégorie» (Lamoureux, A, 2000: 137). 

Pour rejoindre la pertinence et la rigueur de la recherche, une fois la grille élaborée, le 

comité d 'experts ya apporté son appréciation. De cette façon, nous diminuons les risques 

reliés à la subjectivité et au manque de validation souvent attribués à la recherche 

qualitative. 



82 

Les règles d 'énumération: 

L' utilisation de cette grille peut s'effectuer selon les trois règles d 'énumération 

proposées par Laurence Bardin. En premier lieu, nous exploiterons l'observation des 

cooccurrences: soit «la présence simultanée de deux ou plusieurs unités dans un contexte 

préalablement défini» (2004:254). On parlera alors d 'exclusion ou encore d'équivalence. 

Ensuite, nous pourrons tenir compte de la fréquence d 'occurrence, où la présence ou 

l' absence d ' un thème peut être significative. Cette règle entraîne des résultats quantitatifs, 

ils seront utiles à notre recherche que pour appuyer des observations. Nous n 'en traiterons 

pas de façon exhaustive. Enfin, notre analyse pourra également s' intéresser à l 'ordre 

d'occurrence. Par celle-ci, on analyse l' importance de la place donnée à un thème ou à un 

autre et à la relation de priorité qui s'installe entre les différents thèmes. Cette dernière sera 

surtout mise en évidence par les deux critères d ' évaluation. 

3.3 Interprétation des résultats 

Une fois le corpus décortiqué par la grille d'analyse, nous avons procédé à une 

analyse interne. Cette dernière vise à «dégager les idées principales d'un texte, à déceler 

les liens entre les idées, à rétablir la logique de leur développement, à repérer l'absence ou 

la présence de certains thèmes ou de certaines caractéristiques» (Mayer, R. et coll. , 2000). 

Cette analyse, mise en lien avec l'évaluation par les critères de connaissance et de 

reconnaissance, enrichit le jugement que nous portons quant à l'inscription dominante du 

PFÉQ dans l'un ou l' autre de ces concepts. C'est en greffant la catégorisation et 

l'évaluation selon une ou l'autre des perspectives, que s'élabore cette discussion. 



3.4 Critères de rigueur de la recherche 

Il est intéressant de noter que l'analyse de contenu 

[ ... ] par sa rigueur, sa lecture systématique et en profondeur des textes et sa 
possibilité de quantification minutieuse, représente une méthode qui appartient au 
domaine scientifique. [ ... ] (et qu'elle) permet de construire une interprétation des 
faits sociaux basée sur une démarche organisée qui amène le chercheur à produire 
des concepts opératoires et des hypothèses ancrées dans les données (Poirier, 
2005). 

83 

Pour arriver à un tel constat, le chercheur qualitatif doit faire preuve de rigueur 

méthodologique. Cette dernière peut être évaluée selon les critères méthodologiques 

proposés par Lorraine Savoie-Zacj (2004:143). 

3.4.1 La crédibilité 

La crédibilité d'une recherche qualitative tient du fait que le sens dégagé de celle-ci 

sera plausible et confirmé par d ' autres experts en la matière. La présence du comité 

d'experts tout au long des étapes de cette recherche vient valider ce critère. 

3.4.2 La fiabilité 

Ce critère évalue la cohérence entre les résultats de la recherche et l'orientation de 

cette dernière. Pour y arriver, nous avons tenu au long des procédures méthodologiques un 

journal de bord où ont été notés, entre autres, nos impressions, les évènements importants 

survenus, les commentaires du comités d'experts, ainsi que nos interrogations (Savoie-Zajc, 

2004: 147). Les résultats auront aussi été discutés avec des personnes en dehors du contexte 

afin de recourir à la technique de triangulation du chercheur qui permet de prendre une 

distance avec le sujet pour en voir sa fiabilité (lbid.:282). 



84 

3.4.3 La transférabilité 

Ce critère réfère à l'adaptation possible des résultats obtenus à d'autres recherches. 

La grille d'analyse basée quasi-uniquement sur l'interculturalité et sur Panikkar limite son 

application à d'autres recherches. Toutefois, il pourrait être pertinent d'utiliser la grille 

d'analyse de ce projet pour analyser les programmes éducatifs des autres provinces 

canadiennes ou d'autres pays quant à leur ouverture à la diversité culturelle. Le journal de 

bord pourrait alors être utilisé comme guide de l'analyse de contenu. 

3.4.4 La confirmation 

Ce dernier critère juge l'objectivité des résultats obtenus par la recherche. Bien que 

nous nous retrouvions dans une recherche où le subjectif prend une grande place, il fut 

possible par l'application judicieuse de notre grille d'analyse préalablement évaluée par le 

comité d'experts sur un corpus tout aussi révisé par les experts, d'arriver à des résultats 

objectifs. 

En somme, le mIse en oeuvre de cette analyse nous aura permIs, par sa rigueur 

méthodologique, sa transparence, au plan épistémologique et théorique, sa créativité et son 

imagination d' «effectuer le passage effectif de répétiteur à celui d'auteur» (Gohier, 

2000:123). 



CHAPITRE 4 LA PRÉSENTATION DE L'ANALYSE ET DE SES 

RÉSULTATS 

85 

Afin de structurer l'interprétation des données d'analyse, nous avons procédé par les 

grands domaines du PFÉQ. À chacun des huit domaines retenus pour l'analyse de contenu, 

nous avons ressorti les intentions d'ouverture relatives à la diversité culturelle évoquées en 

présentation des domaines, pour ensuite traiter leurs sous-sections (entres autres, les 

compétences disciplinaires, les compétences transversales et les domaines généraux de 

formation). La discussion tient de la cohérence entre ces intentions et les façons avec 

lesquelles il est prévu de les atteindre, mais davantage de leur possible inscription dans une 

approche interculturelle, celle suggérée par Panikkar étant mise de l'avant. Nous avons 

opté pour cette procédure afin de passer systématiquement au crible tous les domaines et 

leurs sous-sections respectives pour assurer une couverture complète de chacun des 

domaines. 

Au terme de cette discussion, nous conclurons par une interprétation de l'ensemble de 

PFÉQ, supportée par un schéma illustrant la répartition des unités d'analyse. Ce chapitre 

dressera donc le portrait de l'ouverture à la diversité proposée dans le PFÉQ et permettra de 

déterminer si ce dernier peut, de façon analogue, s' inscrire dans une approche 

interculturelle s'apparentant à celle proposée par Panikkar, dans un contexte de 

reconnaissance de la diversité culturelle. Nous désirons rappeler que l'évaluation de la 

perspective dominante s'effectue selon les critères que nous avons ciblés dans la section de 

ce mémoire réservée aux deux concepts de connaissance et de reconnaissance de la 



86 

diversité culturelle 7• 

L' interprétation commence par le dernier chapitre du PFÉQ pour conclure avec les grandes 

lignes de présentation du PFÉQ. Cette décision se justifie par le fait que de cette manière, 

après avoir fait le tour du programme, on revient avec les grandes intentions de départ qui 

sont à l'origine de l'analyse elle-même. À notre avis, de cette façon, on misait davantage 

sur l'écart prétendu par notre hypothèse de départ. 

4.1 Domaine du développement personnel 

Si on considère le domaine du développement personnel dans son ensemble, la 

présentation de ce dernier propose d'amener l'élève à «cerner et intégrer dans l'action des 

valeurs telles que l'engagement, la solidarité, l'égalité, la dignité et le respect de soi, des 

autres» (PFÉQ, 252). En extension, les intentions de ce domaine impliquent comme 

apprentissage commun aux quatre disciplines qui le composent la «(sensibilisation) à un 

ensemble de valeurs de l'ordre du vivre ensemble» (PFÉQ, 253). Considéré dans un 

contexte pluraliste, le vivre ensemble du PFÉQ recherche la cohésion et le «développement 

d' un sentiment d ' appartenance à la collectivité» (PFÉQ, 3) et laisse présager, à la lumière 

de l' interculturalité de Panikkar, la possibilité de trouver sa place dans une approche 

interculturelle. Voyons comment se traduisent ces intentions explicites quant à l' ouverture 

à la diversité culturelle dans les différentes disciplines de ce domaine. 

7 Afin d'alléger le texte, nous ne mentionnerons pas systématiquement qu ' il s'agit de connaissance o u 

de reconnaissance de la di versité culturelle, nous utiliserons simplement ces deux derniers concepts en sous-

entendant qu ' ils sont compris dans la perspecti ve de la di versité culturelle. 



87 

4. 1. lEnseignement moral et religieux protestant 

La religion, pour reprendre les termes de Robert Vachon lors d'un échange de 

commentaires , «est l'âme de la culture et la culture est le corps de la religion». 

Nécessairement, s' ouvrir à d'autres religions, c'est s'ouvrir à d'autres cultures8
. De façon 

pertinente, c 'est exactement la voie que prend le programme d'enseignement moral et 

religieux protestant. «Le programme accorde aussi une place importante aux autres 

religions9 dans une perspective d'ouverture à la diversité» (PFÉQ, 310). On y retrouve, 

entre autres, le désir d ' amener «l'enfant à établir des relations interpersonnelles fondées sur 

l'ouverture à la diversité culturelle et religieuse» (Ibid.). 

Ces intentions à l ' ouverture à la diversité culturelle, bien qu ' elles s' inscrivent, selon 

notre évaluation, davantage dans la perspective de connaissance, laissent espérer que se 

retrouvent, parmi les compétences de cette discipline, des assises pour une approche 

interculturelle. Les compétences que nous avons retenues, face à nos critères de sélection, 

pour cette analyse sont les suivantes: Agir de façon appropriée au regard du phénomène 

religieux et Prendre position de façon éclairée sur des situations comportant un enjeu 

moral. 

4.1.1.1 Compétence 2: Agir de façon appropriée au regard du phénomène religieux 

8 Panikkar parle également de dialogue interreligieux, ce dernier étant respectivement analogue à celui 

que nous nommons dialogue interculturel , mais s'intéressant plus particulièrement aux religions. 

9 Pour le parcours primaire, le MÉQ a ciblé l'étude des trois grandes religions monothéistes 

(christianisme, islam, judaïsme). Toutefois, on retrouve une note à la deuxième compétence qui stipule que 

l'enseignant peut, «s' il le juge nécessaire ou approprié» (PFÉQ:32 1 ) introduire d 'autres rel igions. 



88 

En premier lieu, en cohérence avec le domaine dans lequel s'inscrit cette discipline, il 

est pertinent de noter la prépondérance du vivre ensemble (à travers la diversité religieuse, 

mais aussi culturelle) parmi les entrées dans la grille d'analyse y correspondant. Il est aussi 

intéressant d'y constater le quasi équilibre qui ressort de notre évaluation en terme de 

connaissance ou de reconnaissance, cette dernière étant d'ailleurs en supériorité 

, . 10 numenque . 

La reconnaissance est rendue possible, plus particulièrement, par la compétence Agir 

de façon appropriée au regard du phénomène religieux qui s'articule autour du 

développement de comportements à privilégier face à la diversité culturelle. En effet, par 

cette dernière, l'enfant est invité à faire «preuve de considération envers les autres, être 

capable d'écoute active, être sensible aux autres et leur témoigner du respect». Il lui est 

aussi demandé de «reconnaître la valeur des différences religieuses et culturelles» et 

d'adopter une attitude positive à l'égard des différences, celles-ci étant perçues comme un 

enrichissement social et culturel» (PFÉQ, 318). Cette ouverture à la diversité pourra donc 

se vivre à travers des «comportements et des attitudes qui favorisent les relations 

interpersonnelles telles que l'écoute, l'ouverture et le respect» (Ibid.). 

Il Y a dans ces intentions un rapprochement à faire avec une approche interculturelle 

si on tient compte du fait que l'élève est mis en contact avec la diversité qui forme le 

monde auquel il appartient. Cette discipline s'inscrit directement dans les intentions du 

domaine auquel elle appartient en plus de faire écho aux principes d'actions ciblés par la 

\0 Nous retrouvons 5 unités de sens évaluées sous la reconnaissance, contre 4 qui s ' inscrivent dans la 

connaissance. 



89 

Commission internationale sur l'éducation pour le 2r siècle, cette dernière étant citée dans 

la bibliographie générale du PFÉQ. 

Il importe [ ... ] d'assumer la diversité et la pluri-appartenance comme une richesse. 

L'éducation au pluralisme est non seulement un garde-fou contre les violences, 
mais un principe actif d'enrichissement culturel et civique des sociétés 
contemporaines. (Delors, 1996:54). 

À travers les orientations énoncées ci-dessus, dans le cadre de l'enseignement moral 

et religieux protestant, nous pouvons retrouver une ouverture à la diversité culturelle de 

façon similaire à celle voulue dans l'interculturalité. 11 

4.1.1.2 Compétence 3: Prendre position de façon éclairée sur des situations comportant un 

enjeu moral 

Dans le même ordre d'idées, par la dernière composante qUI invite à prendre en 

considération le point de vue des autres, la compétence Prendre position de façon éclairée 

sur des situations comportant un enjeu moral (PFÉQ, 323), contribue concrètement à la 

perspective de reconnaissance. En effet, la diversité culturelle n'y est pas observée ni 

explorée pour qu'on y porte un jugement extérieur; on tente plutôt de voir avec les yeux de 

l'autre pour reconnaître qu'il existe d'autres façons de concevoir le monde qui ne sont pas 

moins vraies que la nôtre. 

Par cette dernière considération, un lien peut être tissé avec l'attitude d'empathie qui 

est préconisée par la Commission internationale sur l'éducation pour le 2r siècle pour 

Il Nous conversons en termes de similarité, car nous ne croyons pas que l'interculturalité telle que pensée par 

Panikkar puisse s'appliquer directement en contexte scolaire. 



90 

découvrir l'autre. «Développer cette attitude d'empathie à l'école est fécond pour les 

comportements sociaux tout au long de la vie.» (Delors, 1996:91). La présence de cette 

compétence est donc, au-delà de la diversité culturelle, une nécessité dans le 

développement de l' enfant pour qu'il trouve sa place dans le monde. Elle est par le fait 

même essentielle à l'approche interculturelle. 

4.1.1.3 Conclusions partielles 

Ce programme d'enseignement moral et religieux protestant trouve son équilibre 

entre la connaissance et la reconnaissance de la diversité. Dans un premier temps, dans le 

cadre de la connaissance, l'élève est invité à «explorer des traditions religieuses», à 

identifier et «dégager des comportements appropriés liés à la diversité religieuse» (PFÉQ, 

318). Alors qu'ensuite, du côté de la reconnaissance, il est amené à adopter ces 

comportements et à interpréter des situations variées à partir «des différents référentiels 

religieux et culturels qu'il apprend à découvrir et à connaître» (PFÉQ, 322). 

Ainsi mises en relation, les différentes composantes des compétences devraient 

d' abord entraîner l'élève à mieux saisir ce qu'est la diversité culturelle pour pouvoir ensuite 

l'amener à entrer en relation avec celle-ci. Mis en contact avec la diversité, l'élève sera 

amené à voir différemment et pourra reconnaître les richesses qu'elle peut lui apporter et le 

partage qui peut se créer à travers celle-ci. 

L'approche interculturelle, bien qu'elle n'y soit pas définie spécifiquement, trouverait 

des assises importantes dans ce programme d'enseignement moral et religieux protestant. 

En effet, on retrouve dans cette discipline le développement d'attitudes et de 



91 

comportements inhérents à l'ouverture à la diversité; la considération, l'écoute et l'accueil, 

la sensibilité, la compréhension, l'appréciation, le respect (PFÉQ, 318-319) et la tolérance 

accrue comme stratégie d'acquisition de comportements (PFÉQ, 321). D'ailleurs, l'élève 

sera même évalué selon le critère: «manifestation de respect, d'ouverture et d'accueil 

envers la diversité» (PFÉQ, 319). Tout au long de cette discipline, les intentions 

d'ouverture à la diversité prennent forme sous une ébauche d'approche interculturelle. 

Par ce seul programme, nous pourrions être tentés de parler d'approche 

interculturelle, car on y fait référence à la reconnaissance de la diversité culturelle et à 

l'enrichissement possible par l'ouverture à celle-ci (PFÉQ, 318), tout comme on invite 

l'élève à se remettre en question pour élargir la fenêtre par laquelle il pose son regard sur le 

monde. Aussi, sans se limiter à la classe, l'élève devra prendre position face aux situations 

qui impliquent cette diversité qu'il découvre à la fois avec sa famille et dans sa 

communauté (PFÉQ, 322). En considérant ces intentions, l'élève aura sans doute la chance 

de rencontrer de nombreuses situations où le contact interculturel pourra naître. 

En somme, bien que le programme trouve sa justification dans l'enseignement 

religieux protestant qui ouvre la porte à la diversité religieuse, nous retrouvons 

concrètement dans ses préoccupations l'aspect interculturel. Il est d'ailleurs étonnant de 

considérer le choix de l'image de présentation (PFÉQ, 309), sur laquelle sont regroupés des 

enfants autour d'un globe terrestre, ce qui évoque nécessairement une ouverture sur le 

monde, sur la diversité de notre monde. 

Par cette analyse, nous pouvons constater que les intentions et les compétences sont, 



92 

de façon cohérente, étroitement liées à l'ouverture à la diversité, quelle soit religieuse ou 

culturelle. Toutefois, certains points restreignent cette ouverture. En effet, il semble que ce 

programme ne puisse être suivi par tous les élèves, ce n ' est qu'une minorité d ' élèves qui 

s' inscrit à ce cours, et encore faut-il qu'il soit donné dans les écoles. À cet effet, grâce à la 

collaboration de M. Raymond Ouellette, démographe pour le MÉLS, il est pertinent de 

souligner que pour l'année scolaire 2005-2006, seulement 2.95% des élèves inscrits au 

réseau scolaire primaire public suivaient le programme d'enseignement religieux protestant. 

Un second point vient entraver l'ouverture à la diversité culturelle. En effet, dans 

cette discipline, les référentiels culturels reposent sur la Déclaration des droits de l'homme 

(PFÉQ, 324). Conséquemment, à vouloir rejoindre toutes les cultures sous la même 

conception occidentale de ce qu'est l'homme et de son rôle par rapport au monde, on renie 

la présence de l'autre tel qu'il est. Face à la diversité culturelle, les Droits de l'homme 

n' ont donc pas réussi à recevoir l'accord de tous, car bien qu'on y proclame le respect de la 

diversité, ce dernier se résume selon les balises occidentales (Smith, W. J. et Foster, W. F., 

2005). En ce sens, «il est clair que la Déclaration (des Droits de l'homme) a été construite 

en fonction des courants historiques dominants de la pensée occidentale [ ... ] en accord 

avec une certaine anthropologie philosophique ou un certain humanisme individualiste» 

(Panikkar, 1999: 218). Il est encore question d''une soumission des autres peuples à la 

volonté moderne occidentale, donc à peu d'ouverture face à la diversité. À titre d'exemple, 

du point de vue théologique, on peut percevoir que l'ensemble de la population n'est pas 

représenté dans cette Déclaration. En effet, en proclamant l 'homme comme étant l' être 

supérieur, dictateur des droits et des libertés de l'homme, on balaie d'un seul coup toutes 



93 

les cultures qUi croient dans le pouvoir d'une pUissance transcendantale qUi pUisse les 

protéger (Ibid.). 

Nous retenons donc, à la lumière de l'interculturalité de Panikkar, que le programme 

d'enseignement moral et religieux protestant offre de grandes possibilités à l'ouverture à la 

diversité culturelle et à sa reconnaissance. Toutefois, il demeure ancré dans une vision du 

monde qui ne colle pas à la vision englobante pensée par l'interculturalité. 

4.1.2 Enseignement moral et religieux catholique 

Il serait impensable, dans un programme scolaire québécois, qu'il n'y ait pas de place 

pour la religion catholique, complice de notre histoire. C'est l'opinion de 59% des 

Québécois consultés quant à la place de l'enseignement religieux dans notre système 

éducatifl 2. On ne peut pas leur donner tort, car cette dernière représente, «une composante 

majeure de la culture universelle et elle constitue un aspect central de l'identité culturelle 

québécoise» (PFÉQ, 293). Toutefois les temps changent et l'école doit s'adapter à cette 

évolution si elle veut répondre aux besoins des jeunes comme le prétendait François 

Legault, ministre de l'Éducation à l'époque de la mise en place du PFÉQ (PFÉQ: V). 

Ainsi, l'époque où Maurice Duplessis régnait et la façon avec laquelle il défendait la 

religion catholique, ne sauraient survivre aujourd'hui. 

12 L'étude réalisée par la compagnie Léger et Marketing pour le compte de la Coalition pour la 

déconfessionnalisation du système scolaire a été effectuée au moyen d'entrevues téléphoniques réalisées dans 

la semaine du 9 au 13 février 2005, et auprès d'un échantillon de 1004 Québécois. La marge d'erreur 

maximale est d'environ 3,4 %, 19 fois sur 20. Le sondeur a réalisé que le fait d'avoir ou non des enfants 

inscrits dans le réseau scolaire public n'influençait en rien le type de réponses. 



Il nous faut une transfusion de sens commun (s'exclama Maurice Duplessis) et 
revenir aux traditions d'autrefois, ces traditions qui devraient demeurer 
immuables en nous. [ ... ]. Les deux autorités civile et religieuse doivent être 
également respectées parce qu'elles viennent de Dieu. (Le Devoir, 1949). 

94 

Sans nous embarquer dans le débat qui entoure la présence de la religion catholique, 

nous sommes sensibilisés à l'attention qui doit être portée à cette dernière au plan des 

richesses patrimoniales et historiques de notre province et de notre pays 13 . Toutefois, en ce 

qui a trait au privilège accordé à cette religion envers toutes autres (ce privilège qui est 

d'ailleurs également accordé à l'enseignement religieux protestant, lorsque ce dernier est 

offert), il ne colle pas aux idées d'ouverture à la diversité culturelle. En ce sens, une étude 

menée par le bureau de recherche sur la politique scolaire à l'Université de McGill 

démontre qu'en plusieurs points, notre système éducatif québécois viole les normes des 

droits de la personne en matière de liberté de religion et d' égalité (Smith et Foster, 

1999:iii). En effet, par rapport à la Loi sur l'instruction publique, le fait qu'il y ait une 

reconnaissance aux écoles confessionnelles catholiques et protestantes, par des programmes 

d' enseignement moral et religieux respectifs, constitue un privilège accordé seulement à ces 

deux confessions (ibid). Comme la clause dérogatoire était toujours en vigueur au moment 

d' éditer le PFÉQ, bien qu'il y avait respect des Chartes québécoise et canadienne, les 

protections ainsi utilisées afin de protéger ces privilèges, violaient la liberté de religion et 

d'égalité. 

À la lumière de ces considérations, certaines limites se posent quant à l'intention 

13 Bien que ce travail porte sur le PFÉQ, ne pourrait pas être ignorée la décision prise envers un enseignement 
des religions et de l' éthique qui entrera en vigueur dans les écoles dès l'année scolaire 2008 . En effet, cet 
avancement vers l'ouverture à la diversité culturelle marque un pas important au regard de notre 
problématique. 



95 

d'ouverture à la diversité énoncée dans la présentation de la discipline l4
, d'autant plus que 

cette dernière ne fait jamais appel à la reconnaissance. En effet, c'est davantage dans 

l'optique de savoir qu ' il existe «divers groupes sociaux et religieux» que l'élève est mis en 

contact avec la diversité. «Les récits racontés l'amèneront aussi à explorer différents 

paysages humanisés, d' ici et d'ailleurs, d'hier et d'aujourd'hui, et à comparer les réalités 

sociales qui leur sont propres» (PFÉQ, 293). Cette exploration sera balisée par les récits de 

la Bible, ce qui amènera l'enfant à regarder le monde par cette dernière. Ne doit toutefois 

pas être négligé, le fait qu'une ouverture soit faite envers certaines particularités de la 

diversité. Ces dernières viendront enrichir la réflexion de l'élève sans toutefois l'amener à 

mettre en perspective les conceptions proposées par la Bible. 

L'ouverture à la diversité ainsi présentée n'offre pas de possibilité de démarche 

interculturelle, mais propose de jeter un regard sur cette diversité. 

4.1 .2.1 Compétences 1 et 2: Apprécier la religion catholique vivante; Prendre position, de 

façon éclairée, sur des situations comportant un enjeu moral. 

Par cette discipline, l'enfant, en quête de sens, pourra se situer et prendre des 

repères dans la diversité qui l'entoure. Cette diversité sera utile pour ce dernier afin de 

mettre en contexte les récits bibliques qu'il étudiera (PFÉQ, 295). Ainsi envisagée, 

l'ouverture à la diversité se présente, selon notre analyse, exclusivement dans un cadre de 

connaIssance. En effet, les compétences qui composent ce programme contribuent à 

14 Ces même limites trouveraient leur place dans les intentions de l'enseignement moral et religieux 

protestant, toutefois, l'ensemble de cette discipline vient atténuer ces dernières , ce qui n'est pas le cas pour 

l'enseignement moral et religieux catholique. 



96 

présenter la diversité dans un moule fermé et encore plus, à titre d ' objet à étudier. On ne 

cherche pas à créer le contact, ni le partage avec la diversité, mais davantage à connaître 

certains éléments de celle-ci. Concrètement, c'est à l'aide de rites, de concepts et de récits 

(PFÉQ, 298) qu'on amène l'élève à découvrir qu ' il existe une diversité pour qu'ensuite il 

puisse la comparer aux récits bibliques catholiques. C'est donc davantage pour puiser la 

contribution de la religion catholique à travers les éléments de la diversité qu'est orienté ce 

programme. 

L'élève pourra donc y reconnaître l'existence d'une certaine diversité, mais ce ne sera 

que pour servir son appréciation de la tradition catholique vivante (PFÉQ, 294). Dans de 

telles conditions, la diversité est présentée dans un cadre transférable, généralisable, ce qui 

vient justifier notre interprétation quant à la perspective de connaissance dans laquelle 

s'inscrit ce programme. En effet, l'autre n'est pas considéré en tant que sujet avec qui 

partager, mais plutôt en tant qu'objet à explorer. 

Néanmoins, il est pertinent de noter l'éventail de savoirs essentiels se rapportant à la 

diversité qui est suggéré. L'élève sera en effet, amené à étudier, par le biais d'organismes, 

de personnages, de rites ou d'expériences: le respect, la souffrance, la dignité, l'estime de 

soi et des autres, le partage, l'amour(PFÉQ, 298-305). Ces derniers seront puisés à même 

les religions catholiques, l'islam, le judaïsme, le bouddhisme, tout comme auprès des 

cultures et traditions religieuses autochtones et égyptiennes. L'éventail de connaissances à 

découvrir est riche en terme de diversité. Toutefois, son impact face à l'ouverture à la 

diversité demeure assez mince dans le sens où l'élève explorera certains éléments de cette 

diversité par le biais de l'appréciation de la tradition catholique vivante, et comme 



97 

référentiels dans sa démarche de prise de position face à des situations comportant un enjeu 

moral. 

Par ce programme, on cherche donc à étendre l'influence de la religion catholique 

jusque dans les autres religions, sans toutefois ouvrir la porte à la compréhension de ces 

dernières. L'interprétation que nous avons de l'enseignement moral et religieux cadre bien 

dans les accusations de violation de liberté de religion et d'égalité annoncées par Smith et 

Foster (2005). Ce qui ne peut pas trouver sa place dans une approche interculturelle. 

4.1.2.2 Conclusions paltielles 

Dans le programme d'enseignement moral et religieux protestant, les saVOIrs 

essentiels dépassent les intentions d'ouverture à la diversité culturelle proposées dans ce 

programme. Ces savoirs, si nombreux sont-ils, viennent soutenir notre hypothèse selon 

laquelle le programme s'inscrit dans une perspective de connaissance. 

En somme, à la lumière de l'analyse que nous faisons de ce programme, au regard de 

l'interculturalité de Panikkar, il est difficile de reconnaître, aux intentions d'ouverture à la 

diversité, l'inscription dans une, approche interculturelle. Bien qu'un clin d'œil soit offert à 

plusieurs éléments de la diversité, nous en retenons que l'aspect pluriel de celle-ci. En 

effet, c'est la connaissance des différences qui prime dans ce programme plus que la 

reconnaissance de la diversité culturelle. 

4.1 .3 Enseignement moral 

En présentation, la discipline d'enseignement moral est divisée en deux perspectives. 

D'abord, on retrouve celle qui s'intéresse à la personne. Cette personne est vue comme 



98 

porteuse «d'une vision du monde, d'une certaine compréhension des réalités, d'une façon 

de concevoir la personne, de croyances, de valeurs», et se définit selon la culture du milieu 

dans lequel elle évolue (PFÉQ, 272). Dès lors, par cette vision de la personne, le PFÉQ 

reconnaît à chaque individu un caractère particulier. 

Dans sa seconde perspective, la morale considère cette personne, comme un membre 

d'une collectivité, aussi en évolution constante, où «d'autres visions du monde, d'autres 

conceptions de la personne et d'autre repères pour agir» se rencontrent (ibid.). Nous 

pouvons déceler de cette présentation, une certaine orientation vers l'ouverture à l'autre. 

Effectivement, c'est à partir des diverses visions et conceptions du monde que l'élève sera 

invité à réfléchir pour comprendre et prendre position. En somme, c'est avec eux qu'il 

pourra partager et construire pour le bien être individuel et collectif. 

Bien que la diversité culturelle ne soit pas encore évoquée explicitement, il est aisé de 

faire le parallèle entre de telles intentions et celles recherchées par l' interculturalité de 

Panikkar, notamment en ce qui concerne la compréhension et la construction dans un but 

commun. D'ailleurs, n'invite-t-on pas l'élève à porter son regard à «d'autres réalités plus 

vastes, comme son quartier, les autres cultures qui s'y trouvent, son pays, d'autres pays, la 

planète» (PFÉQ, 274)? La porte est grande ouverte et nous serions tentés d'y voir luire la 

reconnaissance de l'autre dans sa diversité. En effet, on perçoit dans ces intentions, une 

fois de plus, l'influence de la Commission internationale sur l'éducation pour le 2 r siècle 

qui propose comme mission éducative de «donner des moyens à chacun de comprendre 

l'autre dans sa particularité» (Delors, 1996: 18). Conséquemment le souci de l'autre ainsi 

considéré, est nécessaire dans une vision interculturelle. 



99 

Dans un autre ordre d'idées, il est intéressant de considérer la présentation de la 

morale sous ses deux volets, soit en tant que processus et en tant que contenu. Le processus 

se rapportant à la reconnaissance de la diversité attirera davantage l'attention en vue d'une 

inscription dans une démarche interculturelle. De son côté, le contenu, outillant l'élève 

pour qu'il puisse forger son référentiel moral, s'apparente plus particulièrement à la 

connaissance. Il ne peut à lui seul rencontrer les visées d'une approche interculturelle, mais 

n'est toutefois pas négligeable. 

Le processus est rendu possible, entre autres, par la pratique du dialogue moral qui 

doit amener l'élève à résoudre les problèmes moraux qu'il découvre à «petite et grande 

échelle» dans les relations humaines (PFÉQ, 274). C'est en mettant à la contribution 

différentes personnes qu'il arrivera à trouver des solutions aux problèmes moraux. Cet 

aspect de l'enseignement moral nous amène à faire le lien avec l'objectif de la vision 

englobante de Panikkar. Cette dernière étant la réunion des différentes façons de voir le 

monde pour arriver à la fécondation de ces dernières dans le but de trouver des solutions 

invisibles par un seul regard (Panikkar: 1999). 

Ainsi présentée, la compétence du dialogue moral ne peut certes pas être ignorée dans 

notre analyse, bien que dans son explicitation, elle ne réfère pas directement à l'implication 

interculturelle. Allons maintenant voir sur le plan pratique, comment il est prévu dans le 

PFÉQ d'atteindre de telles intentions favorables à une approche interculturelle. 

4.1.3.1 Compétence 1: Comprendre des situations de vie en vue de construire son 

référentiel moral 



100 

En ce qui concerne la présentation de la première compétence, Comprendre des 

situations de vie en vue de construire son référentiel moral (PFÉQ, 275), on retrouve la 

nécessité d'aller au-delà des principes fixes pour rejoindre, et ainsi mieux comprendre, 

l' interdépendance des hommes, entre les cultures et les époques, leur agir et ce sur quoi ils 

se basent pour agir (Ibid.). Par les intentions de cette compétence, il est envisagé de 

déterminer les «conditions» d'un mieux vivre ensemble. La réflexion de l'élève portera 

donc sur ce qui distingue le soi de l'autre. L'élève devra solliciter sa raison, son jugement 

critique et son imagination pour arriver, en coopération, avec l'autre, à mieux comprendre 

le monde qu'ils se partagent (Ibid.). Ainsi plus en connaissance de son milieu et des 

richesses que ce dernier peut lui apporter, l'élève arrivera impunément à identifier les 

préjugés et les généralisations dont il peut être porteur. Il sera par le fait même, invité à 

prendre la place qui lui revient dans la société tout en contribuant au mieux vivre ensemble 

avec la diversité qui lui sera présentée. Pour y parvenir, l'élève sera amené à analyser et 

comparer des situations de vie et des repères pour agir issus d'autres cultures (PFÉQ, 276) 

avant de préciser et justifier ce qu'il retiendra en fonction du mieux vivre ensemble. Il y a 

dans ces intentions un souci qui est porté à l'autre et à la volonté de grandir avec cet autre 

qui s'inscrit parfaitement dans une approche interculturelle. 

Encore plus, les intentions de cette compétence, en faisant référence aux expériences 

personnelles de l'élève et en l'amenant à s'ouvrir «aux repères moraux, spirituels et 

culturels de son milieu et (à prendre) conscience de ses réactions personnelles face aux buts 

et aux valeurs qui le guident» envisagent la diversité comme un besoin. En effet, on y 

présente, dans une perspective de reconnaissance, le vivre ensemble comme une richesse à 



101 

partir de laquelle l'élève peut développer son identité (PFÉQ, 275). 

Dans le même ordre d ' idées, les savoirs essentiels relatifs aux relations avec les autres 

proposent la reconnaissance des différences comme source d' enrichissement (PFÉQ, 279). 

Mis en situation de vie, l'élève devra être amené à voir l'humain comme un être 

interdépendant, de qui il a besoin et qui a réciproquement besoin de lui; qui donne et qui 

reçoit des autres et qui contribue à forger sa propre identité. Par l' importance que l' on 

reconnaît à l'autre, il y a certainement un lien à faire avec une approche interculturelle qui, 

sans cet autre ne pourrait pas arriver à atteindre les objectifs qui s' inscrivent dans la 

recherche d'un monde meilleur. 

Toutefois, bien que l' élève inscrive sa réflexion dans «l'expérience très concrète de la 

vie» (PFÉQ, 275), il n'est pas envisagé dans cette compétence de permettre le contact avec 

l'autre pour qu ' il puisse avoir échange et partage. C' est donc davantage dans un cadre de 

connaissance que se traduisent les intentions de cette compétence. En effet, bien que ces 

dernières incluent une ouverture à l' autre, c ' est par la comparaison et l' analyse que l' élève 

apprendra à connaître cette diversité, en traînant toujours avec lui, voire malgré lui, ses 

propres conceptions. En se référant constamment à ces dernières, l'élève ne pourra donc 

pas s' approcher de l'autre comme le voudraient les intentions de cette compétence. 

Pour faire un lien avec l' interculturalité de Panikkar, ces dernières intentions 

pourraient, à prime abord, s' apparenter à l'herméneutique diatopique de Panikkar, soit en 

proposant d' amener l'élève à comprendre l' autre de la même façon que ce dernier se 

comprendrait lui-même. Toutefois, présentée sous forme de contenu, la morale ne peut que 



102 

s'insérer dans la perspective de la connaissance de l' autre. Conséquemment, c' est par cette 

perspective que l' élève pourra enrichir et complexifier sa vision du monde. Néanmoins, 

lorsque l'élève sera amené à définir les valeurs d' entraide, de partage, de souci de l' autre, 

de coopération, d'ouverture à l'autre et d ' égalité des personnes (PFÉQ, 280), il est 

considéré que pour y arriver, il a dû en faire l' expérience ... 

Bien que la perspective de connaissance occupe une place importante dans cette 

discipline, il serait injuste de ne pas reconnaître certains éléments correspondant à 

l'interculturalité de Panikkar. En effet, parce que l'enseignement moral cherche à 

positionner l'élève sur qui il est, avant de lui permettre de découvrir et de s' enrichir auprès 

des autres cultures, le PFÉQ rejoint en partie le concept de dialogue intraculturel de 

Panikkar. Ce parallèle devient encore plus éloquent, s' il est considéré que les autres 

cultures y sont vues comme des richesses à connaître, à comprendre et à reconnaître jusqu 'à 

en modifier notre conception du monde en y intégrant des «nouveautés». 

Il est également pertinent de noter que dans ce programme, on n' entrevoit pas 

nécessairement le contact avec la diversité culturelle comme d'une chose facile , qui se 

déroulerait sans implication personnelle. En effet, on y retient notamment dans les savoirs 

essentiels qui seront portés à l'étude, la considération des difficultés pouvant entraver les 

relations avec des personnes différentes et, sous la rubrique des exigences de la vie 

commune, la nécess ité de gestion de tensions (PFÉQ, 279). Il n' y a toutefois pas 

d'indications supplémentaires relatives à ces deux derniers points, notamment en ce qui a 

trait à la rencontre avec l' autre, ce qui limite la possibilité d' arriver à rencontrer une 

approche interculturelle. Quoique, lorsque mises en commun avec la troisième compétence 



103 

de ce même programme, pratiquer le dialogue moral, les bases se solidifient. 

4.1.3 .2 Compétence 2: Prendre position de façon éclairée sur des situations comportant un 

enjeu moral 

Afin d'éviter la répétition, ne sera pas traitée exhaustivement la compétence Prendre 

position de façon éclairée sur des situations comportant un enjeu moral (PFÉQ, 282), qui 

similaire à celle des deux programmes d'enseignement religieux, cherche à ouvrir la porte à 

la diversité culturelle, dans un cadre de connaissance, en suggérant l'analyse de situation à 

partir de différents points de vue dans le but du mieux vivre ensemble (PFÉQ, 283). Loin 

d'être négligeable, elle vient appuyer les deux autres compétences de cette même 

discipline, ces dernières nous paraissant fondamentales. 

4.1.3.3 Compétence 3: Pratiquer le dialogue 

Cette dernière compétence de l'enseignement moral nous conduit semblablement à ce · 

que Panikkar nomme la vision engLobante, qui cherche par les yeux de toutes les cultures à 

trouver des solutions qui pourraient améliorer notre monde. Par la compétence du dialogue 

moral, on cherche à créer une communication où l'élève est invité «à prendre davantage 

conscience de ce qui se passe en lui, à développer sa sensibilité à l'autre et à s'engager avec 

ses interlocuteurs dans une recherche commune» (PFÉQ, 286), ce qui se rapproche, dans 

une certaine mesure, du dialogue intraculturel. Il ne s' agit donc pas de partir d'une 

position prédéterminée, mais bien d'amener, dans un premier temps, l' élève à réfléchir sur 

qui il est, pour qu'il puisse ensuite s'ouvrir à l'autre. 

Ainsi, une fois plus en connaissance respective de leur personne, le soi et l'autre, mis 



104 

en relation, s'engagent dans une recherche de compréhension mutuelle qUI pourrait 

s'apparenter, dans un contexte pluraliste, à un certain dialogue interculturel. En effet, pour 

faire un parallèle avec l' interculturalité, par les intentions recherchées dans cette 

compétence, l'élève sera invité à voir avec les yeux de l'autre pour ainsi mieux orienter ou 

agrandir son regard. 

Toujours dans l'esprit de dialogue et de reconnaissance de l'autre, les élèves devront 

identifier ce qui entrave ou facilite ce dialogue dans un esprit de coopération (PFÉQ, 286) 

et dans la recherche du mieux vivre ensemble. Ils devront également considérer les 

éléments nouveaux pour construire respectivement leur opinion. Pour ce faire, l'élève sera 

amené à «se décentrer de son point de vue pour considérer le point de vue de l'autre» 

(Ibid.). 

Pour poursuivre le rapport avec notre cadre théorique, selon les termes panikkariens, 

nous pourrions traduire cette compétence par la mise en pratique d'une certaine 

transmythisation. En effet, cette dernière pourrait s'opérer lorsque l'élève devra mettre en 

perspective sa compréhension du monde face à celle de l'autre et qu'une nouvelle 

compréhension verra le jour suite à cette rencontre. Ainsi, le mythe, le regard ou la vision 

que l'enfant aura, sera modifié, transformé, sans toutefois qu'il n'en soit conscient. Cette 

transmythisation accompagne l'ouverture à la diversité culturelle, car elle s'intègre à cette 

dernière. 

Ainsi présentées, les intentions de cette compétence font émerger l'orientation vers 

une démarche d'ouverture à la · diversité et elles s'inscrivent dans la perspective de 

http://www.rapport-gratuit.com/


105 

reconnaissance de la diversité, ou du moins de l'autre, car on ne retrouve pas de mention 

explicite relative à la diversité. Nonobstant ce manque, si la présentation générale de la 

discipline de l'enseignement moral est considérée, un lien avec la diversité culturelle peut 

être établi, d'autant plus que le PFÉQ reconnaît à maintes reprises le caractère pluraliste de 

notre société. 

Par ces considérations, nous avons pu établir un rapprochement entre le dialogue 

moral et le dialogue interculturel de Panikkar. En effet, tel que présenté ci-haut, se 

retrouvent dans le premier les bases du second ls . 

Par le dialogue moral, l'élève chemine autant dans la prise de conscience de ce qui 
se passe à l' intérieur de lui et dans le développement de sa sensibilité à l'autre que 

dans son engagement à rechercher des réponses avec les autres. Il apprend 
graduellement à se décentrer de son point de vue pour considérer le point de vue de 
l' autre (PFÉQ, 286). 

Mises en pratique, ces intentions gardent toujours le cap sur la perspective de 

reconnaissance dans le sens où l'enfant est appelé, entre autres, à «manifester de la 

considération pour les autres» et à «construire avec les autres des réponses à des questions 

morales»(PFÉQ, 287). Ces dernières composantes appellent à l'ouverture, à l'appréciation, 

au respect de l' autre tout autant qu'elles ouvrent la porte à une vision englobante par la 

recherche mutuelle de réponses aux divers problèmes moraux ou par la construction de 

ponts entre les cultures, comme le dirait Panikkar (1998). 

15 Cette interprétation est faite sans toutefois tenir compte de l' aspect dialogal du dialogue interculturel , 

lequel ne pourrait trouver sa présence dans un programme d' éducation de niveau préscolaire et primaire. 



106 

4.1.3.4 Conclusions partielles 

Globalement, l'enseignement moral offre une grande opportunité pour traiter de 

l'ouverture à la diversité culturelle en guidant l'élève vers la découverte, la réflexion et la 

remise en question de lui-même par une considération affirmée envers l'autre. En ce sens, 

cette discipline cherche majoritairement à développer un vivre ensemble dans le respect et 

l' appréciation de la diversité. Elle invite également à apprécier la richesse interculturelle 

jusqu'à en envisager la coopération avec cette dernière. 

Ainsi présenté, ce programme, pourrait porter le flambeau de l'ouverture à la 

diversité. Toutefois, nous arnvons, une fois de plus, par notre analyse à une forte 

proportion d'inscriptions dans la perspective de connaissance l6
, limitant ainsi la possibilité 

de telles intentions de s'inscrire dans une réelle approche vers l' interculturalité. Une 

ouverture certes sera et pourra être créée, mais pour arriver à la fécondation des différentes 

cultures, il doit y avoir encore plus de reconnaissance et surtout une orientation clairement 

précisée envers la diversité culturelle. Face aux considérations relatives à ce programme, il 

importe de retenir la contribution indispensable de la pratique du dialogue moral pour 

arriver à de telles conclusions. 

4.1 .4 Éducation physique 

La discipline de l'éducation physique et à la santé reflète une volonté à l'ouverture à 

la diversité culturelle, mais n'y joint aucun moyen ni orientation pour y parvenir. En effet, 

16 Dix-sept des unités de sens trouvent leur place dans la connaissance de la diversité culturelle contre 

huit qui sont évaluées dans la reconnaissance. 



107 

se retrouve dans la présentation de cette discipline, l'intention de sensibiliser l'élève «aux 

différences culturelles et à leur influence sur les habitudes de vie et sur la pratique 

d'activité physique» (PFÉQ, 256). Toutefois, parmi les trois compétences proposées, 

aucune ne se rapproche de cette intention, ne serait-ce que par un clin d'œil à la diversité 

culturelle. Néanmoins, nous retrouvons dans la liste des repères culturels de ce programme, 

la pratique de sports d'ici et d'ailleurs (PFÉQ, 269). 

4.1.4.1 Conclusions partielles 

Cette ouverture vers les pratiques sportives des autres pays peut s'avérer pertinente 

pour connaître de ce qui se passe ailleurs, mais ne peut pas s'inscrire dans l'ouverture 

recherchée par une approche interculturelle. À cet effet, nous ne nous attarderons pas plus 

longuement sur cette discipline. 

4.1.5 Conclusions relatives au domaine du développement personnel 

En considérant l'ensemble des disciplines qui composent ce domaine, il est pertinent 

de noter que notre analyse va dans le même sens que les intentions relatives au vivre 

ensemble qui introduisent le domaine du développement personnel. En effet, la majorité 

des unités de sens de ce domaine se retrouve dans la catégorie d'analyse traitant du vivre 

ensemble. Ce qui nous amène à constater une cohérence dans l'ensemble du domaine. 

De plus, notre évaluation fait ressortir de ces inscriptions un certain équilibre entre la 

perspective de connaissance et de reconnaissance. Bien que la perspective de connaissance 



108 

l'emporte 17, celle de reconnaissance se trouve légèrement inférieure, ce qui est tout de 

même remarquable, car dans aucune autre catégorie nous ne pouvons retrouver autant 

d'unités de sens d'un même domaine s'inscrivant dans la perspective de reconnaissance. 

Ainsi, notre interprétation laisse entrevoir la possibilité dans ce domaine d'introduire une 

ouverture authentique envers l'autre. Nous nous exprimons en terme de possibilités, car 

toutes les conditions ne sont pas réunies pour parler d'une approche interculturelle se 

rapprochant de celle pensée par Panikkar. 

Néanmoins, une constante demeure dans ce domaine et ne peut pas être négligée. Il 

s 'agit du fait que tous les élèves n'ont pas accès à l'ensemble de ces disciplines. En effet, 

ils doivent faire un choix parmi les trois disciplines relatives à l'enseignement moral. 

L ' ampleur de l'ouverture à la diversité qui leur sera présentée dépendra donc de ce choix l8
. 

Toutefois, peu importe le choix qui sera effectué, une certaine ouverture à la diversité, dans 

un cadre d'appréciation et de respect, sera présente, plus importante cependant sous la 

perspective de connaissance. 

Ce domaine demeure face à l'ouverture à la diversité culturelle, celui qui offre la plus 

grande possibilité pour introduire une approche interculturelle, bien qu'elle n'y soit pas 

toujours explicitement proposée. En effet, les intentions relatives à ce domaine laissent 

présager l'orientation vers un vivre ensemble avec la diversité qui pourrait, par les concepts 

proposés et les attitudes envisagées, s'inscrire dans une approche interculturelle telle que 

17 Dix inscriptions pour la perspective de connaissance contre sept pour celle de reconnaissance. 

18 Cette situation devrait ni plus ni moins disparaître avec la mise en place du programme d'éthique et 

de culture religieuse prévue pour 2008(MÉLS, 2005). 



109 

celle pensée par Panikkar. Toutefois, ces intentions semblent se dissimuler lorsque vient le 

temps de les mettre en pratique et de faire vivre l'ouverture à la diversité culturelle aux 

élèves. 

En somme, bien qu'il traite la culture sous ses sIgnes visibles et catégoriels, le 

domaine personnel pourrait être celui qui se rapproche le plus de la démarche de Panikkar. 

En effet, selon cette analyse, mis à part la recherche d'équivalents homéomorphes, se 

retrouve l' ensemble des conditions retenues pour permettre un certain dialogue 

interculturel. En effet, la diversité est vue dans ce domaine en majorité comme une 

richesse à découvrir plutôt que telle une série de choses différentes à connaître. 

De plus, la compétence relative au dialogue n'est pas du tout négligeable dans le sens 

où elle est la seule du PFÉQ à créer un réel contact entre le soi et l' autre, bien que celui-ci 

ne soit pas nécessairement issu de la diversité culturelle. En terme d' exclusivité, ce 

domaine contient également les seules traces relatives aux concepts de vision englobante et 

de dialogue interculturel , bien qu'il ne les rejoigne pas de façon intégrale. Ce sont les 

affirmations inscrites dans ce domaine et relatives à, d'une part, l'apport enrichissant de la 

diversité culturelle et d'autre part, à la réflexion sur soi par rapport à son milieu, mais 

surtout avec les autres cultures, qui justifient ces dernières interprétations. 

Pour appuyer l' hypothèse de la recherche selon laquelle le PFÉQ s' inscrirait 

davantage dans un cadre de connaissance de la diversité culturelle, il importe de retenir que, 

malgré la richesse poss ible envers une approche interculturelle, le domaine du 

développement personnel s' inscrit dans les rangs de la perspective de connaissance. 



110 

4.2 Domaine des arts 

C'est parce que les différentes formes d'arts sont porteuses d ' une «culture visible», si 

nous pouvons nous permettre cette expression, et qu'elles accompagnent à leur façon 

chaque société, que ce domaine s'inscrit dans une certaine ouverture à la diversité 

culturelle. Il s'agit d'une ouverture partielle, car elle se limite à un seul aspect de la 

diversité culturelle. Néanmoins, il s'agit d'une ouverture tout de même, qui permet de 

découvrir les quatre coins du monde. En effet, que l' on traite de l'art dramatique (PFÉQ, 

196), des arts plastiques (PFÉQ 210), de la danse (PFÉQ 224) ou de la musique (PFÉQ 

238), chacun de ces genres artistiques permet l'expression de la pensée, d'une certaine 

vision du monde et certainement d'une réalité sociocuiturelle(PFÉQ, 190). Les productions 

artistiques sont en fait des moyens de communication pour exprimer chaque recoin de la 

planète (PFÉQ, 191) et c'est par ces dernières qu' est rendue possible l'ouverture à la 

diversité culturelle dans un esprit d'appréciation. Comme cette ouverture s'effectue par le 

biais de productions, il importe de préciser que la relation d'ouverture aux oeuvres 

artistiques ne peut pas être la même qu'envers des individus. Il s'agit donc nécessairement 

d'une relation sujet-objet, s' inscrivant essentiellement dans la perspective de connaissance. 

Corrélativement, l'évaluation faite du domaine des arts s'inscrit exclusivement dans cette 

dernière. 

Comme les quatre disciplines sont sensiblement présentées par les mêmes 

compétences, à quelques exceptions près, elles ont été évaluées conjointement. Ainsi, il est 

pertinent de noter que chacune participe à l' élaboration de la vision du monde de l'élève, en 

l'amenant à s' ouvrir et à apprécier les œuvres de son milieu et celles d 'ailleurs(entre autres 



111 

PFÉQ, 238). Par cette ouverture, l'élève pourra donc distinguer les particularités et les 

différences de diverses œuvres du monde, ce qui l'amènera également à «(saisir) davantage 

les éléments de sa propre culture» (ibid.). 

4.2.1 Compétence 2: Interpréter des séquences dramatiques, des danses, des pièces 

musicales 

Concrètement, à travers les quatre disciplines artistiques, l'enfant sera amené à 

interpréter une variété de productions artistiques (PFÉQ, 200, 228, 242). Par 

l'interprétation d'œuvres , qui exclut les arts plastiques, l'élève pourra y développer un 

contact privilégié. En effet, si nous considérons, par exemple, l'interprétation d'une danse 

d'ailleurs, l'élève sera certainement initié à tout autre chose, ce qui viendra nécessairement 

ébranler sa conception de ce qu'est la danse et donc par le fait même ouvrir ses horizons 

culturels, comme le veut le PFÉQ (190). 

L' interprétation d'oeuvres, ainsi présentée, peut certes ouvrir les yeux sur autre chose, 

en faisant prendre conscience à l'élève qu'il existe une pluralité de façon de s'exprimer par 

l'art, et que ces dernières peuvent être différentes selon les diverses cultures qui composent 

notre monde. Ce qui est ici proposé s'inscrit dans une ouverture culturelle, mais non 

interculturelle, car il n'y a pas de recherche de compréhension de cette diversité tout 

comme il n'y a pas d'interaction envisagée avec les cultures à découvrir. Cette ouverture 

ne rejoint donc pas les visées d 'une démarche interculturelle. 

4.2.2 Compétence 3 Apprécier des œuvres théâtrales, (des œuvres chorégraphiques; des 

œuvres d'art, des objets culturels du patrimoine artistique, des images médiatiques; des 



112 

œuvres musicales) ses réalisations et celles de ses camarades 

L' élève, par la compétence relative à l'appréciation des œuvres artistiques, sera invité 

à s' ouvrir à la diversité culturelle (PFÉQ, 202, 216, 230, 244). En effet, il découvrira, une 

fois de plus, un large éventail de productions artistiques issues, entre autres, de différentes 

cultures. Par cette appréciation, il est sous-entendu que l' élève devra «être attentif à ses 

réactions émotives ou esthétiques face à (une) oeuvre et à son interprétation, et porter sur 

elle un jugement critique et esthétique à partir de ses réactions personnelles et de critères 

déterminés» (ibid.). Bien que ce soit dans un esprit de respect, le jugement porté sur des 

œuvres examinées s' établira nécessairement à partir des conceptions de l' élève et à partir 

de critères techniques prédéterminés (ibid.). Il Y a aura ainsi peu de place à 

l 'épanouissement de la diversité culturelle, si nous pouvons l'imager ainsi. 

Cette ouverture peut certes élargir l'esprit du jeune quant à la diversité culturelle, 

toutefois elle ne pourra pas l' amener à mieux comprendre cette dernière, comme le voudrait 

l'approche interculturelle. D' autant plus que, sans qu ' il soit amené à comparer les œuvres 

entre elles, l'élève portera un jugement à partir de sa propre culture, étant conséquemment 

aveuglé par son mythe. C ' est donc, uniquement dans l'idée de constater qu ' il y a, à travers 

les différentes cultures, diverses conceptions artistiques, que prend forme l' ouverture à la 

diversité culturelle dans la compétence relative à l' appréciation d'œuvres artistiques. 

4.2.3 Conclusions relatives au domaine des arts 

En somme, toutes compétences réunies, nous retenons de ce programme de formation 

artistique que, bien qu ' il s' ouvre essentiellement à la diversité culturelle, il le fait davantage 



113 

dans l'optique de découvrir qu'il existe une pluralité d'œuvres artistiques çà et là dans le 

monde. Les entrées dans la grille d'analyse en sont d'ailleurs le reflet avec près de la 

moitié l9 des inscriptions dans la catégorie d' analyse pluralité. Ce type d'ouverture ne peut 

donc pas rejoindre celle attendue dans une approche interculturelle. 

D'ailleurs, lorsque les œuvres sont examinées, au regard d'aspects socioculturels 

(entre autres, 217) ce sont uniquement des signes visibles relatifs au temps qui sont 

considérés, soit des «traces socioculturelles de la période artistique qui les a vues naître» 

(entre autres, PFÉQ, 216). Qu'en est-il alors des signes visibles relatifs au lieu? Rien ne 

semble préciser cette dimension, qui est pourtant bien présente dans l'ensemble des 

compétences soulevées et qui pourrait soutenir pertinemment l'ouverture sur le monde. 

Dans la même lignée, dans les différents savoirs essentiels, il est intéressant de noter 

qu'outre les différentes époques à couvrir qui y sont clairement précisées pour répondre au 

critère d 'hier et d 'aujourd'hui, on retrouve pour celui d 'ici et d 'ailleurs la seule mention 

suivante: «Ces extraits seront issus de la production théâtrale québécoise mais aussi 

d' autres cultures, dont, si possible, celles des Premières Nations» (entre autres, PFÉQ, 206), 

n'offrant aucune spécification quant à d'autres cultures. Qu'en est-il des autres cultures, les 

cultures canadiennes, américaines, occidentales ou du monde entier? C'est dans une 

ouverture relative à l'interprétation qu'aura l'enseignant de l'ailleurs, que l' élève pourra 

découvrir la diversité culturelle dans le domaine des arts. En relation avec notre cadre 

théorique, et en empruntant les termes utilisés par Panikkar, les arts ainsi présentés, 

19 Cinq inscriptions sur un total de douze pour le domaine des arts 



114 

s' inscriraient dans les perspectives morphologique et diachronique, bien plus que 

diatopique. Cette dernière perspective étant la seule à pouvoir permettre la rencontre et le 

partage avec la diversité. Sans cette dernière, il demeure difficile de rejoindre la démarche 

interculturelle. 

La pluralité et la variété des œuvres, voilà ce qui caractérise l' ouverture à la diversité 

culturelle dans le domaine des arts. Bien qu 'on fasse appel au respect de ces dernières et à 

leur appréciation (à partir de critères prédéterminés) (entre autres, PFÉQ, 202), ce domaine 

trouve difficilement sa place dans une approche interculturelle, car il est principalement 

centré sur l'élève et son milieu à travers le temps. Des accusations d ' incohérence ne 

peuvent toutefois pas trouver place face aux intentions et aux compétences soulevées, les 

premières ne promettant que d' «élargir les horizons culturels» par, entre autres, le contact 

avec des œuvres d 'ailleurs. Il s' agirait donc de bien définir ce que l' on entend par ailleurs, 

pour ainsi mieux situer l' ouverture à la diversité culturelle. Néanmoins, notre hypothèse se 

voit justifiée, car à la lumière de l' évaluation, aucune unité de sens, ne peut rejoindre la 

perspective de reconnaissance de la diversité culturelle dans ce domaine. 

4.3 Domaine de l'univers social 

La première phrase de la présentation du domaine de l' univers social invite à croire 

que les intentions d' ouverture à la diversité culturelle y trouveront aisément leur place. En 

effet, on présente ce domaine comme essentiel pour «comprendre le monde dans lequel on 

vit, s'y insérer de façon harmonieuse et contribuer à son évolution» (PFÉQ, 165). On y 

reconnaît également qu ' aujourd'hui, on doit développer des outils pour vivre dans «une 



115 

société de plus en plus complexe et changeante» (Ibid.). Cette exigence vient justifier la 

présence, dans ce domaine, de disciplines qui «favorisent l'ouverture sur le monde», et qui 

«invitent à comparer l'ici et l'ailleurs, l'hier et l'aujourd'hui, éveillant ainsi au changement 

et à la diversité» (Ibid.). Ainsi présenté, il est légitime d ' attendre de ce domaine qu' il 

procure aux élèves, de façon pertinente, les «fondements de l' apprentissage de la vie dans 

une société pluraliste» (Ibid.) dans lesquels se retrouve nécessairement l'ouverture à la 

diversité culturelle. 

Est essentiellement retenue de l'analyse de la présentation du domaine de l'univers 

social, une volonté au vivre ensemble avec la diversité. C'est, en effet, en invitant l'élève à 

mettre en perspective les réalités sociales qui l'entourent, que l'élève aura la possibilité de 

mieux comprendre celles des autres (PFÉQ, 165). 

Face aux intentions relatives au vivre ensemble, nous sommes tentés de faire un lien 

avec la démarche interculturelle de Panikkar. En effet, cette dernière propose, entre autres, 

la rencontre des différentes cultures dans leurs façons respectives de voir le monde et de le 

comprendre. C'est toutefois dans le cadre de connaissance que nous pouvons inscrire ces 

intentions, car c'est sans envisager d'interactions entre les différentes réalités sociales que 

l'élève entreprendra leur compréhension. Effectivement, c 'est par la comparaison de l'ici 

et de l'ailleurs, que l'élève pourra «(s'éveiller) au changement et à la diversi té» (Ibid.) . En 

partant de lui-même, l'élève ne peut pas arriver à comprendre l'ailleurs comme ce dernier 

pourrait se comprendre lui-même. Il ne fait donc que poser un regard à travers la fenêtre 

qui le définit, pour reprendre l'idée de Panikkar, ne pouvant ni voir plus large que ce qu ' il 

voit ni comprendre davantage que ce qu'il comprend déjà. Ce regard posé sur l'autre n'est 



116 

évidemment pas celui recherché par l'approche interculturelle. 

Pour appuyer cette interprétation, il importe de souligner que l' élève sera invité à 

«expliquer de façon rigoureuse et systématique» (PFÉQ, 165) les nouvelles réalités sociales 

qu'il explorera à travers le domaine de l'univers social, alors qu'il en aura qu'une idée 

relative à ce qu'il verra à travers sa «fenêtre». Il n'y a donc pas de place pour la 

reconnaissance de la diversité face à ces intentions qui invitent tout de même à élargir la 

vision du monde, au vivre ensemble, à l'ouverture à l'autre et même à «(l'éveil) au 

changement et à la diversité» pour reprendre les mots du PFÉQ (Ibid.). Allons donc voir si 

les compétences de ce domaine peuvent atténuer cette interprétation peu favorable à 

l'ouverture à la diversité culturelle et comment elles répondent aux intentions d'éveil, 

d'ouverture, d'insertion et de compréhension de la diversité présente dans notre société 

pluraliste et dans notre monde. 

4.3.1 Le programme du premier cycle (compétence: Construire sa représentation de 

l'espace, du temps et de la société) 

La compétence du premier cycle, constitue une initiation à ce domaine. Par son 

exploration vers , entre autres, l'ailleurs et ses réalités sociales, l'élève sera initié au 

changement et à la différence (PFÉQ, 166). Il sera par conséquent invité à développer «des 

attitudes d'ouverture et de tolérance»(ibid.). Plus encore, cette compétence devra guider 

l'élève pour qu'il puisse «apprendre à gérer ses relations avec l'autre et à construire peu à 

peu son identité au contact de la différence» (Ibid.). 

Face à ces intentions, bien qu'il ne soit pas concrètement envisagé qu ' il y ait 



117 

rencontre entre le soi et l'autre, il y a certainement, dans cette compétence matière à 

développer les bases essentielles à un éventuel vivre ensemble et à de futures interactions 

avec la diversité2o. Dans cette perspective, les composantes de cette compétence 

s' inscrivent exclusivement sous la connaissance de la diversité culturelle. Encore plus, 

elles conduisent l'élève vers la description et la comparaison entre l 'ici et l 'ailleurs. 

Comme nous l'avons soulevé, la comparaison ne peut pas être un moyen pour comprendre 

l'autre. Ce qui n ' empêche toutefois pas l' élève d 'être sensibilisé sur la diversité culturelle. 

Cette compétence ne peut donc pas s' inscrire dans une approche interculturelle, mais 

pourrait en être l' introduction. 

4.3. 1.1 Conclusions partielles 

Au regard de notre analyse, bien que nous ayons classé la comparaison entre les 

réalités sociales d ' ici et d 'ailleurs sous la catégorie diatopique, loin de nous l' idée d'inscrire 

cette intention dans une approche interculturelle. Pour accéder à cette dernière, il faudrait 

que le rapprochement entre les diverses réalités se fasse dans un cadre de reconnaissance; 

ce qui n ' est pas le cas dans cette compétence. En effet , bien que l'élève soit invité à 

comprendre ce qui distingue l' ailleurs et l' ici, c ' est par un «dialogue» entre lui-même et les 

20 Nous préférerons de lo in le terme di versité à celui de différence, ce dernier qui résonne avec une 

connotation négati ve. D'ai lleurs Abdallah Pretceille semble également avo ir une réticence pour ce terme 

lorsqu'elle, en évoquant la di versité culturell e, considère que les «conséquences sur les comportements, les 

soc ialisations, les apprenti ssages, la communication ne peuvent être perçus qu 'à travers un modèle de la 

bigarrure, de la variation et non celui de la différence» ( 1999: 18). À cet effet, nous sommes incités à c lasser 

les unités de sens référant à la différence dans la tolérance négati ve au sens de Panikkar, qui représente le 

respect culturel sans plus. 



118 

informations qu'il observera, que pourra se créer le rapprochement entre les diverses 

réalités, donc sans interaction avec l'autre, représentant de la diversité, et sans 

compréhension de ce dernier. 

Encore plus, la diversité y est plus souvent qu'autrement présentée comme une 

pluralité envers laquelle l'élève doit démontrer un certain respect, sans plus. En effet, c'est 

d'abord en initiant l'enfant au changement et à la différence, par un regard posé sur 

différents faits de la vie, qu'est abordée la diversité. L'enfant est ensuite invité à être 

tolérant et ouvert envers cette différence. Présentée de la sorte, nous pouvons interpréter 

cette ouverture à la manière du respect culturel de Panikkar, ce dernier qui tend vers la 

passivité envers la diversité plutôt que d'inviter au partage et à la compréhension mutuelle. 

Voyons maintenant ce que les cycles supérieurs proposent pour répondre aux 

intentions de ce programme avec les disciplines de géographie, d'histoire et d'éducation à 

la citoyenneté. 

4.3.2 Le programme Géographie, histoire et histoire à la citoyenneté (deuxième et troisième 

cycles) 

L'éducation à la citoyenneté, par le biais de l 'histoire et de la géographie, s'intéresse à 

l'ailleurs dans le monde pour y comprendre et accepter la différence (PFÉQ, 170). Étant 

complémentaires, ces disciplines se retrouvent regroupées dans les trois compétences 

réservées aux 2e et J e cycles. «Ces compétences se rapportent toutes trois à la lecture de 

sociétés et de territoires, mais abordée sous des angles différents: l'organisation, le 

changement et la diversité»(ibid.). Est retenu de la présentation de celles-ci que l'élève 



119 

pourra d'une part, s'ouvrir au monde dans l'objectif de découvrir qu'il existe dans l'ailleurs 

des différences avec l'ici, ce qui, dans une autre mesure, lui permettra de mieux se définir 

lui-même. Ainsi annoncées, ces disciplines, ne semblent pas pouvoir offrir une 

reconnaissance à la diversité, mais plutôt chercher à connaître cette dernière par le biais, 

une fois de plus de l'observation et de la comparaison. 

Néanmoins, par «le regard porté sur des réalités sociales et territoriales d'ici et 

d'ailleurs » (PFÉQ, 170) l'élève s'initiera à une pluralité de situations et pourra ainsi 

«construire ses propres interprétations des réalités sociales et territoriales» (Ibid.). Aussi, il 

sera «fréquemment appelé à partager ses interrogations et ses interprétations avec d'autres», 

dans le respect de ces derniers, pour ensuite «nuancer ses interprétations à la lumière de 

données nouvelles» (Ibid.). Se retrouvent ici les intentions générales du domaine de 

l'univers social. Parmi ces dernières, sont perceptibles une certaine ouverture à la diversité 

ainsi qu'une volonté à apprendre de cette dernière. Nous employons apprendre de, car 

l'apprentissage se fera davantage, pour ne pas dire complètement, dans un cadre de 

connaissance, selon notre évaluation. 

Mises en pratique, les compétences de la géographie, de l'histoire et de l'éducation à 

la citoyenneté entraîneront l'élève vers la découverte, d'entre autres, les réalités sociales 

d 'ici et d 'ailleurs, et rappelons-le, devraient l'amener à mieux comprendre la société 

pluraliste dans laquelle il évolue (PFÉQ, 165). Bien que les deux premières compétences 

ne rencontrent pas les intentions d' ouvelture à la diversité culturelle, il nous plaît de les 

inclure dans un parallèle avec les trois caractères associés, par Panikkar, à l'herméneutique, 



120 

qui sont essentiels dans sa démarche d'interculturalitë l
. Ainsi, l'analogie se crée entre la 

première compétence, Lire l'organisation d 'une société sur son territoire (PFÉQ, 172) et 

l'aspect morphologique; la seconde, Interpréter le changement dans une société et sur son 

territoire (PFÉQ, 174) et l' aspect diachronique; et finalement la dernière S 'ouvrir à la 

diversité des sociétés et leur territoire (PFÉQ, 176) et l'aspect diatopique. Nonobstant le 

fait que nous n 'arrivions pas à trouver de référence à l' ouverture à la diversité culturelle 

dans les deux premières compétences, nous prétendons que ces dernières, pourraient, dans 

l' optique de l' approche d'interculturalité, soutenir le dialogue intraculturel. En effet, ces 

dernières proposent une connaissance approfondie de notre propre culture, à travers le 

temps et l'espace, avant de permettre l'arrimage de la dernière compétence qui tend à 

l' ouverture et à l'enrichissement avec cette diversité culturelle. 

4.3 .2.1 Compétence 3: S ' ouvrir à la diversité des sociétés et de leur territoire 

En premier lieu, l'explicitation de cette compétence propose de porter le regard sur 

plus d'une société et sur leur territoire à un même moment pour en découvrir la coexistence 

d' organisations différentes (PFÉQ, 176). Par cette première phrase, bien que le terme 

diatopique n'apparaisse pas, (on utilise plutôt le terme synchronique), nous sommes tentés 

de faire le parallèle avec cet aspect de l' interculturalité. Toutefois, un point non 

négligeable gêne le rapport; c ' est par l' observation, donc sans aucun dialogue ni 

21 Il importe encore de rappeler qu ' il s'agit des caractères assoc iés à ce lle-ci plutôt que de la pratique 

de 1 ' herméneutique auxquels nous faisons référence. Il serait assez ambitieux de mettre en place une telle 

théorie de l' interprétation auprès d 'enfa nts d 'âge scolaire, c'est pourquoi nOLIs ne considèrerons que les 

aspects associés, soit diachronique, morphologique et diatopique. 



121 

interprétation que se pose ce regard. En ce sens, l'analyse de l'objectif d'une prise de 

conscience de la diversité (ibid.), s'oriente vers une simple identification d'une pluralité de 

sociétés existantes. Cette façon d'approcher la diversité ne permet guère la reconnaissance 

de celle-ci. Ce qui conduit à interpréter cette ouverture comme impertinente à l 'égard 

d'une approche interculturelle, bien qu'elle y intègre la connaissance de différentes 

cultures. 

Dans cette même compétence, on entrevoit l'ouverture aux diverses sociétés comme 

le fait d' «apprendre sur leurs différences, sur les causes et les conséquences de celles-ci et 

(de) chercher leurs forces et leurs faiblesses respectives» (PFÉQ, 176). Cette intention 

d 'ouverture reflète le fait de s'interroger sur le quoi de la différence plutôt que de tenter de 

comprendre et de grandir avec la diversité. D'ailleurs, les savoirs essentiels viennent 

soutenir cette interprétation en déterminant préalablement les différences qui seront à 

l'étude, les classant ainsi dans des catégories fixes. De surcroît, le fait de s'ouvrir sur la 

diversité culturelle n'est pas reconnaissant de cette dernière: «Il s'agit d ' agir avec et non 

pas sur autrui.» (Abdallah-Pretceille, 1999:69). 

Les intentions d ' ouverture à la diversité culturelle proposées par cette compétence se 

voient assurément mieux définies par ce qui suit: 

Découvrir l'existence d'une variété de cultures, de modes de vie, de religions et 
d'organisations territoriales invite à la compréhension, à l'ouverture, à l'accueil et 

au respect de l'autre, tout en renforçant l'identité personnelle et sociale. Cette 
ouverture aux valeurs et aux croyances différentes des siennes enrichit et consolide 

sa vision du monde et renforce des attitudes et des valeurs telles que la tolérance et 
le respect de la différence, essentielles à une vie sociale harmonieuse ( PFÉQ, 176). 



122 

Bien que le contact direct avec la diversité ne soit pas encore considéré, inscrivant par 

ailleurs ces dernières intentions dans le cadre de la connaissance, un pas vient d'être franchi 

en matière d'ouverture à l'autre par la nécessité de compréhension, du respect et du 

potentiel enrichissement envisagé. En poussant l'interprétation, il y aura possiblement une 

rencontre avec la diversité. Pourrait même émerger une touche de reconnaissance lorsque, 

dans le PFÉQ, est considéré que «la fréquentation de la diversité (favorise) l'ouverture à 

l'autre, essentielle à la coopération» (ibid.). 

Par cette compétence, on cherche donc à enrichir, d'une part, la vision du monde de 

l'enfant, et d'autre part à lui permettre de développer des attitudes pour accueillir la 

diversité. Nécessairement, on ouvre la porte à la diversité culturelle. 

Toutefois, dans la présentation de cette compétence se cache une note de 

multiculturalisme où, il s'agit davantage de différences à tolérer pour le bien être de 

chacun, plutôt que d'une diversité à partager pour grandir tous ensemble. Le 

multiculturalisme, rappelons-le, étant pour Panikkar impossible et sa vision, incohérente 

avec une approche interculturelle. 

En contexte de réalisation, l'élève fera usage de différents outils, soit des documents 

écrits, visuels, ou médiatiques, dont des cartes, atlas, lignes du temps (PFÉQ, 176). 

Utilisant ainsi des outils pour mesurer, valider et rechercher la vérité, c'est nécessairement 

dans un cadre de connaissance que cette ouverture se crée. D'ailleurs, il est explicitement 

énoncé que: «(le) développement (des) trois compétences repose sur l'acquisition de 

connaissances et de concepts» (PFÉQ, 171). Face à cette affirmation, on s'éloigne d'une 



123 

approche interculturelle où le concept, rationnel, ne peut être d'aucun secours pour 

comprendre une autre culture (Panikkar, 1998). En revanche, Panikkar propose de trouver 

dans l'autre culture des équivalents homéomorphes, c'est-à-dire ce qui sur le plan 

fonctionnel, poursuit le même but que les concepts que nous utilisons pour comprendre 

notre monde. Par cette condition, entre autres, pourrait débuter une compréhension 

interculturelle. Sans ces derniers, le contexte monoculturaliste où l'on juge les autres à 

partir de ce que nous sommes, perdure. Il entraîne avec lui l'idée que nous sommes l'image 

de l'idéal à atteindre. Cette vision n'étant pas compatible avec celle de l'interculturalité. 

Loin de cette «recherche homéomorphique», ce sera par des comparaisons22
, en 

cherchant les ressemblances, les différences et en portant un jugement sur les forces et les 

faiblesses de chacune des sociétés étudiées, que l' élève sera amené à s' ouvrir à la diversité 

des sociétés (PFÉQ, 177). La vision du monde qui pourra se renforcer et se consolider 

(PFÉQ, 176) sera davantage inscrite dans un contexte monoculturaliste. En effet, en partant 

de ses propres conceptions, considérées comme vraies, pour juger les autres sociétés, 

l'élève naviguera toujours dans le même, sans s'ouvrir à la diversité. De ce fait, la mise en 

pratique de cette compétence ne semble pas être cohérente avec les intentions proposées en 

présentation qui suggéraient d'amener l'élève à comprendre le monde pluraliste dans lequel 

il évolue (PFÉQ, 165). Ces remarques viennent justifier le fait que cette compétence 

22 En considérant les dangers et les limites de la comparaison, Abdallah-Pretceille note que «(les) 

comparaisons servent à justifier des synthèses déréalisantes, des générations hâtives qui contaminent la notion 

d ' universalité . Elles donnent aussi lieu à des monographies sur le mode additif qui implique que le lecteur 

fasse lui-même la synthèse sous peine de rester englué dans un catalogue de différences et de ressemblances» 

(1999:64) . 



124 

s' inscrive, suite à l'analyse, dans un cadre de connaissance de la diversité, avec un clin 

d'œil à la reconnaissance. 

4.3.2.2 Conclusions partielles 

Au-delà des intentions sur lesquelles porte l'analyse, qui auraient à prime abord pu 

s'inscrire dans une approche interculturelle, il est incontournable d'aller voir à quoi réfère 

l'ensemble de ce domaine dans les savoirs essentiels pour dresser l'éventail de la diversité 

dont il est question. Face à ces savoirs à transmettre, les intentions d'ouverture à la 

diversité culturelle dans une optique d'approche interculturelle ne peuvent plus tenir. En 

effet, la diversité des sociétés dont il est question se traduit par une vision d'ensemble du 

territoire canadien depuis le 16e siècle (PFÉQ, 178). Cette dernière, adéquate pour les deux 

premières compétences, ne peut pas être porteuse d'une vision du monde et permettre 

l'ouverture à la diversité culturelle, à moins que l'on enseigne aux enfants que le monde se 

restreint à l'Amérique.. . En effet, l'ouverture à la diversité est rendue possible par les 

différences et ressemblances perceptibles entre: 

-les Incas , et les Iroquoiens et Algonquiens vers les années 1500 et entre ces deux dernières 

sociétés; 

-la société canadienne en Nouvelle-France et des sociétés anglo-américaines des années 

1745; 

- la société canadienne des Prairies et celle de l'Ouest et entre ces deux dernières et la 

société québécoise du début du 20e siècle; 

-les lnuits et les Micmacs des dernières décennies. 



125 

Le monde vers lequel l'élève s'ouvrira demeure limité, tout comme les outils qui lui 

permettront de mieux saisir l' évolution de sa société pluraliste et de s'y insérer. En effet, 

les intentions de départ ne pourront pas trouver leur compte avec un tel contenu. Encore 

plus, nonobstant ce manque de cohérence avec les intentions, les compétences et les 

savoirs, émane de ce domaine une note d'ethnocentrisme. En effet, alors qu'on reconnaît 

que le milieu de l'élève soit de plus en plus pluraliste, où se côtoie la diversité culturelle 

issue de partout dans le monde, c'est sur une fraction de la diversité que l'on propose aux 

élèves de s'ouvrir. Une telle ouverture n'est pas celle recherchée par l'approche 

interculturelle et ne peut pas arriver à rencontrer les visées de celle-ci. 

4.3.3 Conclusions relatives au domaine de l'univers social 

En somme, face aux intentions du PFÉQ relatives à l'ouverture à la diversité 

culturelle, le domaine de l'univers social trouve majoritairement sa place dans la catégorie 

de tolérance négative. Cette dernière envisage le respect de la présence d'autres cultures 

sans toutefois chercher à s'engager, à s' y intéresser, à créer un partage ou à apprendre avec 

celles-ci. Face à ce positionnement à l'égard de la diversité, restreinte, l'évaluation des 

unités de sens fait ressortir quasi-exclusivement la perspective de connaissance23
. 

Il demeure étonnant d'en arriver à de telles conclusions si nous considérons que les 

objectifs de l'éducation à la citoyenneté, en tant que domaine général de formation, 

devraient se retrouver dans ce domaine qui inclut cette discipline (PFÉQ, 50). En effet, 

23 Vingt-trois unités de sens sont évaluées par le critère de connaissance contre une seule qui fait appel 

à la reconnaissance. 



126 

selon les penseurs qui s'y sont attardés, au Québec, comme ailleurs, devraient se retrouver 

dans la mise en pratique de celle-ci, les fondements dialectique et participatif. (Marzouk, 

Côté et Kabano. 2000:58). «The key word in citizenship education is participation» (Ellis, 

A.K., 1998: 225). Ce qui n' est pas le cas dans le domaine de l' univers social qui offre une 

ouverture balisée par des critères de comparaison et qui, en fait, n'amène qu'à constater 

qu ' il y a des différences entre le soi et l'autre, sans plus. À cet effet, il demeure surprenant 

de voir des attitudes de tolérance et d 'ouverture trouver leur place dans la présentation de la 

compétence du premier cycle, alors que l'élève n'aura pas de jugement à porter ni de 

compréhension à exposer, mais simplement des faits à évoquer, des observations à décrire à 

partir d 'outils et de critères prédéterminés (PFÉQ, 168). 

Pour conclure sur ce domaine, nous ne pouvons faire mieux qu'emprunter les mots de 

Martine Abdallah-Pretceille pour laisser libre cours à la réflexion sur l'ouverture à la 

diversité En effet, cette ouverture devrait être envisagée dans une démarche compréhensive 

soit ni descriptive ni statique (Abdallah-Pretceille, 1999:59), comme tend à l' être le présent 

domaine de l' univers social. 

Comprendre les cultures, ce n'est pas accumuler des connaissances et des savoirs, 
mais c'est opérer une démarche, un mouvement, une reconnaissance réciproque de 
l'homme par l'homme, c' est apprendre à penser l'autre sans l'anéantir, sans entrer 
dans un discours de maîtrise afin de sortir du primat de l' identification et du 
marquage (ibid.:60). 

Hormis les intentions de départ qui laissaient présager une ouverture à la diversité, la 

mise en pratique de ce présent domaine et les outils proposés pour mieux comprendre le 

monde et s' ouvrir à la diversité, ne peuvent pas s'inscrire dans une approche interculturelle, 



telle que celle pensée par Panikkar. 

4.4 Domaine des langues 

127 

La langue, sous toutes ses formes (écrite, orale), est considérée comme un outil 

essentiel pour construire la vision du monde et pour s'ouvrir sur le monde (PFÉQ, 70). Elle 

permet l'appropriation d'un éventail d'informations tout comme la possibilité d'entrer en 

relation avec l'autre pour puiser de l'information, mais plus encore, pour le partage de 

richesses culturelles (Ibid.). C'est d'ailleurs ce qui est visé par l'objectif général du 

domaine des langues qui regroupe le français, comme la langue d'enseignement ou comme 

langue d'accueil, ainsi que l'anglais, langue seconde. La langue anglaise, langue dite 

universelle, est évidemment d'une grande importance dans notre société ouverte sur le 

monde. Dans cette même voie, le MÉQ encourage également l'apprentissage d'autres 

langues (Ibid). Le domaine des langues représente donc une porte d'entrée sur le monde et 

une clé pour entrer en relation avec ce dernier. Malgré que Panikkar fasse de la langue un 

obstacle au dialogue, ce dernier serait difficilement réalisable sans elle, il faut donc 

s'outiller pour surmonter cette difficulté et c'est ce que propose le PFÉQ à travers les trois 

différents programmes de langue. 

La langue permet l'expression de ce qu'est la personne tout autant qu'elle rend 

possible la rencontre, la confrontation ainsi que le partage d'idées, de conceptions, de 

sentiments , de croyances, etc. Elle est donc la base du dialogue, qui mis en contexte 

pluraliste, pourrait revêtir le rôle de dialogue interculturel. Dans le même ordre d'idées, se 

trouve dans le programme du français, langue d'enseignement, une compétence 



128 

s' intéressant uniquement au dialogue. Cette dernière inhérente à l' objectif général de ce 

domaine tend à permettre à l'élève d'«entrer en relation avec les jeunes et les adultes d'ici 

et d 'ailleurs (pour) s'approprier et [ ... ] transmettre les richesses de la culture» (PFÉQ, 70). 

Cette volonté, énoncée en présentation, nous laisse présager l'orientation vers la 

reconnaissance de la diversité culturelle. À la lumière de l'analyse, il est en effet pertinent 

de noter que les intentions de départ du domaine des langues s'inscrivent dans une volonté 

à s'ouvrir sur le monde, pour en apprécier et y partager les richesses, afin de mieux le 

comprendre et d'arriver à entrer en relation avec l'autre. Par cette dernière intention, est 

soulevée une volonté de reconnaissance de la diversité culturelle. Il y a effectivement un 

souci d'engagement de la part du soi pour aller rencontrer la diversité de l'autre dans la 

présentation du domaine. Allons maintenant à la rencontre des trois disciplines pour 

interpréter, selon la grille d'analyse, si elles s'inscrivent dans la même voie que ces 

dernières intentions, soit vers la rencontre avec l'autre. 

4.4.1 Français, langue d'enseignement 

Comme le français est utilisé dans l'ensemble des disciplines scolaires, il représente 

un outil de taille pour l' insertion dans la société québécoise et pour la compréhension du 

monde. Ainsi son apprentissage, à travers quatre compétences, fera appel à diverses 

situations à l' intérieur d' un environnement qui soit riche et stimulant (PFÉQ, 72). En ce 

sens, l'élève sera amené à élargir sa vision du monde par la fréquentation de livres issus de 

la culture québécoise, francophone et «de la richesse d'autres cultures» (ibid.). 

Par sa présentation, le français en tant que langue d'enseignement, s'inscrit dans la 



129 

recherche d'une vision du monde qui se forgera au gré des connaissances accumulées dans 

les différents apprentissages. Selon cette orientation, l'évaluation suppose un cadre 

exclusivement de connaissance de la diversité culturelle à partir duquel l'élève pourra 

globalement se représenter le monde dans lequel il vit à partir d'informations tirées çà et là. 

L'interaction avec l'autre, nécessaire dans une démarche interculturelle sera envisagée par 

cette discipline que dans la troisième compétence, traitant du dialogue. 

4.4.1.1 Compétence 1: Lire des textes variés 

L'ouverture à la diversité se vivra d'abord par la lecture de textes variés (PFÉQ, 74). 

Face à la diversité rencontrée dans les textes, l'élève devra faire preuve de respect et 

d'ouverture (ibid.) et donc admettre qu'il existe autre chose. Bien que cette ouverture se 

restreigne à la perspective de connaissance, elle permet toutefois aux élèves d'apprécier, 

sous une forme ludique ou non, ce qui se vit dans diverses cultures. Sans s'inscrire dans 

une approche interculturelle, la découverte et l'exploration de la diversité par la littérature 

permettront à l'enfant de s'ouvrir sur le monde. 

En somme, une certaine ouverture à la diversité est possible par cette compétence. 

Mais il ne peut s'agir d'une ouverture pour accéder à un partage interculturel. En effet, la 

façon avec laquelle on cherche à construire la vision du monde de l'élève, en comparant ce 

qu'il découvre à lui-même, demeure dans un contexte monoculturaliste. C'est aveuglé par 

son propre mythe, sans personne pour lui en faire prendre conscience, que l'élève 

découvrira la diversité. Il s'ouvrira à la diversité, sans toutefois pouvoir entrer en contact 

avec celle-ci. Cette compétence ne peut donc pas s'inscrire dans une démarche 



130 

interculturelle, par le peu d'ouverture qu'elle offre et par sa perspective uniquement de 

connaissance. 

Néanmoins, le recours à la compétence troisième, Communiquer oralement (80) 

pourrait peut-être atténuer cette critique. 

4.4.1.2 Compétence 3: Communiquer oralement 

Cette compétence vise, entre autres, par des interactions entre les élèves, à faire naître 

les comportements relatifs à la communication avec autmi. Pertinemment, par cette 

recherche d'interaction avec l'autre, cette compétence vient rejoindre l'intention de 

reconnaissance proposée par ce domaine. Ainsi, l'accueil de l'autre, la valorisation et 

l'entraide sont mis de l'avant dans cette compétence qui favorise la dimension orale de la 

langue (PFÉQ, 81). De plus, en présence d'autmi, l'élève sera amené à développer et 

préciser sa pensée tout en tenant compte de son interlocuteur (PFÉQ, 83). La relation avec 

l'autre est donc mise de l'avant dans cette compétence. Elle invite à un dialogue similaire à 

celui envisagé dans une démarche interculturelle, sans toutefois y rechercher l' ouverture à 

la diversité culturelle. Nonobstant cette absence, un coup d'œil à la présentation et aux 

repères culturels de ce domaine nous rappelle que la classe d'aujourd'hui est ouverte sur la 

communauté et sur le monde (PFÉQ, 86). Ces considérations nous permettent d' interpréter 

que par ce dialogue, l'élève aura peut-être l'occasion de rencontrer la diversité. Tout 

demeure relatif à l'interprétation qu'aura chaque enseignant des intentions d'ouverture à la 

diversité. 



131 

4.4.1.3 Conclusions partielles 

L'ouverture à la diversité est présente dans ce programme, mais tel que présentée, elle 

ne peut pas trouver sa place dans une approche interculturelle. En effet, si l'élève ne fait 

que découvrir la diversité culturelle à travers la littérature, il ne fait qu'accumuler des 

connaissances sur cette dernière. De ce fait, il se forge une idée globale sans toutefois 

pouvoir reconnaître la richesse qui s'y cache et apprendre à partager avec celle-ci. 

En somme, mise à part la compétence ayant trait au dialogue, qui pourrait pour les 

plus «interculturels» ouvrir la porte à la diversité, l'ensemble du programme de français 

offre une ouverture assez restreinte, une fenêtre dont on ouvre les volets pour voir un peu 

plus loin et par laquelle, les deux pieds figés dans notre mythe, nous observons ce qui existe 

autour. Ainsi, la diversité est jugée à partir de ce que nous connaissons, de ce que nous 

sommes, de ce que nous jugeons être la norme plutôt qu'être découverte, appréciée et 

partagée. 

Dans l'ensemble, les intentions qui s'agglutinent autour de l'ouverture sur la diversité 

culturelle, inscrivent majoritairement cette discipline dans une perspective de connaissance. 

En effet, c'est à partir de différents genres littéraires que l'élève pourra découvrir une 

pluralité de cultures. Sa vision du monde sera donc forgée et balisée par des repères 

culturels, qui permettent une ouverture «sur la communauté et même sur le monde» (PFÉQ, 

86), mais qui n'incluent aucune autre précision quant à la diversité culturelle dont il 

pourrait être question. 



132 

4.4.2 Anglais, langue seconde 

Peu importe le quartier où se situe l'école, les élèves sont couramment en contact avec 

la langue anglophone, et dépendamment du milieu, cette dernière peut faire grandement 

partie du quotidien des élèves québécois, pensons notamment aux écoles de l'Île de 

Montréal. En ce sens, la maîtrise de la langue anglaise offre de multiples possibilités pour 

entrer en contact avec différentes cultures. Parler anglais est aujourd'hui, pour reprendre 

les mots du PFÉQ, dans la société québécoise, une nécessité, mais aussi une porte d'entrée 

sur le monde (PFÉQ, 98). Son apprentissage n'est donc pas à négliger et ce, dès l'âge 

scolaire, pour préparer les jeunes à leur avenir proche. 

A vec de tels propos tenus quant à l'importance de cette langue pour s'ouvrir sur le 

monde et sur les autres cultures, nous serions tentés d'inscrire cette discipline dans 

l'ouverture à la diversité culturelle. Toutefois, que ce soit par la compétence qui tend à 

amener l'élève à interagir oralement en anglais (PFÉQ, 100), à réinvestir sa 

compréhension de textes lus et entendus (PFÉQ, 102) ou à écrire des textes (PFÉQ, 104), 

nous ne retrouvons aucun élément qui puisse concrétiser cette volonté d'ouverture. C'est 

en effet, entre autres, à partir de ce que l'élève connaît et des thèmes envers lesquels il est à 

l'aise, que prend forme cette discipline. Bien que cette dernière remarque n'exclue pas la 

présence de thèmes issus de la diversité culturelle, nous ne retrouvons ni dans les savoirs 

essentiels ni dans les suggestions de produits culturels de mention inhérente à la diversité 

culturelle pour faire cohérence avec les intentions (PFÉQ, 106-108). 

4.4.2.1 Conclusions partielles 



133 

En somme, alors que l'apprentissage de l'anglais, langue universelle, aurait pu être 

une voie privilégiée pour éveiller et faire comprendre à l'élève la nécessité de s' ouvrir à 

l'autre, tout en l' Y engageant dans un rapport de dialogue, nous ne retrouvons rien qui 

puisse s' inscrire pertinemment dans une approche interculturelle. Ce qui nous amène à 

conclure que les intentions d'ouverture sur le monde évoquées dans la présentation ne sont 

pas intégrées dans la mise en place de cette discipline. 

4.4.3 Français accueil 

Pour la première fois dans cette analyse du PFÉQ, se trouve un lien direct à une 

approche interculturelle (PFÉQ, 110). En effet, dès les premières lignes de la présentation 

du programme français accueil, on retrouve une référence à la Politique d'intégration 

scolaire et d 'éducation interculturelle (MÉQ, 1998(b)). Toutefois, l'analyse amène à 

constater que c' est davantage sur le volet intégration que sur celui de l'éducation 

interculturelle que se base cette discipline offerte aux nouveaux élèves venus d'ailleurs. Ce 

qui pousse à penser que cet accueil se rapproche davantage d'un esprit monoculturaliste 

avec lequell ' interculturalité est peu, voire pas du tout, en accord. 

4.4.3 .1 Les compétences 1 et 2: «Interagir en français » et «Se familiariser avec la culture du 

milieu» 

L'analyse se trouve ici inversée, dans le sens où il n'est pas question de l'ouverture 

faite à la diversité culturelle, mais plutôt de l'ouverture qui est demandée à l'autre envers la 

société québécoise. Nonobstant cette remarque, il est pertinent de noter que ce qui est 

proposé par ce programme d'accueil est pertinemment en accord avec une approche 



134 

interculturelle. En effet, il est demandé à l'élève, en plus d 'interagir en français (PFÉQ, 

112), de se familiariser avec la culture du milieu (PFÉQ, 114). Par . cette dernière 

compétence, on invite les nouveaux arrivants à entrer en contact avec la culture 

francophone, à se familiariser avec les éléments de celle-ci tout en partageant leur propre 

culture. C'est par celle-ci que l'élève immigrant devra concrètement «prendre conscience 

de la diversité culturelle» (PFÉQ, 115) dans «un esprit d'ouverture, de respect et de 

réciprocité» tout comme il devra développer des «attitudes d'ouverture et de tolérance à 

l'égard des autres» (Ibid.) . Un souci est porté à la relation mutuelle entre les uns et l'autre, 

ce qui se rapproche des visées d'une démarche interculturelle. En effet, afin de mettre sur 

pied le dialogue interculturel, les deux parties doivent mutuellement se respecter et désirer 

entrer en contact avec l'autre dans l'optique de partage et d'enrichissement mutuels . 

4.4.3 .2 Conclusions partielles 

Finalement, ce programme de français accueil est pertinent à l'égard de l'approche 

interculturelle et il peut même inclure l'interaction dans la diversité. Toutefois, ces 

intentions sont réservées aux seuls élèves venus d'ailleurs . Nous ne pouvons donc pas 

conclure à la présence de compétences œuvrant dans le sens d'une approche interculturelle 

par ces dernières, car elles ne se déroulent pas dans un contexte de réciprocité, tel qu'elles 

le commandent elles-mêmes. Ces dernières exigent cette ouverture à la diversité 

uniquement aux nouveaux arrivants . Une telle position face à la diversité, ne peut donc pas 

trouver sa place dans une relation interculturelle comme celle pensée par Panikkar. 



135 

4.4.4 Conclusions relatives au domaine des langues 

Si nous considérons le domaine des langues dans son ensemble, par le biais des 

différentes disciplines, nous retrouvons certaines bases sur lesquelles pourrait s' asseoir une 

approche interculturelle, s' inscrivant néanmoins majoritairement dans la perspective de 

connaissance24
. Il importe toutefois de mentionner que ces conclusions tiennent compte de 

l'apport du programme français accueil face à l'ouverture à la diversité culturelle, sans 

toutefois discriminer que les intentions sont inversement présentées. En effet, si nous 

considérons ces intentions dans un contexte uniquement d'intégration des nouveaux 

arrivants, l'interprétation globale de ce domaine se construit davantage par le 

développement d'une vision du monde, laissant ainsi peu de place à la reconnaissance de la 

diversité culturelle. 

Bref, dans son ensemble, mis à part son caractère monoculturaliste, le domaine des 

langues regroupe des intentions d 'ouverture et d'appréciation à la diversité, au pluralisme, 

qui sont nécessaires, mais non suffisantes à une démarche interculturelle. Afin de rejoindre 

pertinemment cette dernière, le PFÉQ devrait réinvestir ce qui est exigé à l'autre dans des 

compétences qui touchent tous les élèves. 

4.5 Éducation préscolaire 

Témoin de son début de VIe à l'école, l'éducation préscolaire permet à l'enfant 

d 'entrer en contact avec d'autres personnes dans des situations riches et variées. C'est à 

24 Treize unités de sens sont évaluées comme s' inscri vant dans la connaissance de la diversité, contre 

quatre comme reconnaissantes. 



136 

partir de ces dernières que l' élève pourra enrichir sa compréhension du monde (PFÉQ, 52). 

Le programme d ' éducation préscolaire prévoit ouvrir l'enfant à de nouvelles connaissances 

pour l'amener tranquillement à construire sa propre vision du monde. C ' est par 

l'environnement qui l'entoure quotidiennement que cette quête sera amorcée. Face aux 

constats énoncés par le PFÉQ quant à notre société pluraliste (PFÉQ, 2), nous pouvons 

comprendre que dès l'âge préscolaire, en entrant en contact avec les autres, l'enfant sera 

possiblement mis en relation avec la diversité culturelle. 

Concrètement, à travers les diverses compétences qUi sont proposées dans le 

programme d'éducation préscolaire, il est prévu d'amener constamment l'enfant à interagir 

avec les autres pour qu ' il puisse, dans la perspective d'un développement global, consolider 

ses connaissances et développer ses compétences et habiletés (PFÉQ, 53). En d'autres 

mots, l'interaction est garante de tout apprentissage. Ce souci d'engager l'enfant dans ses 

apprentissages laisse présager une possibilité de reconnaissance de l' autre à travers ses 

expériences de vie qui lui permettront, entre autres d'affirmer sa personnalité, d' interagir 

de façon harmonieuse avec les autres, de communiquer avec les ressources de la langue et 

de construire sa compréhension du monde. Observons maintenant plus particulièrement 

ces compétences inhérentes à l'ouverture à la diversité culturelle. 

4.5.1 Compétence 2: Affirmer sa personnalité 

Le programme d' éducation préscolaire vise le développement affectif de l'enfant par 

l'entremise de l' affirmation de sa personnalité. Par celle-ci, l'élève pourra développer son 

estime personnelle par, entre autres, des contacts et expériences diversifiés avec ses pairs 



137 

(PFÉQ, 56). C'est par des relations harmonieuses avec les autres qu'il arrivera à se sentir à 

sa place, ce qui lui permettra d'avoir confiance en lui (ibid.). Par ces contacts , il apprendra 

à vivre au sein d'un groupe, en apportant des changements à ses comportements pour 

mieux s'adapter à celui-ci. Le souci porté à la relation ouvre déjà la porte à l'interaction 

avec la diversité, sans toutefois que le volet culturel soit mentionné. 

Comme l'indique son titre, affirmer sa personnalité, cette compétence est davantage 

centrée sur le soi que sur l'autre, bien que ce dernier soit indispensable à l'affirmation du 

soi. Au-delà des rapports harmonieux qu'il devra mettre en place, l'élève sera davantage 

invité à prendre sa place parmi les autres, sans toutefois considérer l'autre dans sa diversité, 

comme source d' enrichissement, pour adapter ses comportements et ses jugements. C'est 

pourtant ce que laissait présager la présentation de cette compétence, qui permettait 

d ' interpréter une certaine considération et un partage entre un et l'autre: «Il établit des 

rapports harmonieux avec les autres et s'exerce à porter un jugement sur ses propres actions 

et comportements» (ibid) . Concrètement, à la lumière des composantes, ce qui est attendu 

de la relation avec l'autre, se résume dans la découverte de ce qui distingue un de l'autre 

(PFÉQ, 57). Il Y a donc peu de place à la relation interculturelle par cette compétence, 

malgré les intentions de départ. 

Peut-être que cette idée de rapports harmonieux ne s'est tout simplement pas glissée 

au bon endroit? Trêve de plaisanteries, il est toutefois curieux de retrouver dans la 

compétence suivante la reprise intégrale de cette dernière. 



138 

4.5.2 Compétence 3: Interagir de facon harmonieuse avec les autres 

Par cette compétence, le PFÉQ fait maintenant référence à la confrontation des 

différentes compréhensions du monde, dans un cadre de justice et de respect mutuel 

(PFÉQ, 58). En effet, on mentionne que l'élève sera amené à régler des conflits de façon 

harmonieuse et que ces derniers pourront être issus, au-delà de son milieu culturel, du 

milieu des autres et des nouvelles réalités envers lesquelles il s'ouvrira (Ibid.). Visant le 

développement social de l'enfant, cette compétence s'inscrit nécessairement dans un 

parallèle avec la compétence transversale qui appelle la coopération (Ibid.). Il n'y a donc 

aucun doute quant à l'ouverture à la diversité culturelle de cette compétence du programme 

préscolaire qui prévoit la découverte du milieu de l'élève et d'autres modes de vie dans le 

respect de l' autre et de ses différences. 

Ainsi présentée, cette compétence semble être inspirée du vivre ensemble de Delors 

(1996). En effet, en misant sur l'interaction entre les élèves pour apprendre à se découvrir 

et à s'ouvrir à autre chose, cette compétence relève pertinemment de la reconnaissance de 

la diversité culturelle. Bien qu'elle repose sur certaines connaissances nécessaires à 

l'appropriation, à la fois, du milieu respectif de chacun et de celui de leurs confrères et 

consoeurs de classe, issus de milieu culturellement différents, on y reconnaît une ouverture 

sur les particularismes de chacun. Ce dernier souci induit à ne pas enfermer les différences 

dans des moules hermétiques, laissant alors la porte grande ouverte à la diversité et au 

partage avec celle-ci. D'ailleurs, c'est l' appréciation de ces différences individuelles qui 

est souhaitée au terme de cette compétence (PFÉQ, 59). 



139 

Face à l' évaluation, il ressort que cette compétence s' inscrit majoritairement dans la 

perspective de reconnaissance de la diversité culturelle. En effet, elle fait appel au respect 

mutuel, à l'ouverture positive, au vivre ensemble et elle amène l' élève à se critiquer sur sa 

propre culture au regard de celle des autres. Cette compétence trouve donc aisément sa 

place dans une approche interculturelle en y intégrant certaines des conditions essentielles. 

4.5 .3 Compétence 4: Communiquer avec les ressources de la langue 

Pour soutenir l' élève dans ses relations harmonieuses avec les autres, la quatrième 

compétence traite de la communication comme «moyen nécessaire à sa socialisation et à sa 

connaissance du monde» (PFÉQ, 60). C'est en effet, à partir des situations d'interaction de 

la vie courante que l' élève développe sa compétence langagière. Grâce à cette dernière, il 

sera plus en mesure «d' entrer en relation avec les autres (et) de construire sa 

compréhension du monde» (Ibid. ). Ces intentions nous laissent interpréter la possibilité 

d'amener l' enfant dans des situations qui le feront évoluer dans sa perception du monde et 

dans ses relations avec les autres. 

Toutefois, bien qu'elles soient susceptibles de rencontrer de telles intentions, les 

interactions qui intéressent cette compétence serviront davantage à la maîtrise des habiletés 

de la communication (production, compréhension et intérêt pour la communication), bien 

plus qu'à l'élaboration de la compréhension du monde. En effet, lorsque nous jetons un 

coup d'œil aux composantes et critères d' évaluation qui l'accompagnent, cette compétence 

s'intéresse à la forme de la communication et non à son contenu. Ainsi, l' élève pourra 

certainement explorer le monde de la communication, mais ne sera pas orienté vers les 



140 

intentions de connaissance et de compréhension du monde par cette compétence. 

Néanmoins, comme le programme du préscolaire s'inscrit dans un développement global 

(PFÉQ, 53), cette intention de construire la compréhension du monde présentée dans la 

compétence de la communication est textuellement reprise dans la compétence 5. 

4.5.4 Compétence 5: Construire sa compréhension du monde 

Par le biais des différents domaines d'apprentissages du PFÉQ l'élève est invité à 

entrer en contact avec son milieu pour y découvrir «qu'il existe des différences entre sa 

réalité et celle des autres» (PFÉQ, 62). En prenant conscience de la pluralité qui existe 

autour de lui et en s'y adaptant, l' élève sera ainsi en mesure d'élaborer et d'enrichir sa 

vision du monde et de prendre part à celui-ci. 

Néanmoins, bien que son milieu puisse être très enrichissant pour rencontrer de telles 

intentions, même s'il se limite à celui de la classe (Ibid.), c'est davantage dans un contexte 

de connaissance que s' opèrera cette compétence. En effet, c'est par l'observation, 

l'exploration et la manipulation de son milieu (PFÉQ, 63) que l'élève construit sa 

compréhension du monde plus que par l'interaction avec l'autre. En ce sens, la mise en 

place de cette compétence nécessiterait qu'on tienne compte de l'aspect contact avec le 

milieu pour pouvoir être cohérente avec l'intention énoncée dans la présentation et 

s' inscrire davantage dans l'ouverture à la diversité culturelle. 

4.5.5 Conclusions relatives au programme d'éducation préscolaire 

En somme, bien que ce programme soit conçu pour les plus petits, il représente une 

grande satisfaction au regard de la diversité culturelle s'il est considéré comme une 



141 

initiation à l'ouverture à celle-ci. En effet, on retrouve dans ce programme une grande 

proportion des concepts reliés à une approche interculturelle (sans toutefois rejoindre 

nécessairement tous ceux de l'interculturalité de Panikkar). Encore plus, parmi les 

intentions et les procédures vouées à l'ouverture à l'autre, une place importante est vouée 

au respect et à la reconnaissance de la diversité, attitudes indispensables dans une approche 

intercul turelle. 

D' ailleurs, l'évaluation de ce programme s'inscrit autant dans la perspective de 

connalssance que dans celle de reconnalssance. Cette dernière étant justifiée 

majoritairement par le fait qu'on mise sur l'interaction entre les élèves, leur milieu et sur la 

richesse à relever de cette interaction, tout autant que l'on considère l'autre comme 

essentiel au développement du soi, à son épanouissement (PFÉQ, 52). Ce programme 

correspond donc, au regard de la présente problématique, à un bon point de départ pour 

ouvrir les enfants à l'autre, pour les guider dans une démarche interculturelle. 

4.6 Domaines généraux de formation 

Les domaines généraux sont, pour reprendre le terme du PFÉQ, des «lieux de 

transferts» pour faire converger les différents apprentissages des grandes disciplines du 

programme scolaire québécois (PFÉQ, 42) et ils doivent être pris en considération par tous 

les intervenants scolaires . À cet effet, les apprentissages qui y sont proposés proviennent 

des différents domaines du PFÉQ. Les domaines généraux de formation servent de 

«support à la continuité des interventions», tout comme ils favorisent «la cohérence et la 

complémentarité des interventions éducatives» de toute part (Ibid.). 



142 

Dans les domaines généraux de formation, on retrouve des intentions éducatives qui 

reflètent les grandes questions de la vie de tous les jours en matière de besoins et d'attentes 

sociales des élèves (PFÉQ, 42). Parmi ces domaines, nous nous attarderons uniquement au 

besoin d'apprendre à vivre ensemble, puisque c'est le seul qui ouvre explicitement la porte 

à la diversité culturelle et qui puisse répondre à nos critères de sélection. Plus qu ' un 

domaine général de formation, le vivre ensemble représente également, pour le PFÉQ, un 

axe de sa mission éducative (PFÉQ, 3). 

4.6.1 Domaine général de formation: Vivre ensemble et citoyenneté 

Ce domaine s' introduit avec la reconnaissance que: 

(L) ' école accueille des individus de provenances sociales et culturelles diverses (et qu' ) elle 
constitue, à ce titre, un lieu privilégié pour apprendre à respecter l'autre dans sa différence, 
à accueillir la pluralité, à maintenir des rapports égalitaires et à rejeter toute forme 
d' exclusion (PFÉQ, 50). 

A vec de telles intentions, il y a bel et bien place à la diversité culturelle. En effet, 

nous distinguons aisément dans ces propos relatifs au besoin d'apprendre à vivre ensemble, 

l' influence de la compréhension qu'en fait Delors2s
• Cette présence est également ressentie 

par l'appel à la coopération, à l'entraide, à la solidarité et à l'ouverture qui est lancé dans 

PFÉQ pour atteindre ce vivre ensemble (PFÉQ, 50). L' intention de ce domaine est donc 

manifeste quant à l'ouverture à la diversité culturelle; elle propose d'amener l'élève à 

«développer des attitudes d'ouverture sur le monde et de respect de la diversité» (Ibid). 

25 Il s' agit de créer le contact dans un «cadre égalitaire,(à partir d')objectifs et (de) projets communs,( 

pour laisser préjugés et hostilités s'effacer au profit) d '«une coopération plus sereine, voire à de l'amitié». 

(Delors, 1996:90) 



143 

À cet effet, les intentions de ce domaine général de formation s'inscrivent, en paltie, 

dans la perspective de reconnaissance de la diversité culturelle. Effectivement, outre les 

attitudes envers l'autre à développer, l'élève est invité à s' engager dans des «projets 

d'action liés au vivre ensemble», ainsi que dans «des actions de solidarité et de paix» 

(Ibid.) dans lesquelles il devra s'impliquer personnellement pour rencontrer la diversité. 

Encore plus, ce domaine tend à amener l'élève à résoudre pacifiquement les conflits 

auxquels il sera confronté (Ibid.). 

4.6.2 Conclusions relatives au domaine général de formation «Vivre ensemble et 

citoyenneté» 

L'intention du vivre ensemble proposée ICI rejoint donc pertinemment certaines 

conditions d'une approche interculturelle, sans toutefois y inclure la volonté de partage et 

celle de remettre en question notre propre vision pour laféconder à celle des autres comme 

le voudrait l' interculturalité de Panikkar. Ce domaine demeure pertinent, mais non 

suffisant à la mise en place de la démarche interculturelle, d'autant plus que les domaines 

généraux de formation ne comprennent aucune indication relative à la mise en pratique de 

leur intention éducative, si ce n'est que des grandes lignes qui sont destinées à l'ensemble 

du personnel scolaire. 

4.7 Compétences transversales 

«Un parcours scolaire réussi devrait faire en sorte que les connaissances acquises par 

l' élève lui servent à comprendre le monde dans lequel il évolue et le guident dans ses 

actions» (PFÉQ, 12). C'est ce à quoi tentent de répondre les compétences du PFÉQ. Plus 



144 

particulièrement, la mission des compétences transversales est de s'occuper des habiletés 

qui ne peuvent pas être soutenues par une seule discipline. En effet, ces compétences ont la 

particularité d ' œuvrer sur le savoir agir au-delà des frontières disciplinaires et de leur 

contenu (Ibid.). 

Par la confrontation et la possible fécondation d' éléinents des diverses disciplines en 

jeu, les compétences transversales s'inscrivent dans la transdisciplinarité. Cette dernière 

représente pour Panikkar «un pas décisif vers l'interculturalité» (1998: 119). Décisif peut-

être, mais non suffisant.car, bien que la transdisciplinarité permette une rencontre avec de 

multiples champs, cette dernière prend forme dans les disciplines issues d'une même 

culture ne permettant pas d'aller à la rencontre de l'autre, mais baignant toujours dans les 

mêmes eaux, pour faire un clin d'œil à l'allégorie utilisée par Panikkar: «Les marins dans 

l'embarcation et les haleurs sur les rives s'efforcent les uns et les autres de nous faire 

remonter toujours le même fleuve» (Ibid.). Par la présence de compétences transversales, 

un effort est fait en ce qui a trait à l'ouverture, mais pas nécessairement à l'ouverture à la 

diversité culturelle. Néanmoins, si parmi ces manns et haleurs se trouve l'autre, 

représentant de la diversité culturelle, et qu'il trouve l' espace pour s'exprimer, la 

transdisciplinarité peut certes contribuer à la construction d'une vision du monde et à la 

compréhension de celui-ci dans une optique de diversité culturelle. C'est d'ailleurs ce qui 

est à espérer des compétences transversales, qui par leur présentation générale, s'engagent à 

réinvestir et regrouper les connaissances de l'élève dans des situations complexes pour 

l'amener à «(mobiliser et utiliser efficacement) un ensemble de ressources» (PFÉQ, 12) et 

ainsi mieux «comprendre le monde dans lequel il évolue»(ibid.). 



145 

En nous attardant à certaines compétences des ordres intellectuel et personnel et 

social, voyons de quoi relèvent ces diverses ressources et si ces dernières peuvent trouver 

leur place dans une approche interculturelle. 

4.7 .1 Compétence transversale d'ordre intellectuel: Exercer son jugement critique 

Tout d'abord, sous l'ordre intellectuel, qui fait appel, entre autres, à l'ouverture 

d'esprit (PFÉQ, 15), on retrouve comme compétence transversale exercer son jugement 

critique (PFÉQ, 20). «Du politique au religieux, en passant par le moral , le scientifique, 

l' artistique, le ludique ou le sportif, aucun univers (ne sera) épargné» (Ibid.) pour que 

l'élève puisse construire son opinion, le relativiser, le reconsidérer au regard des jugement 

des autres et être ouvert à le remettre en question (PFÉQ, 21). C'est pertinemment face à 

ces dernières composantes que nous pourrions retrouver une possibilité d' ouverture à la 

diversité culturelle comme le veut une approche interculturelle, notamment celle de 

l' intercultural ité. Toutefois, l' orientation vers la diversité culturelle n'y est pas 

spécifiquement annoncée, bien qu'elle découle de la société pluraliste dans laquelle évolue 

l'enfant. 

Dans cette dernière condition, par l'exploration de différents points de vue, l'élève 

sera amené à considérer ceux des autres et des autres cultures pour, par la suite, porter son 

jugement. L' interprétation, conduit à la possibilité de partage entre un et l' autre, où chacun 

pourrait contribuer à la pensée, à l'évolution et à la compréhension du monde de l'autre. La 

divers ité culturelle n 'étant pas précisée dans cette compétence, sa catégorisation se trouve 

limitée à la catégorie du pluralisme, qui tend à reconnaître qu ' il existe des façons de penser 



146 

différentes et non nécessairement compatibles (Panikkar, 1998). Dans l'optique de la 

diversité culturelle, cette compétence transversale rejoindrait pertinemment certaines visées 

de l' interculturalité. 

En effet, dans cette visée, le processus qui est proposé à l'élève s'apparenterait, dans 

un contexte interculturel, aux différentes phases du dialogue intraculturel. Par ce que nous 

considérons comme la première phase, il est demandé à l'élève de construire son opinion à 

partir de différents regards, de mettre en perspective sa position pour ensuite avoir une 

meilleure compréhension de la problématique soulevée. Cette dernière devra être soutenue 

et argumentée avant d'être mise en relation avec celle des autres. C'est ici que se joue la 

deuxième phase du dialogue intraculturel, soit par la rencontre des différentes 

compréhensions de chacun qui pourraient venir déstabiliser les positions respectives des 

autres. Selon le PFÉQ, l'élève sera d'ailleurs invité, face à cette rencontre, à reconsidérer 

sa position et à remettre en question son jugement. Dans un contexte explicitement 

interculturel,. ces composantes s'inscriraient directement dans une approche interculturelle, 

toutefois ce n'est pas nécessairement l'orientation de cette compétence. Nous devons 

néanmoins reconnaître le potentiel de cette dernière par rapport à l'interculturalité de 

Panikkar. 

4.7.1.1 Conclusions partielles 

En somme, il nous plaît de croire que la compétence réservée au jugement critique 

sera confrontée tôt ou tard à la diversité culturelle qui forme la société d' aujourd 'hui, et 

qu'elle fera voler en éclats les fenêtres par lesquelles les élèves observent le monde 



147 

(Panikkar, 1999)... Cette dernière compétence représente donc des outils importants à 

développer pour aborder une démarche interculturelle. 

4.7.2 Compétences transversales d'ordre personnel et social 

Pour revenir aux intentions du PFÉQ, allons rejoindre l'ouverture à la diversité sous 

l'ordre personnel et social. Dans ce dernier, le PFÉQ appelle à la coopération, à 

l'affirmation des valeurs dans le respect de l'autre, autant qu'aux attitudes d'ouverture et de 

souplesse, d'engagement et d'entraide (PFÉQ, 31). Ces attitudes, énoncées dans un esprit 

de reconnaissance de la diversité culturelle trouvent naturellement leur place dans le 

contexte social pluraliste de la société d'aujourd'hui. En effet, ressort de celles-ci le désir 

d'apprendre à mieux vivre ensemble avec la diversité, par la considération de cette 

dernière. C'est par le biais de deux compétences, soit Structurer son identité et Coopérer 

que seront rendues possibles ces intentions relatives à l'ouverture à la diversité culturelle. 

4.7.2.1 Compétence 7:Structurer son identité 

Pour qu'il puisse structurer son identité, l'élève devra affirmer ses choix et ses 

opinions, tout en acceptant la différence et en s'ouvrant à la diversité (PFÉQ, 32). Il e;;t, à 

cet effet, bien pertinent de constater que par cette compétence, l'élève sera amené, dans un 

premier temps, à creuser profondément «son enracinement dans sa propre culture»(ibid.). 

N'est-ce pas un préalable de la démarche interculturelle de Panikkar que de se connaître 

soi-même? En effet, en prenant conscience de ce qui le lie à sa culture, et en mettant cette 

dernière en perspective avec d'autres cultures, l'enfant pOUlTait être amené à constater que 

certaines vérités qu'il croyait universelles, ne sont en fait qu'issues de sa propre culture, et 



148 

vraies que pour celle-ci. De cette façon, il prendrait conscience de ce que Panikkar appelle 

le mythe. Ainsi, dans une visée de démarche interculturelle, l'élève pourra considérer 

davantage la culture des autres et reconnaître la diversité comme une source 

d'enrichissement. Même s' il ne se rendait pas jusqu 'à ce rapport avec la diversité 

culturelle, il n'en demeure pas moins qu ' «en le mettant en contact avec des univers de 

connaissance variés , en élargissant ses horizons, en mobilisant ses facultés, en l' incitant à 

prendre position sur les grands débats qui animent la société» (Ibid.) l'élève pourra, selon 

les intentions de cette compétence, s' ouvrir à la diversité culturelle pour structurer son 

identité. 

Le but de cette compétence, comme son titre le dit, est davantage axé sur l'élève lui-

même. C'est en effet plus pour «prendre conscience de sa place parmi les autres» et par 

curiosité pour découvrir autre chose, que l' ouverture à la diversité est prévue dans cette 

compétence. Bien qu 'elles prévoient de «manifester une ouverture à la diversité culturelle 

et ethnique» (PFÉQ, 33), les composantes de cette compétence, s' orientent davantage vers 

le soi; ce qui rejoint pertinemment la compétence, mais moins ses intentions relatives à 

l'autre. L'élève sera amené à découvrir qui il est, en s'inscrivant dans sa collectivité, et en 

s'éloignant de la diversité culturelle. En fait, à l'opposé de ce qui est présenté dans les 

intentions de cette compétence, la diversité culturelle ne sera pas présentée comme 

enrichissement, mais comme différence, uniquement sur la base de connaissance de celle-

Cl. Conséquemment, elle poussera l'élève à se réfugier davantage dans son propre mythe. 

En somme, l'apport du regard de l'autre, considéré comme essentiel à la structuration 

de l'identité, comme le recherche la reconnaissance de la diversité culturelle, n'est pas 



149 

reconnu par cette compétence. En ce sens, les intentions à l'ouverture à la diversité 

culturelle présentées dans cette compétence ne peuvent donc pas s'inscrire dans une 

approche interculturelle. 

4.7.2.2 Compétence 8: Coopérer 

Dans un autre ordre d'idée, on retrouve dans le PFÉQ «une compétence sociale qui 

soit en accord avec des valeurs telles que l'affirmation de soi dans le respect de l'autre, la 

présence sensible à l'autre, l'ouverture constructive au pluralisme et à la non-violence» 

(PFÉQ, 34). Il s'agit de la compétence Coopérer. 

À première vue, l'autre semble y être reconnu. Toutefois, alors qu'on cherche à 

développer l'affirmation du soi, dans le respect de l'autre, l'enfant est invité à une tolérance 

qui admet chez l'autre une façon différente de penser, sans nécessairement chercher à en 

partager les richesses. Encore plus, par la prévention de la violence envers la diversité, on 

tend à rejoindre Morin dans son interprétation de la tolérance qui ne peut représenter «ni 

une solution ultime ni une solution suffisante pour palier les besoins de raccordement et 

d'unification entre tous et chacun» (Morin, 1983: 11). Il est superflu de souligner que ce 

type de tolérance se place à l'extrême opposé d'une approche interculturelle. 

Il est évident que cette compétence ne tient pas seulement qu'à cette position à l'égard 

de la diversité. Nonobstant cette remarque, l'intention relative à une ouvelture de façon 

constructive au pluralisme vient rehausser la valeur, au regard de la diversité culturelle, de 

cette compétence. Par cette idée, la coopération s'inscrit dans une perspective positive 

envers l'autre, voire dans le désir de construire avec l'autre. Cette dernière considération 



150 

apporte une touche de reconnaissance à la diversité culturelle dans notre évaluation. 

Globalement, cette compétence s'établit en deux temps. D'abord, elle est axée sur 

l'accueil de l'autre dans ses caractéristiques (PFÉQ, 35), soit dans un contexte de 

connaissance. Ensuite, elle prévoit une ouverture par un contact avec cet autre en vue 

d'écouter et d'échanger sur ce qui différencie le soi de l'autre (Ibid.). Cette ouverture 

engage donc l'élève et l'amène à reconnaître les besoins des autres (Ibid.), ce qui dans une 

démarche interculturelle est nécessaire. Bien qu'elle ne soit pas orientée directement vers 

la diversité culturelle, la coopération est jugée essentielle pour apprendre à mieux vivre 

ensemble, elle trouve donc sa pertinence dans une démarche interculturelle (Delors, 1996). 

4.7.2.3 Conclusions partielles 

Les compétences transversales d'ordre personnel et social ouvrent la porte à la 

diversité culturelle, sans toutefois permettre une approche interculturelle. Comme une 

image vaut mille mots, nous la comprenons comme un agrandissement de la fenêtre par 

laquelle l'élève regarde le monde, en restant toujours derrière cette dernière. Les 

interactions découlant de la coopération ne peuvent à elles seules, soutenir une rencontre 

interculturelle. 

4.7.3 Conclusions relatives aux compétences transversales 

Au regard des intentions de départ des compétences transversales, celles retenues en 

faveur d'une ouverture à la diversité culturelle, permettent la conclusion que l'élève pourra 

être partiellement guidé dans sa façon d'accueillir la diversité, mais pas nécessairement 

culturelle. Il devra, en effet, apprendre à respecter l'autre et ses besoins. Toutefois, par 



151 

rapport à une approche interculturelle comme celle de Panikkar, l' enfant serait centré sur 

lui-même, ne pouvant donc pas profiter de l'enrichissement possible de la diversité dans 

laquelle il évolue. 

4.8 Présentation du PFÉQ26 

4.8.1 Le contexte général du Programme de Formation 

L'ouverture sur le monde fait partie des nouveaux besoins de formation . En effet, 

avec les sociétés qui se transforment, on reconnaît que dans la pluralité chacun puisse 

trouver sa place (PFÉQ, 2). D' entrée de jeu, il est reconnu pour le milieu scolaire, la 

nécessité de s'ouvrir à la diversité culturelle, celle qui nous entoure, celle qui forme notre 

monde. 

Toutefois, par la position à l'égard de la diversité qui relègue tous et chacun à leur 

place, c'est davantage dans la perspective multiculturaliste, telle que décrite par Panikkar, 

que nous sommes tentés d' interpréter cette ouverture. Cette dernière, tel que soulevée dans 

la problématique, est impossible. En effet, la coexistence des différentes cultures ne peut 

pas survivre par les nombreux obstacles qui nous séparent des autres cultures, si nous ne 

cherchons qu 'à vivre un à côté de l'autre et non à vivre avec l'autre. 

4.8.2 La mission de l'école 

En ce qui a trait à la mission de l'école, un rôle persiste; celui de transmettre de 

26 Nous avons déjà tra ité de la présente section pour révéler la présence d ' intentions envers l'ouverture 

à la diversité culturelle, nous serons donc brefs pour éviter des répétitions . 



152 

générations en générations les savoirs. Face à ce rôle, pour suivre l'évolution de la société, 

l'école doit aller au-delà de la seule culture du milieu environnant pour permettre à l'élève 

de construire sa compréhension du monde (PFÉQ, 2). En effet, elle doit lui donner les 

moyens pour s ' y adapter de façon équitable et démocratique (PFÉQ, 3). Elle doit donc 

s'orienter vers la diversité culturelle, soit le premier pas essentiel à une démarche 

interculturelle. 

De surcroît, outre la responsabilité des apprentissages de base, l'école doit permettre 

l'insertion des jeunes dans leur société, rappelons le, pluraliste. À cet effet, sa mission 

s' inscrit dans trois axes dont celui de socialiser. Par ce dernier, l'élève devra apprendre le 

mieux vivre ensemble. L'école répond, en ce sens, à son rôle de cohésion (PFÉQ, 3) de la 

société pluraliste. Face à la diversité, l'école risque d'être confrontée, voire, sera 

confrontée, à différentes situations desquelles pourront émaner des attitudes d' exclusion. 

Elle envisage donc réduire, ou prévenir, ces dernières. Toutefois, ainsi présentée, la 

diversité peut être jugée de façon négative. En effet, si nous référons à la définition que 

donne Morin de la tolérance à l'égard de la diversité, elle invite à la non-action et doit être 

comprise comme «un mécanisme de prévention, comme force de négation» (Morin, 

1983: 11). Cette dernière ne pouvant s'inscrire dans une démarche interculturelle où la 

cohésion se vivrait dans l'harmonie de tous et chacun. Pour être cohérent avec une 

approche interculturelle, la diversité ne doit pas être présentée comme des différences à 

tolérer, ou même à accepter. Elle doit plutôt être appréciée dans une optique de partage où 

chacun peut grandir avec l' autre en reconnaissant en l'autre une richesse à découvrir. 

4.8.3 Les orientations du Programme de formation 



153 

Dans le même ordre d' idée, dans les orientations du programme deformation (PFÉQ, 

3), on reconnaît, entre autres, de donner «à tous les enfants l'occasion de réaliser un large 

éventail d'apprentissages fondamentaux à associer à la compréhension du monde, au 

développement personnel, à la socialisation» (Ibid.). On réitère ici l' importance d'amener 

l'enfant à s' ouvrir sur le monde et à apprendre à vivre avec ce dernier, et ce, à la fo is par 

des connaissances sur ce dernier et par des compétences. Ces compétences devraient 

«initier dès l'école le développement d'habiletés complexes qui seront essentielles à 

l'adaptation ultérieure de l'individu à un environnement changeant» (PFÉQ, 4). De 

surcroît, comme la réuss ite pour tous, visée par le PFÉQ, va plus loin que l'obtention du 

diplôme, elle intègre également le souci d'offrir une formation qui réponde à chaque élève 

selon «ses ressources personnelles de tous ordres» (ibid.), ces dernières pouvant inclure ses 

expériences, habiletés, intérêts, etc.(PFÉQ, 5). Nous pouvons interpréter de cette ouverture, 

une reconnaissance de la diversité des élèves présents dans le milieu scolaire, donc un pas 

vers une ouverture interculturelle, sans toutefois qu' une démarche précise ne soit avancée. 

4.8.4 La construction d' une vision du monde: point de convergence et lieu d' intégration des 

apprentissages 

L' insertion dans une société pluraliste, l'ouverture sur le monde et la diversification 

des parcours scolaires étant au cœur des préoccupations de ce PFÉQ, on retrouve comme 

point central de ce dernier la construction d 'une vision du monde(PFÉQ, 6). En effet, tous 

les élèves qui arrivent à l'école «traînent» avec eux une certaine façon de considérer le 

monde dans lequel ils vivent. Les différences se multiplient davantage lorsqu 'on se 

retrouve dans un milieu pluraliste au point de ne pas pouvoir trouver de similitudes ou 



154 

d'uniformité. C'est en fait la réalité envers laquelle une approche interculturelle vise la 

sensibilisation et envers laquelle il serait essentiel et profitable pour tous, d'envisager le 

partage, l'enrichissement. 

Pour ajouter à cette diversité, l'école soumettra à ses enfants une autre grille de 

lecture pour comprendre ce qui les entoure. Ainsi submergé de diversité, il ne serait pas 

étonnant que d'aucun ne s'y retrouve. Il est donc du rôle de l'école d' «orienter de manière 

décisive, dans la partie plus officielle de son curriculum, la façon dont ils choisiront de 

construire, de transformer et de faire évoluer leur vision du monde» (PFÉQ, 7). C'est par 

les différents contextes ou situations offerts par la vie quotidienne que l' école devra 

influencer les élèves pour les amener à mettre en perspective leur propre vision (incluant 

leurs actions, leurs réactions, leurs opinions, leurs croyances, leurs valeurs et leurs 

attitudes) en les ouvrant à autre chose (ibid.). Les intentions du PFÉQ sont éloquentes au 

sujet de la nécessité à ouvrir à la diversité. 

4.8.5 Conclusions relatives à la Présentation du PFÉQ 

La présentation du PFÉQ propose dans ses grandes lignes l'ouverture à la diversité 

culturelle. Les intentions qui y sont relatives s'inscrivent, tel que soulevées dans la section 

de la méthodologie, dans les quatre concepts suivants: ouverture sur le monde; 

compréhension du monde; apprendre à vivre ensemble et vision du monde. Toutefois, à la 

lumière de l'analyse, la présentation du PFÉQ, ce dernier prévoit davantage s'inscrire dans 



155 

une perspective de connaissance de la diversité culturelle que de reconnaissance27
. 

4.9 Le PFÉQ dans son ensemble 

Ce qui nous rend uniques, c'est aussi le fait que nous valorisions comme nulle part 
ailleurs l' interculturalité. C'est -à-dire que, d'une part, nous refusons avec 
véhémence d'enfermer dans des ghettos culturels nos concitoyens québécois venus 
d'autres pays, et que, d'autre part, nous accueillons avec plaisir leur appOlt 
personnel à une culture québécoise commune, dont nous pouvons tous nous 
enrichir à notre tour. (Facal, Joseph, 2001). 

M. Joseph Facal, ministre des Relations avec les Citoyens et de l' Immigration à 

l'époque, était présent lors du colloque Vivre ensemble dans cet espace commun qu'est 

l'école, tenu à Montréal les 20-21 novembre, 2001. L'allocution ainsi énoncée propose un 

enrichissement et un partage interculturels à développer comme le voudrait 

l'intercuIturalité. Retrouve-t-on ces mêmes intentions au sein du Ministère de l'Éducation 

à travers le PFÉQ? Y a-t-il une place pour une approche interculturelle dans le PFÉQ? 

Pour répondre à ces préoccupations premières de ce travail de recherche, l'analyse du 

PFÉQ par rapport à l' interculturalité de Panikkar a révélé qu' il existe quelques pistes pour 

introduire une démarche interculturelle. En effet, tel que soulevé à différents endroits dans 

ce travail, on retrouve au sein du PFÉQ de nombreuses intentions qui pourraient à prime à 

bord s'apparenter à une approche interculturelle, ou du moins l'y introduire. Parmi celles-

ci, peuvent être identifiées certaines conditions d'une approche interculturelle, alors que 

d'autres intentions ne reflètent que l'idée d'un possible regard sur la diversité. Malgré cette 

présence partielle, parmi les intentions qui furent analysées, aucune ne vient répondre 

27 La connaissance l'emporte avec plus de 85% de représentation des unités de sens de ce premier chapitre du 

PFÉQ. 



156 

globalement à l'interculturalité. Néanmoins, certains passages du PFÉQ méritent d'être 

soulignés quant à leur potentiel en vue d'une démarche interculturelle à l'école primaire. 

Le second volet de cette analyse cherchait à évaluer, dans quelle perspective 

l'ouverture à la diversité est présentée dans le PFÉQ, soit sous la connaissance ou la 

reconnaissance de la diversité culturelle. Cette évaluation visait également à déceler la 

présence possible d'une approche interculturelle dans le PFÉQ, car sans la reconnaissance 

de la diversité, il demeure impossible de prétendre s'ouvrir à l'autre dans un esprit 

interculturel. À cet effet, le schéma 1 parle de lui-même en illustrant la prépondérance de la 

perspective de connaissance. Il y a, en effet, une forte proportion des unités de sens qui 

trouvent leur place dans la perspective de connaissance, ce qui limite la possibilité de 

rejoindre une démarche interculturelle dans le PFÉQ. 

En guise de conclusion, à la lumière de certaines références sur lesquelles s'est créé le 

PFÉQ, seront présentées les grandes lignes directrices du PFÉQ quant à l'ouverture à la 

diversité culturelle. À cet effet, certaines intentions du PFÉQ seront soulignées pour leur 

potentiel relatif à une inscription dans une approche interculturelle. Nous conclurons sur 

une interprétation générale de l'analyse et finalement sur des pistes d'ouverture à envisager 

pour rejoindre, dans un cadre scolaire, une réelle ouverture à la diversité culturelle comme 

le voudrait l' interculturalité de Panikkar. 



157 

4.9.1 Répartition des unités de sens selon leur inhérence à l'interculturalité de Panikkar 

Schéma 1 

Répartition des unités de sens selon leur inhérence à l'interculturalité de Panikkar 

Unités de sens non inhérentes à une approche interculturelle 

51 unités de sens sous la connaissance\l unité de sens sous la reconnaissance 

A-I-2-3a-4-5-7-IOa-II-15-17; B-I -2-3- ll c; C-5a; D-I-2-llb-12-13; E-4a-5-6-9-16; F-la-2-7-8-12-

17-19-20-22a-22b -28; G-3-6-7-8-9-1 0; H-5-6- 10-16-20-28-30-34-37 

C-8 

Unités de sens relatives à une approche interculturelle 

55c\24r 

A-3b-9-IOb; B-7-8b- 10-l la-1 2b; C-5b-5c-ll ; D-7-10-ll a; E-I-7-10-11-14-19; F-lb-9-15-16-

21 a-2 1 b 21 c; G-I-2-4-5-11-12; H-2-3-4-9-17a-19b-29-31-32-33-35-36-38-41-42-43a-43b-51-

52a-53-54-55 

Unités de sens propres à 

l'interculturalité de Panikkar 
24cV7r 

A-16; B-4-8a-9; C-9; E-3-12 ; F-3-4-

5-10-14-26; H-7-11-1 2-13-14-17b-18-

19a -39-50-57 

A-6; B-5-/2b; C-/-6-/0: D-3-5a-5c-9; E-4b-8-/7; F-23; H-/-23b-24-26-40-45-48a-48b-49-

52b 



158 

La répartition des unités d' analyse confirme en elle-même l' hypothèse de cette 

recherche selon laquelle le PFÉQ s' inscrirait dans un cadre majoritairement de 

connaissance par rapport à la diversité culturelle. 

En effet, que ce soit en lien ou non avec une approche interculturelle ou avec 

l' interculturalité de Panikkar, le schéma ci-dessus illustre une forte domination de la 

perspective de connaIssance. Nonobstant cette dominance, à la lumière de ces 

observations, une approche interculturelle pourrait trouver sa place dans le PFÉQ, de façon 

limitée, certes, mais toutefois présente. Pour ce qui est de l'interculturalité, bien que les 

unités de sens s' y rattachant soient peu nombreuses, on remarque une proportion 

intéressante de l' apport de reconnaissance. Toutefois, l' inscription d ' unités de sens sous 

cette catégorie ne peut pas entraîner la conclusion que l' interculturalité puisse être présente 

dans le PFÉQ, car s' ouvrir à l' autre dans l'interculturalité nécessite la reconnaissance de 

celui-ci. Sans reconnaissance, il ne peut pas y avoir d' interaction respectueuse entraînant le 

partage et la fécondation mutuels des cultures, il ne peut donc pas être question 

d' interculturalité. 

Bref, la présence de ces unités laisse envisager la possibilité d'une introduction à 

l' ouverture à la diversité culturelle, sans toutefois que cette dernière s' inscrive dans ce que 

Panikkar appelle l' interculturalité. Il importe, à cet effet, de noter la palt icipation 

importante du domaine personnel dans la perspective de reconnaissance. Sans ce dernier, 

les possibilités d 'ouverture en seraient grandement diminuées. Néanmoins, la perspective 

de connaissance étant dominante, le rapport à l' autre en sera certainement influencé. C'est 

d ' ailleurs ce que tenteront de mettre en lumière les interprétations générales issues de 



159 

l' analyse du PFÉQ. 

4.9.2 Les grandes lignes du PFÉQ 

L' intérêt de ce travail de recherche part des intentions d'ouverture à la diversité 

culturelle qui se retrouvent à même le PFÉQ. À cet effet, il importe de rappeler que les 

unités de sens ont d ' abord dO s' inscrire sous un des quatre concepts présents dans le PFÉQ, 

soit l'ouverture sur le monde; la compréhension du monde; le vivre ensemble et la vision 

du monde. Ces concepts, présents dans l' introduction du PFÉQ, trouvent leurs appuis dans 

de multiples travaux sur lesquels s'est bâti le programme de formation. Pour se remettre 

dans le contexte de réalisation du PFÉQ et pour bien saisir les grandes lignes directrices de 

ce programme de formation, il est pertinent de jeter un coup d'œil au document Préparer 

les jeunes au 21 e siècle; Rapport du groupe de travail sur les profils de formation au 

primaire et au secondaire. Dans ce dernier, déjà en 1994, les préoccupations envers l' autre 

étaient mises de l' avant: 

[ . . . ] le destin de chaque pays se développe en interdépendance avec celui de tous 
les autres et [ ... ] par delà leur appartenance à l' un ou l' autre des grands continents, 
les pays et les peuples se retrouvent dans un monde unique et constituent, pour 
reprendre une express ion familière, un seul et même village planétaire. (MÉQ, 
1994: 5-6). 

Cette vision de l' école québécoise soulève l' idée de la nécess ité de s' ouvrir à la 

diversité culturelle pour arriver à mieux vivre tous ensemble. Pour répondre à la 

problématique de ce travail de recherche, les unités de sens retenues au regard des 

intentions du PFÉQ ont pu ensuite trouver place dans une des catégories de la grille 

d' analyse. Cette dernière allait permettre d'inscrire ou non chacune d'elles dans une 



160 

approche interculturelle, notamment celle proposée par Panikkar. Cette dernière approche 

reflète ce que l'on retrouve dans l'un des documents de référence du PFÉQ, L 'éducation: 

un trésor est caché dedans ; Rapport à l'UNESCO de la Commission internationale sur 

l'éducation pour le 2ie siècle. En effet, ce rapport propose comme pilier à l'éducation 

celui du vivre ensemble qui rejoint pertinemment l'interculturalité, sans toutefois rejoindre 

toutes ses composantes. 

Plus encore, le besoin de fécondation des différences culturelles soulevé par 

l'approche interculturelle de Panikkar trouve son écho dans la vision proposée par le 

Ministère de l'Éducation. En effet, plus près de notre problématique, dans la présentation 

du PFÉQ est avancée l'idée que devrait se retrouver dans les domaines disciplinaires ou 

transversaux du PFÉQ, des apprentissages où l'enfant sera confronté et pourra constmire, 

transformer et faire évoluer sa vision du monde à travers des lieux d'interventions 

nombreux et diversifiés (PFÉQ, 2), tout comme il pourra s'insérer de façon harmonieuse 

dans sa société pluraliste (PFÉQ, 3). Le désir de s'ouvrir sur le monde, d'apprendre à vivre 

avec la diversité est palpable dès les premières pages du PFÉQ. 

Pour rendre concrète cette orientation générale vers l'ouverture sur le monde, le 

contact avec la diversité culturelle s'avère nécessaire. Il serait difficile de considérer cette 

dernière sans contact ni interaction entre le soi et la diversité. Ainsi, pour que l'école 

puisse de façon véritable influencer les élèves dans leur façon de voir le monde (PFÉQ, 7), 

elle doit envisager l'interaction comme une nécessité. C'est d'ailleurs ce qui est proposé 

dans les compétences transversales qui sont considérées comme des «outils d'une très 

grande impOltance pour qui doit vivre dans une société où les situations et les interactions 



161 

sont complexes, difficilement prévisibles et en évolution constante» (PFÉQ, 7), lesquelles 

devront forcément permettent à l'élève de vivre ces dernières situations. Ces intentions de 

fournir à l'élève les outils pour mieux interagir avec la diversité agissent comme préalables 

à une approche interculturelle. 

Dans le même ordre d'idée, comme l'école québécoise s'inscrit, entre autres dans le 

courant de pensée constructiviste (PFÉQ, 5), il est pertinent de faire le lien, dans le contexte 

de relation avec l'autre, avec «(l)e socioconstructivisme [qui] est aussi une vision 

pédagogique qui accorde de l'importance aux interactions qui conditionnent la façon dont 

on construit ses connaissances individuelles du monde»(Larochelle et Desautels, cités par 

Fourez, 1997:16). Il est ainsi reconnu que c'est en groupe et en société qu'on apprend, ce 

qui fait cohérence avec l'interculturalité qui préconise l'interaction et la fécondation dans la 

diversité. 

Bref, en considérant ces diverses intentions relatives à l'ouverture sur le monde, au 

vivre ensemble harmonieux avec la diversité culturelle et à la nécessité d'interaction, il est 

légitime d'attendre de ce programme, des compétences qui sauront rencontrer cette mission 

afin de bien préparer le jeune du 21 e siècle. C'est d'ailleurs par le biais de connaissances, 

mais aussi de compétences, que sera possible cette nouvelle perspective d'ouverture sur le 

monde (PFÉQ, 4). En ce sens, l'élève pourrait s'attendre à entrer en interaction avec sa 

société, à faire des apprentissages pratiques, tout comme à prendre contact avec la réalité 

qui change et évolue constamment autour de lui. De tels apprentissages, en contexte 

interactionnel, pourraient naturellement s'inscrire dans la reconnaissance de la diversité, en 

dépassant le simple cadre de connaissance et conséquemment ouvrir la porte à une 



162 

démarche interculturelle. 

En somme, pour rendre encore plus essentielle cette présence auprès de l ' autre, 

représentant de la diversité culturelle, il est tout aussi pertinent de noter que le Cadre 

d'action, soumis par le Bureau international de l'éducation (BIE), souligne que «l'éducation 

. doit développer la capacité de reconnaître et d'accepter les valeurs qui existent dans la 

diversité des individus, des sexes, des peuples, des cultures et de développer la capacité de 

communiquer, de partager et de coopérer avec l'«autre» (Hénaire, 1998:21). Les intérêts 

portés à l ' autre et à l ' ouverture à la diversité culturelle sont au cœur même des 

préoccupations internationales. Ainsi leur présence dans un programme scolaire s' avère 

impérative si l ' on veut préparer les jeunes enfants à leur monde d ' aujourd 'hui. 

En somme, que ce soit par les propos tenus dans le PFÉQ, par ceux ISSUS de ses 

références ou par ceux de la scène internationale, la présence de l ' autre et l ' interaction avec 

celui-ci sont, aujourd 'hui , indispensables dans l' éducation pour arriver à vivre 

harmonieusement dans ce monde en constante évolution et transformation. Notre désir 

d ' analyser le PFÉQ au regard d ' une approche interculturelle trouve aisément sa pertinence 

dans un tel contexte. Les prochaines sections présentent les conclusions à tirer de cette 

analyse. 

4.9.3 Interprétations générales 

Toutes les unités de sens sélectionnées dans le PFÉQ au regard de nos critères relatifs 

à l' ouverture à la diversité culturelle sont passées au crible de la grille d 'analyse. Ce qui 

ressortait de chacune d ' elles a été exposé dans les précédentes sections. Seront maintenant 



163 

retenues, globalement, les grandes lignes qui peuvent être tirées du PFÉQ au regard d'une 

possible inscription dans une approche interculturelle. En premier lieu, seront traitées les 

incohérences de ce programme au regard des intentions d'ouverture à la diversité culturelle 

et de leur mise en pratique. Sur une note plus positive, suivront les éléments retenus 

comme pertinents à la mise en place d'une approche interculturelle, tel que proposée par 

Panikkar. 

4.9.3.1 Les incohérences du PFÉQ face à l'ouverture à la diversité culturelle 

Le terme incohérence est utilisé pour exprimer le manque de suivi entre les intentions 

d'ouverture à la diversité culturelle et leur mise en pratique dans certaines sections retenues 

dans le PFÉQ et\ou pour exprimer une lacune à la base même du rapport à l'autre envisagé 

dans la relation avec ce dernier. 

Pour reprendre cette dernière idée d'incohérence dans le rapport à l'autre, il importe 

de noter que dans l'ensemble des intentions où nous aurions pu crier victoire, fut relevée à 

travers les sections et les sous-sections analysées, la présence de multiculturalisme, 

notamment dans Le contexte généraL du Programme de Formation (PFÉQ, 2), ainsi que la 

présence de monoculturalisme à travers le domaine des langues, soit plus précisément dans 

la compétence du français, langue d'enseignement, Lire des textes variés (PFÉQ, 74) et 

dans l'ensemble du programme Français accueiL (PFÉQ, 110-115). 

Ces attitudes face à la diversité culturelle ne peuvent d'aucune façon s'intégrer à une 

approche interculturelle. En effet, Panikkar considère que l' interculturalité peut 

uniquement se vivre dans la co-occurrence des différentes cultures pour en arriver à la 



164 

fécondation et à l'enrichissement mutuels de chacune des cultures en présence. En d'autres 

termes , le rapport à l'autre, à considérer dans un contexte interculturel, nécessite plus que la 

simple juxtaposition de diverses cultures sur un même territoire, sans contact entre elles, et 

se situe à l'opposé de l'idée d'intégrer ces cultures sous une seule, comme le proposent 

respectivement le multiculturalisme et le monoculturalisme. De surcroît, est perceptible 

dans le programme de Géographie, histoire et éducation à la citoyenneté, la présence 

d'ethnocentrisme, notamment dans la compétence S'ouvrir à la diversité des sociétés et de 

leur territoire (PFÉQ, 176-177). Cette dernière remarque tient compte du fait que le monde 

sur lequel on cherche à ouvrir l'élève se restreint à l'Amérique du Nord. De telles 

interprétations Issues de l'analyse du PFÉQ marquent fondamentalement une 

incompatibilité de ce dernier avec une approche interculturelle qui recherche partage et 

fécondation dans un respect mutuel entre le soi et l'autre. Certes, ces présences au sein 

d'un programme de formation inquiètent . et viennent mettre en doute les intentions 

d' ouverture à la diversité culturelle annoncées. 

Pour expliquer la présence du monoculturalisme dans le PFÉQ, il importe de se 

concentrer sur le programme Français, accueil. La présence du monoculturalisme ne peut 

pas passer sous silence, bien que ce programme s'inscrive dans des intentions relatives à 

l'ouverture sur le monde, par sa présence dans le domaine des langues (PFÉQ, 70). En 

effet, l'analyse de ce programme fait ressortir que l'intention d'ouverture à la diversité 

culturelle est plus exigeante face à l'autre que face aux élèves québécois. Concrètement, 

l'ouverture à la diversité demandée à l'autre qui vient d'arriver au Québec doit se faire dans 

une perspective de reconnaissance, alors que majoritairement, dans l'ensemble du PFÉQ, 



165 

l' ouverture demandée aux élèves «québécois» se fait dans la perspective de connaissance. 

Cet engagement et cette recherche de solidarité, de sympathie, d'estime et de respect 

mutuel seraient-ils les moyens pour mieux préparer les élèves immigrants aux difficultés 

qu'ils rencontreront (PFÉQ, 112), pour ainsi mieux les convertir à notre propre culture? 

Ces constatations font émerger l'interprétation de la présence de monoculturaliste dans le 

rapport à l'autre envisagé dans ce programme. En effet, le désir de s'ouvrir à la diversité 

culturelle ainsi proposé s'apparente à l'accueil d' «une grande diversité de cultures sous un 

seul dénominateur commun», pour reprendre une définition du monoculturalisme 

(Panikkar, 1998: 113). 

À la lumière de la pensée de Panikkar, pour rendre cohérentes les intentions 

d' ouverture à la diversité culturelle et pour accéder à une telle mutualité entre l'autre et son 

milieu, les élèves «québécois» devraient eux aussi être sensibilisés à la reconnaissance de 

l'autre; ce qui n'est demandé qu'aux élèves immigrants. 

Conséquemment, ainsi présentée, il n'est pas évident que l'intégration des nouveaux 

arrivants s'effectuera dans le cadre d'un mieux vivre ensemble, comme le veut le PFÉQ. 

En effet, il est certes nécessaire de prévoir un programme pour permettre aux jeunes élèves 

arrivant d'un autre pays et\ou culture, de trouver leur place et les moyens de comprendre 

leur nouveau milieu. Toutefois, afin de rendre l'ouverture à la diversité culturelle digne de 

ses intentions, le PFÉQ devrait également y intégrer ses élèves «québécois», c'est-à-dire 

permettre à ces derniers de se familiariser avec la culture du milieu. En effet, comme leur 

milieu est constamment à découvrir et à partager, ils pourraient rejoindre une approche où 

l'ouverture et le respect mutuel trouveraient leur place dans une optique de reconnaissance 



166 

de la diversité culturelle. Ainsi, chacun contribuerait à sa façon, à l'apprentissage du mieux 

vivre tous ensemble par et grâce à la diversité. N'est-ce d'ailleurs pas ce qui est désiré par 

les grandes orientations du PFÉQ lorsqu'il Y est prétendu que «(dans) une société pluraliste 

comme la société québécoise, l'école joue un rôle d'agent de cohésion en contribuant à 

l'apprentissage du vivre ensemble et au développement d'un sentiment d'appartenance à la 

collectivité»(PFÉQ, 3)? 

Aussi, il importe de souligner que le programme Français accueil est l' unique endroit 

dans le PFÉQ où l'on fait mention de la Politique d'intégration scolaire et d'éducation 

interculturelle, alors que cette dernière aurait sans doute pu éclairer certaines intentions 

d'ouverture à la diversité culturelle présentes ça et là dans les différents domaines. En 

effet, cette dernière envisageait entre autres, dans son plan d'action, la présence de 

l'éducation interculturelle comme devant permettre aux élèves une «prise de conscience de 

la diversité et (la préparation) à vivre dans une société pluraliste plus large que leur famille 

ou leur milieu immédiat, à en apprécier la richesse et à en connaître les défis pour mieux les 

surmonter» (MÉQ, 1998(b):7). 

En considérant toujours le rapport à l'autre, les programmes d'enseignement moral et 

religieux catholique et protestant comportent également leur part d'incohérence. En effet, 

une étude menée par le bureau de recherche sur la politique scolaire à l'Université de 

McGill, accuse l'éducation québécoise de contraindre les droits et libertés face à la diversité 

religieuse. Cette étude confirme en plusieurs points que le système éducatif québécois tel 

qu'il est présenté dans le PFÉQ et dans ses prédécesseurs, viole les normes des droits de la 

personne en matière de liberté de religion et d' égalité (Smith, et Foster, 2005), notamment 



167 

par les privilèges accordés aux seuls catholiques et protestants, au détriment des autres 

religions en place. Bien qu 'on y retrouve des intentions d'ouverture à la diversité culturelle 

dans ces deux programmes, ces dernières s' inscrivent dans un contexte global 

monoculturaliste. 

Cette accusation de monoculturalisme est encore plus perceptible dans le programme 

d'enseignement moral et religieux catholique par l' ouverture sur le monde qui est proposée 

par le biais de l'appréciation de la tradition catholique. Le regard sur le monde qui y est 

offert est nécessairement filtré par une vision restreinte, celle de la religion catholique. 

Dans le contexte d' une approche interculturelle, cette dernière ouverture ne peut pas être 

envisagée comme reconnaissante de la diversité. Pour terminer sur une note d ' incohérence, 

il est surprenant de voir certains savoirs essentiels se glisser dans ce programme 

d' enseignement moral et religieux catholique. Effectivement, alors qu' en aucun moment 

on ne considère la diversité culturelle comme une richesse à découvrir, parmi les savoirs 

essentiels on peut dénombrer sous la rubrique «l'accueil de la différence», la notion de 

dialogue interreligieux, vu comme un enrichissement culturel (PFÉQ, 302). 

Dans un autre ordre d' idée, toujours dans le domaine du développement personnel se 

retrouve un autre type d' incohérence. Alors que nous aurions pu crier victoire avec les 

visées du programme d' enseignement moral qui s'orientent vers l' ouverture et le dialogue 

avec l' autre, un aspect gêne cet enthousiasme. Le problème réside dans le fait que son 

application est souvent restreinte. Il s' avère que le cours d ' enseignement moral a été la 

solution de rechange pour répondre au cri d ' injustice face à l' enseignement des religions 

limité aux religions catholique et protestante. Cet enseignement est donc choisi à contre 



168 

cœur par ceux qui n ' auraient pas trouvé justice dans le programme offert pour 

l'enseignement confessionnel. Il s'agit donc d'une 'minorité d'élèves qui y participent et 

qui sont initiés au dialogue, Il reste à nous questionner sur la pertinence d'avoir placé ces 

compétences dans un régime à option entre la religion ou son absence. Il semble 

regrettable de ne pas retrouver le contenu de ce programme dans les cours de bases de tous 

les élèves, car ce dernier est sûrement le plus complet en lien avec une approche 

interculturelle. 

En somme, cette analyse du PFÉQ fait ressortir que les intentions d'ouverture à la 

diversité elles-mêmes ne peuvent pas s'intégrer dans une approche interculturelle par la 

position tantôt monoculturaliste, tantôt multiculturaliste qu'elles adoptent au regard de 

l'ouverture à la diversité culturelle. Cette observation permet donc de conclure que la 

problématique se situe au-delà de la simple cohérence entre les intentions et leur 

application, dans la conception fondamentale de ce que le Ministère de l'éducation 

envisageait comme ouverture à la diversité culturelle au moment d'éditer le PFÉQ qui est 

toujours en vigueur dans les écoles québécoises . Cette remarque demeure pertinente pour 

la suite que nous aimerions donner à ce travail de recherche. Néanmoins, afin de rester 

dans le cadre de la présente problématique, la prochaine section expose les similarités 

interprétées par l'analyse des intentions du PFÉQ au regard d'une approche interculturelle. 

5.9.3.2 L'ouverture à la diversité culturelle 

Nonobstant l'incohérence retenue dans l'ensemble du PFÉQ face au rapport à l'autre, 

cette section vise à rendre visibles certaines sections ou sous-sections qui puissent 



169 

rejoindre, d'une façon ou d'une autre, une quelconque ouverture à la diversité culturelle. 

En effet, se trouvent dans le PFÉQ des compétences qui pourraient agir comme 

introduction à une démarche interculturelle. Néanmoins, il importe de noter qu'à la lumière 

de l'analyse, aucune section ou sous-section ne peut complètement rejoindre une approche 

interculturelle. 

En premier lieu, la plus grande probabilité de rencontrer et d'interagir avec la 

diversité se trouve dans les programmes d'éducation préscolaire et de l'enseignement moral 

et religieux protestant. La présence de ce dernier exclut la critique préalable face au rapport 

à l'autre, elle en fait abstraction pour n'y retenir que les compétences en elles-mêmes sans 

tenir compte du contexte global dans lequel s'inscrit ce programme. 

De façon pertinente, par le programme d'éducation préscolaire, dès son entrée à 

l'école, l'enfant pourra apprendre à vivre avec la diversité, dans l'optique de partager avec 

celle-ci et d'apprendre d'elle pour mieux s'intégrer à son milieu. Le programme 

d'éducation préscolaire est conçu afin que chacune de ses compétences rejoignent les autres 

et qu'ensemble, elles assurent une formation globale de l'enfant, lui permettant, entre 

autres, de mieux comprendre le monde et de s'y insérer de façon harmonieuse. En effet, ce 

programme offre à l'élève la possibilité de s'ouvrir au monde dans une perspective 

d'interaction avec la diversité culturelle. Il amène l'enfant à se connaître lui-même, à 

affirmer sa personnalité et vise l'interaction harmonieuse avec les autres (PFÉQ, 52). Ainsi 

présenté, se retrouvent dans ce programme les bases d'une approche interculturelle, soit la 

connaissance de soi-même au contact de l'autre pour mieux évoluer en société ainsi que le 

contact avec la diversité pour grandir avec cette dernière de façon harmonieuse. 



170 

Par la présente analyse, le programme d' éducation préscolaire représente un 

programme quasi complet face à l' orientation vers une approche interculturelle, bien que 

l' accent ne soit pas mis sur le dialogue entre les enfants. Néanmoins, ce programme 

constitue une introduction à l'approche interculturelle, d ' autant plus qu ' il représente le seul 

endroit, avec le programme d'enseignement moral et religieux protestant, où l'on traite du 

respect de l'autre comme le veut Panikkar et de relations basées sur la justice. Il est a noter 

que, sans ce respect mutuel, le dialogue interculturel ne peut pas voir le jour car il en est 

une condition essentielle. 

Le programme d ' éducation préscolaire constitue donc une ouverture considérable à la 

diversité à travers l'ensemble de ses compétences. En effet, c ' est l' interaction qui est mise 

de l'avant pour permettre à l' enfant de comprendre le monde. La voie de l' interaction est 

également celle préconisée par la démarche interculturelle. Elle est présente dans ce 

programme d' introduction à la vie scolaire, mais semble ne pas se retrouver ailleurs dans le 

PFÉQ. Conséquemment, sans cette perspective d'interaction dans l'ensemble des 

programmes éducatifs, il demeure utopique de rejoindre le rang de la reconnaissance 

voulue pour l'ouverture à la diversité culturelle. De surcroît, il est surprenant de faire ce 

constat alors qu ' il est textuellement noté dans le PFÉQ que «(a)gir et apprendre sont 

indissociables pour l'enfant : la connaissance et le développement de compétences sont 

chez lui le résultat d ' une interaction avec les autres et avec son environnement» (PFÉQ, 

53). 

En ce qui concerne plus spécifiquement le programme d' enseignement moral et 

religieux protestant, il importe de noter l'ampleur qui est mise sur l'ouverture à la diversité 



171 

culturelle. En effet, ce programme invite l'élève à développer des relations harmonieuses 

en appréciant la richesse de la diversité culturelle (PFÉQ, 310). L'interaction avec la 

diversité y est également envisagée, positionnant ce programme dans un équilibre entre la 

connaissance et la reconnaissance de la diversité culturelle, observation qui ne peut pas être 

faite ailleurs dans le programme. Ainsi présenté, ce programme représenterait plus qu'un 

point de départ pour une démarche interculturelle, il en regrouperait les grandes lignes. 

Toutefois, rappelons que ce programme est destiné aux protestants et que par ce privilège 

accordé à une religion, il s'inscrit nécessairement dans une attitude monoculturaliste. Les 

compétences qui le composent devraient être offertes à l'ensemble des élèves pour que 

puisse être envisagée une démarche interculturelle. C'est seulement sous cet aspect que 

l'on pourrait considérer ce programme comme pertinent à l'égard de l'interculturalité. 

En termes de pertinence, se trouve également le programme de compétences 

transversales qui, comme l'approche interculturelle qui tend à réunir les différentes 

cultures, cherche à unir les différentes disciplines pour arriver à résoudre certaines 

situations . Toutefois, il importe de rappeler que les disciplines mises en relations relèvent 

toutes de la même culture, ce qui limite l'analogie avec une approche interculturelle. 

Nonobstant cette remarque, la formule des compétences transversales demeure pertinente 

pour introduire une approche interculturelle. En effet, toutes deux se rejoignent dans leur 

tendance vers la fécondation. Néanmoins, pour rejoindre concrètement l'aspect 

interculturel, il manque dans la présentation et dans l'explicitation de ces compétences une 

orientation précise vers l'ouverture à la diversité culturelle. Ce dernier ajout aux 

compétences transversales rendrait également justice à leur rôle de porteuses d' «outils 



172 

d'une très grande importance pour qui doit vivre dans une société où les situations et les 

interactions sont complexes, difficilement prévisibles et en évolution constante» (PFÉQ, 7). 

Pour faire suite à cette remarque, seule la compétence transversale s'intéressant à 

l'exercice de son jugement critique a pu être retenue par les critères de sélection. 

Conséquemment, cette compétence pourrait, par l'orientation vers la diversité culturelle, 

s 'inscrire dans une approche interculturelle, car elle invite l'élève à interagir avec l'autre, à 

y reconnaître la diversité et à modifier son point de vue par cette dernière. Toutefois, bien 

qu'à la lumière des intentions générales du PFÉQ, cette dernière puisse être interprétée sous 

le volet interculturel, aucune précision n'y est spécifiquement annoncée. Néanmoins, en 

extrapolant un peu, la mise en commun d'opinions recherchée par cette compétence (PFÉQ, 

20) pourrait se poursuivre dans un dialogue interculturel. En effet, si les deux parties 

s' engageaient dans un dialogue à la recherche d ' un pont entre leurs différentes positions sur 

la question, pour faire naître une nouvelle position, sans qu'une en particulier ne s'impose à 

l'autre (Rondeau, 2001), nous pourrions considérer une ouverture reconnaissante à la 

diversité culturelle. 

En somme, les bases d'une approche interculturelle sont parfois perceptibles dans le 

PFÉQ, sans toutefois qu'il n'y ait d'orientation relative à la diversité culturelle précisée, ce 

qui conduit conséquemment à interpréter une absence d'approche interculturelle dans le 

PFÉQ. Pour que ce dernier programme puisse rencontrer son désir de s'ouvrir sur le monde 

et de comprendre le monde, les orientations vers la diversité culturelle dans un esprit 

d'interaction devraient être explicitement proposées. 



173 

4.9.4 L'ouverture à la diversité culturelle 

À la lumière de l'analyse du PFÉQ, les diverses interprétations amènent à la 

conclusion qu'une approche interculturelle, notamment celle de Panikkar, n'y trouve pas sa 

place ou seulement en partie. Les limites imposées par le présent PFÉQ se situent en 

premier lieux par le rapport à l'autre qui y est considéré, ce dernier étant davantage invité à 

faire partie de la grande famille québécoise (monoculturalisme) ou simplement toléré dans 

sa différence (multiculturalisme) et même parfois non considéré dans ce qui est entendu par 

diversité (ethnocentrisme). En effet, l'ouverture à la diversité dans une optique de partage 

et d 'enrichissement mutuel pour en arriver à la fécondation des différentes cultures et pour 

mieux vivre ensemble, ne trouve pas sa place de façon substantielle dans le PFÉQ, comme 

il aurait dû en être le cas selon les intentions de départ et celles des références sur lesquelles 

s'est bâti le PFÉQ. 

Comme seconde limite importante à l'application d'une approche interculturelle dans 

le PFÉQ, se trouve, au regard de l'évaluation faite par ce travail de recherche, un manque 

considérable de reconnaissance de la diversité culturelle. Cette dernière étant une nécessité 

dans une approche interculturelle. Cette limite vient confirmer notre hypothèse de départ, 

par laquelle nous envisagions que le PFÉQ s'ouvrait à la diversité culturelle dans un cadre 

de connaissance, figeant et catégorisant ainsi l'autre, sans l'apprécier et le reconnaître dans 

sa particularité. 

Suite à ces limites, nous terminerons notre interprétation par certaines pistes qUI 

auraient pu orienter le PFÉQ ou du moins en atténuer les limites pour l'intégration d ' une 



démarche interculturelle et plus précisément celle proposée par Panikkar. 

4.9.4.1 Une ouverture diversifiée 

174 

Comme la présence du monoculturalisme pèse lourdement sur nos sociétés 

occidentales (Cuche, 2004), il demeurerait très pertinent de permettre aux élèves de s' en 

dégager pour qu ' ils puissent faire face, de façon objective, à ce qui se vit dans leur culture 

et par conséquent, de les initier à interpréter leur société sur le plan morphologique, pour 

reprendre les termes panikkariens. Que ce soit sur le plan politique, scientifique ou éthique, 

les enfants mériteraient d'être plus informés sur l'actualité. Conséquemment, en 

connaissance de cause, les élèves seraient plus habiles à tenter une interprétation, que ce 

soit sous forme de débats, d' écrits ou tout simplement lors de discuss ions de groupe où 

l'expression de différents points de vue serait valorisée. Les élèves seraient alors 

conscientisés aux différentes façons de voir les choses et au fait qu ' un seul point de vue 

n' est pas valable pour critiquer une même situation. Les sujets pourraient s' échelonner du 

port du costume à l'école, jusqu'aux attentats terroristes , en passant par les revendications 

des différents groupes sociaux et le racisme, pour ne nommer que quelques exemples. De 

surcroît, la présence de l'enseignant médiateur, tel que valorisé par le PFÉQ (PFÉQ, 6), 

prendrait tout son sens alors qu' il agirait comme guide pour orienter ou nourrir la 

discussion et rappeler l'objectif de l'activité qui réside dans l'ouverture respectueuse à la 

diversité et dans l'acceptation de voir différemment. Cet ajout visant l'actualité 

argumentée, engagerait le pas vers un défi de l'Occident avancé par Vachon, soit de «[ ... ] 

savoir comment vivre dans et avec le système sans être du système» (Vachon, 1998: 17). 



175 

Bien que nous ne doutions pas que certaines pratiques analogues à celle présentée ici 

existent dans les classes québécoises, il serait pertinent, qu'elles soient intégrées de façon 

précise avec des objectifs communs et déterminés, afin que les enseignants soient à l'aise et 

outillés pour les mettre en place et qu'il ne s'agisse pas simplement d'activités superflues. 

Ces activités trouveraient aisément leur place au sein des compétences du domaine de 

l'univers social, tout en le rendant digne de ses intentions d'ouverture à la diversité. Ce 

type d'activité permettrait également de rencontrer l'objectif général du PFÉQ qui cherche 

à «orienter la façon dont (les élèves) choisiront de construire, de transformer et de faire 

évoluer leur vision du monde» (PFÉQ, 7). 

4.9.4.2 Une ouverture élargie 

Au-delà du domaine de l'univers social, l'ouverture à la diversité mériterait d'être 

introduite partout dans le programme avec des visées de rapprochement, de partage et 

d'enrichissement pour aller au-delà de la seule prise de conscience de la diversité. 

En guise d'exemple, concentrons-nous sur le domaine des arts du PFÉQ. Bien qu'il y 

ait ouverture à la diversité culturelle par la découverte de diverses œuvres d'ici et d'ailleurs, 

il ri'y a rien qui vienne relier les productions culturelles à des capsules plus enrichissantes 

qui permettraient d'en arriver à une certaine compréhension de celles-ci. Dans cette 

dernière optique, les œuvres artistiques pourraient être une réelle porte d'entrée pour la 

reconnaissance de la diversité culturelle. En effet, si on allait plus loin que la simple 

observation pour aller à la rencontre de la diversité, peut-être serait-il possible d'en arriver 

à une meilleure compréhension du message livré par les œuvres d'ailleurs? D'autant plus 



176 

que de cette façon, on pourrait davantage rejoindre l'intention d'ouverture à la diversité 

culturelle telle que prescrite par 1es concepts du PFÉQ. Ces derniers rappelons-le, se 

rapportent à l'ouverture sur le monde, à la compréhension du monde, à l' apprendre à vivre 

ensemble et au développement de la vision du monde. Toutefois peut-être que le MÉQ ne 

cherche pas à aller aussi loin lorsqu'il considère les arts comme moyen d' «expression de la 

réalité et de la vision du monde» (PFÉQ, 191). Pourtant les arts pourraient représenter la 

clé pour ouvrir la porte à la diversité culturelle et pour initier la rencontre avec l'autre. 

Pensons, par exemple, à la visite d'un musicien d'une autre culture, sans que son oeuvre 

soit un prétexte à la rencontre, elle pourrait tout au moins être le point de départ d ' une 

rencontre interculturellement enrichissante, où chacun pourrait exprimer ce que représente 

pour lui la musique, dans quelle circonstance elle est utilisée, le rites, les coutumes, les 

croyances qui la soutiennent, etc. Sans avoir de formation spécifique à ce domaine, nous 

croyons qu'il est certainement facile d'approcher les jeunes avec les arts! 

4.9.4.3 Une ouverture précisée 

Malgré le fait que certaines sections n'ont pas pu passer l'épreuve de sélection en 

début d'analyse, on retrouve à quelques endroits dans le PFÉQ, des compétences qui 

cherchent à s'ouvrir à la diversité culturelle. C'est le cas notamment de deux domaines 

généraux de formation, celui traitant de la consommation et celui s'intéressant aux médias. 

Le thème de l'ouverture à la diversité culturelle trouve sa place dans le domaine 

général de formation s' intéressant à la consommation par le regard qui est porté sur le 

monde face aux habitudes de consommation (PFÉQ, 46). Par l'invitation à porter un regard 



177 

sur l'autre, déjà on ne peut pas faire appel à la reconnaissance de ce dernier. En effet, c'est 

en invitant l'élève «à développer des connaissances et des attitudes requises pour agir en 

consommateur averti», en «prenant conscience des aspects sociaux économiques et 

éthiques du monde de la consommation», que l'on cherche à l'ouvrir sur le monde. De ces 

derniers aspects éthiques, on peut retenir, parmi ceux proposés par le PFÉQ, 

«l'interdépendance des personnes, des peuples et de leurs réalisations; [ ... ] les 

conséquences de la mondialisation sur les cultures, les modes de vie et la répartition de la 

richesse» (PFÉQ, 47). C'est d'abord parce qu'on invite l'élève, dans un rapport 

dynamique, à prendre conscience des aspects sociaux, économiques et éthiques du monde 

de la consommation que l'on pourrait tisser un parallèle avec l'ouverture à la diversité 

culturelle. Ce parallèle tient également compte du fait qu'on désire que l'élève porte un 

regard critique sur les conséquences qui peuvent découler de l'utilisation de 

l'environnement et de la consommation sur les différents peuples et cultures (ibid.). 

Parce qu'il s'agit d'un simple coup d'œil sur l'autre, pour connaître ce qui se passe 

ailleurs dans le monde, bien plus qu'une ouverture à la diversité où il y aurait 

reconnaissance envers celle-ci, il serait bon de réévaluer la place laissée à l'ouverture à la 

diversité culturelle dans ce domaine pour permettre une approche interculturelle. Ce qui est 

demandé à l'élève est de porter un regard sur le monde, pour qu'il puisse être sensibilisé 

aux réalités d'ailleurs. Ainsi, bien confortablement dans son mythe, l'élève développera 

une vision du monde, à partir de laquelle il pourra tirer de grandes lignes générales. Cette 

approche de l'autre ne peut pas s'inscrire dans une démarche interculturelle, car elle ne 

laisse pas de place à la reconnaissance, mais regarde plutôt l'autre à partir d'une seule 



178 

fenêtre, d'un seul point de vue. Néanmoins , les thèmes abordés pourraient servir à une 

approche interculturelle, mais l'ouverture à la diversité culturelle mériterait d 'être définie 

dans le cadre de la reconnaissance et non seulement de la connaissance. 

La même remarque s'impose pour le domaine général de formation des médias. Ce 

dernier, s'il était inscrit dans une perspective d'ouverture à la diversité culturelle, ferait un 

grand pas vers la reconnaissance de l'autre lorsque, par exemple, il invite l'élève à remettre 

en question ses opinions. En effet, par son intention éducative, ce domaine général de 

formation tend à faire «développer chez l'élève un sens critique et éthique à l'égard des 

médias» (PFÉQ, 49) et il suggère pour y parvenir, de «prendre conscience de la place et de 

l'influence des médias dans la vie quotidienne et dans la société» (Ibid.), donc sur lui-

même. Ainsi, par ce dernier domaine, l'élève est amené à prendre conscience que les 

informations retenues des médias doivent être vérifiées, car elles peuvent être porteuses de 

messages de propagande ou erronées et ainsi avoir une influence sur sa vision du monde. 

Par exemple, avec les évènements qui frappent différents coins du monde depuis le Il 

septembre 2001, combien de fois avons-nous entendu dire que les musulmans étaient tous 

des terroristes? Bien que bon nombre d'actes terroristes soient revendiqués par des 

musulmans intégristes, est-il juste d'en arriver à un tel syllogisme??? Il est donc nécessaire 

qu'une telle approche des médias soit mise de l'avant dans les écoles, surtout avec l'accès 

quasi illimité à l'information par Internet. 

La porte peut être grande ouverte pour introduire la diversité culturelle, mais bien plus 

qu'elles doivent être vérifiées, les informations issues des médias doivent être remises en 

contexte avant de pouvoir prendre position à leur égard. Sans cette contextualisation, peu 



179 

importe la position que l'élève prendra face à l'information qu ' il découvrira, il le fera 

toujours à partir de son propre milieu, de son mythe, sans entrer en relation avec cette 

diversité pour bien la comprendre. En effet, comme on ne peut pas entrer en interaction 

avec les médias, on ne peut pas dialoguer avec ces derniers. La diversité est donc une fois 

de plus considérée dans la perspective de connaissance. 

Pour parler d'ouverture à la diversité et pour aller au-delà d' une vision du monde 

catégorisée et issu d'un seul point de vue, les médias mériteraient d'être plus largement 

exploités et l'ouverture sur la diversité précisée dans les orientations de ce domaine. C'est 

d'ailleurs ce que soulève le Groupe de travail sur les profils de formation au primaire et au 

secondaire lorsqu 'il explique la tendance à la mondialisation et à l'internationalisation par 

divers phénomènes, dont les contacts multipliés entre les sociétés, dus en partie à la 

faci litation des moyens de communication. Ces derniers ont ouvert la porte à la 

diversification culturelle et ethnique des sociétés. «L'identité culturelle de chaque peuple 

est appelée à s'enrichir d'éléments venus d'ailleurs et transportés par le commerce et les 

médias de communication. Le métissage culturel transforme le développement des 

nations.» (MÉQ, 1994:5-6). 

4.9.4.4 Une ouverture définie 

Dans un autre ordre d'idée, afin de rendre applicable une approche interculturelle 

dans le PFÉQ, ce dernier devrait contenir davantage de moyens pour concrétiser la mise en 

pratique des valeurs promises comme, par exemple dans la présentation du domaine 

personnel, la solidarité et l'égalité. En effet, il semble que ces dernières soient inexistantes 



180 

à l'intérieur des programmes de ce domaine, alors que mettre l'emphase sur celles-ci 

pourrait contribuer à laisser davantage de place à la perspective de reconnaissance. 

En plus de définir les orientations déjà proposées, on devrait retrouver dans le PFÉQ 

la définition de ce qui est entendu par ailleurs. En effet, utilisé à maintes reprises, cet 

ailleurs ne semble pas toujours correspondre à la même définition. Ainsi, à titre 

d 'exemple, voici ce que l'on peut retrouver dans le PFÉQ: 

• Comme objectif général du domaine des langues: «Développer la communication 

orale (parler et écouter) et la communication écrite (lire et écrire) permettant à 

l'élève d'exprimer sa compréhension du monde, d ' entrer en relation avec les jeunes 

et les adultes d'ici et d 'ailleurs, de s' approprier et de transmettre les richesses de la 

culture» (PFÉQ, 70); 

• «Dialoguer avec des enfants d 'ailleurs sur des questions qui touchent leurs rêves et 

leur vision du monde dans lequel ils aimeraient vivre» (PFÉQ, 290). 

• «Il doit être placé en situation d'explorer la richesse des oeuvres du Québec et 

d 'ailleurs, de se les approprier, d'y réagir, de les juger, de les critiquer, de les 

apprécier et de confronter les réactions qu'elles suscitent chez lui avec celles 

d'autrui»(PFÉQ, 84); 

• «Elles invitent à comparer l'ici et l 'ailleurs, l'hier et l'aujourd'hui, éveillant ainsi au 

changement et à la diversité» (PFÉQ, 165) ... 

Ainsi utilisé, le terme ailleurs laisse place à une latitude importante, qui pourra ou 

non servir une approche interculturelle, selon les interprétations des différents intervenants 



181 

scolaires. Sans définition pour rejoindre ces intentions relatives à l 'ailleurs, il demeure 

difficile de conclure que les intentions d'ouverture sur le monde sont supportées dans 

l'ensemble du PFÉQ. Ce seul ajout de définition viendrait situer les intentions du PFÉQ et 

permettrait de mieux orienter les actions à entreprendre pour rencontrer cet ailleurs, selon 

bien sûr, la compréhension qui en serait faite. 



182 

LA CONCLUSION 

Les résultats de ce travail de recherche s'inscrivent pertinemment dans la nouvelle 

orientation entreprise par le Ministère de l'Éducation du Loisir et du Sport (MÉLS). En 

effet, c'est officiel depuis le mois de mai 2005, qu'à compter de 2008, les privilèges 

accordés aux catholiques et protestants par le recours à une clause dérogatoire pour la 

dispensation des cours confessionnels lègueront leur place à un programme d'éthique et de 

culture religieuse qui sera destiné à tous les élèves du primaire et du secondaire (MÉLS, 

2005). Du coup, l' éducation québécoise ne pourra plus porter le blâme de contraindre les 

droits et libertés face à la diversité religieuse tel que le démontre l'étude de l'Université de 

McGill (Smith et Foster, 2005) et se débarrassera en partie de sa vision monoculturaliste. 

En effet, ce sera en ouvrant ses portes sur la diversité religieuse que s'orientera ce 

programme. Par ce dernier programme, on constate la pertinence d' «ouvrir le jeune à la 

réflexion éthique et à la diversité religieuse» (Ibid.). 

Dans une société plurielle comme la nôtre, il importe que l' école contribue 
activement à l'acquisition, par les jeunes, des connaissances, des habiletés et des 
attitudes qui leur serviront tout au long de leur vie, tant sur le plan personnel que 
social (MÉLS, 2005). 

Nous l' avons mentionné, l'interculturalité se vit par la co-occurrence entre la religion, 

la philosophie et la culture des dialogants (Panikkar, 1998). Ce nouveau pas, face à la 

religion à l'école et face aux privilèges accordés aux catholiques et protestants au détriment 

des autres religions, représente un point de départ vers un processus de dialogue 

interculturel. Cet envol, prévu pour 2008, permettra d'ouvrir les cloisonnements des 

différentes religions, pour mieux s'en approcher. Les objectifs de ce programme viendront 



183 

changer les orientations que prend actuellement le PFÉQ, lequel illustre clairement les 

privilèges accordés aux catholiques et protestants au détriment des autres religions, les 

fidèles d'une autre religion, fréquentant les écoles publiques, étant victimes d'un non-

respect de la diversité religieuse. 

Sans porter tout le blâme sur le PFÉQ, il importe de noter que ce non-respect est en 

fait protégé, depuis deux décennies, par des dérogations à la loi; ces dernières privilégiant 

la présence d'enseignement confessionnel protestant ou catholique, sans toutefois offrir ce 

même service aux autres religions présentes dans le système scolaire public. La décision 

qui a été annoncée propose donc de nous sortir de notre monde monoculturaliste en nous 

offrant une porte d'entrée sur le dialogue interreligieux. 

Cette nouvelle orientation éducative vient rejoindre la démarche du dialogue 

interculturel, car elle ouvre les portes sur les autres cultures. Par un regard critique sur 

notre culture, sur notre civilisation, par la voie des différentes religions, ce programme 

pourra offrir une ouverture sur l'autre. Nonobstant ce pas prometteur, nous l'avons 

mentionné plus haut, l'interculturalité est la co-occurence qui se vit entre la religion, la 

culture et la philosophie. Ainsi, pour préparer les élèves à la rencontre interculturelle, il 

faudra donc trouver une façon de les initier à ce voyage interculturel à travers les cultures et 

les façons de penser qui soient différentes des nôtres, en entrant en relation avec ces 

dernières. Nous devrons trouver la manière de les sensibiliser à l'herméneutique 

diatopique, telle que préconisée par Panikkar pour rendre opératoire le dialogue 

interculturel, bien que nous n'ayons pas la prétention de croire qu'une rencontre 

interculturelle puisse se compléter au niveau primaire ou même secondaire. 



184 

À cet effet, il est pertinent de noter que l'on retrouve dans la formation universitaire, 

un cours qui permet d'initier les enfants à la philosophie.28 Une école française en a 

d' ailleurs fait l' expérience. Par des séances de philosophie, les élèves sont invités, en 

partant des questions des élèves sur la vie de tous les jours, à discuter dans un cadre où 

l 'écoute et l 'acceptation de l 'opinion de l'autre sont mis de l' avant pour permettent 

d'établir un terrain de confiance. Animées par l'enseignant et par un professeur de 

philosophie, ces séances mettent en relief qu' aucune réponse n' est mauvaise et que la 

bonne réponse n' existe pas (Regards, 2001). En assemblant de telles activités 

philosophiques, le prochain programme d 'éthique et de culture religieuse ainsi qu ' une 

bonne préparation à la critique intraculturelle, ne serions-nous pas sur la bonne voie pour 

introduire l' interculturali té? 

Pour rejoindre les recommandations de la Commission internationale sur l 'éducation 

pour le 2i e siècle, au-delà du cadre disciplinaire, nous pensons qu' il serait important que 

les valeurs propres à l' interculturel soient mises en relation dans l'ensemble de l'école. 

Afin de soutenir les établissements scolaires face au dialogue entre les cultures, nous 

pourrions penser à la mise en place d' un conseil interculturel où seraient représentées 

chacune des cultures du milieu scolaire. Ce conseil pourrait donc s' affairer à respecter la 

présence de chacune, en prenant connaissance de leurs besoins respectifs et de leurs 

différentes pratiques et coutumes. Il serait donc formé de représentants des différentes 

28 Pour plus de renseignement consulter le site Internet La philosophie et les enfants de l' Uni versité 

Lava l à l'adresse suivante: http://www.fp.ulaval.ca/ph iloenfa nt/ 



185 

cultures présentes et serait orchestré par une structure déterminée à l'avance par celui-ci. 

En plus de permettre le respect des différentes cultures et le partage entre ces dernières, le 

conseil s'occuperait également de résoudre les problèmes impliquant l'interculturel en 

donnant à chacun la possibilité de s'exprimer pour en arriver à un consensus équitable pour 

tous. La résolution de conflits serait donc ici orientée vers les problèmes réels avec les 

gens concernés. En donnant ainsi la chance à chacun de prendre la parole, la présence d'un 

tel conseil éviterait les erreurs d'interprétation dues au jugement porté sur des situations 

fixes où l'on observe l'autre à travers des caractéristiques. Cependant, toutes les écoles 

primaires du Québec ne jouissent pas d'une proportion d'une diversité notable qui 

permettrait l'établissement d'un conseil interculturel, bien qu'elles accueillent en majorité 

la diversité. Il serait donc pertinent et approprié de prévoir pour ces dernières des 

conférences interculturelles. En effet, permettre la présentation de différents récits de vie, 

racontés par des invités, élargirait l'horizon des enfants. Il est impératif dans des milieux 

où la diversité culturelle n'est pas présente, de valoriser et de miser sur des attitudes 

d'ouverture et de respect de celle-ci, afin de contrer les préjugés possibles. En permettant 

une meilleure compréhension de l'autre, ces activités permettraient également à l'enfant de 

dépasser la simple connaissance pour entrer dans la reconnaissance de l'autre. En faisant 

ainsi appel à une relation entre le soi et l'autre, les élèves s'inscriraient dans les visées du 

dialogue interculturel. «Il ne s'agit donc plus de connaître ou d'apprendre à connaître 

autrui à partir d'une identité unique et homogène, mais d'apprendre à le reconnaître» 

(Abdallah-Pretceille, 1999: 15). 

Offrir aux élèves le partage de la diversité permettrait, une meilleure insertion sociale 



186 

pour le jeune arrivant qans un nouveau milieu, tout autant que le jeune québécois en 

profiterait pour se découvrir lui-même. En effet, celui qui refuse l' ouverture se place face à 

un danger personnel; en se retournant vers une identité figée et stable, il renie le désir 

d'évoluer et de découvrir autre chose. Pour Barth, l' identité se construit et se reconstruit 

constamment au sein des échanges sociaux, elle est donc toujours en rapport à l'autre 

(Cuche, 2004). Nous avons donc besoin de l' autre à nos cotés , et nous devons reconnaître 

sa présence. De plus, en nous adressant directement à l' autre, nous éviterions des erreurs 

d' interprétation et de jugement teintées de monoculturalisme souvent présentes dans un 

simple coup d 'œil sur une autre culture. La nécessité de ces rencontres interculturelles 

justifierait que nous retrouvions, au sein des compétences transversales, la compétence 

d 'ordre interculturel afin d'orienter l'ensemble des apprentissages dans une visée 

interculturelle. 

En somme, l' analyse faite du PFÉQ au regard d ' une approche interculturelle, plus 

particulièrement celle proposée par Panikkar, s' inscrit pertinemment dans la situation 

scolaire québécoise si on considère que «l'école semble aussi perplexe, et même carrément 

démunie, à l'occasion face aux changements sociaux complexes qui la sollicitent, que ce 

soit par rapport à la diversité ethnique, à la mutation des valeurs, à la transformation des 

rôles dans la famille ou dans la société, ou par rapport à la place de notre société dans les 

grands ensembles, etc. » (MÉQ, 1997(a):32). 

Reconnaître la diversité des points de vue, ce n ' est ni les niveler, ni dire qu ' ils 

se valent. Mais c ' est savoir et reconnaître que notre vision dépend du lieu d ' où 

on regarde, elle est propre à chaque individu, partielle, voire partiale. Elle est 



relative à ce qui nous donne un sens (nos croyances, nos supposés, nos projets, 

nos blessures psychologiques, notre milieu social etc.). (Eco, U. 2000: 136). 

Les limites de la recherche 

187 

Nous espérons que cette recherche parviendra à mettre en valeur l'importance et la 

nécessité de la reconnaissance de l'autre, représentant de la diversité culturelle dans le 

système scolaire québécois. 

Toutefois , nous sommes conscients que ce travail s'inscrit dans un cadre théorique 

quasi-unique, la méthode de Panikkar. Bien qu'elle soit rigoureuse et cohérente, elle peut 

avoir certaines limites. En effet, s'opposent à celle-ci tous ceux qui croient à la nécessité de 

l'universalité et qui prêchent en faveur des valeurs communes. 

De surcroît, malgré que nous ayons tenté de rester vigilants et rigoureux dans notre 

analyse, il est évident que nos objectifs ne tiennent pas compte de toutes les contraintes du 

système scolaire, notamment, la formation requise chez les enseignants pour une telle 

orientation vers l'ouverture à la diversité culturelle et les coûts qui en découleraient, pour 

n'en nommer que quelques-unes. 

Bien qu ' il s'agisse d ' un petit pas, nous espérons, qu ' il entamera une longue marche 

vers l' interculturalité .. . 

L'ouverture à la diversité culturelle, une question de reconnaissance ... 

L'aventure vécue à travers ce travail de recherche a permis de porter un regard sur le 

PFÉQ, en ce qui a trait à son ouverture possible vers la diversité culturelle. Les conclusions 

retenues semblent peu favorables au regard des attentes relatives à ce que devrait être 



188 

l'ouverture à la diversité culturelle en contexte scolaire, selon une approche interculturelle. 

Toutefois, il importe de retenir que les programmes éducatifs ne sont pas les seuls 

responsables de ce manque d'ouverture dans un cadre de reconnaissance de la diversité 

culturelle. 

En effet, en jetant un coup d'œil au rapport de la Commission internationale sur 

l 'éducation pour le 2r siècle, «l'importance du rôle que joue l'enseignant en tant qu'agent 

de changement, favorisant la compréhension mutuelle et la tolérance, n' a jamais été aussi 

patente qu'aujourd'hui.»(Delors, 1999: 143). On retrouve, effectivement, sous les 

recommandations de cette dernière la nécessité de s'ouvrir au pluralisme. «Cet impératif 

confère d'énormes responsabilités aux enseignants, qui concourent à former les caractères 

et les esprits de la nouvelle génération. L'enjeu est considérable, et met au premier plan les 

valeurs morales acquises dans l'enfance et tout au long de la vie. » (Ibid.: 144) 

Dans le même ordre d'idée, il importe que le MÉLS considère le pluralisme dans une 

optique plus large, plus ouverte que ce qui est présentement perceptible dans le PFÉQ. En 

effet, le pluralisme doit donner «naissance à un horizon de signification qui se servira de la 

tension créée par la diversité comme d'une nouvelle lumière pour éclairer les problèmes 

fondamentaux de l'humanité contemporaine» (Delors, 1999:128). 

S' il avait été possible de retenir une telle présence dans le PFÉQ, l'analyse de 

l'ouverture vers la diversité culturelle en aurait grandement influencée. Toutefois, ce qui 

ressort du PFÉQ est tout autre. En effet, c'est davantage dans le cadre de connaissance de 

la diversité culturelle que l' élève pourra s'ouvrir sur le monde, ce qui laisse peu de place au 



189 

pluralisme tel qu'envisagé ci-haut. Pour se situer dans l'interculturalité de Panikkar, c'est 

davantage sous l'aspect morphologique que s'inscrit le PFÉQ. Ce dernier permet certes 

l'avancement de la connaissance, mais ne peut pas prétendre permettre l' ouverture à la 

diversité culturelle comme le voudrait une approche interculturelle. 

Le défi du PFÉQ pour s'orienter vers une approche interculturelle serait donc de 

s' ouvrir davantage vers la reconnaissance de la diversité culturelle pour contrer la simple 

connaissance de l'autre. 

En effet, aux dires de Abdallah-Pretceille la connaissance d'une culture peut être un 

écran à la compréhension de celle-ci. 

Prendre en compte la dimension culturelle ne signifie pas identifier et catégoriser. 
[ ... J. En pédagogie, l'utilisation de modèles culturels ne peut que conduire à 
l' illusion réaliste. » La diversité culturelle renvoie à la reconnaissance et à 
l'expérience de l'altérité et non pas à la culture, ou plus exactement aux 
connaissances culturelles. L'altérité est, de fait, consubstantielle à l'éducation, 
mais cette altérité est de plus en plus complexe du fait de l'impact de la diversité 
culturelle. »(Abdallah-Pretceille, 1999:71-75). 



BIBLIOGRAPHIE 

Abdallah-Pretceille, M. (1999) . L'éducation interculturelle. Paris: Presses 
Universitaires de France. 

190 

Anadon, M. (2004) . Quelques repères sociaux et épistémologiques de la 
recherche en éducation au Québec. Dans T. Karsenti & L. Savoie-Zajc (Ed.), La 
recherche en éducation: Étapes et approches (pp. 19-36). Sherbrooke: Éditions du 
CRP. 

Aktouf, Omar (1987). Méthodologie des sciences sociales et approche 
qualitative des organisations. Une introduction à la démarche classique et une 
critique. Montréal: Les Presses de l'Université du Québec. 

Bardin, L. (2003). L'analyse de contenu et de la forme des communications. 
Dans S. Moscovici & F. Buschini (Ed.), Les méthodes des sciences humaines (pp. 
243-270). Paris: Presses Universitaires de France. 

Brion, F. (2003). Pour une éthique de l'action interculturelle. Blessures 
morales et attentes de reconnaissance. Dans L-M. Larouche (Ed.), Reconnaissance 
et citoyenneté. Au carrefour de l'éthique et du politique (pp. 111-131). Sainte-Foy: 
Presses de l'Université du Québec. 

Buber, M. (1968). La vie en dialogue. Paris: Aubier, Éditions Montaigne. 

Canto-Sperber, M. (1996). Dictionnaire d'éthique et de philosophie morale. 
Paris: Presses de l'Université de France. 

Chaduc, M.-T., Larralde, P., & De Mecquenem, 1. (2000). Les grandes 
notions de pédagogie. Paris: Bordas. 

Cuche, D. (2004). La notion de culture dans les sciences sociales. Paris: La 
Découverte. 

Delors, J. (1996-1999). L 'éducation: Un trésor est caché dedans; Rapport à 
l 'UNESCO de la Commission internationale sur l'éducation pour le 2r siècle. 
Paris: UNESCO. 

Dortier, J.-F. (2004). Le dictionnaire des sciences humaines. France: Éditions 
sciences humaines. 

Eco, U. (2000). Cinq questions de morale. Paris. B-Grasset. 



191 

Ellis, Arthur K. (1998). Teaching and learning; elementary social studies. 6e 
edition. Massachusetts: Allyn and Bacon. 

Fukuyama. (1992). La fin de l'histoire et le dernier homme. Paris. 
Flammarion. 

Fourez, G. (2003). Apprivoiser l'épistémologie. Bruxelles: De Boeck. 

Fourez, G., Engelbert-Lecomte, V., & Mathy, P. (1997). Nos savoirs sur nos 
savoirs. Un lexique d'épistémologie pour l'enseignement. Paris: De Boeck 
Université. 

Giordano, Yvonne. (2003). Conduire un projet de recherche. Une perspective 
qualitative. Paris. Éditions EMS. 

Garanderie, De La, A. (2002). Comprendre les chemins de la connaissance; 
une pédagogie de sens. Lyon: Chronique sociale. 

Gohier, C. (2004). Le cadre théorique. Dans T. Karsenti & L. Savoie-Zajc 
(Ed.), La recherche en éducation: Étapes et approches (pp. 81-107). Sherbrooke: 
Éditions du CRP. 

Grand dictionnaire de la psychologie. (1999(2e ed.)). Paris: Larousse-Bordas. 

Hénaire, Jean. (1998) Éducation à la citoyenneté et réforme scolaire: contexte, 
principes et voies d'application. Vie pédagogique, no 109, nov-déc., 11-50. 

Herskovits, M. 1. (1967). Les bases de l'anthropologie culturelle. Paris: 
Payot. 

Jacquard, Albert. (1997). Petite philosophie à l'usage des non-philosophes. 
Calmann-Lévy 

Jodelet, D. (2003). Aperçus sur les méthodologies qualitatives. Dans S. 
Moscovici & F. Buschini (Ed.), Les méthodes des sciences humaines (pp. 139-162). 
Paris: Presses Universitaires de France. 

Jones, R. A. (2000). Méthodes de recherche en sciences humaines. Paris 
Bruxelles: De Boeck Université. 

Karsenti, T., & Savoie-Zajc, L. (2004). La recherche en éducation: Étapes et 
approches. Sherbrooke: Éditions CRP. 



192 

Lacroix, A. (2003) . La mutation du politique et de l'éthique à l'heure de la 
globalisation. In J.-M. Larouche (Ed.), Reconnaissance et citoyenneté. Au carrefour 
de l'éthique et du politique (pp. 95-110). Sainte-Foy: Presses de l'Université du 
Québec. 

Lafon, R. (1991). Vocabulaire de psychopédagogie et de psychiatrie de 
l'enfant (6e éd.). Paris: Presses Universitaires de France. 

Laforest, G., & De Lara, P. (1998). Charles Taylor et l'interprétation de 
l'identité moderne. Québec: Les Presses de l'Université Laval. 

Lamoureux, A. (2000) . Recherche et méthodologie en sciences humaines. 
Laval: Éditions Études Vivantes. 

Larouche, J .-M. (2003a). Reconnaissance et reconstruction. Les voies d'une 
éthique contemporaine. Dans J.-M. Larouche (Ed.), Reconnaissance et citoyenneté; 
au carrefour de l'éthique et du politique (pp. 27-40). Sainte-Foy: Presses de 
l'Université du Québec. 

Larouche, J.-M. (Ed.). (2003b). Reconnaissance et citoyenneté. Au carrefour 
de l'éthique et du politique. Sainte-Foy: Presses de l'Université du Québec. 

Legendre, R. (2005). Dictionnaire actuel de l'éducation (3e éd.) . Montréal: 
Guérin. 

Les philosophes de la reconnaissance. (tableau-synthèse). (2002). Sciences 
humaines, p. 28-29. 

Mayer, R., Ouellet, F., St-Jacques, M.-C., D. , T., & coll. (2000) . Méthodes de 
recherche en intervention sociale. Montréal: Gaétan Morin éditeur. 

Marzouk, M., Côté P. et Kabano, J. (1997). École, éducation à la citoyenneté 
et diversité culturelle. Ottawa: Université du Québec à Rimouski 

Morin, L., Bedjaoui, M., Camara, H., Garaudy, R., Ki-Zerbo, J., Peccei, A., et 
al. (1983). Éduquer au dialogue des civilisations. St-Jean-Chrysostome: Les 
Éditions du Sphinx. 

Morin, L., & Brunet, L. (1992). Philosophie de l'éducation. Les sciences de 
l'éducation. Québec: Les Presses de l'Université Laval. 

Moscovici, S., & Buschini, F. (Eds.). (2003). Les méthodes des sciences 
humaines. Paris: Presses Univer:sitaires de France. 



Mouttapa, J. (2002). Religions en dialogue. Paris: Albin Michel. 

Mucchielli, A. (2004). Dictionnaire des méthodes qualitatives en sciences 
humaines. Paris: Armand Colin. 

193 

Muller, D. (2003). L'autre du soi et la source transcendante de la justification. 
La reconnaissance entre nécessité et gratuité. Dans J.-M. Larouche (Ed.), 
Reconnaissance et citoyenneté. Au carrefour de l'éthique et du politique (pp. 41-55). 
Sainte-Foy: Presses de l'Université du Québec. 

Notions. (2004).). France: Encyclopaedia Universalis. 

Ouellet, F. (1998). L'énoncé de politique en éducation interculturelle et la 
formation des maîtres. Dans M. S. Louis & P. Toussaint (Ed.), Collectif 
interculturel; la revue de l'institut de recherche et de formation interculturelles de 
Québec (pp. 81-112). Québec. 

Panikkar, R. (1979). My th, faith and hermeneutics. Cross-cultural studies. 
New York: Paulist Press. 

Panikkar, R. (1985). Le dialogue intrareligieux (J. Gennaoui, Trans.). Paris: 
Aubier. 

Panikkar, R. (1998). Religion, philosophie et culture. Interculture, 135, 101-
124. 

Panikkar, R. (1999). La notion des droits de l 'homme est-elle un concept 
occidental? La revue du MAUSS semestrielle, 13,211-235. 

Poirier, G. (2005). Analyse de contenu: Aspects techniques. Notes du cours 
méthodes d'analyse qualitative en anthropologie, ant-19341. Cours 4-5: Faculté des 
sciences sociales, Département d'anthropologie, Université Laval. 

Ministère de l'Éducation. (1994). Préparer les jeunes au 21e siècle; rapport 
du groupe de travail sur les profils de formation au primaire et au secondaire. 
Québec. 

Ministère de l'Éducation. (l996(b)). Les états généraux sur l 'éducation 1995-
1996: Rénover notre système d'éducation: Dix chantiers prioritaires. Rapport final 
de la commission des états généraux sur l'éducation. Québec. 

Ministère de l'Éducation. (l997(a)). Réaffirmer l'école: Rapport du groupe de 
travail sur la réforme du curriculum. Québec. 



194 

Ministère de l'Éducation. (1997(b)). L'école tout un programme, énoncé de 
politique éducative. Québec. 

Ministère de l'Éducation. (1998 (a)). Une école d'avenir: Politique 
d'intégration scolaire et d'éducation interculturelle. Québec. 

Ministère de l'Éducation. (1998(b)). Plan d'action en matière d'intégration 
scolaire et d'éducation interculturelle; 1998-2002. Québec. 

Ministère de l'Éducation. (2001). Programme deformation de l'école 
québécoise. Québec. 

Ministère de l'Éducation. (1996(a)). Les États généraux sur l'éducation 1995-
1996: Exposé de la situation. Québec. 

Ministère de l'Éducation du Loisir et du Sport.(2005) La mise en place d'un 
programme d'éthique et de culture religieuse. Une orientation d'avenir pour tous 
les jeunes du Québec. Québec 

Rey, A. (2005). Dictionnaire culturel en langue française. Paris: Dictionnaire 
Le Robert-SEJER. 

Ricœur, P. (2004). Parcours de la reconnaissance; trois études. Paris: Stock. 

Rondeau, D. (2001). Prolégomènes à une éthique globale interculturelle. 
Université Laval. 

Rondeau, D. (2004). Une éthique pour un monde global. Dans A. Duhamel & 
A. Lacroix (Ed.), Éthique et politique en contexte global (pp. 17-48). Montréal: 
Liber. 

Sartre, J.-P. (1968). L'être et le néant: Essai ontologique phénoménologique. 
France: Gallimard. 

Savoie-Zajc, L. (2004). La recherche qualitative\interprétative. Dans T. 
Karsenti & L. Savoie-Zajc (Ed.), La recherche en éducation: Étapes et approches 
(pp. 123-150). Sherbrooke: Éditions CRP. 

Savoie-Zajc, L., & Karsenti, T. (2004). La méthodologie. Dans T. Karsenti & 
L. savoie-Zajc (Ed.), La recherche en éducation: Étapes et approches (pp. 109-
121). Sherbrooke: Éditions CRP. 

Smith, William 1. et Foster, William F. (2005) Harmoniser les droits et les 



195 

valeurs: la place de la religion dans les écoles du Québec. Montréal: Université 
McGill, Bureau de recherche sur la politique scolaire. 

Todorov, T. (2002). Sous le regard des autres. Sciences humaines, p.21-24. 

Vachon, R. (1997a). Le mythe émergent du pluralisme et de 
l'interculturalisme de la réalité. Conférence présentée dans le cadre de Pluralisme et 
Société, Discours alternatifs à la culture dominante, Montréal. 

Vachon, R. (1997b). Pluralisme et société, discours alternatifs à la culture 
dominante. Institut Interculturel de Montréal. 

Vachon, R. (1998). HM et sa revue: Une alternative interculturelle et un 
interculturel alternatif. Interculture, 135, 4-75. 

Van Der Maren, J.-M. (1996). Méthodes de recherche pour l'éducation (2 
éd.). Montréal: Les Presses de l'Université de Montréal. 

Van Der Maren, J.-M. (1999). La recherche appliquée en pédagogie: Des 
modèles pour l'enseignement. Bruxelles: De Boeck. 

Vinsonneau, G. (2002). L'identité culturelle. Paris: Armand Colin. 

Yzerbyt, V., & Schadron, G. (1996). Connaître et juger autrui; une 
introduction à la cognition sociale (Vol. 11). Grenoble: Presses universitaires de 
Grenoble. 



196 

ANNEXE 1 

Le corpus 



197 

LE CORPUS: Répertoire des unités d'analyse issues du PFÉQ 

1. PRÉSENTATION DU PROGRAMME DE FORMATION 

Section A 

Sous-sections 

1.1 Le contexte général du Programme deformation 

A 1- Une triple orientation se dégage de ces travaux de recherche et des réflexions menées sur 

les nouveaux besoins de formation : (a)viser une formation globale et diversifiée, une formation à long 

terme et une (b) formation ouverte sur le monde. (3-6) 

A2- On estime que ces visées devraient permettre de préparer les citoyens de demain à mieux 

re lever les défis auxquels ils devront faire face, celui d'une collectivité pluraliste où chacun a sa place (2) 

A3- En 1994, le rapport du groupe de travai l sur les profils de formation au primaire et au 

secondaire , Préparer les jeunes au 21esiècle, insistait sur les grandes tendances dont il faut tenir compte 

: (a)internationalisation, mondialisation, explosion des connaissances, développement accéléré des 

technologies et (b) complexification de la vie en société. (6-3) 

A4- Il préconise un programme de formation centré su r les apprentissages essentiels que doit 

réaliser l'élève du début du XXLsiècle, une diversification des parcou rs scolaires. (3) 

1.2 La mission de l'école 

A5- L'école compte parmi les lieux importants de transmission entre les générations des acquis 

de la société . Par le biais de ses activités de formation, elle crée un environnement dans lequel l'élève 

s'approprie la cul ture de son milieu, poursuit sa quête de compréhension du monde et du sens de la vie 

et élargit l'éventail de ses moyens d'adaptation à la société . (1) 



198 

A6- Dans une société pluraliste comme la société québécoise, l'école joue un rôle d'agent de 

cohésion en contribuant à l'apprentissage du vivre ensemble et au développement d'un sentiment 

d'appartenance à la collectivité. (2) 

A 7- Elle doit aussi chercher à prévenir en son sein les risgues d'exclusion qui compromettent 

l'avenir de trop de jeunes.(4) 

A8- retirée 

A9- Il incombe à chaque établissement, dans le cadre de son projet éducatif, de préciser ses 

propres orientations et les mesures qu'il entend prendre pour mettre en oeuvre et enrichir le Programme 

de formation, de façon à (a)tenir compte des caractéristiques particulières des élèves et (b)du principe 

de l'égalité des chances pour tous. (3-2) 

1.3 Les orientations du Programme deformation 

A10- L'école donne à tous les enfants l'occasion de (a)réaliser un large éventail 

d'apprentissages fondamentaux associés à la compréhension du monde, au développement personnel, 

(b)à la socialisation . (1-2) 

A11 - Il importe que l'élève développe en même temps les compétences qui lui permettront 

d'utiliser ses connaissances pour mieux comprendre le monde dans leguel il vit, pour construire son 

identité personnelle et pour interagir dans des situations variées.(1) 

A 12- Une attention particulière sera portée à chague élève , de facon à prendre appui su r ses 

ressources personnelles de tous ordres et à tenir compte de ses acguis et de ses intérêts. (3) 

A13- retirée 

1.4 Les caractéristiques du Programme de formation 

1.5 Les principales incidences d 'un programme axé sur le développement de compétences 



199 

1.6 La construction d'une vision du monde: point de convergence et lieu d'intégration des 

apprentissages 

A14- retirée 

A 15- Bien que les enfants y arrivent avec une grille de lectu re dont il est impossible de nier 

l'existence, le milieu scolaire exercera une grande influence sur leur vision du monde. (1) 

A16- (Le regard) évolue. par ailleurs. dans la mesure où l'on accepte de le confronter et 

d'adopter une distance critique à son propre endroit et à l'égard de ses actions, de ses réactions, de ses 

opinions. de ses croyances, de ses valeurs et de ses attitudes. (1) 

A17- (00') l'école peut néanmoins orienter de manière décisive, dans la partie plus officielle de 

son curriculum, la façon dont ils choisiront de construire, de transformer et de faire évoluer leur vision du 

monde.(1 ) 

A18- retirée 

1.7 Les éLéments constitutifs du Programme deformation 

A19- retirée 

A20- retirée 

1.8 Les éLéments constitutifs des programmes disciplinaires 

A21- retirée 

2. COMPÉTENCES TRANSVERSALES 

Section B 

Présentation 



200 

B 1- Un parcours scolaire réussi devrait faire en sorte que les connaissances acquises par l'élève 

lui servent à comprendre le monde dans lequel il évolue et le quident dans ses actions. (1) 

Sous-sections 

2.1 Compétences transversales d 'ordre intellectuel 

2.1 .1 Exercer son jugement critique 

B2- Du politique au religieux en passant par le moral, le scientifique, l'artistique, le ludique ou le 

sportif, aucun univers n'est épargné. (3) 

B3- Composante 1: Construire son opinion. ( .. . ) Explorer différentes options et points de vue 

possibles ou existants. (3) 

B4- Composante 3: Relativiser son jugement. (a)Comparer son jugement à ceux des autres. 

Reconsidérer sa position. ( ... ) (b)Reconnaître ses préjugés. (3-4) 

2. 2 Compétences transversales d 'ordre méthodologique 

2.3 Compétences transversales d 'ordre personnel et social 

B5- Elles touchent des dimensions tant cognitives que socioaffectives de l'apprentissage et se 

traduisent notamment par des (a)habiletés à coopérer et à (b)affirmer ses propres valeurs dans le 

respect de l'autre . (5-4) 

B6- Elles font aussi appel à certaines attitudes d'ouverture et de souplesse, d'engagement et 

d'entraide. (2) 

2.3.1 Compétence 7- Structurer son identité 

B7 - (L' enfant) apprendra plus ou moins, suivant les contextes dans lesquels il est placé, à 

affirmer ses choix et ses opinions, à reconnaître ses propres valeurs, (a)à accepter la différence et (b)g 



201 

s'ouvrir à la diversité .(4-6) 

B8- L'école a un rôle à jouer pour aider l'élève, au moyen d'expériences variées, (a)à se définir 

comme personne, à reconnaître son enracinement dans sa propre culture et (b) à accueillir celle des 

autres .(1-4) 

B9- Tous les domaines d'apprentissage contribuent à développer l'identité personnelle, sociale 

ou culturelle de l'élève en le mettant en contact avec des univers de connaissance variés, en élargissant 

ses horizons, en mobilisant ses facultés, en l'incitant à prendre position sur les grands débats qui 

animent la société. (3) 

B 10- Composante 2: Prendre conscience de sa place parmi les autres. ( .. . ) Manifester une 

ouverture à la diversité culturelle et ethnique. (6) 

2.3.2 Compétence 8- Coopérer 

B 11 - Ce qui est alors visé, c'est l'émergence chez les élèves d'une compétence sociale qui soit 

en accord avec des valeurs telles que (a)l'affirmation de soi dans le respect de l'autre, la présence 

sensible à l'autre, (b)l 'ouverture constructive au pluralisme et (c) à la non-violence .(4-6-4) 

B 12- Composante 1: Interagir avec ouverture d'esprit dans différents contextes. (a)Accueillir l'autre 

avec ses caractéristigues. (b) Être attentif à l'autre et reconnaître ses intérêts et ses besoins. Échanger des 

points de vue avec l'autre, écouter et accueillir les divergences. Adapter son comportement. (4-2) 

2.4 Compétences transversales de l 'ordre de la communication 

3. DOMAINES GÉNÉRAUX DE FORMATION 

Section C 

Présentation 

C 1- Le Programme de formation retient cinq domaines qui recouvrent diverses facettes des 



202 

intérêts ou des besoins de l'élève et qui répondent à des attentes sociales importantes en matière 

d'éducation : Santé et bien-être ; Orientation et entrepreneuriat; Environnement et consommation ; 

Médias; Vivre ensemble et citoyenneté . (1) 

Sous-sections 

3. 1 Santé et bien-être 

3.2 Orientation et entrepreneuriat 

3.3 Environnement et consommation 

C2- retirée 

C3- retirée 

3. 4 Médias 

C4- retirée 

3. 5 Vivre ensemble et citoyenneté 

C5- (l'école accueille des individus de provenances sociales et cultu relles diverses) . Elle 

constitue, à ce titre,(a)un lieu privilégié pour apprendre à respecter l'autre dans sa différence, à accueillir 

la plural ité, (b) à maintenir des rapports égalitaires et (c)à rejeter toute forme d'exclusion. (4-2-4) 

C6- (L' école) place les élèves dans des si tuations qui les amènent à (a) relever 

quotidiennement les défis de la coopération dans un esprit d'entraide,(b) de solidarité , d'ouverture à 

l'autre et de respect de soi. (5-2) 

C7- retirée 

C8- ((L'élève) prend peu à peu conscience qu'il est, lui aussi , un ci toyen du monde et il se 

sensibilise à l'importance des droits de la personne) Il s'engage dans des actions de solidarité et de paix 



203 

qui l'aident à poursuivre sa quête de sens. (1) 

C9- Intention éducative: Permettre à l'élève de (a) participer à la vie démocratique de l'école 

ou de la classe et de (b-c) développer des attitudes d'ouverture sur le monde et de respect de la 

diversité .(2-4-6) 

C 10- Axe de développement 2: (a)Engagement dans l'action dans un esprit de coopération et 

(b) de solidarité : ( ... ) projets d'action liés au vivre ensemble. (5-2) 

C 11- Axe de développement 3: (al Culture de la paix : interdépendance des personnes, des 

peuples et de leurs réalisations; éqalité des droits et droit à la différence des individus et des groupes;(b) 

conséquences négatives des stéréotypes et autres formes de discrimination et d'exclusion ; (c) lutte à la 

pauvreté et à l'analphabétisme: sensibil isation aux situations de coopération et d'agression: (d) 

résolution pacifique des conflits: modalité d'entente ou de contrat. (2-4-6-5) 

4. ÉDUCATION PRÉSCOLAIRE 

Section D 

Présentation 

01- La variété et la richesse de ses expériences lui permettent d'enrichir sa compréhension du 

monde, de construire ses savoirs (1) 

02- Par le jeu et l'activité spontanée , l'enfant s'exprime, expérimente , construit ses 

connaissances, structure sa pensée et élabore sa vision du monde. (1) 

Sous-sections 

4.1 Compétence 1- Agir avec efficacité dans différents contextes sur le plan sensoriel et 

moteur. 



204 

4.2 Compétence 2- Affirmer sa personnalité. 

D3-(L'élève) établit des rapports harmonieux avec les autres et s'exerce à porter un jugement 

sur ses propres actions et comportements. (4) 

4.3 Compétence 3- Interagir de façon harmonieuse avec les autres. 

D4- C'est (a)par l'interaction que l'enfant (b) confronte sa compréhension du monde, ses champs 

d'intérêt et ses goûts avec ceux des autres. (2-1) 

D5- Progressivement, (a) il concilie ses intérêts et ses besoins à ceux d'autrui et il apprend à 

régler des conflits dans un (b) esprit de respect mutuel et (c) de justice. (5-1 -2) 

D6- (a)1I s'identifie à son milieu culturel , (b) s'intéresse aux autres et s'ouvre à de nouvelles 

réalités. (1-6) 

D7 - Il découvre son milieu communautaire et d'autres modes de vie . (6) 

D8- Il apprend à respecter l'autre et à porter attention à son message. (4) 

D9- Il s'ouvre aux différences individuelles. (3) 

D 10- Composante 1: S'intéresser aux autres. (a) Entrer en contact avec différentes 

personnes. (b) 

Reconnaître leurs caractéristiques physiques, sociales et culturelles. (c)Reconnaître les 

différences et les sim ilitudes entre lui et les autres. (2-6-3) 

4.4 Compétence 4- Communiquer en utilisant les ressources de la langue. 

D 11- ( Le langage est un outil important de son développement cognitif, un moyen nécessaire à 

sa socialisation et à sa connaissance du monde). Placé dans un environnement riche et stimulant, 

l'enfant développe, à l'oral et à ,'écrit. des habiletés de communication qui lui permettent d'affirmer sa 



205 

personnalité , (a) d'entrer en relation avec les autres, (b) de construire sa compréhension du monde ... 

(2-1 ) 

4.5 Compétence 5- Construire sa compréhension du monde 

D 12- Il se familiarise avec les différents domaines d'apprentissage et (a-b) entre en contact avec 

le mil ieu gui l'entoure pour le découvrir, le comprendre et s'y adapter. (2-1 ) 

01 3- (Pour répondre aux questions qu'il se pose, il entre en contact avec les diverses sources 

d'information présentes dans son environnement). " découvre gu'il existe des différences entre sa réalité 

et celle des autres. (3) 

4.6 Compétence 6- Mener cl terme une activité ou un projet 

5. DOMAINE DES LANGUES 

Section E 

Présentation 

E1- La fréquentation d'oeuvres littéraires est particulièrement importante en ce sens, puisqu'elle 

permet de découvrir l'être humain dans toute sa richesse et sa diversité . (6) 

E2- retirée 

E3- De plus, l'apprentissage d'une langue seconde et d'une langue tierce constitue un outil des 

plus importants pour évoluer dans une société pluraliste ouverte sur d'autres univers culturels. (6) 

E4-.0bjectif général du domaine des langues: (a)Développer la communication orale (parler 

et écouter) et la communication écrite (lire et écrire) permettant à l'élève d'exprimer sa compréhension 

du monde,(b) d'entrer en relation avec les jeunes et les adultes d'ici et d'ailleurs. de s'approprier et de 

transmettre les richesses de la culture.(1-2) 



206 

Sous-sections 

5.1 Français, langue d 'enseignement 

E5- Acquérir l'aptitude à comprendre, à interpréter et à utiliser l'information (tant orale qu'écrite 

permet d'y recourir pour répondre aux besoins de la vie courante , pour étendre ses connaissances et) 

pour élarqir sa vision du monde. (1) 

E6- Nombreux et diversifiés ,(a) (les livres) témoignent des connaissances actuelles dans tous les 

domaines et ils sont porteurs du patrimoine québécois et francophone ainsi que de la richesse d'autres 

cultures. (Ils constituent donc pour l'élève (b)une occasion unique d'élarqir sa vision du monde et de 

développer son identité personnelle). (6-1) 

5.1.1 Compétence 1- Lire des textes variés. 

E7 - Appelé à établir les rapports entre les textes et son expérience, (a)l 'élève nourrit son identité 

personnelle et culturelle,(b)dans le respect de celle des autres,(c)en plus d'élargir son ouverture au 

monde. (1-4-6) 

5.1.2 Compétence 2- Écrire des textes variés. 

5.1.3 Compétence 3- Communiquer oralement. 

E8- Les situations d'interaction favorisent les comportements liés à l'accuei l de l'autre , à la 

valorisation et à l'entraide. (2) 

5.1.4 Compétence 4- Apprécier des œuvres littéraires. 

E9- La fréquentation régulière d'oeuvres de gualité permet à la fois de mieux se connaître et de 

mieux comprendre les autres et le monde environnant.(1) 

ElO- (L'élève)(a)se construit ainsi un réseau de repères culturels qu'il (b)enrichit au cours 

d'expériences diversifiées et(c)au contact d'autrui. (1-3-2) 



207 

Ell- Tout au long de sa scolarité, l'élève explore et apprécie des oeuvres littéraires nombreuses 

et variées, issues de la littérature pour la jeunesse ou de la littérature générale accessible aux jeunes. 

(Ces oeuvres proviennent d'abord du Québec, puis de la francophonie ou de la littérature internationale 

traduite en français) .(6) 

E12- (L' élève) doit être placé en situation d'explorer la richesse des oeuvres du Québec et 

d'ailleurs, de se les approprier, d'y réagir, de les juger, de les critiquer, de les apprécier et de confronter 

les réactions qu'elles suscitent chez lui avec celles d'autrui. (6) 

5.2 Anglais, langue seconde 

E13- retirée 

E14- Par l'apprentissage d'une langue seconde, l'élève s'ouvre sur le monde et est ainsi 

amené à apprécier la richesse de l'apprentissage des langues. (6) 

5.2.1 Compétence 1- Interagir oralement en anglais 

5.2.2 Compétence 2- Réinvestir sa compréhension de textes lus et entendus 

E15- retirée 

5.2.3 Compétence 3- Écrire des textes 

5.3 Français, accueil 

E16- Le programme de français, accueil , s'inscrit dans la foulée des orientations énoncées dans 

la Politigue d'intégration scolaire et d'éducation interculturelle , laquelle politique prévoit un service 

d'accueil et de soutien à l'apprentissage du français pour l'élève immigrant nouvellement arrivé dans le 

système scolaire .(2) 

5.3 .1 Compétence 1- Interagir en français 



208 

5.3.2 Compétence 2- Se familiariser avec la culture de son milieu. 

El7 -. (L'élève est amené à associer l'apprentissage de la langue et la découverte de la culture 

francophone). Cela(a)facilite son contact avec les francophones et l'amène à se familiariser avec les 

différents aspects de la culture de la société québécoise et à les mettre en relation avec des éléments de 

sa propre culture (b)dans un esprit d'ouverture, de respect et de réciprocité.(1 -4) 

El8- Elle contribue au développement de l'identité personnelle, sociale et culturelle de l'élève et 

favorise l'acquisition d'attitudes d'ouverture et de tolérance à l'égard des autres . (4) 

El9- Composante 2: Prendre conscience de la diversité culturelle (2) 

6. DOMAINE DE L'UNIVERS SOCIAL 

Section F 

Présentation 

F 1- Les disciplines rattachées au domaine de l'univers social (a) jouent un rôle essentiel dans 

l'acquisition des outils conceptuels nécessaires pour comprendre le monde dans lequel on vit(b)~ 

insérer de facon harmonieuse et contribuer à son évolution. (1-2) 

F2- La géographie et l'histoire favorisent l'ouverture sur le monde. (6) 

F3- Elles invitent à comparer l'ici et l'ailleurs, l'hier et l'aujourd'hui, éveillant ainsi au changement 

et à la diversité . (6) 

F4- Elles développent la capacité de mise en perspective et celle de distanciation, premiers pas ' 

vers une compréhension éclairée des réalités sociales et territoriales. (1) (ici et ailleurs) 

F5- Apprentissages communs au domaine de l'univers social : Expliquer, de façon 

rigoureuse et systématique, des réali tés sociales. Mettre en perspective des réalités sociales. (1) 



209 

Sous-sections 

6.1 Premier cycle du primaire 

6.1.1 Compétence- Construire sa représentation de l' espace, du temps et de la société. 

F6- retirée 

F7 - Ces apprentissages constituent, par ailleurs, une initiation au changement et à la différence. 

(6) 

F8- Ces apprentissages développent des attitudes d'ouverture et de tolérance, premiers pas dans 

la formation du citoyen. (4) 

F9- Cette compétence conduit aussi à apprendre à gérer ses relations avec l'autre et à construire 

peu à peu son identité au contact de la différence. (2) 

F10- L'élève est amené à observer et à décrire des ressemblances, des différences et des 

changements chez des personnes, au sein de groupes et dans des paysages. (1) 

F 11- reti rée 

F12- Composante 1: Évoquer des faits de la vie quotidienne d'ici et d'ailleurs, d'hier et 

d'aujourd'hui (6) 

F 13- retirée 

F14- Composante 4: Comparer des paysages et des réalités sociales d'ici et d'ailleurs, 

d'hier et d'aujourd'hui (6) 

6.2 Géographie, histoire et éducation à la citoyenneté 

F1S- L'histoire aide aussi à comprendre, à accepter la différence en faisant découvrir qu'« il y a 



210 

dans l'autre des éléments du même » (A. Ségal ).(1) 

F16- Elle contribue ainsi à la construction de l'identité et au développement de la tolérance, 

attitude indispensable en démocratie. (4) 

F17- le regard porté sur des réalités sociales et territoriales d'ici et d'ailleurs, d'hier et 

d'aujourd'hui , notamment les réalités cul turelles, scientifiques et technologiques, constituent une 

contribution essentielle de ces disciplines à l'intégration de la dimension culturelle dans l'apprentissage 

et l'enseignement. (6) 

F18- retirée 

6.2.1 Compétence 1- Lire l'organisation d ' une société sur son territoire. 

6.2.2 Compétence 2- Interpréter le changement dans une société et sur son territoire. 

6.2.3 Compétence 3- S'ouvrir à la diversité des sociétés et de leur territoire 

F19- (a) le regard porté sur plus d'une société et sur leur territoire à un même moment permet de 

découvrir la coexistence d'organisations différentes. Cette lecture synchronique (b) fait prendre 

conscience de la diversité des sociétés et de leur territoire. (6-2) 

F20- S'ouvrir à la diversité des sociétés et de leur territoire. c'est apprendre sur leurs différences, 

sur les causes et les conséquences de celles-ci et chercher leurs forces et leurs faiblesses respectives. 

(6) 

F21- (a)Découvrir l'existence d'une variété de cultures, de modes de vie, de religions et 

d'organisations territoriales (b)invite à la compréhension ,(c)à l'ouverture, à l'accueil et au respect de 

l'autre, tout en renforçant l'identité personnelle et sociale. (2-1-4) 

F22- (a)Cette ouverture aux valeurs et aux croyances différentes des siennes enrichit et 

consolide sa vision du monde et (b) renforce des attitudes et des valeurs telles que la tolérance et le 



211 

respect de la différence. essentielles à une vie sociale harmonieuse. (1-4) 

F23- La connotation personnelle et sociale est ici plus grande.(a) la fréquentation de la diversité 

favorisant l'ouverture à l'autre ,(b)essentielle à la coopération. (2-5) 

F24- retirée 

F25- retirée 

F26-Composante 2: Dégager les principales ressemblances et différences entre les 

sociétés et entre les territoires (6) 

F27 - retirée 

F28-Composante 5: Justifier sa vision de la diversité des sociétés et de leur territoire (1) 

7. DOMAINE DES ARTS 

Section G 

Présentation 

G 1- Le contact avec des œuvres d'hommes et de femmes d'hier et d'aujourd 'hui . d'ici et 

d'ailleurs. lui permet de développer son esprit cri tique et son sens esthétique et d'élargir ses horizons 

culturels. (1) 

G2- Apprentissages communs au domaine des arts: Apprécier des éléments de ses 

propres réalisations et de celles de ses camarades, ainsi que d'œuvres d'hommes et de femmes d'hier 

et d'aujourd'hui . d'ici et d'ailleurs, en se référant à des critères variés et en s'exprimant verbalement ou 

par écrit. (2) 

Sous-sections 



212 

7.1 Art dramatique; Arts plastiques; Danse; Musique 

Comme les quatre disciplines artistiques utilisent les mêmes compétences, à 

l 'exception de la compétence 2 qui diffère pour les arts plastiques, nous les traiterons dans 

leur ensemble. 

G3- L'interprétation de séquences dramatiques (de danses, de pièces musicales) de diverses · 

provenances lui permet d'élarqir son baqage culturel par un contact direct avec les oeuvres.(6) 

G4- Enfin , (a) il apprend à exercer son esprit critique et à développer son sens esthétique (b) en 

appréciant non seulement ses réalisations et celles de ses camarades, mais aussi des oeuvres 

dramatiques, (un répertoire chorégraphique; un répertoire musical) d'hommes et de femmes d'hier et 

d'aujourd'hui, d'ici et d'ailleurs, (des oeuvres d'art, des objets culturels et des images médiatiques tirés 

de l'histoire et du patrimoine artistique d'hier et aujourd'hui, d'ici et d'ailleurs. (1-2) 

G5- (appelé à fa ire des liens avec des repères culturels d'autres disciplines.) C'est ainsi qu'il 

s'ouvre au monde, en découvre les particularités et les différences et saisit davantaqe les éléments de 

sa propre culture. (6) 

G6- (a)Cette perception du monde, renouvelée et enrichie, participe à la formation de son identité 

cul turelle et (b) le prépare à l'exercice de son rôle de citoyen . (1-2) 

7.1.1 Compétence 1- Inventer des séquences dramatiques; des danses; des pièces vocales ou 

instrumentales; réaliser des créations plastiques personnelles 

7.1.2 Compétence 2- Interpréter des séquences dramatiques, des danses, des pièces 

musicales. 

G7 - Il enrichit ainsi son bagage culturel et s'ouvre à la diversité des productions artistiques d'hier 

et d'aujourd'hui. d'ici et d'ailleurs. (1) 



213 

G8- À chacun des trois cycles, les pièces musicales que l'élève est appelé à interpréter sont 

tirées du répertoire d'hier et d'aujourd'hui , d'ici et d'ailleurs, (1) 

7, l.3, Compétence 3- Apprécier des œuvres théâtrales, (des œuvres chorégraphiques; des 

œuvres d 'art, des objets culturels du patrimoine artistique, des images médiatiques; des 

œuvres musicales) ses réalisations et celles de ses camarades, 

G9- Le contact avec des réalisations artistiques variées (avec des œuvres chorégraphiques 

variées, avec des pièces musicales variées) - qu'il s'agisse des siennes, de celles de ses camarades ou 

d'œuvres d'hommes et de femmes d'hie r et d'aujourd'hui, d'ici et d'ailleurs - permet à l'élève de 

développer sa conscience artistique et d'affiner sa sensibilité aux qualités techniques et esthétiques 

d'une oeuvre d'art (et d'une œuvre chorégraphique). (6) 

G 10- L'élève prend part à de courtes activités d'observation (théâtrales), d'extraits 

chorégraphiques (et de lecture de productions plastiques) ; de présentation d'extraits musicaux, portant 

sur ses propres réalisations ou celles de ses camarades ainsi que sur des extraits d'oeuvres 

dramatiques d'hier et d'aujourd'hui, d'ici et d'ailleurs. (6) 

G 11- (II découvre aussi que ces oeuvres révèlent des traces socioculturelles de la période 

artistique qui les a vues naître). Ces découvertes contribuent à enrichir son observation, contribuent à 

enrichir son écoute et lui permettent d'étayer davantage son appréciation et de s'ouvrir à la diversité 

culturelle. (6) 

G12- Composante 2: Exam iner un extrait d'œuvre théâtrale (oeuvre d'art, un objet culturel 

du patrimoine artistique ou une image médiatique; d'œuvre chorégraphique, d'œuvre musicale) au 

regard d'aspects socioculturels (2. et 3. cycles) (6) 

8. DOMAINE DU DÉVELOPPEMENT PERSONNEL 

Section H 



214 

Présentation 

H 1- À la fois différente et complémentaire, chacune des disciplines cherche à lu i faire cerner et 

(a)intégrer dans l'action des valeurs telles que l'engagement, la solidarité, l'égalité, la dignité et(b) ill. 

respect de soi, des autres et de l'environnement. (2-4) 

H2- Apprentissage commun au domaine de développement personnel: Se sensibiliser à 

un ensemble de valeurs de l'ordre du vivre ensemble. (2) 

Sous-sections 

8. 1 Éducation physique et à la santé 

H3- (L'élève) se sensibilisera aussi aux différences culturelles et à leur influence sur les 

habitudes de vie et sur la pratique d'activités physiques. (6) 

8.1.1 Compétence 1- Agir dans divers contextes de pratique d'activités physiques. 

8.1.2 Compétence 2- Interagir dans divers contextes de pratique d 'activités physiques. 

8.1.3 Compétence 3- Adopter un mode de vie sain et actif. 

8.2 Enseignement moral 

H4- Elle valorise une démarche de réflexion qui permet de discerner ce qui convient ou ne 

convient pas, ce qui est acceptable ou inacceptable, ce qui est souhaitable ou ne l'est pas du point de 

vue du mieux-être et du mieux-vivre individuel et collectif.(2) 

H5- La première dimension est présente chez tout individu à la recherche d'un bien-être. porteur 

d'une vision du monde, d'une certaine compréhension des réalités de la vie, d'une facon de concevoir la 

personne. de croyances . de valeurs et d'une connaissance plus ou moins grande des prescriptions 

sociales. (1) 



2 15 

H6- Tout être humain, en effet, s'inscrit dans une continuité, et l'histoire de l'humanité lui offre un 

bassin de connaissances et de sagesse dans lequel il peut puiser pour découvrir d'autres visions du 

monde. d'autres conceptions de la personne et d'autres repères pour agir.(6) 

H7 - En plus de réfléchir sur ses propres options morales (ex. : croyances , valeurs. principes 

moraux), l'élève aura l'occasion d'analyser ceux de la société dont il fait partie pour en cerner les forces 

et les faiblesses et entrevoir comment il pourrait contribuer à l'améliorer. (1) 

H8- retirée 

H9- L'élève étant le principal acteur de son éducation morale ,(a) le programme vise le 

développement de compétences et l'acquisition de savoirs essentiels qui vont permettre à l'enfant de 

réfléchir sur la vie et (b)sur ce gui guide ou influence la facon de vivre en société , d'exercer son 

jugement moral , (c)de développer des attitudes qui traduisent une sensibil ité à soi et à l'autre et la 

capacité de tenir compte du contexte propre à chaque situation. (1 -2-4) 

HI0- Au fur et à mesure qu'il progresse, son regard s'étend à d'autres réalités plus vastes. 

comme son quartier. les autres cultures qui s'y trouvent, son pays. d'autres pays. la planète. (6) 

Hll- Son étude des relations humaines à petite et grande échelle l'amène à prendre conscience 

des problèmes moraux qu'el les soulèvent inévitablement. (6) 

HI2-La compétence au dialogue moral, on l'aura compris. s'exerce aussi bien à l'occasion de 

l'étude de situations de vie (par rapport à soi , au milieu immédiat, aux autres époques et à ailleurs dans 

le monde) en vue de constru ire des repères pour agir que lors de l'analyse de problèmes moraux en vue 

de prendre position . (5) 

8.2 .1 Compétence 1- Comprendre des situations de vie en vue de construire son référentiel 

moral. 

H13- (a)Cette réflexion. qui porte sur le milieu de l'élève et sur d'autres cultures et époques, 



216 

devrait permettre à chacun d'intégrer ses propres repères pour agir (de constru ire son référentiel moral), 

de (b) mieux percevoir ce qui pourrait être transformé dans son milieu et de contribuer à cette 

transformation à la mesure de ses capacités. (1-2) 

H14- L'élève qui cherche à comprendre son milieu de vie en vue de guider son agir fait appel à 

son jugement critique lorsqu'il analyse le fonctionnement de son milieu social, ses valeurs et ses règles 

et qu'jlles compare à ceux qui caractérisent d'autres cultures ou d'autres époques. (1) 

H15- Ajoutons qu'en s'ouvrant aux repères moraux, spirituels et culturels de son milieu et en 

prenant conscience de ses réactions personnelles face aux buts et aux valeurs qui le guident, l'élève 

développe son identité .(1) 

H16- (relation avec des personnes différentes au troisième cycle). La présence de ce thème des 

personnes différentes peut surprendre à première vue, mais il apparaît incontournable lorsque l'on 

considère comment les différences entre personnes (sexe, race, religion. goûts, aptitudes, par exemple) 

sont souvent à l'origine de préjugés défavorables et de difficultés dans les relations . (2) 

H17- Il commence par (a) découvrir les interdits qui régissent l'interdépendance entre les êtres 

vivants (guestions écologiques ainsi que questions de relations interpersonnelles), puis les règles qui 

régissent les relations en groupes, pour en arriver aux normes et aux droits reconnus dans les chartes 

internationales qui statuent sur les relations entre personnes différentes ( ... )(b) il découvre de nouvelles 

valeurs et sa vision de l'être humain devient de plus en plus riche et complexe. (2-1) 

H18- Composante 2: Comparer les situations de vie et les repères pour agir de son milieu 

avec ceux d'autres cultures ou d'autres époques (6) 

8.2.2 Compétence 2- Prendre position, de façon éclairée, sur des situations comportant un 

enjeu moral. 

H19- Il faut aussi (a) être capable de se décentrer de son point de vue pour considérer celui des 

autres. (b)d'envisager les choix possibles et de sélectionner celui gui semble le plus souhaitable pour 



217 

soi , pour les autres et pour la collectivité, autant d'apprentissages essentiels pour une personne 

responsable. (6-2) 

H20- Composante 2: Analyser la situation sous différents points de vue (1) 

8.2.3 Compétence 3- Pratiquer le dialogue moral 

Nous retenons cette compétence, bien qu 'elle ne soit pas explicitement orientée vers 

l 'ouverture à la di versité culturelle, la présentation générale du domaine nous permet 

d'interpréter celui-ci dans le but de mieux comprendre les situations de vie qui se déroulent 

partout dans le monde. L 'autre, ci-mentionné, pouvant alors être issu de n 'importe quelle 

culture. 

H21- retirée 

H22- (la dimension morale du dialogue) se trouve dans (a) l'engagement personnel et dans les 

attitudes des interlocuteurs, (b)dans le fai t de s'engager soi-même en apportant des idées et en 

réagissant à celles des autres, de se soucier de l'autre en construisant à partir de ce qu'il apporte,(c)de 

contribuer avec tout son potentiel à la recherche de réponses à des guestions morales. d'exercer sa 

pensée créatrice en imaginant des solutions qui pourraient améliorer le monde dans lequel nous vivons . 

(4-2-5) 

H23- Elle apporte une dimension morale ou éthique à la communication en (a) amenant l'élève à 

prendre davantage conscience de ce qui se passe en lui. à développer sa sensibi lité à l'autre et (b) ~ 

s'engager avec ses interlocuteurs dans une recherche commune. (2-5) 

H24- La pratique du dialogue moral est aussi un terrain favorable à la coopération , l'élève placé 

en situation d' interaction étant appelé à faire preuve d'ouverture d'esprit et à reconnaître ce qui facilite ou 

entrave la réflexion commune. (5) 

H25- Par le dialogue moral, l'élève chemine autant dans la prise de conscience de ce qui se 



2 18 

passe à l'intérieur de lui et (a) dans le développement de sa sensibilité à l'autre que (b)dans son 

enqagement à rechercher des réponses avec les autres. Il apprend graduellement à se décentrer de son 

point de vue pour considérer le point de vue de l'autre. (2-5) 

H26- Composante 2: Manifester de la considération pour les autres (2) 

H27- Composante 3: Construire avec les autres des réponses à des questions morales. (5) 

8.3 Enseignement moral et religieux catholique 

H28- La quête de sens de l'élève du primaire se traduit par sa curiosité à découvrir et à 

comprendre le monde qui l'entoure. (1) 

H29- La tradition catholique est une composante majeure de la culture universelle et elle 

constitue un aspect central de l'identité culturelle guébécoise .. . (1) 

H30- (L'élève) apprendra également à reconnaître l'existence de divers groupes sociaux et 

re ligieux. (6) 

8.3.1 Compétence- 1 Apprécier la tradition catholique vivante 

H31-Apprécier la tradition catholique vivante , c'est s'enrichir avec respect et intelligence de 

l'apport de la diversité sur les plans des croyances, des rites, des facons de penser et de s'engager. (1) 

H32-Au chapitre des ressources, les repères culturels suivants sont privilégiés: pour l'ensemble 

des trois cycles du primaire, des récits bibliques, quelques rites catholiques, des éléments de la 

diversité;(6) 

H33- (Au premier cycle, l ' élève) apprend aussi à considérer certaines particularités de la 

diversité présente dans son milieu. (1) 

H34-Composante 3 : Considérer des éléments de la diversité religieuse et de courants 

humanistes pour enrichir sa réflexion (1) 



219 

8.3 .2 Compétence 2- Prendre position, de façon éclairée, sur des situations 

comportant un enjeu moral. 

H35- Tout au long du primaire, des récits bibliques et des éléments de la diversité servent de 

principaux référentiels dans la démarche de jugement moral. (1) 

H36- Au deuxième cycle, il étudie des situations simples; il utilise pour cela, en plus de récits 

bibliques et de récits de la diversité. des récits évoquant la vie de catholiques d'hier. (1) 

H37- Composante 2: Considérer différents référentiels (1) 

8.4 Enseignement moral et religieux protestant 

H38- Le programme accorde aussi une place importante aux autres religions dans une 

perspective d'ouverture à la diversité. (6) 

H39- (Le souci d'établi r des liens entre la Bible) et la culture rejoint les préoccupations de 

l'ensemble du Programme de fo rmation, particulièrement celles du domaine de l'univers social en faisant 

de l'espace historique. social et individuel des lieux d'interprétation à partir desquels l'enfant construit sa 

vision du monde. (1) 

H40- Le programme incite aussi l'enfant à établir des relations interpersonnelles fondées sur 

l'ouverture à la diversité culturelle et religieuse. (2) 

H41- C'est voir comment les croyants d'hier à aujourd 'hui vivent leurs différentes pratiques et 

comment leur manière de penser et de croire se manifeste. (6) 

H42- Cela incite à adopter des comportements appropriés à l'égard des personnes et des 

traditions religieuses, qu'il s'agisse du christianisme, dont le protestantisme fait partie, du judaïsme ou de 

l'islam. (4) 

H43- Ce volet du programme a comme but premier de (a)sensibiliser l'enfant au phénomène 

http://www.rapport-gratuit.com/


220 

religieux. de lui faire découvrir la richesse de la diversité et de (b) l'orienter vers des comportements 

socialement acceptés. (1-4) 

H44- retirée 

8.4.1 Compétence 1- Apprécier l'influence de la Bible sur la culture dans une perspective 

protestante. 

8.4.2 Compétence 2- Agir de façon appropriée au regard du phénomène religieux 

H45- Se comporter de façon appropriée au regard du phénomène religieux. c'est faire preuve de 

considération envers les autres, être capable d'écoute active, être sensible aux autres et leur témoigner 

du respect. (2) 

H46- C'est aussi être en mesure de reconnaître la valeur des différences religieuses et 

cu lturelles tout en faisant preuve de jugement critique. (1) 

H47 - L'attention est surtout portée sur le respect de soi et des autres et sur l'attitude positive à 

l'égard des différences, celles-ci étant perçues comme un enrichissement social et culturel. (4) 

H48- (a)L'accent de cette compétence est résolument placé sur l'agir et (b) sur l'ouverture à la 

diversité . (4-6) 

H49- ( ... ) (a) l'élève apprend à se connaître , à mieux connaître les autres et(b)à développer 

avec eux des re lations(c)basées sur le respect, l'accueil et l'ouverture. (1-2-4) 

H50- ( ... ) l'élève est appelé à s'informer afin de comprendre et d'apprécier les différentes 

réalités re ligieuses et culturelles. (1) 

H51- À chacun des cycles, il observe ses propres comportements à l'égard de la diversité. (4) 

H52- Au premier cycle , l'élève commence par (a) identifier diverses fêtes religieuses et à y 

associer des symboles. Il apprend à (b)écouter ses pairs et à montrer du respect à leur égard . De plus, il 



221 

reconnaît et manifeste des comportements et des attitudes qui favorisent les relations interpersonnelles 

telles que l'écoute , l'ouverture et le respect. (6-4) 

H53- Composante 1: Explorer des traditions relig ieuses (6) 

H54- Composante 2: Dégager des comportements appropriés liés à la diversité religieuse 

(4) 

H55- Composante 3: Identifier des comportements appropriés (4) 

H56- Composante 4: Adopter des attitudes et des comportements respectueux (4) 

8.4.3 Compétence 3- Prendre position, de façon éclairée, sur des situations 

comportant un enjeu moral 

H57- (Cette compétence se caractérise essentiellement par une démarche de résolution de 

problèmes, qui conduit l'élève à développer et à consolider sa capacité de porter un jugement et de faire 

des choix en s'appuyant sur des valeurs et des principes qu'il voit dans les référentiels) . Il doit aussi 

pouvoir les justifier en s'appuyant sur des référentiels religieux et culturels qu'il apprend à découvrir et à 

connaître . (1) 

H58- Composante 4: Considérer le point de vue des autres et les perspectives apportées 

par des référentiels religieux ou culturels (1) 

Au total 174 unités d' analyse retenues par la catégorisation, 24 furent retirées de 

l'analyse pour un total de 150 unités analysées. 



222 

ANNEXE 2 

La grille d'analyse 



GRILLE D'ANAL YSE 

Légende de la grille d'analyse 

: Composantes essentielles de la démarche d'interculturalité de Panikkar 

01 .Ill ~e : Concepts relatifs à une démarche interculturelle 

Rouge: Concepts qui vont à l'encontre d'une démarche interculturelle 

A- Présentation du domaine de formation 

B- Compétences transversales 

C- Domaines généraux de formation 

D- Éducation préscolaire 

E- Domaine des langues 

F- Domaine de l'univers social 

G- Domaine des arts 

H- Domaine du développement personnel 

223 

1. OUVERTURE Connaissance Reconnaissance 

1. 1 La tolérance 

1.1.1 Positive: le re .... pect ct l'dppréciatioll 

de la ndlc""l ct dl Id di\er"ité dc .... culturc" 12b 

de Ilotre Illondc, dc no" Illode" d'cxpre""ioll 
ct de no" Illdlllère" d'exprimer notre yualité 
d'ell"e" Illllllaln" (L Nr,~('O) " Attitude qUI 21c 

C()Il"I"te a admettre chel autruI une manièrc 
de pen"er (HI d'dgll différente de celle qu'on 
dd(lpte "(lI JIlellle (Lc Cirdnd Roher!. 2001: 

1261 ) 

A­
B-7-8b-IO-11 a-

C-ll 
D-7-IO 
E-l-7 -1 1-14-] 9 
F-15-16-21b-

G-2-4-5-11 
H-3-31-38-43a 

A-
B-
C-
D-9 
E-17 
F-
G­
H-26-48b 



1.1.2 Négative 

1.1.2.1: Pour Lucien Morin, la tolérance est 
une invitation à ne pas agir envers la 
diversité culturelle. Elle invite à la non-

action et doit être compnse comme «un 
mécanisme de prévention, comme force de 
négation» (Morin, 1983: Il). « Fait de ne pas 
interdire ou exiger, alors qu 'on le pourrait; 
liberté qui résulte de cette abstention» (Le 
Grand Robert, 2001 : 1261). 

1.1.2.2: La tolérance peut aussi être définie à 

la manière de ce que Panikkar appelle le 
respect culturel qui tend vers la passivité 
face aux «des formes de vie que nous 
n' approuvons pas ou mêmes celles que nous 
considérons comme pernICIeuses» 
(Panikkar) . Ce type de tolérance négative, 
est, pour Panikkar celle qui est proposée par 
le multiculturalisme. «Fait de respecter la 
liberté d'autrui en matière de religion, 
d'opinions philosophiques, politiques, etc. » 
(Le Grand Robert, 2001: 1261) 
1.2 Le respect: \ J 1 t 

22b 

A­
B-Ile 
C-
D-
E-
F-
G-
H-

A-7 
B-
C-5a 
D-
E-
F-2-7-8-12-20-

G­
H-16 

A-
B-
C­
D-5b-8 
E-
F-
G­
H-56 

224 



2. LA DIVERSITÉ 
2. 1 La pluralité: réfère à des objets, des 
concepts. (Vachon, 1997:5) 

2.2 Le pluralisme: 

3. LA CULTURE 
3.1 Tradition: '} out complexc qUI 

l'IHlll1l11C l'Il tLint que IlH.?lllhre de LI ..,OCIL'[C 

(CULhc. 2()O-l: 16). 

A-4 
B-2-3 
C-
D-I-13 
E-
F-17-19 
G-3-7 -8-9-10 
H-I O-20-30-37 

A-
B-4 
C-9 
D-
E-3-12 
F-
G­
H-II-17b-57 

A-
B-
C-
D-
E-IO 
F-21a 
G-I-12 
H-29-32-33-35-

36-41-52a-53 

A- 12 
B-6-1 lb 
C-
D-6 
E-18 
F-
G­
H-46-47-58 

225 



3.2 Vision du monde: 

Weltanschauung pour reprendre le terme de 

la philosophie allemande, «définit une 

attitude générale face à la vie. Elle intègre à 

la fois une représentation globale de la 

réalité (monde physique et social) et un type 

d 'engagement existentiel» (Dortier, 

2004:847). Elle considère le monde dans ses 

grandes di versités, pour reprendre les mots 

de Robert Vachon, soit l' Occident, la Chine, 

l' Afrique, les Autochtones, etc. 

3.3 Mythe: 

(À ne pas confondre 

avec la mythologie). 

4. RAPPORT À L'AUTRE 

4.1 Le monoculturalisme: l' accueil 

d ' une grande diversité de cultures sous un 

seul dénominateur commun qui cherche à 

A-I-3a-5-IOa-
11 - 15-17 

B-I 
C-
0-2- 11 b-12 
E-4a-5-6-9 
F -1 a-22a-28 
G-6 
H-5-6-28-34 

A­
B-8a-9 
C-
D-
E-
F-
G-
H-

A­
B­
C­
D­
E-16 
F-

A­
B­
C-8 
D­
E­
F­
G­
H-

A­
B­
C­
D­
E-
F-
G­
H-

226 



étendre le plus largement possible sa 

dominance par une seule culture (Panikkar, 

1998: 113). 

4.2 Le multiculturalisme: où chacun 

peut coexister avec sa culture et celles des 

autres au sein d'un même pays (Robert, 

2001: 1736). Coexistence et juxtaposition 

des multiples cultures sur une même terre 

sans lien entre eux. Cette coexistence est 

pour Panikkar impossible dans notre monde 

actuel. (1998: 115) 

4.3 Le pluriculturalisme: l' existence 

de différentes cultures s'épanouissant dans 

leurs lieux respectifs et d'où un respect 

mutuel s' installe entre chacune d' elles, sans 

gu' elles ne cherchent à se «connecter» les 

unes aux autres ou à dominer les autres 

(Panikkar). 

4.4 L'interculturalité: 

G­
H-

A-2 
B­
c­
D­
E­
F­
G­
H-

A­
B­
c­
D­
E­
F­
G­
H-

A­
B­
C­
D­
E­
F­
G­
H-

A­
B­
C­
D­
E­
F­
G­
H-

227 



5. VISION ENGLOBANTE 

6. VIVRE ENSEMBLE 

1 e Ril/ieorl il /' ( \! \ co dl' 1(/ 

( Olllllli"ùlll illll'milllolllil( \111 1 l'dll( illioll 

/)O/lr I( lI' \;('( Il' il delinlt tel un concept 

nmll1atll ljlll , dan" un ,·cadre L'~dlltdlre, 

l Ilerc Ill' a ra 1 rl' Il.! Î t rl' Id l'( l( lpérat Il III \ nI rl' 

1'.1I11itic au dctrllllcllt dl' Pll'Iugc l't 

entlll1Cllh d'ho tdlll' (Dclor ..... Il)l)l):l)()) 

Id rl'cherche d·é~.tlllc dl' cl1.tlllC .tll'onkl' 

<l tnu d\Cl kur dilkrclll'l' pluttH qul' d'un 

tldltCIl1Cllt Idelltlque pOUl tou (:\1ar/lluh., ct 

.dl, ll)lJ7:2Rl f)'adkur D,II1\ R,nlldedLi ell 

. 1 t l' rc ull li rd (2()() 1 ) 

7. DIALOGUE 

A-3b-9-1 0b 
B-
C-5b-5c 
D-ll a 
E-
F-l b-9 
G­
H-2-4-9- l7a-

19b-42-43b-51 -54-55 49-52b 

A-
B-
C-
D-
E-
F-
G­
H-22-27 

A-6 
B-5- l2b 
C-I-6- 10 
D-3-5a-5c 
E-4b-8 
F-23 

228 

G­
H-I -24-40-45-48a-



7.1 1 L' UlnLL'pl lk 111.t!P!.!UL' c 1 pl ur \larllll 

lIcu circ" "(lU\ L 1 ~1111 donl .lUCUIl Ill' chcrL IH': 

(1 Ilc)clupl'dlc dl' r \gl)ld) Dm:' 1/1. L 'C"I 

L Il 111L'I1lC Il'Illp" dirc k.le (Huhcl 1l)()~:7) 

7.2 Le dialogue (critique) 

intraculture/: 

À la lumière des lectures effectuées sur 

les travaux de Panikkar, nous utiliserons 

cette définition, bien que Robert Vachon en 

fait une autre compréhension. 

7.3 Dialogue interculturel ou 

dialogue dialoga/: 

A­
B­
C­
D­
E-
F-
G­
H-

A-16 
B-
C-
D-
E­
F-4-S 
G­
H-I 9a 

A-
B-
C-
D-
E-
F-
G­
H-23b 

A-
B-
C-
D-4 
E-
F-
G­
H-IS-23a 

A­
B­
C­
D-
E­
F­
G­
H-2S 

229 



7.4 Les équivalents 

homéomorphes: 

8. HERMENEUTIQUE 
r11L PrIe Jl 1 IIl1l rprC\,tl IPIl - n.'pu'L III 

1I1ll InlL'rprL'ldlH'n 'dquelle Il'qllll' I1 lin dl,t1()~lIl' 

l'nlrl' \LIll) Cl l'l' qllll'-l d III1Upl\'lel 1 D,Ir! tel. 

1I1 Id l 'Olllptt'hl'Il 1"11 (h: lI: qlll ~ 1 1111\:1 pl l'Il' 

A­
B­
C­
D­
E­
F­
G­
H-

A­
B­
c­
D­
E­
F­
G­
H-

A­
B­
C­
D­
E­
F­
G­
H-

230 



8. 1 L'herméneutique 

diachronique: 

8.2 L'herméneutique 

morphologique: 

8.3 L'herméneutique dia topique: 

39-50 

A-
B-
c-
D-
E-
F-
G-
H-

A-
B-
c-
D-
E-
F-
G-
H-7 

A-
B-
c-
D-
E-
F-3-10- 14-26 
G-
H -12-13-14-1 8-

231 

A-
B-
c-
D-
E-
F-
G-
H-

A-
B-
c-
D-
E-
F-
G-
H-

A-
B-
c-
D-
E-
F-
G-
H-


	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37
	Page 38
	Page 39
	Page 40
	Page 41
	Page 42
	Page 43
	Page 44
	Page 45
	Page 46
	Page 47
	Page 48
	Page 49
	Page 50
	Page 51
	Page 52
	Page 53
	Page 54
	Page 55
	Page 56
	Page 57
	Page 58
	Page 59
	Page 60
	Page 61
	Page 62
	Page 63
	Page 64
	Page 65
	Page 66
	Page 67
	Page 68
	Page 69
	Page 70
	Page 71
	Page 72
	Page 73
	Page 74
	Page 75
	Page 76
	Page 77
	Page 78
	Page 79
	Page 80
	Page 81
	Page 82
	Page 83
	Page 84
	Page 85
	Page 86
	Page 87
	Page 88
	Page 89
	Page 90
	Page 91
	Page 92
	Page 93
	Page 94
	Page 95
	Page 96
	Page 97
	Page 98
	Page 99
	Page 100
	Page 101
	Page 102
	Page 103
	Page 104
	Page 105
	Page 106
	Page 107
	Page 108
	Page 109
	Page 110
	Page 111
	Page 112
	Page 113
	Page 114
	Page 115
	Page 116
	Page 117
	Page 118
	Page 119
	Page 120
	Page 121
	Page 122
	Page 123
	Page 124
	Page 125
	Page 126
	Page 127
	Page 128
	Page 129
	Page 130
	Page 131
	Page 132
	Page 133
	Page 134
	Page 135
	Page 136
	Page 137
	Page 138
	Page 139
	Page 140
	Page 141
	Page 142
	Page 143
	Page 144
	Page 145
	Page 146
	Page 147
	Page 148
	Page 149
	Page 150
	Page 151
	Page 152
	Page 153
	Page 154
	Page 155
	Page 156
	Page 157
	Page 158
	Page 159
	Page 160
	Page 161
	Page 162
	Page 163
	Page 164
	Page 165
	Page 166
	Page 167
	Page 168
	Page 169
	Page 170
	Page 171
	Page 172
	Page 173
	Page 174
	Page 175
	Page 176
	Page 177
	Page 178
	Page 179
	Page 180
	Page 181
	Page 182
	Page 183
	Page 184
	Page 185
	Page 186
	Page 187
	Page 188
	Page 189
	Page 190
	Page 191
	Page 192
	Page 193
	Page 194
	Page 195
	Page 196
	Page 197
	Page 198
	Page 199
	Page 200
	Page 201
	Page 202
	Page 203
	Page 204
	Page 205
	Page 206
	Page 207
	Page 208
	Page 209
	Page 210
	Page 211
	Page 212
	Page 213
	Page 214
	Page 215
	Page 216
	Page 217
	Page 218
	Page 219
	Page 220
	Page 221
	Page 222
	Page 223
	Page 224
	Page 225
	Page 226
	Page 227
	Page 228
	Page 229
	Page 230
	Page 231
	Page 232

