TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS 1
TABLE DES MATIERES 2
L’INTRODUCTION 4
CHAPITRE1 LA PROBLEMATIQUE 9
1.1 En quéte d’identité 9
1.2 L’autre 10
1.3 L’ethnocentrisme 12
1.4 Ouverture sur soi par le regard de I’autre 14
1.5 Ouverture a I"autre par le dialogue 17
1.6 Québec ouvert sur |’autre? 20
[.7 Ouverture sur un monde diversifié et tolérant 21
1.8 L’école ouverte sur {'autre? 23
1.9 Question de recherche 36
1.10 Objectifs de la recherche 36
1.11 Pertinence sociale 37
1.12 Pertinence scientifique 38
CHAPITRE2 LE CADRE THEORIQUE 40
2.1 Posture épistémologique de la recherche 40
2.2 L’approche interculturelle (ou interculturalité) 42
2.3 Le dialogue interculturel 46
2.4 Une ouverture a la diversité culturelle appuyée et partagée 52
2.5 Connaissance et reconnaissance 59
CHAPITRE3 LA METHODOLOGIE 70
3.1 Recherche qualitative 70
3.2 L’analyse de contenu 71
3.3 Interprétation des résultats 82
3.4 Criteres de rigueur de la recherche 83
CHAPITRE 4 LA PRESENTATION DE L’ANALYSE ET DE SES RESULTATS 8



4.] Domaine du développement personnel 86
4.2 Domaine des arts 110
4.3 Domaine de I’univers social 114
4.4 Domaine des langues 127
4.5 Education préscolaire 135
4.6 Domaines généraux de formation 141
4.7 Compétences transversales 143
4.8 Présentation du PFEQ 151
4.9 Le PFEQ dans son ensemble 155
LA CONCLUSION 182
Les limites de la recherche 187
L’ouverture a la diversité culturelle, une question de|reconnaissance|.. 187
BIBLIOGRAPHIE 190
ANNEXE 1 196
LE CORPUS 197
ANNEXE 2 222

GRILLE D’ANALYSE 223



http://www.rapport-gratuit.com/

L’INTRODUCTION

L’ouverture aux autres permet de grandir, de connaitre du nouveau; s’ouvrir a
d’autres cultures, fait exploser les horizons connus, nous confronte a de nouvelles réalités et
nous fait prendre conscience que ¢a prend de tout pour faire un monde. Plus nous nous
ouvrons aux autres, plus nous sommes porté€s a reconnaitre que notre vision du monde n’est
qu'une parcelle de ce qu’est le monde, que nous ne détenons qu’une mince part de

connaissances de ce que nous croyons €tre notre monde.

Ayant personnellement eu la chance de partager avec différentes cultures, je crois
que de pénétrer dans cette ouverture, c’est entamer un grand voyage qui nous permettra de
grandir avec la diversité qui nous entoure. Nécessairement, ce contact, cette relation avec
la diversité culturelle ne se fait pas toujours sans heurt. D’ailleurs, 1'actualité€ nous souleve
plus souvent qu’autrement des situations problématiques ou il y a eu rencontre de la
diversité culturelle. Le contact avec la diversité peut effectivement entrainer des doutes,
des oppositions, des frustrations, des questionnements. Il importe donc que nous sachions
comment interagir avec la diversité, que nous puissions s’unir dans celle-ci, plutdt que de
nous repousser par nos différences. C’est le «<comment faire» cette union dans la diversité
qui a attiré notre attention et qui a soulevé tant de questionnements et d’intérét pour le
présent travail. Par cet ouvrage nous nous sommes intéressés au dialogue interculturel
comme solution pour arriver a I’ouverture a la diversité culturelle. Ce dernier dialogue doit
étre compris, tel que pourrait le dire Panikkar, comme le terrain d’entente sur lequel, par

nos différences, entre soi et I’autre, il pourra avoir partage et «communion».



Cet ouvrage de maitrise porte sur les intentions de l'ouverture a la diversité
culturelle dans le syst¢éme éducatif. Nous questionnerons cette volonté par rapport a la
place qui est faite a la diversité culturelle, a I’ouverture par laquelle nous sommes préts a
laisser entrer I’inconnu et par rapport a la reconnaissance que nous sommes préts a octroyer
a 'autre. Autrement formulé, voulons-nous simplement épier la différence ou apprendre de
la diversité et grandir avec cette derniere? C’est davantage par cette derniére ouverture que
nous sommes stimulés a creuser dans le systeme éducatif québécois pour en faire ressortir
sa conception de |’ouverture a la diversité culturelle. Notre plus grande motivation est celle
de partager notre désir d’ouvrir toujours plus nos horizons, de regarder plus loin que ce que
noué voyons au premier coup d’ceeil et surtout de nous questionner et de remettre en
perspective'ce qui nous semble si simple. Regarder par les yeux de I’autre c’est voir le
monde différemment pour ensuite mieux nous regarder dans le miroir et mieux voir qui
nous sommes et qui est ’autre; cet autre qui est tout pres de moi et qui parfois me semble

parfois si loin.

C’est en nous référant au contexte de 1’école québécoise préscolaire et primaire que
nous développerons notre réflexion. Parce que ce dernier milieu est témoin des premieres
années de la vie de chaque enfant et est conséquemment porteur de nombreuses situations
ou se présentera la diversité culturelle, nous croyons que son implication face a |’ouverture
a la diversité culturelle est primordiale. Que ce soit par la présence d’un enfant venu
d’ailleurs, par celle d’un enseignant d’un autre pays, par la visite d’un invité spécial issu
d’une autre culture ou tout simplement par I’acces aux différentes sources d’informations

qui leur montreront que le monde est diversifié, le regard porté sur cette diversité doit



permettre a tous des échanges et un partage enrichissants. Nous aimons bien reprendre la
métaphore de 1’arc-en-ciel de Panikkar pour expliquer la nécessité de s ouvrir davantage a
la diversité, a regarder avec les yeux d’un autre. En effet, I’arc-en-ciel est composé de
plusieurs couleurs, mais lorsque I’on reste dans la méme couleur, on voit tout sous cette
derniere, toutefois «si deux couleurs se mélent, elles donneront naissance a une nouvelle
couleur» (Panikkar, 1985:36). Nous pensons donc qu’il revient en partie a 1’école de
permettre aux enfants de découvrir une palette de couleurs qui leur permettront de grandir

dans un monde diversifié et harmonieux.

Par notre formation professionnelle, nous nous restreindrons aux niveaux
préscolaire et primaire et nous nous intéresserons plus particulierement au dernier
programme de formation (MEQ, 2001). Notre choix s arréte sur le celui-ci, car bien que
des intentions aient été révélées a compter de 1994 lors de la réflexion du groupe de travail
sur les profils de formation au primaire et au secondaire (MEQ, 1994), réflexion qui aura
ensuite eu son écho dans les Etats généraux de formation (MEQ, 1996), c’est dans le
présent programme qu’on présente de fagon concrete, par le biais de compétences, la

volonté d’ouvrir les jeunes Québécois a la diversité culturelle.

C’est en empruntant les lunettes de différents penseurs qui partagent ce désir
d’ouverture & la diversité culturelle que nous proposerons une nouvelle lecture du PFEQ.
Nous nous attarderons toutefois davantage aux écrits d’un auteur en particulier, Raimundo
Panikkar. Pourquoi Panikkar? Des les premiers instants, nous avons retrouvé dans la
pensée de ce philosophe et théologien, la vision détaillée de ce que nous nous représentions

comme ouverture a la diversité culturelle. Intéressés a prime abord a étudier davantage la



pensée de cet auteur, nous avons finalement opté pour 'utiliser comme référent quasi
unique dans notre travail de recherche. Cette décision tient surtout du fait que, par ses
écrits, Panikkar nous a permis d’ouvrir des fenétres que nous ne croyions pas existantes, ces
derniéres ayant permis a notre propre réflexion sur I’ouverture a la diversité culturelle une
remise en question, mais surtout nous ayant fait grandir. Nous reprendrons les mots de

Dany Rondeau pour présenter de fagon concise la pensée de Panikkar.

L’objectif de Panikkar ne consiste pas a élaborer une théorie universelle de la
communication entre les cultures, il veut tout au plus développer une approche qui
permette d’établir un pont entre les cultures et\ou religions sans qu’une en

particulier ne s’impose aux autres.» (Rondeau, 2001:129).

Concreétement, ce travail de recherche, témoin de plusieurs journées de réflexion, de
multiples lectures, de nombreux questionnements et de rencontres et discussions
enrichissantes représente le fruit de mes passions; I’éducation et la diversité culturelle. Il
est articulé de fagon a présenter d’abord la problématique de cette recherche, soit la
nécessité de la présence d’une ouverture a la diversité culturelle dans le contexte de
I’éducation québécoise et plus précisément a partir du dernier programme de formation qui
a vu le jour en 2001. Par cette problématique, nous définirons également ce que nous
entendons par une ouverture a la diversité culturelle et ce qu’elle implique ainsi que la

place qu’elle occupe au sein des visées éducatives.

Au second chapitre, dédié en grande partie a Raimundo Panikkar, nous étayerons la

pensée de ce dernier selon une «démarche» qui permette de saisir les différents volets de



'ouverture a la diversité culturelle. Afin de rendre cette recherche plus authentique, les
idées de Panikkar seront mises en parallele avec celles d’autres penseurs qui se sont

¢galement intéressés a I’ouverture a la diversité culturelle.

Nous nous attarderons €galement a deux perspectives importantes de l’ouverture a
la diversité culturelle, soit la connaissance et la reconnaissance afin de déterminer ou se

situe le PFEQ lorsque la diversité culturelle y est considérée.

Afin de rendre crédible cette recherche, le chapitre troisieme expose les différentes

étapes parcourues pour mettre en place une analyse de contenu qui soit rigoureuse, crédible,

fiable, transférable et dans la mesure du possible objective.

Au terme de ce mémoire, seront présentés les résultats de 1’analyse et la discussion

qui entoure ces derniers.

C’est la compréhension qui est le but du dialogue entre les religions (ou les
cultures). 1l ne s’agit pas de remporter une victoire sur 1’autre, d’aboutir a une
entente parfaite ou a une religion (culture) universelle. L'idéal demeure la
communication: celle-ci permet de jeter un pont sur les abimes de 1’ignorance
mutuelle et des malentendus qui peuvent naitre entre les différentes cultures du

monde (...) (Panikkar, 1985:46).



CHAPITRE1 LA PROBLEMATIQUE

1.1 En quéte d’identité

Des le premier instant ou nous ouvrons les yeux, selon I’endroit ol nous serons, une
étiquette particuliere nous sera apposée; une étiquette porteuse de valeurs, de croyances et
de présupposés a I'image de la soci€té€ dans laquelle nous viendrons au monde. Une fois
apposée, 1l sera ardu de nous dissocier de cette €tiquette qui nous identifie et qui peut étre
comprise a la facon de Alan Montefiore. «Identifier quelqu’un -soi-méme ou un autre-
c’est le situer sur une carte par rapport a d’autres personnes» (Laforest et De Lara. 1998:
97). C’est donc par la position occupée par chaque individu que se dresse la distinction
entre toute personne. Des les premiers souffles de notre vie, notre position est déterminée
selon le milieu sur lequel nous ouvrons les yeux. C’est parce que nous grandirons ancrés
dans celle-ci qu’il devient aisé de qualifier les hommes d’ethnocentriques (Herskovits
1967), soit comme ayant une « tendance a valorisqr la maniere de penser de son groupe
social, de son pays, et a I’étendre a la compréhension des autres sociétés. »(Larousse,
2007 :435). Toutefois, ici, 1’ethnocentrisme doit €tre percu dans son sens originel, soit de
fagon positive. Pierre-Jean Simon le définit, tel un «phénomene pleinement normal,
constitutif, en fait, de toute collectivité ethnique en tant que telle, assurant une fonction

positive de préservation de son existence méme» (Cuche, 2004: 115).

Bien qu’elle puisse étre nécessaire dans une certaine mesure, 1’ attitude ethnocentrique
se verra plus souvent qu’autrement critiquée. En effet, continuer de ne voir que sa propre

vision comme la seule vérité lorsque la diversité se présente risque de faire basculer



10

quiconque dans une attitude «de rejet des autres formes culturelles» (Dortier, 2004: 216).
L’aspect négatif de I’ethnocentrisme crée des distances et des tensions entre soi et I’autre en
attribuant a la diversité une connotation négative, en faisant d’elle un facteur négligeable,
voire inutile, a I’évolution identitaire par rapport a 1’autre. Il est donc primordial, a notre
avis, de défendre la place de 'autre au sein des relations quotidiennes et d’enrayer cette
forme d’ethnocentrisme afin d’apprendre a vivre harmonieusement avec la diversité
culturelle. Avant d’aller plus loin dans le concept d’ethnocentrisme, il importe de préciser
la définition attribuée a celui que nous nommons |’autre, soit le représentant de la diversité

culturelle.
1.2 L’autre

Le Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale nous apprend que, des sa
premiere apparition en philosophie, c’est dans le paradigme de la connaissance qu’on s’est
intéressé a I'autre. Autrui €tait alors réduit a la représentation que s’en faisait celui qui se
questionnait sur la présence de cet autre. Suite & cette conception caractérielle, figée et
fixe, attribuée a I’autre, ce dernier en viendra a confronter notre propre connaissance. Dans
cette position, 1l représentera «plus le titre d’un probléme qu’une évidence» (Canto-
Sperber, 1996: 124). Dans un tout autre ordre d’idée, Descartes, reconnaitra I’ autre -et non
plus autrui- «mais le tout autre comme infini en moi: Dieu» (Ibid.). Ces fagons de définir
I’autre ne seront pas retenues dans le cadre de cette recherche. Nous nous orienterons

davantage vers une plus récente conception de [’autre.

Avec 'apparition de la phénoménologie au 18° siécle, on s’intéressera davantage a



11

I’expérience qui se vit entre le soi et [’autre. Cette fagon de voir I’autre congoit «le rapport
de la conscience a |’autre conscience comme un désir de reconnaissance» (Encyclopaedia
Universalis, 2004: 82). La science de la phénoménologie, qui consiste a «envisager autrui
pour lui-méme sans en faire [’'instrument d’une vérité objective de mes pensées qui le
cantonne dans un role de non-sujet» (Ibid.), admet que la reconnaissance prend alors toute
son importance au-dela de la simple connaissance. En effet, avec cette conception, on
dépasse la connaissance objective de I’autre, pour arriver a entrer en relation avec lui. De
cette facon, on crée une ouverture réciproque entre I’autre et soi ou les deux parties se
respectent et s’interpreétent pour mieux se comprendre. Sans pratiquer la phénoménologie,
nous adhérons a cette vision de relation mutuelle entre le soi et I'autre ou la diversité est

non seulement reconnue, mais aussi essentielle au soi.

Lorsque nous considérons |’autre, nous considérons une personne qui est différente
du soi. Comme le défend Albert Jacquard: «C’est justement parce qu’il n’est pas identique
a moi qu’autrui participe a mon existence» (1997:16). Il s’agit donc d’une autre personne
que soi qui peut tout aussi bien €étre représentée par un voisin, un collégue ou un inconnu.
Dans le cadre de cette recherche, lorsque nous nommerons l’autre, nous nous y
intéresserons comme €tant une pefsorme issue d’une culture distincte de celle dans laquelle
nous grandissons respectivement. Par conséquent, nous devenons a notre tour un autre
pour quiconque ne se situe pas a la méme position que nous-mémes. D’ailleurs, c’est sans
doute parce que nous nous sommes déja sentis /’autre que nous tenons tant a créer cette
relation de partage avec la diversité culturelle. Par les riches expériences vécues aupres des

cultures différentes, la reconnaissance des autres cultures nous parait inévitable dans notre



12

monde d’aujourd’hui. Elle est pour nous indispensable afin de favoriser la rencontre entre
la diversité culturelle qui devient de plus en plus palpable aux quatre coins de la planéte.
C’est le souhait de rendre cette diversité accessible a tous qui motive notre désir de voir les
relations entre le soi et l'autre grandir harmonieusement et respectueusement.
Conséquemment, par notre expérience au sein du milieu éducatif, nous croyons que c’est
des les premieres années que doit s’amorcer ce partage, soit dés la petite école. Toutefois,
chérir ce souhait implique, pour le satisfaire dans un avenir prochain, que certaines

conceptions et attitudes soient remises en question.
1.3 L’ethnocentrisme

Sous 'emprise d’une attitude ethnocentrique, des tensions multiples risquent d’étre
créées si 1’on observe le visage des sociétés d’aujourd’hui ou, tous les jours et partout, se
cotoient les cultures. En effet, si on considere la présence des nouvelles technologies de la
communication qui ouvrent les portes sur le monde entier ainsi que le processus de
mondialisation qui tente de fusionner I’humanité dans une société civile mondiale
(Rondeau, 2004), les rencontres entre diverses cultures se font de plus en plus probables et
fréquentes. Un seul clin d’oeil sur les sociétés et il devient impossible de faire abstraction
de la diversité culturelle présente. Notre société québécoise n’y échappe pas. Elle se
dessine au visage de I’autre, venu d’une autre culture, qui devient de plus en plus présent
dans nos préoccupations qu’elles soient économiques, culturelles, religieuses ou sociales.
Toutefois, sommes-nous préts a nous ouvrir personnellement et a faire face a cette
situation? Préférons-nous regarder notre nombril et rester immobiles dans ce que nous

avons toujours €té€?



13

Traditionnellement, nous n’avions pas a nous questionner sur notre identité culturelle,
car elle était homogene et dictée par notre religion. Or les sociétés évoluent et «la vie
religieuse, qui procédait des prescriptions institutionnelles et dont la transmission allait de
soi, tel un héritage, est devenue le plus fréquemment affaire de choix individuels»
(Vinsonneau, 2002: 6). Cuche explique cette évolution par le fait qu’au cours des dernieres
décennies, alors que la religion aura laissé plus de place a I'Etat, ce dernier aurait dicté
I’identité a avoir, faisant de la culture et de I’identité américaines la Référence des temps
modernes. Malencontreusement, face a la diversité culturelle qui forme notre société, cet
auteur prétend que, malgré 1’admisston d’un pluralisme culturel, cette idéologie nationaliste
en est une d’exclusion des différences culturelles qui cherche la purification ethnique. 1l en
revient a dire que 1’autre n’est pas considéré et respecté dans sa diversité, mais bien invité a
faire partie de la grande famille occidentale en y partageant la Culture dite universelle, soit
la seule qui puisse €tre utilisée comme référence, « la seule vraiment légitime » (Cuche,

2004 :89).

Pour contrer cette vision plutdt ethnocentrique, le gouvernement fédéral canadien a
été le premier a adopter une Politique du multiculturalisme en 1971. Cette politique
deviendra en 1988, la Loi sur le multiculturalisme canadien. Elle aura comme mission
d'aider des personnes & surmonter les barriéres raciales, ethniques, culturelles ou
religieuses. En 1996, trois objectifs stratégiques généraux du Programme du
multiculturalisme seront élaborés: l'identité, la justice sociale et la participation civique
(Patrimoine canadien, 2005). C’est donc avec une nouvelle carte, pour reprendre 1’idée de

Montefiore, que le Canada tente de définir I'identité du visage canadien. Une carte qui soit



14

multiculturelle ot chacun peut coexister avec sa culture et celles des autres au sein d’un
méme pays (Le Robert, 2001: 1736). 1l s’agit d’un projet ambitieux et estimable.
Néanmoins, la réalité dévoilera rapidement la difficulté de faire coexister plusieurs cultures
sur un meme territoire en rejoignant le respect de chacune d’elles. L’exemple de la
recommandation qu’a fait l'ancienne procureure générale, Marion Boyd, envisageant
pouvoir utiliser la loi religieuse musulmane dans les arbitrages civils, au méme titre que les
catholiques et les juifs, a soulevé plusieurs critiques et nous a montré que la coexistence de

la diversité culturelle n’est pas une tache simple et sans embiiche.
1.4 Ouverture sur soi par le regard de I'autre

Comme nous ’avons soulevé au point 1.2, ['autre est essentiel dans tout processus
identitaire. En quéte de reconnaissance, le soi pourra trouver satisfaction lorsqu’il
rencontrera un regard autre (Dortier, 2004: 712). C’est parce que I’identité se forge au
contact de l'autre que la présence de ce dernier est essentielle a 1I’émergence de
reconnaissance mutuelle entre soi et ’autre. Pour accéder au stade de la reconnaissance,
I’identité doit se développer dans un cadre de négociations ou chacun participe de fagcon
respectueuse. «Il ne s’agit donc plus de connaitre ou d’apprendre a connaitre autrui a partir
d’une identité unique et homogene, mais d’apprendre a le reconnaitre» (Abdallah-
Pretceille, 1999:15). Dans cette relation avec l'autre, il est impératif de dépasser la
connaissance afin de sortir des conceptions figées que nous pouvons avoir des autres. Sans
cette réciproque reconnaissance, notre identité stagnerait a la méme position; n’étant pas
confrontée & autre chose, mais baignant toujours dans le méme. A cet effet, Charles Taylor

considere «la reconnaissance par autrui comme condition de I'identité réussie» (Laforest, G



15

et De Lara, P. 1998: 44). En privilégiant des échanges orientés vers la reconnaissance, ne
serions-nous pas en présence d’un moyen pour enrayer les préjugés que nous pouvons avoir
des autres cultures? Essentiellement,. lorsque nous parlons de reconnaissance, nous
comprenons le sens que Le Grand Robert de la langue francaise nous livre: «Fait de
s’identifier mutuellement» (2001:1724). Egalement, il demeure intéressant de remonter au
début du premier millénaire ou la reconnaissance signifiait un signe de ralliement (ibid.).
Pour qu’il y ait reconnaissance, nous avons besoin d’entrer en relation avec autrui dans une
optique de partage de conceptions pour arriver a voir qui est réellement cet autre et qui nous
sommes a travers le regard de ce dernier. En ce sens, pour G. H. Mead, «c’est dans le cadre
de I’interaction sociale que I’individu émerge et prend conscience de soi. L’identité, le soi,
est constituée de ’ensemble des images que les autres me renvoient [...]» (Dortier, 2004:

321).

A 1'opposé, en restant fideles a notre identité occidentale moderne, nous nous
rangeons contre la diversité. En effet, des dangers certains nous guettent si nous ne nous
ouvrons pas a celle-ci. Ces dangers, au sein méme de la quéte d’identité, se font ressentir
comme une séparation entre nous et eux. Le résultat est, comme le fait remarquer Cuche,
que c’est souvent sous la revendication d’identité que naissent les conflits (2004). Nous
n'avons qu’a penser aux différents groupes sociaux qui cherchent davantage de
reconnaissance sur la scene publique; les syndiqués, les homosexuels, les féministes pour
ne nommer que quelques exemples. Cette remarque est aussi partagée par Amselle pour

qui, le risque de cette fermeture a |’autre est «celui de créer le repli et I’enfermement

identitaire» (/bid.: 75). Face a une dichotomie sur le plan sociopolitique, 1’ouverture a la



16

diversité a deux options: «d’une part, le repli et I’enfermement et d’autre part, I’ouverture et
le métissage» (A.-Pretceille, 1999:13). Par surcroit, celui qui refuse I’ouverture se place
face a un danger personnel. En effet, en se retournant vers une identité figée et stable, il
renie le désir d’évoluer et de découvrir autre chose parce que I’identité se construit et se
reconstruit constamment au sein des échanges sociaux. L’identité est toujours un rapport a

I"autre, (Cuche, 2004) I’ autre étant essentiel a soi-méme pour accroitre les horizons.

Ces idées, inhérentes la quéte et la défense de notre identité, s’inscrivent dans la
perspective existentialiste parce qu’elles font référence a la conscience que nous avons du
rapport a 'autre. En ce sens, elles sont percues au sein de la pensée de Sartre et de Hegel.
Nous comprenons que pour Sartre, la présence de I’autre est incontournable pour s’auto-
identifier et que c’est par le regard que se jouent les rencontres avec 'autre. «Il suffit
qu’autrui me regarde pour que‘je sois ce que je suis» (Sartre, 1968: 320). C’est donc
postuler que I’homme ne pourrait pas vivre sans 1’autre. Il est a la fois défini par ce dernier
et évolue grace a celui-ci. Les idées de Sartre semblent s’appuyer sur celle de Hegel, pour
qui la relation avec |’autre est vue «tel que j’apparais a I’autre, tel je suis. (...) La valeur de
la reconnaissance de moi par ’autre dépend de celle de la reconnaissance de 1’autre par
moi» (ibid.. 292). Est encore soulevée ici I'importance d’aller au-dela de I’image projetée
par l'autre (et interprétée par nous) pour arriver a entrer en contact avec cet autre.
L’importance de la relation mutuelle dans le rapport entre la diversité est un autre élément
soulevé par Sartre dans la pensée de Hegel. Raisonnablement, pour arriver a cette relation,

il faut qu’il y ait ouverture a I’autre.



17

1.5 Ouverture a I'autre par le dialogue

Alors qu’une ouverture implique une circulation a double sens, elle implique aussi le
fait d’étre réceptif, elle permet la possibilité de communiquer avec I’extérieur, tout autant
qu’elle vise des rapprochements et des alliances (Larousse, 2001: 730). Nous retenons
¢galement la définition donnée dans Le Grand Robert de la langue frangaise: «voie
d’accés: moyen, possibilité ou occasion permettant de faire comprendre, de savoir quelque

chose (2001:74)

Pour rejoindre I’ouverture qui permettrait la reconnaissance des différentes cultures sur un
terrain neutre ou aucune d’elles ne domine, le dialogue interculturel apparait comme la
solution a envisager (Panikkar, 1999; Morin et coll., 1983). Contrairement a la recherche
de la coexistence des différentes cultures pronée par le multiculturalisme (pensons au
programme canadien soulevé ci haut), ce dialogue permettrait, non pas qu’elles arrivent a
vivre toutes ensemble dans leur diversité respective, mais qu’elles apprennent une de
I’autre, qu’elles se reconnaissent et s’enrichissent mutuellement. A la base, le concept de
dialogue est pour Martin Buber une relation de réciprocité et de responsabilité ou «figure la
rencontre entre deux étres souverains dont aucun ne cherche a impressionner l'autre ni a
l'utiliser» (Encyclopédie de I’Agora). «Dire Tu, c’est en méme temps dire Je» (Buber,
1968 : 7). Buber nous a intéressée, car il soutient que la simple connaissance du monde ne
peut pas permettre la relation entre le monde et lui-méme (ibid. :9). La « relation » devient
possible uniquement lorsque deux sujets sont en présence. Buber illustre cette relation par
le mot principe Je-Tu, ou le Tu, par sa présence, surpasse la connaissance empirique (ibid. :

12) et appelle a la reconnaissance. Ce qui nous permet de comprendre que si 1’autre n’est



18

pas considéré comme un Tu, en présence et en relation avec le Je, il est relégu€ au rang du
Cela, qui devient alors qu’observable d’un seul point de vue. Encore plus preés de notre
préoccupation envers |’autre, issu d’une autre culture, Buber affirme que «1’homme
devient un Je au contact du Tu.»(ibid. :25). Le rapprochement avec le dialogue
interculturel de Panikkar mérite d’étre soulevé. En effet, dans son concept de dialogue,
Buber soutient que «chacun des partenaires pense réellement a 1’autre ou aux autres, dans
leur vie de présence et leur fagcon d’étre, et se retourne vers eux dans l'intention d’une
mutualité vivante a s’instituer entre lui et eux» (ibid. :125). On retrouve dans cette idée

celle de créer un pont qui puisse permettre de rejoindre les diverses cultures.

Le dialogue implique d’aller plus loin que la simple connaissance de I’autre, il offre
la possibilité d’apprendre 2 comprendre I’autre, i le reconnaitre. Plus précisément, le
dialogue interculturel se particularise par la recherche d’un terrain de communication, entre
deux ou plusieurs cultures différentes, qui ne soit pas dominé par une culture plus qu’une
autre, mais ol égalité, respect et ouverture en sont les fondements (Rondeau, 2004).
Panikkar, qui nous intéresse plus particulierement dans le cadre de cette recherche, le
propose pour atteindre un monde meilleur ou du moins pour répondre aux grandes
questions de I’humanité. Dans le méme ordre d’idée, Mouttapa prétend qu’il s’agit
d’«(u)ne nécessité vitale, si nous ne voulons pas que la mondialisation signe 1’arrét de mort
de toute intelligence humaine» (2002:15). En effet, le dialogue interculturel permettrait,
par une remise en question de nos conceptions et de nos visions des choses, par rapport aux
conceptions des autres cultures, d’arriver tous ensemble & regarder sous un ceil différent des

problemes jugés impossibles a régler de notre seul point de vue (Panikkar, 1999). C’est



19

dans cet esprit que nous envisageons I’ouverture a la diversité, soit en tenant compte de la
position occupée par |’autre et en reconnaissant cette derniere. Le regard de I’autre, tel que
pensé par Sartre, est donc ici porteur de changement et d’évolution. Néanmoins, pour
prendre conscience de ce regard, il faut s’y ouvrir. Le dialogue interculturel sera possible
par la présence de ce que Panikkar nomme I’interculturalité, celle-ci, issue des différentes
relations qui animent et qui se vivent entre la religion, la philosophie et la culture de chaque

civilisation, (Panikkar, 1998), implique I’adoption d’une attitude d’ouverture a la diversité.

Pour rendre pertinente la quéte d’interculturalité, il convient de noter que, de fagon
courante, il devient de plus en plus a la mode de parler de pluralisme. L’idée générale du
pluralisme, qui «admet la pluralit¢ des opinions et des tendances [...]» (Larousse,
2001:795) s’avere appropriée a notre époque ol nous sommes appelés a cotoyer des gens
issus de toutes les cultures et ce dans tous les domaines de notre société. C’est d’ailleurs le
constat que faisait le directeur général de ’UNESCO dans un communiqué pour la Journée
mondiale de la diversité culturelle pour le dialogue et le développement: «A I'ere de la
mondialisation ou le contact avec le monde est quotidien, peut-on continuer a vivre dans le
refus ou I’ignorance de cette richesse?»(UNESCO, site web). En comparant ces contacts
quotidiens a une richesse, on rejoint I’'idée de reconnaissance et celle du dialogue
interculturel tel que nous les comprenons. 11 y aurait donc avantage pour tous et chacun
d’apprendre a grandir a coté de |’autre; il s’agirait d’un partage mutuel que de s’ouvrir a
'autre; d’une grande richesse que d’apprendre a reconnaitre l'autre. Cette attitude
mériterait d’étre envisagée dés nos premiers jours afin de guider notre attitude vers la

reconnaissance de la diversité et d’enrayer |’ethnocentrisme qui nous aveugle.



20

1.6 Québec ouvert sur I'autre?

En considérant la nécessité de la présence de 1’autre dont nous avons fait état pour un
enrichissement mutuel, I’ouverture par le dialogue interculturel devient primordiale dans
notre quotidien lorsque nous jetons un coup d’cell aux récentes statistiques du
gouvernement fédéral. En effet, les recherches quant a la place de I’immigration dans notre
pays démontrent qu’aujourdhui la présence des immigrants représente pres de 70% de la
croissance de la population canadienne (Patrimoine canadien, 2005). Face a ce constat, ne

devient-il pas indispensable de s ouvrir a cette richesse culturelle?

Cette diversité se fait conséquemment ressentir sur les bancs de nos écoles
québécoises. Il serait donc pertinent pour tous et chacun de saisir cette occasion afin de
rendre [’éducation digne de sa mission. En effet, si ’on prend le terme éducation en son
sens étymologique, on constate que éduquer signifie, entre autres, faire ’activité d’aider
quelqu’un (Morin et Brunet 1992: 13). Il y a donc exigence de la présence d’un autre dans
la démarche éducative. «L’homme seul, originairement, n’est rien et ce qu’il doit étre en
tant qu’étre humain, il doit le devenir avec I’aide des autres» (Ibid.:26). Alors lorsque
I’autre est différent, le contact ne devient-il pas d’autant plus riche et diversifié? 1l demeure
donc essentiel que I’école sensibilise les jeunes Québécois a I’autre, a autre chose, des leurs
premiéres années. Pour rendre encore plus pertinent ce besoin de s’ouvrir a la diversité
culturelle, il importe de jeter un regard sur la diversité présente dans les écoles québécoises.
En effet, les chiffres ne font qu’appuyer cette nécessité. Les statistiques de 1’éducation
(MEQ) démontrent que pour ’année scolaire 2002-2003 pour 1 020 918 éleves québécois

fréquentant les milieux primaire et secondaire au Québec, 63 968 jeunes venaient de



21

I’étranger, hors du Canada' (Statistiques de I’éducation, 2004). 1l s’agit donc de multiples

possibilités de dialogue interculturel et d’une grande richesse a partager.
1.7 Ouverture sur un monde diversifié et tolérant

Nous 1’avons soulevé, la diversité culturelle est présente urbi et orbi. Pour nous
concentrer davantage sur nos intéréts, nous nous attarderons particuliérement a la sphere
d’activité qui a pour mandat d’instruire, de socialiser et de qualifier nos enfants, I’éducation
(MEQ, 2001), qui est transmise par I’école. Favorablement, le souci de 1’autre est déja
perceptible au coeur des préoccupations éducatives québécoises. Outre les programmes
d’éducation internationale, on retrouve également dans le programme actuellement en place
au Québec une tentative d’ouverture sur le monde par I’insertion de nouvelles compétences
visant une éducation a la citoyenneté et a la diversité (ibid.), ainsi qu’une politique

d’éducation interculturelle (MEQ, 1998(a)).

Toutefois, avant de parler d’école ouverte sur le monde, il importe de mettre en
contexte la situation québécoise actuelle. Nous ne pouvons pas ignorer la situation
occidentale dans laquelle nous vivons et ce qu’elle nous propose comme vision
d’ouverture. Sous cette derniere, I’acceptation de 1’autre se fait souvent dans des attitudes
de supériorité dues au monoculturalisme qui nous aveugle en tant qu’Occidentaux
modernes et qui nous fait croire que nous détenons la Vérité (Fukuyama, 1992). Le

monoculturalisme étant défini par Panikkar comme l’accueil d’une grande diversité de

' Pour de plus amples renseignements, il est possible de consulter ces statistiques au site Web

suivant: http:/www.meq.gouv.qc.ca/stat/index htm




22

cultures sous un seul dénominateur commun qui cherche a étendre le plus largement
possible sa dominance par une seule culture (Panikkar, 1998: 113). Cette visée d’une
Culture est plutdt contradictoire avec celle du dialogue interculturel, car elle propose une

voie unique.

Une autre précaution a prendre, au plan des intentions face & I’autre, réside dans la
formulation de ces dernieres. C’est souvent en faisant appel a la tolérance que les actions
sont prises a l’égard de I'autre. Pensons a la Déclaration Universelle des Droits de
'Homme qui, en son article 26, stipule que: «L'éducation doit viser au plein
€panouissement de la personnalité humaine et au renforcement du respect des droits de
'homme et des libertés fondamentales. Elle doit favoriser la compréhension, la tolérance et
'amitié entre toutes les nations et tous les groupes raciaux ou religieux [...]» (UNESCO).
Dans la méme lignée, pensons au PFEQ?, qui fait appel a la tolérance envers I’autre dans le
domaine de I’univers social et qu’il présente comme une contribution «a la construction de
I’identité et au développement de la tolérance» (MEQ, 2001:170). Au-dela de ces visées
ambitieuses, il est pertinent de noter que la tolérance implique parfois une connotation
négative. Le concept de tolérance, Morin le percoit comme «ni une solution ultime, ni
méme une solution suffisante» (Morin et Coll., 1983: 11) au regard de I’ouverture a I’autre,
mais plutdt comme une concession a faire. «La tolérance pluraliste surgit comme la
conclusion logique d’une entreprise de survie et se justifie d’abord comme mécanisme de

prévention, comme force de négation pourrait-on dire: elle aide les hommes a tenir

® Afin d’alléger le texte, nous utiliserons le sigle PFEQ pour désigner le Programme de formation de I’école

québécoise.



23

I’intolérance en respect, c’est-a-dire empéche qu’ils ne s’adonnent a |’extermination
absurde» (/bid.). La tolérance n’est pas a considérer dans une recherche d’ouverture a la

diversité culturelle.

Malgré toute la bonne volonté d’accueillir ’autre, lorsque nous sommes invités a la
tolérance de 'autre, il importe de préciser sur quelle forme de tolérance s’assoient nos
intentions. C’est d’ailleurs ce qu’a fait 'UNESCO en 1995 en définissant de fagon positive
la tolérance. «La tolérance n'est ni complaisance ni indifférence. C'est le respect et
l'appréciation de la richesse et de la diversité des cultures de notre monde, de nos modes
d'expression et de nos manieres d'exprimer notre qualité d'étres humains» (Encyclopédie de
I’Agora). On se trouve alors bien loin de la conception qu’en a Morin et de la premiére
définition qu’en faisait I’Académie Frangaise en 1762 : «Tolérer quelqu’un ou quelque
chose c’est étre indulgent». Face a ces différentes conceptions de la tolérance, Delors en
conclut qu’il conviendrait de «dépasser la simple notion de tolérance au profit d’une
éducation au pluralisme fondée sur le respect et ’appréciation des autres cultures» (1999:
57). Cette idée d’appréciation nous rappelle une fois de plus que pour entrer en relation
avec |’autre, nous devons surmonter la simple connaissance pour apprendre a reconnaitre la

diversité.
1.8 L’école ouverte sur /'autre?

Pour revenir a notre problématique, il importe de positionner I’école québécoise
quant a sa volonté d’ouverture a la diversité culturelle. La volonté d’ouverture a la

diversité culturelle est explicitement manifestée depuis plusieurs années dans les visées



24

éducatives de |'école québécoise. Sans avoir fait de recherche exhaustive sur cette
question, nous tenons toutefois a soulever les grandes lignes relatives a ['ouverture a la
diversité culturelle au Québec depuis 1994, soit I’année ol sont apparues, dans les travaux
ministériels, des intentions relatives 4 une ouverture sur les autres cultures (MEQ, 1994).
Pour mieux comprendre ce que nous entendons par diversité culturelle, voici un bref tour

d’horizon des divers écrits relatifs aux intentions éducatives d’ouverture interculturelle.

«Au Québec comme ailleurs au Canada et dans le monde, les établissements
d’enseignement font face a la nécessité de prendre en considération (la) diversité dans leurs
visées et leurs pratiques éducatives» (MEQ, 1998(a):1). Ce constat issu du document Une
école d’avenir: Politique d’intégration scolaire et d’éducation interculturelle, trouve son
écho dans les premiers mots d’envoi du PFEQ lorsqu’on définit le Québec comme une
société pluraliste (MEQ, 2001:2). En effet, bien que ce pluralisme soit encore aujourd’hui
plus palpable dans la région métropolitaine, il n’en est pas moins perceptible dans les autres
milieux, ce que défendait déja la Commission des Etats généraux sur I'éducation de 1995-
1996 (1996(a): 31). Le pluralisme doit donc étre vu a la fois comme une réalité et comme
une nécessité dans nos écoles d’aujourd’hui. Conséquemment, lorsque nous lisons dans le
PFEQ des intentions visant a permettre a I’éleve d’interagir, de s’ouvrir, de connaitre,
d’explorer, etc. son milieu, nous en interprétons qu’il s’agit d’un milieu pluraliste ou la

diversité culturelle est bel et bien présente.

La diversité étant un terme bien large, nous nous baserons sur les définitions que
donnent les documents ministériels pour mieux circonscrire son €tendue. En ce sens,

lorsque nous penserons a la diversité culturelle, nous la situerons sur trois champs;



25

ethnoculturelle, linguistique et religieuse (MEQ, 1998(a):1) et encore plus précisément
selon la définition que nous retrouvons 4 méme le PFEQ qui nous indique que «chaque fois
qu'il sera utilisé dans ce programme d’études. le concept de «diversité» renvoie a la
diversité de cultures. de traditions religieuses, de courants de pensée et d'engagements

humanistes» (MEQ, 2001:294).

Il est pertinent de souligner -que cette volonté d’ouverture a la diversité culturelle
(terme que nous préférerons pour englober les deux dernicres définitions), au-dela de nos
intéréts personnels, se trouvait également au cceur des discussions des personnes présentes
lors des Etats généraux sur I’éducation de 1995-1996, ol «la plupart (exprimaiént) leur
désir de voir I’école contribuer a I’avenement d’une société plus égalitaire et plus ouverte a

la diversité» (Commission des Etats généraux sur I’éducation, 1996(a):9).

C’est donc autour de la préoccupation envers cette diversité culturelle, et plus
précisément, a partir des intentions d’ouverture a celle-ci que nous retrouvons explicitement
formulées dans le PFEQ, que sarticule notre problématique. En fait, notre compréhension
de l'ouverture a la diversité culturelle dans le contexte scolaire québécois peut s’articuler
selon les quatre volets suivants: ouverture sur le monde; compréhension du monde;

apprendre a vivre ensemble et vision du monde.

*Quverture sur le monde: «viscr unc formation globale et diversifiée. une formation a

long terme et une formation ouverte sur le monde» (MEQ. 2001:2)

Dans la présentation du contexte général du PFEQ, on fait état de la situation

pluraliste qui caractérise notre société d’aujourd’hui et envers laquelle nous devons nous



26

préparer. D’emblée, on propose, comme nouveau besoin éducatif 1’ouverture sur le monde,

sur un monde diversifié et complexe (MEQ, 2001:2).

Un besoin, certainement, mais un nouvelle exigence, nous n’en sommes pas
convaincus. On peut en effet reculer & un peu plus d’une décennie, dans les travaux du
Conseil Supérieur de 1’éducation de 1994 (Préparer les jeunes au 21° siécle), pour repérer
la présence de concepts qui visaient [’adaptation aux nouvelles réalités socioculturelles.
Aujourd’hui, le PFEQ y puise les idées d’internationalisation, de mondialisation,
d’explosion des connaissances, du développement accéléré des technologies et de la
complexification de la vie en société (Ibid.). On peut donc aisément avancer que le besoin
d’ouverture sur le monde, bien qu’il ne soit plus «nouveau», se trouve au cceur des

intentions €ducatives de notre monde en trés grande et croissante complexité (MEQ,

1994:9).

Cette préoccupation semble étre imposée par la situation de notre société de plus en
plus, elle-méme, ouverte sur le monde. A cet effet, la Commission des Etats généraux sur
I’éducation a insisté sur «la révision des curriculums pour y inclure la connaissance des
institutions, de I’histoire et de la culture québécoise et I’ouverture sur le monde; une
éducation civique orientée vers le respect des valeurs des institutions communes ainsi que
la tolérance et 1’acceptation de la diversité» (MEQ, 1996(b)), alors que le rapport du
Groupe de travail sur la réforme du curriculum, Réaffirmer [’école, a mis sur la table les
défis éducatifs a relever dans le cadre d’une société pluraliste (1997(a):33). Ces documents
auraient d’ailleurs servi de référence de base a [’Enoncé de politique éducative ; L’école

tout un programme (1997), lequel propose I’idée que I’éleve devrait au cours de sa



27

formation s’outiller pour vivre dans notre société complexifiée par les rapports humains
(MEQ, 1997(b):17). Le PFEQ suivrait les mémes courants que ce dernier. En annongant
les apprentissages essentiels ainsi que le besoin d’une diversification des parcours scolaires
pour s’adapter a tous, il reconnait la nécessité de s’ouvrir aux nouvelles réalités
socioculturelles (MEQ, 2001:2). Ces réalités font référence, entre autres, a la diversité
sociale qui exige «que I’é€cole se préoccupe de la compréhension interculturelle, du
phénomene du pluralisme religieux, de I’éducation a la citoyenneté; ainsi que de la

conjoncture internationale» (MEQ, 1997(a):31).

Raisonnablement, 1’idée de diversification rejoint celle d’ouverture sur le monde.
Elle semble en effet, étre la porte d’entrée pour s’ouvrir au monde; en amorgant avec ce qui
constitue I’entourage, le milieu tel que mentionné par le PFEQ, on arrive nécessairement au
besoin d’ouverture a la diversité culturelle. La diversification se retrouve également au
centre des préoccupations de 'UNESCO. Lorsque la Commission internationale sur
I’éducation pour le 21° siécle considere comme point majeur de penser et de construire un
avenir commun, elle rend a I’éducation la mission «de permettre a tous, sans exception, de
faire fructifier tous leurs talents et toutes leurs potentialités de création» (Delors, 1996:17).
Il s’agit donc pour 1’école de s’ouvrir a la réalité d’aujourd’hui ou I’enfant est invité a
rencontrer des gens de toute culture; donc de le préparer a ce 21° siécle ou la diversité se
cotoie au quotidien. Ce souci de diversification se retrouve explicitement dans 1’axe
«Qualifier, selon des voies diverses». Ce qui est attendu de cet axe est de réjoindre et de
permettre I’adaptation de tous les €léves en leur «offrant une plus grande diversification des

parcours scolaires» (MEQ, 2001:3).



28

Bref, I’intention d’ouverture sur le monde peut clairement étre résumée par les mots
de la Commission, «il importe en particulier de permettre a chacun de se situer au sein de sa
communauté d’appartenance principale, le plus souvent sur le plan local, tout en lui

fournissant les moyens d’une ouverture sur les autres communautés» (Delors, 1996:53).

*Compréhension du monde et apprendre a vivre ensemble: «Par le biais de ses
activités de formation, (I’école) crée un environnement dans lequel V'éléve s’ approprie la
culture de son milieu. poursuit sa quéte de compréhension du monde et du sens de la vie et

élargit I'éventail de ses moyens d’adaptation a la société» (MEQ, 2001:2).

Parce que ’école doit «€tre une institution favorisant la cohésion sociale» elle doit,
entre autres, «développer et promouvoir des valeurs et des attitudes reconnues par les
différentes communautés du pays; se préoccuper des défis mondiaux que soulévent les
mutations actuelles: amplification des mouvements migratoires, pluralisme,[...] etc.»

(MEQ, 1997(a):14-15).

Suivant cett¢ méme lignée, la mission de I’école qui est annoncée dans le PFEQ doit
permettre, par ailleurs, a I’éléve de comprendre le monde dans lequel il vit tout en trouvant
les moyens de s’adapter 2 la société «voulue démocratique et équitable» (MEQ, 2001:2-3).
L’orientation vers cette société semble, aux yeux de Delors, la seule voie & prendre «car il
n’y a pas d’autre mode d’organisation de I’ensemble politique comme de la société civile
qui puisse prétendre se substituer a la démocratie tout en permettant de mener a bien une
action commune pour la liberté, la paix, le pluralisme authentiquement vécu et la justice

sociale» (/bid.:52). On vy interprete ici bien plus qu’une ouverture par laquelle on peut



29

regarder le monde dans sa diversité. Il s’agit plutét d’apprendre & comprendre cette

diversité, d’évoluer avec elle, d’entrer en contact avec elle et de vivre avec elle.

Tout invite donc a revaloriser les dimensions éthiques et culturelles de
I’éducation et, pour cela, a donner des moyens a chacun de comprendre I’autre
dans sa particularité et de comprendre le monde dans sa démarche chaotique vers
une certaine unité (Delors, 1996: 17-18).

Corrélativement a ce besoin de compréhension du monde, croit nécessairement celui
d’apprendre a vivre ensemble, que nous retrouvons textuellement dans le rapport a
P'UNESCO et, i la fois, dans le PFEQ et dans la politique interculturelle du MEQ. En
effet, dans cette derniere, est formulé au troisieéme objectif du plan d’action celui de Savoir
vivre ensemble dans une société francophone, démocratique et pluraliste (MEQ, 1998(b)
:7). 1l est pertinent de noter que par cette politique, «(les) établissements d’enseignement
ont I’obligation de susciter chez 1’ensemble des €leves- toutes langues maternelles, toutes
religions, toutes régions de résidence et tous pays d’origine confondus- une prise de
conscience de la diversité et de les préparer a vivre dans une société pluraliste plus large
que leur famille ou leur milieu immédiat, a en apprécier la richesse et a en connaitre les
défis pour mieux les surmonter» (/bid.). Nous comprenons de ces paroles la nécessité de
dépasser la simple accumulation de connaissances sur la diversité culturelle pour arriver a

entrer en contact avec celle-ci, et ce, au-dela du seul milieu environnant de I’éleve.

D’ailleurs, 1l est intéressant de reculer en 1994 ot déja on reconnaissait dans le milieu
de I’éducation «que le destin de chaque pays se développe en interdépendance avec celui de
tous les autres et que par dela leur appartenance a I’un ou I’autre des grands continents, les

pays et les peuples se retrouvent dans un monde unique et constituent, pour reprendre une



30

expression familiere, un seul et méme village planétaire» (MEQ, 1994:5-6). Ces

considérations, amenerent a la piste de réflexion suivante:

N’est-il pas indispensable que 1’école québécoise mette davantage |’accent sur la
maitrise des connaissances linguistiques, géographiques, historiques et culturelles
nécessaires a la vie dans une société profondément transformée par
I’internationalisation, la mondialisation et la diversité ethnique et culturelle?
(Ibid.).

Pour revenir & notre problématique, au plan de la compréhension du monde et du
mieux vivre ensemble, nous retiendrons plus particulierement de la mission de 1'école
proposée dans le PFEQ, I'axe socialiser. En effet, on retrouve au sein de cette mission la
volonté de socialiser 1’éleve pour ’amener a apprendre a mieux vivre avec la diversité
offerte dans la société pluraliste (MEQ, 2001:3). Le besoin de socialisation étant de plus en
plus indispensable dans notre société actuelle, le PFEQ tend a mettre de I’avant cet axe sous
les recommandations de la Commission des Etats généraux sur I’éducation. «L’institution
scolaire ne doit pas négliger ce volet de sa mission au risque d’étre elle-méme un agent de
fracture sociale» (1996:15). En effet, la socialisation revendique 1’apprentissage du mieux
vivre ensemble dans la société pluraliste afin de développer «un sentiment d’appartenance a
la collectivité» et «de prévenir les risques d’exclusion» (MEQ, 2001:3). «Toute politique
d’éducation doit des lors étre en mesure de relever un défi essentiel, qui consiste a faire de

cette revendication légitime un facteur de cohésion sociale» (Delors, 1996: 52-53).

Comprendre le monde et apprendre a mieux vivre ensemble semblent dépendre 1’un
de 'autre et étre possible seulement dans un contexte démocratique. A cet effet, il est
essentiel de noter que pour arriver a une telle conjoncture, on doit retrouver des attitudes et

des comportements favorisant cette socialisation aux couleurs de la diversité. Parmi ces



31

attitudes, on peut relever dans le PFEQ la promotion de la tolérance et du respect de la

diversité.

L’esprit démocratique ne saurait toutefois se contenter d’une forme de tolérance
minimaliste, consistant seulement a s’accommoder de ’altérité. (...) Il convient
donc de dépasser la simple notion de tolérance au profit d’une éducation au

pluralisme fondée sur le respect et 1’appréciation des autres cultures. (Delors,
1996:56-57).

Il ne s’agit pas que de simplement apprendre a vivre aux cotés de la diversité; il faut
vivre avec et dans la diversité. Delors fait de la compréhension du monde et de |’autre un
impératif éducatif du 21° siecle et il propose certaines conditions pour y arriver: «Exigences
de compréhension mutuelle, d’échange pacifique et pourquoi pas d’harmonie, ce dont
précisément notre monde manque le plus» (/bid.:20). 1l n’est donc pas étonnant de
retrouver parmi les quatre piliers de 1'éducation celui d’Apprendre a vivre ensemble,
apprendre a vivre avec les autres. D’ou vient le nom du domaine général de formation du
PFEQ (MEQ, 1997(a):33) que l'on considére comme «un des enjeux majeurs de
I’éducation aujourd’hui» (Delors, 1996:90). Pour répondre a cette exigence, le Rapport a
UNESCO propose deux voies a emprunter, la découverte progressive de l'autre et
’adhésion a des projets communs. Cet apprentissage repose sur les quelques
recommandations énoncées ci-haut et sur 1'idée que «la confrontation, par le dialogue et

I’échange d’arguments, est I'un des outils nécessaires a 1I’éducation du 21° siecle» (Ibid:91).

Comprendre 'autre et apprendre a vivre avec lui, au-dela de "ouverture qui tend a
simplement orienter le regard ailleurs, engage I’éleéve dans un processus de socialisation
avec la diversité et nécessite bien plus que I'amoncellement de simples connaissances. Il

s’agit essentiellement pour I’éducation de chercher a «transformer une interdépendance de



32

fait (économique, sociale, scientifique...) en une solidarité [...] (qui dépasse) les tendances
au repli identitaire, au profit d’'une compréhension des autres fondée sur le respect de la

diversité» (Delors, 1996:45).

*Vision du monde: «l école peut néanmoins orienter de manicre décisive, dans la
partie plus officielle de son curriculum, la fagon dont ils choisiront de construire. de

wransformer et de faire évoluer leur vision du monde» (MEQ. 2001:7)

La sixiéme section de la présentation du PFEQ est consacrée i «la construction d’une
vision du monde» (MEQ, 2001:6). On y propose d’amener I’éléve a porter son regard sur
lui-méme pour ensuite le diriger vers les autres, méme s’il doit se retrouver en situation de
confrontation avec ses propres actions, réactions, opinions, croyances, valeurs et attitudes
(Ibid.:7). Par cette seule et courte explication, on rejoint essentiellement les objectifs de la

compréhension du monde.

Par ce bref survol, il est légitime de constater que les intentions d’ouverture a la
diversité culturelle sont bien explicites dans les grandes visées éducatives. Comment ces
derni¢res se mettent-elles en pratique? La émerge notre questionnement. Voyons de fagon

plus concrete comment le PFEQ fait face a cette réalité.

En prenant comme référence principale le dernier programme scolaire québécois paru
en 2001, on a vu apparaitre différentes compétences qui font appel a I’ouverture et au
respect de la diversité. Lorsque nous examinons ces derniéres, nous nous interrogeons au
sujet des intentions qui y sont formulées a savoir si elles s’inscrivent dans une réelle

approche d’ouverture a la diversité culturelle et de reconnaissance de celle-ci. Nous nous



33

questionnons également sur la présence de méthodes ou d’approches qui puissent rejoindre
cette volonté. Leur pertinence ainsi que leur présence seraient espérées, surtout que nous
retrouvons dans la bibliographie du PFEQ le Rapport a I'UNESCO de la Commission
.internationale pour le 21° siécle, qui attribue a I’éducation la mission de faire de la
diversité un facteur positif de la compréhension mutuelle entre les groupes humains
(Delors, 1999). Selon ce méme rapport, I’éducation a pour mission de tisser des liens entre
les individus et «elle se définit comme véhicule des cultures et des valeurs, comme
construction d’un espace de socialisation et comme creuset d’un projet commun» (/bid:
49). Ici se dessine notre questionnement de recherche que nous appuyons de fagon non
exhaustive par quelques observations qui témoignent de notre doute quant au contexte dans

lequel se vit I’ouverture a la diversité culturelle dans les écoles québécoises.

1.8.10uverture a un monde restreint

Le PFEQ, par ses intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées dans le
domaine de I'univers social (MEQ, 2001), tend davantage a préparer I’éleve face A sa
propre histoire en lui donnant des outils de comparaison pour mieux comprendre les
différents groupes sociaux qui ont peuplé et peuplent encore notre territoire. Ce sera donc
sans s’attarder a I’autre qui est hors du territoire canadien. En effet, lorsque les €léves sont
invités a «découvrir I’existence d’une variété de cultures, de modes de vie, de religions et
d’organisations territoriales [pour initier] a la cpmpréhension, a 'ouverture, a I’accueil et
au respect de 'autre [...]» (MEQ, 2001: 176), c’est en renvoyant aux ancétres de notre
civilisation que les savoirs essentiels se réferent. Aussi, il est proposé dans I’explicitation

de la derniere compétence que «l’ouverture aux valeurs et aux croyances différentes [...]



34

enrichit et consolide [la] vision du monde et renforce des attitudes et des valeurs telles que
la tolérance et le respect de la différence [...]» (Ibid.). On fait encore référence a un monde
restreint géographiquement. Un monde qui ne laisse pas de place réelle aux autres, mais
bien a soi-méme et a sa culture a travers le temps. De plus, en ne s’appuyant que sur des
données théoriques, on s’éloigne de toute reconnaissance possible de la diversité culturelle;

perspective que nous creuserons davantage dans notre analyse du PFEQ.

1.8.2 Un vivre ensemble privilégié

Le domaine général de formation Vivre-ensemble et citoyenneté suggére comme
intention éducative de «développer des attitudes d’ouverture sur -le monde et de respect de
la diversité» (Ibid.: 50). Nous reconnaissons donc un souci porté a ’ouverture a 1’ autre.
Cependant, tel que mentionné dans le PFEQ, «[...] les domaines généraux de formation
constituent, [...] une toile de fond [...] favorisant la cohérence et la complémentarité des
interventions €ducatives [...]» (Ibid.: 42). Ils agissent davantage comme des propositions
de valeurs de I’ «€tablissement scolaire» plutdt que de présenter une €thique a développer.
Parlant d’éthique, une révision du programme d’enseignement religieux a fait naitre un
nouveau programme d’éthique qui verra le jour dans nos classes en 2008, le Programme
d’éthique et de culture religieuse (MELS, 2005). Si nous nous en tenons au présent PFEQ,
I’enseignement religieux est offert seulement aux catholiques et aux protestants faisant

ainsi place a peu d’ouverture, voire a de la discrimination face aux autres religions

présentes dans les classes québécoises (Smith et Foster, 1999).

En effet, c’est que nous appréhendons que ce qui est proposé dans le PFEQ ne fasse



35

appel qu’a la simple connaissance de quelques groupes culturels issus de la méme grande
famille occidentale, faisént alors davantage preuve d’ethnocentrisme que d’ouverture. Il est
d’autant plus surprenant de constater dans les références de ce méme programme la
présence du Rapport de la Commission internationale pour le 21° siécle (Delors, 1999) qui
propose un projet de vivre ensemble devant €tre mis en place de fagon encadrée. C’est
parmi les quatre piliers de 1’éducation que ce Rapport inscrit celui Apprendre a vivre
ensemble, apprendre a vivre avec les autres. La Commission propose, dans un cadre
égalitaire, des objectifs et des projets communs pour faire naitre la coopération, voire
I’amiti€ au détriment des préjugés et des sentiments d’hostilité (/bid.: 90). On y introduit la
nécessité de sortir du cadre fixe de la connaissance pour permettre I’interaction avec 1’ autre
afin d’en arriver a la reconnaissance de 1’autre dans sa diversité, ce que nous ne semblons
pas retrouver, a prime abord, dans le PFEQ. Ce qui nous pose probléme s’explique par le
fait qu’il y aurait un manque de cohérence entre les intentions de PFEQ et la facon de les
mettre en ceuvre. Dit autrement, les intentions clairement formulées ne seraient

accompagnées d’aucune compétence ou moyen digne de rencontrer ces dernieres.

Ce probléme devient encore plus criant en considérant que malgré la présence de
certaines politiques éducatives en faveur d’une ouverture a la diversité, on ne retrouve
encore aucune orientation précise et claire d’un enseignement qui laisserait une réelle place

a I’autre (Ouellet, 1998).

Compte tenu de la nécessité de nous ouvrir a I’autre afin de développer notre identité;
du besoin de reconnaissance pour que la rencontre avec |’autre (représentant de la diversité

culturelle) s’effectue en harmonie; et compte tenu de la présence évidente de I’autre dans la



36

société québécoise et dans ses préoccupations, notamment éducatives, il importe que le
systeme d’éducation prépare nos enfants a cette réalité et qu’il leur ouvre la voie vers
I’interculturalité. Afin d’enrayer les attitudes ethnocentriques et afin de permettre a tous et
a chacun d’en retirer une grande richesse, il est impératif que cette ouverture se fasse, au-
dela de la simple connaissance, dans un contexte de reconnaissance de l’autre dans sa
diversité. En somme, face a la nécessité de reconnaitre la diversité culturelle, il est
pertinent de nous demander si le systeme d’éducation au Québec est en mesure, en 2006, de
relever ce défi. C’est ce que nous tenterons d’analyser au regard de |’approche de
Panikkar. En effet, nous nous sommes arrétés sur cet auteur car nous pouvions retrouver
dans sa pensée une certaine « méthode » a suivre pour assurer une ouverture a la diversité

culturelle.
1.9 Question de recherche

Les intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées par le PFEQ peuvent-
elles s’inscrire dans une approche interculturelle se rapportant a celle proposée par

I"interculturalité de Panikkar et permettre la reconnaissance de [’autre?
1.10 Objectifs de la recherche

1-Analyser le Programme de formation de ['école québécoise afin de faire ressortir
les themes inhérents a "ouverture a la diversité culturelle pour évaluer s’ils favorisent

Iinterculturalité telle que pensée par Panikkar.

2-Evaluer les intentions d’ouverture a la diversité culturelle du Programme de

formation de I’école québécoise selon les criteres de connaissance ou de reconnaissance.



37

1.11 Pertinence sociale

La pertinence sociale de cette recherche tient du fait que la population québécoise
tend de plus en plus a se diversifier. En effet, la consultation des tableaux statistiques du
Ministére de I’Education, du Loisir et du Sport (MELS)? indique que cette tendance est
toujours en croissance et donc que le taux d’immigrants ne cesse d’augmenter. Les
données statistiques du MELS indiquent qu’en 2005, au-dela de 26 000 nouveaux arrivants
s’établissaient au Québec, ce qui représente une augmentation de plus de 3% par rapport a
2001 (Immigrants actifs admis au Québec et taux d'activité projeté selon le sexe (12 mai
2006)). De ce nombre, on peut dénombrer 483 enfants issus des familles immigrantes et
615 enfants adoptés (Immigrants admis au Québec selon la catégorie détaillée (12 mai
2006)). Au regard de ces données, des mesures doivent nécessairement étre mises en place
afin de répondre aux besoins de cette nouvelle société. C’est dans cette optique que

s’inscrit ce travail.

Evidemment, face a cette situation, le systéme éducatif doit certes étre impliqué, car
c’est dans ce dernier que les enfants évolueront et c’est ’endroit ou ils prendront contact
avec la diversité culturelle. C’est donc dans cette visée que s’inscrit cette recherche en
tentant de faire émerger la possible présence d’une approche interculturelle au sein du

présent programme de formation de I’école québécoise.

3 Pour de plus amples renseignements, il est possible de consulter ces statistiques au site Web suivant:

hup://www.mels.eouv.qge.ca/stav/index.htm




38

1.12 Pertinence scientifique

La préoccupation de ce travail devient encore plus impérative en considérant que peu
de recherches ont été faites sur la place de 1'autre dans le contexte scolaire québécois et que
malgré la présence de certaines politiques en faveur d’une ouverture a la diversité, on ne
retrouve encore aucune orientation précise et claire d’un enseignement qui laisserait une
réelle place a I'autre (Ouellet, 1998). Entre autres constations qui ressortent du travail de
Ouellet, on retient que I'ouverture a la diversité tend davantage vers |’égalisation des

chances de tous et chacun, plus que vers le partage avec la diversité culturelle.

A cet égard, la présente problématique s’inscrit directement au cceur de la
préoccupation de I’école québécoise en ce qui a trait a I’ouverture a la diversité culturelle.
En effet, par I’analyse du PFEQ au regard de I'interculturalité de Panikkar, ce travail
cherche a rendre 1’école apte a accueillir la diversité culturelle dans un esprit de partage des

cultures pour arriver a un mieux vivre ensemble avec et dans celle-ci.

Pour rendre pertinent le choix du cadre théorique, quasi uniquement basé sur les
écrits de Panikkar, il importe de souligner les travaux de Mme Dany Rondeau, directrice du
programme en éthiqﬁe a 'UQAR et de M. Robert Vachon, directeur de I’Institut
Interculturel de Montréal, tous deux s’intéressant a la pensée de Panikkar. Ces derniers
ayant accepté de partager leur conception de I’approche interculturelle de Panikkar, ils ont

permis d’enrichir le présent travail.

De surcroit, I’ouverture a [’autre est une question d’actualité sur laquelle on ne peut

fermer les yeux. Au contraire, il est nécessaire de s’outiller pour arriver a développer des



39

relations interculturelles respectueuses et riches en partage qui seront bénéfiques pour tous.
S’interroger sur la pertinence en éducation d’intégrer un dialogue interculturel permet de

préparer les enfants a leur monde d’aujourd’hui.



40

CHAPITRE 2 LE CADRE THEORIQUE

2.1 Posture épistémologique de la recherche

1l importe, avant de nous lancer dans la matrice théorique qui servira d’assise a notre
recherche, d’énoncer dans quel paradigme nous nous inscrivons en tant que chercheure. De
facon cohérente avec le sujet qui nous intéresse, nous adhérons a une conception qui admet
la pluralité des réalités et donc qui considere qu’il est «<impossible d’avoir une connaissance
objective de la réalité» (Giordano, 2003; 20). Essentiellement, c’est dans la posture
épistémologique interprétative, ou le chercheur s’engage a interpréter son objet de
recherche, que s’articule ce mémoire. Bien que nous oeuvrons dans une recherche
théorique, la problématique nous animant personnellement, il devient difficile de nous
dissocier totalement de ce dernier. De ce fait, nous revétons le role du chercheur subjectif
qui nous obligera a déployer des moyens pour objectiver les données que nous recueillerons
(Savoie-Zajc et Karsenti, 2004). Nous reviendrons sur les criteres de rigueur appropriés a

la recherche interprétative.

Notre cadre théorique sera majoritairement constitué des écrits de ou sur, Raimond
Panikkar (1979, 1985, 1998, 1999), Docteur en science, théologie et philosophie et
professeur a Harvard. Cet auteur a été retenu pour son approche interculturelle. Nous nous
intéressons a cette derni¢re parce qu’elle propose une « démarche » qui vise a rejoindre la
diversité culturelle dans un dialogue qui permettrait d’élargir les horizons de
compréhension de chacune des cultures en accédant a la reconnaissance de la diversité. Par

sa volonté d’aller au-dela de la raison, cette approche trouve ais€ément sa place dans une



41

recherche interprétative. En effet, les orientations de ’'une et de I’autre se rencontrent dans

le désir d’établir une relation avec la diversité par |’ interprétation.

Des nombreux écrits et concepts pensés par Panikkar, nous nous attarderons en
particulier aux suivants: interculturalité (religion, culture et philosophie); dialogue
interculturel (dialogue dialogal) et dialogue (ou critique) intraculturel; herméneutiques
diatopique, diachronique et morphologique; vision englobante; équivalents homéomorphes;
logos et mythos et respect. Ces derniers permettront de situer 1’approche interculturelle et
de la rendre concrete. Ces concepts se retrouveront dans la grille qui guidera 1'analyse de

contenu du PFEQ.

Ce cadre théorique quasi unique sera mis en relation avec d’autres auteurs qui pronent
également une ouverture a la diversité culturelle. Nous nous sommes en effet intéressé a
Martine Abdallah-Pretceille (1999) pour son éthique de I’altérité. Pour cette auteure, «La
simple connaissance de |’autre peut entrainer un rapport de domination, la catégorisation et
I’attribution, et est loin du but de la découverte et de la rencontre.» (1999:65) Nous avons
également retenu les écrits du cofondateur et ancien directeur général de I'Institut
Interculturel de Montréal (IIM), Robert Vachon, qui s’est penché davantage sur la situation
de I’Occident face a 1’ouverture possible aux autres dans le contexte de dialogue
interculturel proposé par Panikkar. A également contribué a notre réflexion, Fernand
Ouellet qui s’est intéressé, entre autres, a la formation des maitres en matiere d’éducation

interculturelle (1998).

L’organisation de ces éléments théoriques justifiera la crédibilité ainsi que la



42

pertinence de nos assises théoriques en assurant la cohérence, la complétude et la non-

contradiction par une argumentation logique de ces derniers (Savoie-Zajc et Karsenti,

2004).

Finalement, afin de mieux situer notre analyse dans le cadre d’un contexte faisant
appel a la connaissance ou a la reconnaissance de la diversité culturelle, une derniere

section circonscrit ces deux concepts afin de les rendre opérationnels.
2.2 L’approche interculturelle (ou interculturalité)

Comprendre !'interculturalité qui, au sens panikkarien exprime I’indissociabilité et la
coexistence ou co-occurrence de la religion, de la culture et de la philosophie, permet de

nous initier a la compréhension de 1’approche interculturelle.

Lorsque Panikkar considere la religion, il la comprend au sens des croyances qui
relient' ’homme 2 son monde et a ce qui l’entoure; cette derniere se manifestant
différemment pour chacun de nous. La religion se rapporte a la foi, a ce qui guide vers le
destin, c’est donc elle qui permet a I’homme d’avancer. En effet, croyant en quelque chose,
I’homme tend a atteindre cette chose et il vit pour I'atteindre. La religion doit donc étre

comprise comme la relation au sacré, soit une relation qui relie le sacré (idéaux ou

croyances), le monde et I’homme (relation cosmo-théo-andrique) (Panikkar, 1999).

Pour ce qui est de la philosophie, telle que considérée dans notre monde occidental,

* Le verbe «relier» vient du latin «religio» qui a donné «religion». C’est en ce sens premier que
Panikkar utilise le mot «religion». Ce mot a donc une signification plus proche de celui de «croyances» que

de celui d’une confession dogmatique. (Précision apportée par Dany Rondeau)



43

elle représente une quéte de vérité universelle qui repose sur la raison. Cette derniere
définition ne saurait satisfaire la vision de la réalité qui soutient cette recherche et qui
s’inscrit, rappelons-le dans une posture €pistémologique interprétative. Cette définition
contraignante de la philosophie n’est donc pas celle utilisée dans I’interculturalité. En effet,
elle differe largement de la philosophie interculturelle qui tend a faire place aux différentes
philosophies. Dans la vision interculturelle de la philosophie, aucune philosophie ne
détient la Vérité absolue. «L’activité philosophique est une activité de reconnaissance

avant d’étre une activité de pure connaissance» (Panikkar, 1998:106).

Enfin, pour compléter la compréhension de I'interculturalité, le concept de culture est
indispensable et indissociable des deux derniers (/bid.:101).  Généralement, nous
considérons 'idée de la culture comme «un .tout complexe qui comprend la connaissance,
les croyances, I’art, la morale, le droit, les coutumes et les autres capacités ou habitudes
acquises par I’homme en tant que membre de la société» (Cuche, 2004:16). La culture
étant propre a chaque groupe humain et se distinguant dans chacun d’eux. Toutefois, il
importe de comprendre ce concept au-dela des seules traditions culturelles, c’est pourquoi

nous élaborerons davantage sur ce dernier concept qui est a ['origine de notre

problématique.

2.2.1 La culture

En plus de nous fournir des traditions tangibles, la culture se veut également porteuse
d’un regard sur le monde qui lui est propre. Toutefois, nous ne saurions la confondre avec

’expression allemande weltanschauung ou viston du monde, couramment utilisée pour



44

désigner les conceptions des grandes «familles» de la diversité, soit les Occidentaux, les

Autochtones, les Africains, etc.

Ainsi, dans la démarche interculturelle, la culture doit se comprendre comme le
mythe, qui symbolise «ce en quoi nous croyons de telle maniere, a pieds joints, que nous ne
nous rendons méme pas compte que nous y croyons» (Panikkar, 1998, 109). En effet, le
mythe est, pour Panikkar, une notion trés importante lorsque nous parlons de culture et elle
ne peut pas s’en dissocier. L’idée de mythe utilisée par l’éuteur se distingue de celle de la
mythologie que ’on définit généralement comme étant une «construction de I’esprit qui ne
repose pas sur un fond de réalité» (Larousse, 2001, 684). Chaque culture se définit de
maniere inconsciente par un mythe qui fournit I’horizon d’intelligibilité, (ou les outils de
compréhension) qui délimite le cadre dans lequel se trouvent toutes les idées et les
convictions qui permettent de comprendre et de donner un sens a la réalité. En ce sens,
chaque culture posséde un mythe englobant qui est déterminé par le temps et par le lieu
dans lesquels il évolue. Dans chaque culture émergent du mythe, de fagon toujours
inconsciente, les critéres du bon et du vrai, d’ou un lien étroit avec la notion de foi,
comprise comme les croyances. En effet, la foi, le fait de croire en quelque chose, est

influencée par le mythe et tout comme le mythe, la foi est «inquestionnable».

Pour nous approcher davantage du discours interculturel, nous devons considérer la
culture comme un genre unique, qui ne soit pas issu d’une culture supréme ni une sous-
classe de celle-ci. Cette idée appuie celle de la vision englobante, qui est le résultat
recherché par le dialogue, soit une cosmovision par laquelle les différentes cultures

arriveraient, en réunissant par le dialogue leurs différentes fagcons de voir les choses, a



45

trouver des solutions, invisibles aux yeux d’une seule culture, pour régler les problemes
existants de notre plancte. De cette facon, on regarde le monde a travers plusieurs regards.
Reconnaitre et mettre notre confiance en une seule culture reviendrait a prétendre qu’une
certaine culture se veut supérieure aux autres; les autres, les «sous-cultures», devant des

lors s’orienter vers |’ atteinte des idéaux de cette Culture.

Panikkar va encore plus loin lorsqu’il soutient que méme 1'idée de nature humaine est
une abstraction, car il n’est pas possible de rassembler tous les étres humains dans une seule
union; pas plus qu’il n’existe d’universaux culturels, soit des «contenus concrets de
significations valables pour toutes les cultures, pour I’humanité de tous les temps»
(Panikkar, 1998, 110). Il reconnait toutefois I’existence d’invariants humains, qui sont,
d’une culture a I’autre, vécus différemment. Nous pouvons comparer cette idée d’invariants
humains a celle des «besoins humains», soit manger, aimer, se vétir, penser etc. Chaque

humain retrouve ces invariants dans sa vie sans toutefois les vivre de la méme fagon.

Autre trait distinctif de la culture: elle n’est pas objectivable. En effet, en
comparaison avec la science, qui est la recherche d’objectivité, la culture ne nous soumet
pas a un regard objectif, ne nous livre pas la Vérité, mais nous permet de voir le monde a
travers une subjectivité, laissant donc a chaque homme la place qui lui revient pour
s'épanouir et a chaque mythe, la liberté de se vivre. De plus, le mythe émergeant de la
culture, ne demeure mythe que pour celui qui y croit et des qu’il est mis en question, il n’est

plus mythe.

En somme, I’interculturalité serait issue des différentes relations qui se vivent entre la



46

religion, la philosophie et la culture de chaque civilisation, de chaque homme. Pour qu’il y
ait interculturalité, il doit y avoir une rencontre entre les différentes cultures, religions et

philosophies; une rencontre entre soi et |’ autre.

C’est a ce moment qu’entre en jeu le dialogue interculturel’ comme méthode ou
processus a privilégier pour rendre concretes et pertinentes ces rencontres interculturelles

dans I’optique d’interculturalité.
2.3 Le dialogue interculturel

En considérant les différents maux apportés par les valeurs et les croyances de la
modernité, Panikkar propose une démarche qui vise a aller «voir» a I'intérieur de la réalité
de chacune des cultures pour y trouver des «richesses» qui, réunies, permettront de creuser
jusqu’aux souches des problemes pour ensuite mieux les orienter dans le monde réel. Le
dialogue interculturel est une approche qui permet d’établir un pont entre les cultures et/ou
les religions sans qu’une en particulier ne s’impose aux autres. C’est la recherche de

fécondation et d’enrichissement mutuels qui le motive.

Pour réaliser une telle approche, il faudra passer par quelques obstacles. Le premier
et non le moindre sera d’étre en mesure de contrer les différences des langues qui

distancieront les «dialogants». Incontournable, cette difficulté est une montagne a gravir

° Panikkar utilise également le terme dialogue dialogal. La nomination dialogal signifie que ce
dialogue se situe au-dela du pensable (logos), il ne cherche donc pas a la compréhension rationnelle. C’est
I’acceptation d’un tout autre point de vue. Sans argumentation, c’est par ['expérience vécue et par les
témoignages de l'autre que s’effectue ce dialogue (Rondeau, 2001). Le terme dialogue interculturel sera

préféré dans ce travail.



47

afin de permettre une rencontre interculturelle. Cette difficulté de langue, lorsque sont
confrontées deux cultures différentes avec deux langues différentes, ou avec la méme
langue, grandit jusqu’a devenir quasi impossible a régler. C’est pourquoi, selon Panikkar,
nous devons, dans un premier temps de la rencontre entre deux personnes, issues de
cultures différentes, faire la recherche d’équivalents homéomorphes. Pour y arriver, il faut
aller au-dela de nos conceptions, (qui représentent pour nous la vérité) et trouver une zone
de signification ou nous serons en mesure de déterminer ce qui, dans I’autre culture, a la
méme fonction et poursuit le méme but qu’une notion, qu’un objet ou qu’un concept a,
dans notre culture. La recherche d’équivalents homéomorphes consiste a trouver sur le
plan fonctionnel ce qui nous ressemble, ce qui nous assemble. Leur présence constitue une

condition au dialogue interculturel.

Il faudra toutefois demeurer vigilants pour ne pas tomber dans le piege de la
comparaison. 1l ne s’agit pas ici de savoir qui fait mieux ou qui dit mieux, mais bien de
trouver un «terrain» sur lequel pourra s’amorcer un dialogue qui aura du sens pour chacun.
Cet obstacle n’est toutefois pas le seul a surmonter pour arriver a pratiquer le dialogue
interculturel. Sous la forme d’un processus, seront explicitées les différentes étapes qui
devront étre parcourues par les personnes désirant entrer en dialogue interculturel. Bien
qu’il n’y ait sans doute pas une seule fagcon d’y parvenir, les étapes qui sont présentées sont

tout au moins les incontournables du dialogue interculturel tel que présenté par Panikkar.

2.3.1 La méthode décortiquée

Le dialogue intraculturel (ou critique intraculturelle, Panikkar utilise les deux



48

termes) s’impose comme préalable a tout dialogue interculturel, tout en faisant partie
intégrante de celui-ci. Cette critique est en fait une préparation essentielle au dialogue.
Quiconque veut entrer en dialogue interculturel devra, dans un premier temps, se connaitre
lui-méme dans sa culture et porter un regard critique sur cette derniere. Cette connaissance
se rapporte a la culture actuelle de celui que nous nommerons le «dialogant», a son histoire
et a son évolution a travers le temps. C’est par la prise de conscience de sa propre culture
que se dévoile le mythe englobant de celle-ci. Le «dialogant» doit connaitre la conception
du monde qui I’anime avant de pouvoir interpréter celle de ’autre. Cette critique devient
encore plus vivante lorsque se rencontrent deux conceptions différentes entre soi et I’autre
et qu'émergent alors les mythes respectifs de chacun (Rondeau, 2001:149). D’ou

I’importance de bien connaitre sa propre culture.

Une fois les mythes respectifs, non pas démystifiés mais mis a jour et transformés en
un nouveau, viendra le rapprochement entre les «dialogants», a travers leur culture. Afin
d’étre en mesure d’interpréter et de comprendre le mythe qui sévit chez 'autre, nous
devrons nous en imprégner jusqu’a en €tre convaincus, voire convertis. C’est de cette
fagon que nous pourrons comprendre comment ce dernier se pergoit et comment il congoit
et comprend le monde dans lequel il vit; quelle vision du monde il a. Pour arriver a un tel
rapprochement, Panikkar utilise la théorie de !’interprétation; [’herméneutique. Selon le
Dictionnaire des Sciences Humaines, [’herméneutique «repose (...) sur une interprétation,
laquelle requiert un dialogue entre (une) tradition et ce qui est a interpréter» (Dortier,

2004:304).

Panikkar propose trois types d’herméneutique pour arriver au dialogue interculturel;



49

les herméneutiques diachronique, morphologique et diatopique. Toutefois, parmi les trois
types, seule I’herméneutique diatopique permettra ’acces au mythe et aux symboles de
'autre et ce, de la méme fagon qu’ils sont ressentis par ce dernier. Par herméneutique
diatopique, Panikkar entend, «une réflexion thématique sur le fait que les topoi non reliés
historiquement rendent problématique la compréhension d’une tradition a 1’aide des outils
propres a une autre» (1999, 213). Alors que ’herméneutique est une méthode qui vise a
réduire ou a €éliminer la distance entre un objet connu et un sujet qui interprete ce dernier, la
spécification diatopique vient préciser que c’est pour la compréhension d’un certain
contexte, non pas d’une époque a une.autre dans une méme culture (herméneutique
diachronique), ni a l'intérieur d’une méme culture a une méme €époque (herméneutique
morphologique), mais plutot afin de traverser la frontiere d’un présent a un autre présent,
d’un lieu a un autre, d’une culture a une autre. Nous nous intéresserons a ces concepts sans
toutefois nous livrer a la pratique de la méthode herméneutique en tant que telle.
Néanmoins, il demeure pertinent de noter que 1’approche de Panikkar s’inscrit dans une
visée interprétative tout comme notre recherche, justifiant une fois de plus le choix de cet

auteur dans notre cadre théorique.

En somme, la présence des trois herméneutiques, dans le processus du dialogue
interculturel, est nécessaire, d’abord pour bien nous reconnaitre dans notre culture dans le
temps et dans I’espace (herméneutiques diachronique et morphologique), mais aussi pour
nous approcher assez pres de 1’autre d’une telle facon que nous puissions ressentir ce que
ce dernier ressent de la méme facon qu’il le ressentirait lui-méme (herméneutique

diatopique). Cette exploration, cette approche, doit se vivre de fagon réciproque, soit d’une



50

maniere ou chacun des «dialogants» sera en mesure de voir le mythe de |autre,
d’apprendre la culture qui anime ce dernier tout en voyant sa propre culture et en

découvrant son propre mythe.

Ainsi mis en relation interculturelle, ¢’est lorsque les «dialogants» arrivent a trouver
un nouvel horizon de signification, issu de leur milieu respectif, qui offre une nouvelle
facon de voir et de comprendre les choses que le dialogue interculturel prend toute sa
forme. Chez chacun des «dialogants», il y aura donc une prise de conscience sur son
propre mythe, ce que Panikkar appelle la démythisation, en méme temps que se produira un
éclaircissement sur une autre facon d’interpréter. S’effectuera alors une transmythisation;
lorsque le mythe est découvert, lorsqu’il est mis en question, il n’est plus mythe, mais par la

rencontre avec I’autre mythe, il se transforme pour en former un nouveau.

Cette rencontre, ce dialogue, ne pourrait pas se faire sans le respect mutuel de chacun.
[I faut comprendre ici le respect dans sa signification positive soit a I’encontre de la
tolérance des «formes de vie que nous n’approuvons pas ou mémes celles que nous
considérons comme pernicieuses» (Panikkar, 1998:111). Le respect de I'autre doit étre
compris comme un engagement envers 1’autre, plutot que d’en appeler a la passivité. 11 doit
entrainer chez le «dialogant» la pratique de I’impératif catégorique de Kant qui stipule : ne
jamais traiter une personne humaine autrement que comme une fin en soi» (Canto-Sperber,
1996:1352) et non comme un moyen. L’atteinte de ce respect représente, apres le langage
et la recherche d’équivalents homéomorphes, un autre défi de la démarche interculturelle.
En effet, Panikkar fait du respect mutuel une condition du dialogue interculturel. (Panikkar,

1998:123)



51

De plus, pour réaliser un réel dialogue interculturel, il faudrait trouver un terrain
neutre ou aucun mythe vit ou ne domine, ce que Panikkar nomme le no man’s land. Ce
dernier étant issu d’un monde utopique, nous devrons donc toujours réaliser le dialogue

interculturel a I’intérieur d’un mythe.

Le dialogue interculturel nous permet donc d’ouvrir nos yeux, d’orienter notre regard
vers un nouvel horizon de signification, quelque part entre notre culture et celle de I’autre.
Par ce dialogue, nous ne chercherons pas a comprendre au sens de raisonner 1’autre, car
notre propre raison ne peut s’utiliser que sur notre terre, dans le temps et I’espace donnés de
notre culture. «Nous ne pouvons pas comparer, mais nous pouvons et devons apprendre
des sagesses des autres philosophies et cultures et donc critiquer» (Panikkar, 1998:122). Le
dialogue interculturel, ne propose pas de mettre completement de coté la raison (pour
désigner la raison Panikkar utilise le terme grec logos) ni la volonté de faire changer les
choses, car selon Panikkar, il faut seulement surmonter toute idolatrie envers ce qui nous
est présenté comme la vérité, qui nous aveugle et qui nous empéche de voir notre monde tel

qu’il est.

Pour vy arriver, il faut considérer, a la fois la fonction et le pouvoir du mythe, sans
toutefois omettre d’y inclure, comme le postule Panikkar, la présence «indispensable mais
non exclusive» de la raison de I’homme, de son logos. Bien que nous ne nous soyons pas
attardés a cette notion de logos, qui représente la compréhension rationnelle, elle demeure
essentielle dans une démarche vers I'interculturalité. 1l faut d’abord reconnaitre que la
raison n’opére que sur son propre terrain, dans son propre mythe et donc qu’elle ne serait

d’aucun secours pour comprendre I’autre. S’en servir face aux autres cultures reviendrait a



52

faire de la comparaison avec ces dernieres, et tel que mentionné ci-dessus, ce n’est pas le
but encouru par l'interculturalité. Nonobstant ce rappel, pour arriver a une réelle
comparaison, il faudrait se situer en terrain neutre, la ot aucune culture ou aucun mythe ne
domine |’autre, ce qui paralt encore utopique, comme nous l’avons souligné avec 1'idée du
no man’s land. Toutefois, c’est en accédant au logos que le mythe se révélera a I’homme.
En effet, bien qu’il se situe au-dela du pensable, le mythe ne pourrait pas exister sans le
pensable. C’est en se révélant a [’homme, par le logos, que le mythe se dévoile a celui-ci.
Par contre, dés qu’il est mis a nu, nous ’avons déja mentionné, le mythe n’est plus et il
s’est déja transformé en un nouveau mythe, auquel I’homme croira sans savoir qu’il y

croira. ..
2.4 Une ouverture a la diversité culturelle appuyée et partagée

Par souci d’ouverture et pour étre cohérents avec le sujet de cette recherche, nous
proposons ici de faire le lien entre les concepts inhérents a 1’approche interculturelle de
Panikkar pensés par différents auteurs s’intéressant tant6t au dialogue interculturel, tantdt a
I'ouverture a la diversité culturelle. Cette section sert également a apporter quelques
précisions sur des termes qui pourraient a prime a bord sembler similaires. Nous

présenterons également certaines idées a nuancer face a ’interculturalité.

En effet, afin de répondre aux exigences de solidité et de rigueur du cadre théorique
(Gohier, 2004) la section qui suit tente de créer, entre chacun des concepts, une continuité,
une logique ou du moins une cohérence qui permet d’asseoir la pertinence et la crédibilité

de cette recherche. Nous ne pourrons toutefois pas nous dissocier de toute subjectivité



53

comme il s’agit d’interprétations que nous présentons. Néanmoins, comme elle ne peut pas
étre enrayée, cette subjectivité fait partie de la créativité attendue chez le chercheur
(Gohier, 2004 et Bardin, 2003). Malgré tout, dans un souci de rigueur, c’est par un
discours critique que nous tisserons les différents liens de cette mise en commun de
concepts afin d’assurer la profondeur de 1’analyse de ces derniers et afin d’éviter qu’ils
soient présentés tel un «ramassis et collage hétéroclite d’informations», pour reprendre les

termes de Christiane Gohier (Karsenti, 2004: 88).

Enfin, c’est dans le souci de rendre plus concrete et juste la compréhension du
dialogue interculturel que nous tentons de créer ce réseau conceptuel. Nous procéderons a

partir des concepts retenus chez Panikkar pour bétir ce réseau conceptuel.

2.4.1 Concept de vision englobante

L’idée de la fenétre (Panikkar, 1999) par laquelle nous regardons pour comprendre le
monde est une image qui nous permet de bien saisir le concept de vision englobante. En
effet, cette fenétre est déterminée par notre culture et au-dela du cadre de cette derniere, il
nous est impossible de voir plus large que ce sur quoi elle s’ouvre; elle englobe et délimite
notre champ de vision. Par sa vision englobante, Panikkar ne suggere-t-il pas de réunir ou
méme d’abattre toutes les fenétres afin d’agrandir I’horizon offert par ces fenétres? Pour y
arriver, il faut essentiellement la présence du dialogue interculturel. La vision englobante

est la fécondation des différentes fenétres par lesquelles regardent les diverses cultures.

Il ne faudrait toutefois pas confondre cette vision englobante avec ce que propose un

des objectifs du PFEQ, soit la «construction d’une vision du monde» (MEQ, 2001:6). Cette



54

vision du monde, ou weltanschauung pour reprendre le terme de la philosophie allemande,
«définit une attitude générale face a la vie. Elle integre a la fois une représentation globale
de la réalité (monde physique et social) ef un type d’engagement existentiel» (Dortier,
2004:847). La vision du monde, ainsi définie, dépasse le cadre de la connaissance passive
et entraine une prise de position face a la diversité. Néanmoins, il ne faut pas perdre de vue
que cette vision est le construit d’une culture particu.liére, elle représente une seule fenétre
pour regarder le monde. Elle ne rejoint donc pas les autres visions, mais s’opére a méme le
mythe englobant. Alors que la vision du monde pose un regard sur le monde, la vision
englobante reconnait les différents regards qui peuvent étre posés de part et d’autres selon
les différentes cultures. Le caractére englobant représente donc la fécondation des

différentes conceptions qui sera créée par le dialogue interculturel.

Plus pres du concept de vision englobante peut se trouver celui du vivre ensemble tel
que défini par le Rapport a I’'UNESCO de la Commission internationale sur I’éducation
pour le 21° siécle que nous avons vu dans la problématique. En effet, partant du fait que
ces deux derniers représentent des buts a atteindre, on peut tisser un rapprochement dans
leur désir de faire naitre dans la diversité culturelle de nouveaux liens respectueux et des

nouvelles facons de considérer I’ autre.

2.4.2 Concept d’interculturalité

L’interculturalité est un, sinon le concept central de la démarche de Panikkar. En fait,
il représente a la fois la méthode et le but de 1’approche interculturelle (Rondeau, 2001).

Malgré qu’il puisse paraitre utopique a premiere vue de concevoir le rassemblement de tous



55

les aspects qu’elle prétend rejoindre (religion, culture et philosophie), cette interculturalité
invite a la reconnaissance de la diversité culturelle de fagcon analogue au concept d’altérité

tel que pensé par Martine Abdallah-Ptreceille(1999).

En effet, ’ouverture a I’altérité, pour cette auteure, permet de comprendre ce qui
anime et ce qui se vit chez I’autre de la méme fagon que le veut I'interculturalité; soit non
pas dans une optique d’un savoir généralisé, mais plutdt dans le désir de partage de la
diversité culturelle. «L’objectif (de l'ouverture a [’altérité) est donc d’apprendre la
rencontre et non pas d’apprendre la culture de I’autre (...)» (Abdallah-Ptreceille, 1999:59).
Par I’idée de rencontre, elle souléve déja I'importance du contact, comme le fait le dialogue
par la nécessité de mutualité. Aussi, cette conception suggere sur le plan éthique d’étre
responsable face & la relation avec 'autre. «Il s’agit d’agir avec et non pas sur autrui»
(Ibid.;69). Un grand souci est porté au respect nécessaire a la relation avec I’autre; une
relation qui entrainera une action; le dialogue interculturel. L’interculturalité et 1’altérité

cherchent toutes deux la rencontre des cultures en présence.

Ces deux concepts, qui s’inscrivent aisément dans la méme posture épistémologique
que cette recherche, soit I’impossibilité de prétendre tout connaitre et de posséder la Vérité,
nous amenent a mettre en évidence le fait que la culture ne peut pas étre objectivée ni
cantonnée dans un savoir fixe. Comprendre la culture induit nécessairement une grande
subjectivité de la part de celui qui la transmet tout autant de celui qui la regoit.
Personnellement, en tant que chercheure, nous ne nous dissocions pas de cette subjectivité
en partant du simple fait que nous représentons le premier instrument avec lequel nous

travaillons (Savoie-Zajc, 2004:127). C’est pourquoi nous réitérons que ces intuitions



56

demeurent interprétatives selon les connaissances que nous possédons et selon le bagage

théorique que nous avons accumulé jusqu’a aujourd’hui.

2.4.3 Concepts inhérents au rapport a I’autre

Par la démarche qu’il propose, Panikkar n’adhére pas a une conception
monoculturaliste. Comme nous |’avons précédemment présentée, cette attitude tente d’unir
toutes les cultures sous une seule. Pour Panikkar, il est tout a fait impossible d’arriver a un
tel consensus. Les obstacles qui se dressent au dialogue sont assez persuasifs pour en
démontrer I’absurdité. La seule condition du respect mutuel étant balayée de la main par le
monoculturalisme est assez pour démontrer I'incompatibilité de ce dernier avec une
approche interculturelle. Cette visée d’une Culture s’inscrit dans celle d’universalité et
repousse a la fois tout particularisme, car elle propose une voie unique. En effet, a vouloir
rejoindre toutes les cultures sous la méme conception de ce qu’est ’homme et de son role
par rapport au monde, on renie la présence de I’autre tel qu’il est. Malheureusement, cette
conception nous colle a la peau par notre statut occidental et il nous fait bien peur de penser

qu’elle définit probablement notre mythe...

Loin du monoculturalisme, le dialogue interculturel ne cherche pas non plus a
s’inscrire dans une vision multiculturaliste ou se juxtaposent différentes cultures. Pour
Panikkar, cette attitude ne peut s’avérer ni praticable ni possible car elle tente de réunir ce
qui est incompatible. «Le multiculturalisme nous conduit a une guerre des cultures (avec la
déroute prévisible des moins forts) ou nous condamne a un apartheid culturel qui 2 la

longue se fait lui aussi irrespirable» (1998:116).



57

Ce qu’il pourrait admettre comme se rapprochant le plus du rapport a 1'autre qu’il
défend, serait le pluriculturalisme qu’il définit comme [’existence de différentes cultures
s’épanouissant dans leurs lieux respectifs et d’ou un respect mutuel s’installe entre chacune
d’elles, sans qu’elles ne cherchent a se «connecter» les unes aux autres ou a dominer les
autres (Panikkar, 1998). Toutefois, ce rapport a l’autre n’en est pas vraiment un, car bien
qu’il y ait présence de respect, aucune relation ne se crée, donc il n’y a aucune possibilité

de dialogue interculturel.

C’est donc uniquement dans une approche d’interculturalité que peut aboutir le
dialogue interculturel. Ainsi, chacune des cultures est invitée a reconnaitre que d’autres
cultures vivent de facon différente et ont des visions du monde différentes. Plus encore, par
la voie du dialogue interculturel, [!interculturalit¢é cherche la fécondation et
I’enrichissement mutuels pour arriver a développer une vision englobante issue des
différentes conceptions. Différents ponts seront ainsi créés afin de permettre la coexistence

et la co-occurrence des différentes cultures.

2.4.4 Le concept d’herméneutique

Que nous parlions d’herméneutique ou d’interprétation, nous ceuvrons dans le méme
champ sémantique, car le premier est la science de 'autre. La définition de cette science
révele qu’elle «repose sur une interprétation, laquelle requiert un dialogue entre (un) et ce
qui est a interpréter (Dortier, 2004:303). 1l doit donc y avoir, pour qu’il y ait interprétation
de I'autre, un contact par le dialogue avec 'autre. Cette nécessité d’établir une relation

avec autrui pour rendre |’interprétation possible se vit également avec le concept de



58

reconnaissance. En effet, la reconnaissance, nous le verrons dans la section 4.5, nécessite
la présence de 'autre. Sans cette condition, la reconnaissance ne peut pas avoir lieu. Nous
créons donc ici un parallele entre interprétation et reconnaissance; tous deux s’animant en
fonction d’autrui. Ce parallele devient encore plus parlant face a la diversité culturelle
lorsque nous considérons 1’aspect diatopique de I’herméneutique qui cherche a diminuer la
distance entre deux frontieres, deux cultures, deux présents. En effet, nous ne pouvons pas
prétendre comprendre |’autre, représentant de la diversité culturelle et interpréter son
horizon de significations sans €tre en relation avee ce dernier. Nous ne pouvons pas avoir
la conviction de connaitre !’autre si nous ne nous sommes jamais rencontrés, si nous ne
sommes jamais entrés en dialogue, si nous n’avons pas reconnu en lui une richesse a

partager, a interpréter, a adopter.

La reconnaissance de l’autre et l'interprétation de ce dernier dans la démarche
interculturelle nous ramenent, encore une fois, au regard de Sartre lorsqu’il s’intéresse au
pour-autrui, a I’existence d’autrui (Sartre, 1968). Ce dernier qualifie le regard de |’autre de
spatialisant et temporalisant. 11 y aurait donc une distance entre le regardé et le regardant
tout comme le regard serait simultané. «(L)a simultanéité suppose la liaison temporelle de
deux existants qui ne sont li€s par aucun autre rapport. (...) Elle suppose la co-présence au
monde de deux présents envisagés comme présences-a.» (Sartre, 1968:325). Ftre en
relation avec 1’autre, c’est créer le moment ou devient possible I’interprétation, ou devient
envisageable le dialogue interculturel, ou peut naitre la reconnaissance de |’autre et le
partage de la diversité. Sans la présence de I’autre, le soi ne peut pas savoir qui il est, il ne

peut pas savoir qui "autre est. Pour créer le dialogue interculturel, on doit donc réduire



59

’espace entre le soi et ’autre de fagon a entrer en relation.
2.5 Connaissance et reconnaissance

L’ objectif de cette recherche étant d’analyser le PFEQ selon son implication quant a
’ouverture a la diversité culturelle et selon la perspective dominante dans laquelle s’inscrit
cette ouverture (connaissance ou reconnaissance), nous avons défini ce que représentaient
pour nous ces deux criteres d’évaluation afin d’assurer une rigoureuse évaluation. Nous
nous sommes penchés sur différentes conceptions des termes connaissance et
reconnaissance afin de pouvoir circonscrire la définition de ces derniers et ainsi mieux
évaluer chaque unité de sens dans la grille d’analyse. L’étude, non exhaustive, de ces
notions fut rendue possible par une revue de littérature dans le champ des sciences sociales
en général, et plus particuliérem'ént face a certains écrits s’intéressant au domaine de
I’éducation. Nous n’avons toutefois pas la prétention d’avoir décortiqué en profondeur ces
deux termes. Le but de cette section est d’étaler certaines conceptions, pour en faire

ressortir notre propre compréhension et ainsi soutenir notre €valuation des unités de sens.

2.5.1 Connaissance

La définition du concept de connaissance ne s’avere guere facile. En effet, ce dernier
se partage selon différents aspects (Rey, 2005:1779). D’abord, il varie selon son nombre
qui fait parfois appel a la connaissance ou parfois aux connaissances. Aussi, la
connaissance peut étre entendue comme un processus, soit faire la connaissance de
quelqu’un, ou comme un contenu, soit la somme de connaissances. Enfin, elle peut revétir

un sens singulier, soit propre a la personne ou un sens théorique, empirique et scientifique



60

(Ibid.:1780)

Le concept de connaissance sera présenté a travers différentes perspectives; par un
survol historique de I’utilisation du terme connaissance et des différentes définitions qui y
sont attribuées et a 1’aide d’applications en diverses situations. Nous terminerons avec les
indicateurs relatifs & notre propre conception de la connaissance que nous aurons retenus
des diverses définitions consultées. Ces derniers nous auront guidée dans 1’évaluation des

unités de sens.
2.5.1.1 Petite histoire de la connaissance

Au cours des années, la signification de connaissance a pris diverses orientations et
elle a méme été sujette a une théorie (De la Garanderie, 2002). Il ne s’agit pas tant de
dresser 1’évolution chronologique que de présenter les différentes définitions fournies par

les multiples domaines qui I’ utilisent.

Tout d’abord, en général, la connaissance est considérée comme un rapport de la
pensée a la réalité extérieure. Elle engage une notion de vérité et s’associe aux criteres
d’universalité et de nécessité, «elle est une opinion vraie, accompagnée de raison» (Notions
1, 2004:197). Cette idée est également partagée par Fourez et ses collaborateurs, lorsqu’ils
considérent que «(l)e propre des connaissances humaines [...] est d’étre utilisables dans une
pluralité¢ de situations» (Fourez et all., 1997: 83). On souligne ici le critere de

«transférabilité» des connaissances (/bid. ).

Plus pres des préoccupations de ce travail, le Dictionnaire actuel de !’éducation

désigne les connaissances comme les «faits, informations, notions, principes qu’on acquiert



61

grace a |’étude, 1’observation, 1’expérience» (Legendre, 2005:274). Ces connaissances, en
didactique, se rapportent a des «connaissances générales dont la somme constitue la
culture», a «des connaissances clés, jugées indispensables dans un milieu spécifique» ou
encore a «des connaissances dites prétextes qui servent au développement d’habiletés chez
le sujet» (Ibid.). Elles peuvent €galement étre classifiées selon qu’elles sont procédurales,
conditionnelles ou déclaratives; selon [’approche cognitive ou selon leur contenu
épistémique; sous les connaissances formelles, vagues, évolutives ou incertaines, etc.

(Ibid.:275)
2.5.1.2 La connaissance en application

Déja, a partir d'ouvrages de référence, la connaissance peut étre classée sous
différents aspects et faire émerger diverses définitions ou utilisations. Nous nous
intéresserons maintenant aux caractéres particuliers que peut revétir la connaissance

lorsqu’elle est utilisée dans certains contextes.

C’est sous I'aspect épistémologique que 1’on retrouve la plus grande divergence des
définitions du concept de connaissance. A titre d’illustration, nous présentons ici la
connaissance utilisée, tantdt dans un esprit positiviste, tantdt constructiviste, pour en

montrer la divergence.

Face au caractére de vérité, les positivistes empiristes prétendent que la vérité existe
et qu'on la «découvre». Dans la pensée du positivisme kantien, toute connaissance doit
partir de I’expérience. Ainsi les connaissances résultent de I'interprétation de |’expérience

(Fourez et all., 1997:11). La vérité serait donc sous nos yeux, a nous de la découvrir... et



62

nous connaitrons tout?

De leur coté, les constructivistes proposent que I’objet ne soit jamais un donné, mais
une construction opérée par le sujet qui est en processus de connaissance de cet objet. On
ne peut donc pas découvrir, ni chercher la connaissance, mais on doit la structurer. Ce qui
rejoint également la pensée de Piaget pour qui les connaissances sont des concepts qui

s’organisent et qui se structurent pour permettre 1’atteinte de buts (/bid. :13).

Il est pertinent face a cette derniére implication de la connaissance d’ajouter la vision
sociologique de la connaissance. Cette derniere prétend que chaque société introduit des
éléments subjectifs dans sa construction, la connaissance variant donc selon les sociétés

(Encyclopedia Universalis, 1980:914).
2.5.1.3 Conception de la connaissance retenue pour ce mémoire

Par ces quelques conceptions, il est aisé de constater un éventail de définitions que
nous pouvons retrouver au sujet de la connaissance. Afin de mener a terme une évaluation
cohérente et rigoureuse des unités d’analyse, nous avons retenu les criteres qui s’inscrivent
dans notre conception de la connaissance et qui, nécessairement, rejoignent majoritairement

celle du milieu éducatif (Legendre, 2005).
La connaissance engage:
-I’objectivation ;

-la «transférabilité»;

-I"universalité;



63

-la validité;

-le rapport sujet-objet unilatéral (par expérience, observation, écoute);

-la rationalité;

-la vérité.

2.5.2 Reconnaissance

Afin de permettre une évaluation juste et valide des unités de sens, nous nous devons
€galement de bien définir ce que nous entendons par reconnaissance. Dans un souci de
cohérence, nous présenterons ce concept selon les mémes perspectives abordées avec le

concept de connaissance.
2.5.2.1 Petite histoire de la reconnaissance

Avant de nous attarder au sens généralement utilisé aujourd’hui pour définir le
concept de reconnaissance, 1l importe de porter notre attention sur la premiere apparition du
concept en 1538. A cette époque, on définissait la reconnaissance comme «un signe de
ralliement», puis un peu plus tard, en 1680, «comme le fait de se reconnaitre, de s’identifier
mutuellement» (Rey, 2005:39). Cette derni¢re définition semble, a travers les références
consultées, entre autres, Le Grand Robert de la langue francaise et le Dictionnaire C ulturél

en langue frangaise, avoir laissé la place a trois types de reconnaissance.

On parlera d’abord de la reconnaissance comme de 1’acte de «saisir par I’esprit, par la
pensée en reliant entre des 1images, des perceptions» (Rey, 2005:39). Il s’agit donc ici de la

re-connaissance de ce que nous avons déja connu, déja vu. On fait référence a



64

I’établissement d’une relation d’identité, au fait de retrouver quelqu’'un ou quelque chose
sans changement. Aussi, la reconnaissance peut étre comprise comme le fait d’accepter, de
tenir pour vrai. Ainsi, on peut reconnaitre ses tords, reconnaitre qu’on s’est trompé. Enfin,

le troisieme sens général que l'on donne a la reconnaissance touche a la gratitude

témoignée envers quelqu’un pour une action commise, par exemple.

Au-dela de ces définitions générales de la reconnaissance, il est intéressant de
consulter les penseurs qui se sont attardés a cette notion. La reconnaissance, a ses débuts,
aurait été négligée comme concept, ne servant jamais de référence aux grands courants de
pensée (Canto-Sperber,1996:1352). Voici donc un survol historique des différents penseurs

qui ont contribué au développement de la notion de reconnaissance et a son importance.

Bien qu’il ne prétendait pas parler de reconnaissance, Jean-Jacques Rousseau (1712-
1778), amena I’'idée de considération. Cette derniere était rendue essentielle par le fait que
’homme devait, une fois sorti de sa vie paisible, en état de nature, retrouver l’estime
sociale. L’homme civilisé a donc besoin des autres pour exister, pour accéder a la
condition humaine (Sciences Humaines, 2002:28). Cet écrivain et philosophe frangais,
proposait d’ailleurs 1'idée du regard pour étre considéré, pour étre reconnu. Cette idée fut
reprise par Adams Smith (1723-1790) qui considérait le regard des autres comme la
condition pour accéder a ’humanité. Le besoin d’étre regardé serait a la base de tous les
autres besoins (/bid.) et constituerait pour cet économiste libéral anglais «le désir le plus
ardent de ’ame humaine» (Dortier, 2004:712). L’Allemagne fut la premiere a voir un
philosophe utiliser le terme reconnaissance. En effet, Hegel (1770-1831) pensait la

reconnaissance comme une lutte a trois paliers garantissant tous progres moraux. Cette



65

lutte débute par un besoin de reconnaissance juridique, pour ensuite réclamer la
reconnaissance dans I’amour qui apporte une sécurité affective et finalement pour atteindre

la reconnaissance étatique qui assure la reproduction sociale. (Sciences Humaines,

2002:28).

Plus prés de nous, Charles Taylor (1931-), s’intéressant au pluralisme, considere le
besoin de reconnaissance non seulement pour tout individu, mais également pour les
communautés. Le déni de cette reconnaissance représenterait méme, pour ce phi.losophe et
politologue québécois, une oppression (Dortier, 2004:713). Aux suites de Hegel, un
philosophe et sociologue allemand, s’intéressa a la «lutte pour la reconnaissance». En effet,
Axel Honneth (1949-) en a d’ailleurs fait le titre d’un de ses ouvrages. Pour ce demier,
I’évolution morale de la société serait attribuable au fait que les individus ne cherchent pas
a s’abaisser les uns des autres, mais plutdt a €tre reconnus dans leur individualité. Cette
lutte, reprend elle aussi trois paliers. Elle prend son origine dans I’amour et la sollicitude,
pour les relations familiales et amicales; pour ensuite aller rechercher considération et
respect dans ’espace juridique et social ; et pour finalement accéder a «l’estime et a la
reconnaissance de ’utilité de chacun» pour former ainsi la solidarité (Dortier, 2004:714;
Sciences Humaines, 2002:29). Avec ces deux penseurs contemporains, nous pouvons
déduire I'importance de nous ouvrir de plus en plus a 'autre et de le reconnaitre dans sa

diversité.

Par le travail de ces penseurs, la notion de reconnaissance prend un tout autre sens
que les trois définitions générales retrouvées dans les outils de référence. Encore plus, la

mise en application de ce concept nous dévoilera que selon les contextes ot I’on criera a la



66

reconnaissance, cette derniere s’ attribuera de nouvelles couleurs.
2.5.2.2 La reconnaissance en application

La littérature consultée nous permet de constater que le concept de reconnaissance
n’est fixé (et fixable) en aucune maniere vu les multiples définitions qu’on peut lui attribuer
(Canto-Sperber, 1996:1352). A travers les situations suivantes, nous montrerons combien

vaste est le champ d’application de ce concept.

La reconnaissance portera tantot la responsabilité de solidarité sociale recherchée par
les communautaristes qui la considérent comme |’estime accordée a des modes de vie
étrangers. Elle sera aussi comprise comme le respect mutuel dans I'éthique de la
discussion. Un respect qui porte a la fois sur la singularité et sur 1’égalité de tous (Canto-
Sperber, 2002:1352). On peut également retrouver en la reconnaissance la sympathie. «Il
ne s’agit ni d’une connaissance intellectuelle, d’une fusion affective, mais d’une saisie

immédiate du sens émis par I’autre» (Encyclopedia Universalis, 2004:81).

Besoin ou désir? On parlera tantot de besoin, tant6t de désir lorsqu’il s’agit de la
reconnaissance. Il y a certes une distinction a faire entre ces deux types de reconnaissance,

bien que chacun requiert la présence de I’autre.

Pour ce qui est du besoin, plusieurs penseurs dont Hegel, prétendent que sans celle-ci,
’homme ne peut pas €tre. La reconnaissance est alors vue comme essentielle, le rapport
d’une conscience a ’autre se construisant par celle-ci. C’est d’ailleurs la définition qu’en
fait le Dictionnaire des sciences humaines; «le besoin de reconnaissance —entendu comme

quéte de I’estime publique- suppose une dépendance a 1’égard d’autrui qui est constitutive



67

de la nature humaine et ne peut se satisfaire de la vie solitaire» (Dortier, 2004:712). On

pourrait dire qu’en tant que besoin, la reconnaissance représente |’assise de notre existence

(Todorov, 2002:22).

La reconnaissance sera considérée comme un désir a partir du moment ou elle
cherchera les honneurs et le prestige. Cette forme de reconnaissance pourrait étre pensée
comme la seconde étape de la reconnaissance, soit la confirmation de notre valeur
(Ibid.:24), comme par exemple dans une relation hiérarchique ou le patron offre de la
reconnaissance a un employé pour le travail accompli6. Bien que nous ne cherchions pas le
rejet ou le manque de confirmation de notre valeur, cette défaillance, comme 1’indique
Todorov, est négligeable comparativement au déni ou au manque de reconnaissance de

notre existence.
2.5.2.3 Conception de la reconnaissance retenue pour ce mémoire

Lorsque nous considérons la reconnaissance de [’autre, nous ne nous intéresserons
pas a l’aspect «connaitre a nouveau», car celui-ci ne peut se dissocier totalement de la
connaissance en tant que telle. Nous puisons davantage notre compréhension dans
I’ouvrage fait par les divers penseurs duquel nous retenons les quelques indicateurs
suivants, qui semblent étre présents dans la plupart des écrits. Ceux-ci permettront

I’évaluation des unités d’analyse.

® Cette derniére forme ne saura retenir notre attention, car nous opérons dans un cadre égalitaire,
pluraliste ol la hiérarchie entre les sujets ne doit pas étre un facteur déterminant de la reconnaissance

recherchée, bien au contraire.



68

La reconnaissance engage:

-’acces a la condition humaine (elle est un besoin humain personnel ou

communautaire);
-la considération;
-"estime sociale;
-la solidarité;
-le respect mutuel;
-la sympathie.

Hypothétiquement, nous croyons que les intentions d’ouverture a la diversité
culturelle du PFEQ s’inscrivent davantage dans la perspective de connaissance alors qu’une
approche interculturelle devrait se situer dans la perspective de la reconnaissance. Les
définitions présentées sont d’ailleurs éloquentes a ce sujet. La distinction la plus frappante
sur laquelle nous opererons notre interprétation se situe au plan de la relation soi\autre. En
effet, dans le processus de connaissance, nous en comprenons qu’il s’agit d’une relation a
sens unique, Soit un sujet qui comprend un objet; alors que dans la reconnaissance, il y a
présence de deux sujets actifs en interaction. Comme nous [’avons souligné, la
reconnaissance est un besoin et elle est, a notre avis, encore plus vitale dans notre société

d’aujourd’hui ou se cotoie la diversité.

En somme, pour faire un clin d’ceeil a notre cadre théorique, il est pertinent de noter

que pour Panikkar, I’interculturalité, qui repose sur la philosophie interculturelle, est «une



69

activité de reconnaissance avant d’étre une activité de pure connaissance» (Panikkar,

1998:106).



70

CHAPITRE3 LA METHODOLOGIE

3.1 Recherche qualitative

Le choix de la méthodologie doit découler des postures épistémologiques et
théoriques avancées au départ de la recherche pour former un tout cohérent et ordonné,
c’est pourquol nous nous engageons vers la recherche qualitative\interprétative qui est
associée au paradigme interprétatif (ou socioconstructiviste selon les auteurs consultés)
(Karsenti et Savoie-Zajc, 2004). Le choix de cette méthodologie tient aussi du fait que,
dans ce type de recherche, I'utilité sociale remplace la scientificité et permet I’appropriation
de sens et la transformation de la réalité, tel le soulignait Michele Vatz Laaroussi lors d’un
colloque en recherche qualitative sur la recherche interculturelle (Institut de recherche et de
formation interculturelle de Québec (IRFIQ) et Association pour la recherche qualitative

(ARQ), 2005).

Le chercheur qualitatif, afin de bien intégrer et comprendre son objet d’étude, doit
faire preuve d’empathie. Cette‘qualité, qui est comprise comme !’«immersion dans le
monde des significations subjectives de I’autre» (Jodelet, 2003:149), rejoint notre posture
paradigmatique tout comme celle de notre cadre théorique. C’est donc par souci de
cohérence avec I’ouverture a la diversité que notre projet s’inscrit dans cette méthodologie
qualitative. Bien qu’il existe plusieurs méthodes de recherche s’inscrivant dans celle-ci,
nous devrons arréter nos choix sur quelques-unes d’entre elles, sans toutefois vouloir

discréditer les autres méthodes.



71

Afin de répondre a notre premier objectif, nous nous orienterons d’abord vers
’analyse de contenu. Cette derniere permettra de déterminer dans quelle mesure les
intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées dans le PFEQ peuvent s’inscrire
dans une approche d’interculturalité. Par celle-ci, nous nous engageons dans une recherche
de vérification (Poirier, 2005). Ensuite, pour rejoindre notre deuxiéme objectif, nous
évaluerons chacune des unités de sens a l’aide de deux criteres d’évaluation, soit la
reconnaissance et la connaissance tels que définis dans le cadre théorique. Cette derniere
étape servira a situer les intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées par le

PFEQ dans I'une ou I’autre de ces perspectives.
3.2 L’analyse de contenu

L’analyse de contenu a été retenue afin de rencontrer notre premier objectif de
recherche. Par ce dernier nous envisageons analyser le PFEQ afin de faire ressortir les
themes inhérents a l'ouverture a la diversité culturelle pour évaluer s’ils favorisent
'interculturalité telle que pensée par Panikkar. Notre deuxieme objectif sera également
couvert par cette analyse en évaluant les themes dans une prédominance de connaissance
ou de reconnaissance de la diversité culturelle. L’analyse de contenu, «a pour intérét
d’accroitre la compréhension du matériel analysé a un niveau différent de celui d’une
simple lecture de sens commun» (Bardin, 2003, 243). Elle doit étre menée de fagon
rigoureuse afin d’enrayer les faiblesses possibles encourues, parmi lesquelles on dénombre
la subjectivité et les procédures de validation absentes. A cette fin, nous avons procédé tout
au long des différentes étapes a une validation de nos choix par différents professeurs de

["Université du Québec a Rimouski selon leur champ de compétence. Ainsi aura €té



72

sollicitée l'aide de Jacques Daignault, directeur de recherche, de Virginie Martel, de
Abdellah Marzouk et de Dany Rondeau. Nous sommes également allés chercher les
commentaires de Robert Vachon, directeur de I’ Institut Interculturel de Montréal. Pour ce
qui est de la subjectivité, il nous sera impossible de l'enrayer entiérement, car nous
constituons le principal instrument de notre recherche et que nous devrons opérer certains

choix tout au long des analyses (Mucchiellli, 2004; 227).

3.2.1 Quel type d’analyse de contenu?

Faire une analyse de contenu implique différents choix quant a I’orientation désirée et
quant au matériel utilis€ pour la recherche. Dans le cas présent, nous utiliserons une
analyse de contenu dite manifeste, soit sur ce qui est explicitement exprimé dans le corpus
(Lamoureux, 2000). Elle s’inscrit aussi dans le cadre d’une analyse de contenu constitué,
cette derniere étant comprise comme une méthode qui consiste a classer ou a codifier divers
éléments d’un message dans des catégories, afin de mieux faire apparaitre le sens (Mayer,
R. et coll., 2000). Aussi, nous travaillerons a partir d’un matériel donné, le Programme de
formation de I’école québécoise étant ici I’objet de cette étude et représentant des données
recueillies a 1’état naturel et non provoquées (Moscovici, S et Buschini, F., 2003). Notre
analyse de contenu s’inscrit donc dans les types d’analyse de contenu dite de vérification
d’hypothése(s); qualitative, pour faire ressortir ou non la présence de certains themes; et
directe, qui cherche la signification dans ce qui est littéralement exprimé (Aktouf, 1987).
Par cette analyse nous pourrons également évaluer dans quelle perspective s’inscrivent les

différentes unités de sens.



73

3.2.2 Les différentes étapes

3.2.2.1 La préanalyse:

Elle se définit par le «mécanisme exploratoire et la mise en place des principes
organisationnels» (Moscovici et Buschini, 2003; 247). Elle comporte la constitution du

corpus ainsi que la formulation d’une hypothese.
Le corpus:

Afin de mener a terme une analyse efficace, le corpus doit étre préparé et il doit
définir de facon claire et précise tous les €léments qui y seront trait€s. Dans la présente
recherche, le corpus est congu a partir des unités de sens retenues relativement aux

intentions d’ouverture a la diversité culturelle présentes dans le PFEQ (voir Annexe 1).

Les intentions d’ouverture & la diversité culturelle dont nous faisons mention se
retrouvent 2 méme la présentation du PFEQ. Afin de bien comprendre 2 quoi elles font
référence, nous avons consulté divers ouvrages cités comme assises dans le PFEQ (MEQ,
2001:2). Ce que nous avons présenté dans la problématique. Cette section vise donc a
¢taler les concepts inhérents a ’ouverture a la diversité culturelle ainsi que les mots-clés
auxquels ils renvoient respectivement. Les balises pour retenir les unités de sens se
rapportant aux intentions d’ouverture a la diversité culturelle, tournent autour des quatre
concepts suivants: ouverture sur le monde; compréhension du monde; apprendre a vivre

ensemble et vision du monde. Voyons a quels mots-clés ces concepts renvoient.

Lorsque nous considérons les intentions d’ouverture sur le monde et,

conséquemment, celles de diversification, nous pouvons €tendre cette compréhension aux



74

mots-clés suivants: ouverture sur le monde; mondialisation\internationalisation; tolérance et
acceptation de la diversité; diversification\complexification de la société; ouverture a la
diversité culturelle et moins présents ceux d’adaptation et de la compréhension

interculturelle qui rejoignent davantage les prochains concepts.

Nous retenons comme mots-clés inhérents aux concepts compréhension du monde et
apprendre a vivre ensemble, les suivants: appropriation de son milieu; compréhension du
monde\ compréhension mutuelle\ des particularismes; cohésion sociale\ apprendre a vivre
ensemble\ socialisation; découverte de [D'autre; sentiment d’appartenance a la
collectivité\solidarité; respect et tolérance du pluralisme\ de la diversité; société
démocratique\équitable\égalitaire\juste; projets communs; adaptation a la diversité;
I’appréciation des autres cultures\enrichissement par la diversité; interdépendance
planétaire; échange pacifique\dialogue. L’omniprésence du terme vision du monde dans le
corpus nous contraint a en faire une section distincte. En effet, a titre informatif seulement,
nous retrouvons de fagon pertinente I’expression «vision du monde» plus d’une dizaine de
fois a travers ’ensemble des domaines consultés dans le PFEQ. Néanmoins, dans les
catégories, nous la placerons dans les mots-clés relatifs a la compréhension du monde, car

nous ne pouvons pas I’en dissocier.

En somme, a la lumiere de la compréhension que nous avons de ces ouvrages de
référence, il serait attendu que les intentions retenues dans le PFEQ en soient le reflet. Afin
d’en arriver a sélectionner les unités de sens inhérentes a ces concepts, nous avons procédé

selon les trois tiches suivantes.



75

e Tdche 1: Sélection des sections

Le PFEQ comporte neuf grandes sections (ou chapitres) dans lesquelles on retrouve
des sous-sections. Chacune des grandes sections a été évaluée selon le critere de sélection

suivant:

On retrouve dans la présentation de la section (chapitre) des intentions explicitement
formulées quant a I’ouverture a la diversité culturelle selon les concepts préalablement

explicités.

De cette sélection, nous avons conservé huit grandes sections (chapitres) qui
répondaient a ce critére. Seul le chapitre 6 - Domaine de la mathématique, de la science et
de la technologie- fut retiré, car il ne proposait aucune ouverture a la diversité culturelle

dans sa présentation.
o Tdche 2: Sélection des sous-sections

Les chapitres retenus ne représentant pas tous le méme modéle, nous nommerons

sous-sections:
-chacun des différents points traités dans la présentation du PFEQ;
-les différents domaines généraux de formation;

-les différentes compétences, qu’elles soient transversales ou disciplinaires (Sens de

la compétence et composantes de la compétence).

Le méme critére de sélection s’impose pour les sous-sections. Ainsi nous avons

écarté plusieurs sous-sections qui ne comportaient pas, dans leur présentation, des



76

intentions d’ouverture a la diversité culturelle.
o Tdche 3: Sélection des unités de sens

L’étude des concepts utilisés par le PFEQ pour exprimer I'ouverture & la diversité
culturelle a laissé place a plusieurs mots-clés qui permettent la catégorisation des unités de
sens. Nous avons regroupé ces mots-clés en six catégories. Parfois la distance peut
paraitre mince entre les catégories, mais |’essentiel de cetie démarche réside dans la
justification de chacun des éléments que nous avons retenus comme s’inscrivant dans les
intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées dans la présentation du PFEQ.
C’est donc a partir des unités retenues apres cette catégorisation que fut constitué notre
corpus. Cette catégorisation vient asseoir la validité de chacune des unités de sens qui
soutiendront notre analyse. De plus, leur pertinence tient du fait qu’elles sont toutes issues
du PFT:ZQ, dans lequel nous retrouvons, «a titre de document ministériel officiel, les

apprentissages essentiels a la formation des jeunes» (MEQ, 2001:2).
Les catégories:

1- compréhension du monde\ mutuelle\interculturelle \ des particularismes\ de son milieu;

vision du monde;

2- vivre ensemble (apprendre a) \ socialisation\ cohésion sociale\ découverte de
'autre\sentiment d’appartenance a la collectivité\ solidarité\ interdépendance planétaire\
adaptation \enrichissement et appréciation de la diversité; société démocratique\équitable

\égalitaire(égalisation des chances pour tous)\juste;

3- diversification\complexification de la société;



77

4- attitudes envers |’ autre; respect, acceptation et tolérance du pluralisme\ de la diversité;
5- projets communs\ échange pacifique\dialogue;
6- ouverture sur le monde\ a la diversité culturelle \mondialisation\internationalisation.

Les unités d’analyse doivent s’inscrire dans au moins une de ces catégories pour étre

retenues.

Les unités de sens retenus de ces huit sections et de leurs sous-sections ainsi ciblées
forment le corpus sur lequel portera notre analyse de contenu. Les unités d’analyse sont
représentées par les phrases (ou segments de phrases) qui exposent explicitement des

intentions d’ouverture a la diversité culturelle.

Il importe de préciser que, selon le cas, les rubriques critéres d’évaluation, évolution
de la compétence, ou attentes de fin de cycle, repéres culturels et savoirs essentiels seront
utilisées pour soutenir la discussion, sans toutefois étre directement soumises a 1’analyse de
contenu. En effet, ce choix repose sur le fait qu’elles représentent des reperes, des balises
et des ressources et savoirs indispensables pour, d’une part, situer 1’éléve dans son niveau
d’apprentissage et d’autre part, pour soutenir I’enseignant dans ses activités pédagogiques
(MEQ, 2001:9). Ces derniers s’éloignent de 1’objectif de cette analyse. Nous croyons que
de les inclure systématiquement dans 1’analyse apporterait une lourdeur et peu d’intérét a

celle-ci.

Ces taches furent réalisées a plusieurs reprises afin d’arriver a une ébauche de corpus
complete et cohérente. Par la suite, la sélection des unités d’analyse dans les sections et les

sous-sections fut rigoureusement vérifiée par Virginie Martel et par Jacques Daignault.



78

La formulation d’une hypothése:

Nous émettons I’hypothese que le PFEQ, par ses intentions formulées, ne peut pas
prétendre s’ouvrir a la diversité culturelle de fagon a favoriser I’interculturalité, et que ces
intentions s’inscrivent davantage dans la perspective de connaissance de 1’autre plutot que

de reconnaissance.
3.2.2.2 L’analyse
La lecture flottante:

Sans prétention d’analyse, cette €tape peut néanmoins permettre «au chercheur
d’identifier des pistes de réflexion, de s’attarder a ébaucher des catégories qui I’aideront &
construire son analyse» (Poirier, 2005). Avoir un bonne idée du corpus, permet de mieux

orienter |’analyse.
Le choix de la technique:

Il existe plusieurs techniques relatives a I’analyse de contenu. Celle qui a été retenue
est la technique catégorielle. L’ analyse catégorielle, utilisée par Laurence Bardin, se divise
en deux formes. Nous nous inscrivons davantage dans le cadre thématique qui consiste a
identifier la présence de thémes (ou catégories) pour comprendre en profondeur le message
véhiculé (Poirier, 2005). Les catégories thématiques sont utilisées pour opérer des
classements d’objets a partir de propriétés communes afin d’arriver a la construction

d’ensembles distincts. Les catégories thématiques doivent respecter les regles suivantes.

(Jones, 2000)



79

o tenir compte de 1’objectif de la recherche;

o étre exhaustifs: doivent couvrir toutes les possibilités du PFEQ;
J étre exclusifs: aucun chevauchement possible entre eux;

o indépendants les uns des autres.

Dans le cas de cette recherche, les catégories choisies ont été relevées a partir du
cadre théorique. Eﬁ ce sens, elles se rapportent daQantage aux concepts utilisés par
Panikkar quant a I’interculturalité. Toutefois, on y retrouve également certaines catégories
issues de concepts utilisés par divers auteurs traitant aussi de I’éducation interculturelle.

Les catégories ainsi ciblées serviront a lire le PFEQ par la grille d’analyse.
3.2.2.3 Exploitation ou codage du matériel (Jones, 2000)
L'approche d’analyse:

Il y a différentes méthodes pour effectuer 1’analyse, nous nous ‘inscrivons dans
l’approche déductive qui «consiste a analyser le particulier a partir du général, a lire une
situation concrete spécifique a I’aide d’une grille théorique préétablie» (Aktouf, 1987:22).
Parce qu’elle part de l’hypothese, ’analyse servira a des fins davantage liées a la
vérification. Dans le cas présent, notre catégorisation tiendra compte des catégories
thématiques choisies surtout a partir de notre cadre théorique dans lesquelles nous pourrons
regrouper les éléments ciblés dans le PFEQ. Nous appellerons ces éléments des unités de

sens.

Concretement, nous tenterons de faire ressortir la perspective dominante du PFEQ



80

quant a I’ouverture a la diversité culturelle en nous appuyant sur les concepts propos€s par
Raimond Panikkar et sur notre analyse conceptuelle. Comme nous utiliserons des
catégories formées a partir des catégories issues de notre cadre théorique (procédure close)
et que nous nous laisserons la liberté de modifier (ajouter, retirer) certaines catégories suite
a I’analyse conceptuelle (modele ouvert), c’est dans une optique d’ouverture (par souci de
cohérence avec la recherche) et afin de rendre cette analyse exhaustive que nous utiliserons

le modele mixte (Moscovici, et Buschini, 2003).

Les catégories de la grille d’analyse auront été¢ évaluées et validées par Dany
Rondeau, Robert Vachon et par Jacques Daignault afin d’assurer leur exhaustivité, leur
exclusivité et leur indépendance. Les catégories non-issues des €crits de Panikkar relevent
de la créativité du chercheur, ce qui donne une certaine originalité a cette recherche. Ces
derniéres ont été choisies afin d’enrichir I’analyse et elles ont aussi été évaluées selon les

meémes Criteres.
Le codage pour la catégorisation:

Afin de répondre a nos objectifs de recherche, les unités ciblées devront subir une
double catégorisation. D’abord, nous classifierons chacune des unités de sens (identifiées
par des phrases ou des ensembles de phrases) retenues dans notre corpus selon la catégorie
thématique a laquelle elles se rapportent respectivement. Deuxieémement, a 'intérieur de
chacune des catégories, le choix devra se faire quant a la perspective dans laquelle s’inscrit

I’unité ciblée, soit selon la connaissance ou la reconnaissance de la diversité culturelle.

Afin de mener a terme une recherche structurée, toutes les unités de sens seront



81

codifiées pour leur entrée dans la grille et tous les codes devront étre accompagnés de leur
description (Poirier, 2005). Le code sera de type alphanumérique, soit attribué selon la
sectién d’ou proviennent les unités de sens (alpha) et selon la sous-section de cette grande
section, en ordre d’apparition (numérique). Par exemple, la premicre unité relevée dans la
seconde section se verra attribuée le code Bl. De type interprétatif, ces unités d’analyse
meéneront a une interprétation de premier degré par rapport i ce qui est dit dans le PFEQ

(Poirier, 2005).
Loutil:

Le travail de I'analyste est un travail d’interprétation et d’inférence. Pour aider au
travail d’analyse de contenu, le chercheur utilisera comme outil de recherche une grille
d’analyse. Cette derniere lui permettra de répondre a I’exigence d’expliciter les criteres

appliqués par I’analyse (Jones, 2000).

La grille d’analyse qui sera utilisée dans le cadre de cette recherche est définie a partir
de catégories (voir annexe 2). Toutes les catégories sont accompagnées d’au moins un
critere pour bien les circonscrire. «(Le) critere permet de reconnaitre sans équivoque un

¢lément de contenu et de la classer dans la bonne catégorie» (Lamoureux, A, 2000:137).

Pour rejoindre la pertinence et la rigueur de la recherche, une fois la grille élaborée, le
comité d’experts y a apporté son appréciation. De cette facon, nous diminuons les risques
reliés a la subjectivité et au manque de validation souvent attribués a la recherche

qualitative.



82

Les regles d’énumération:

L'utilisation de cette grille peut s’effectuer selon les trois régles d’énumération
proposées par Laurence Bardin. En premier lieu, nous exploiterons [’observation des
cooccurrences: soit «la présence simultanée de deux ou plusieurs unités dans un contexte
préalablement défini» (2004:254). On parlera alors d’exclusion ou encore d’équivalence.
Ensuite, nous pourrons tenir compte de la fréquence d’occurrence, ou la présence ou
I’absence d’un théme peut étre significative. Cette régle entraine des résultats quantitatifs,
ils seront utiles a notre recherche que pour appuyer des observations. Nous n’en traiterons
pas de facon exhaustive. Enfin, notre analyse pourra également s’intéresser a [’ordre
d’occurrence. Par celle-ci, on analyse I’importance de la place donnée a un théme ou a un
autre et a la relation de priorité qui s’installe entre les différents themes. Cette derniere sera

surtout mise en évidence par les deux criteres d’évaluation.
3.3 Interprétation des résultats

Une fois le corpus décortiqué par la grille d’analyse, nous avons procédé a une
analyse interne. Cette derniere vise a «dégager les idées principales d’un texte, a déceler
les liens entre les idées, a rétablir la logique de leur développement, a repérer I’absence ou

la présence de certains themes ou de certaines caractéristiques» (Mayer, R. et coll., 2000).

Cette analyse, mise en lien avec I'évaluation par les criteres de connaissance et de
reconnaissance, enrichit le jugement que nous portons quant a I’inscription dominante du
PFEQ dans l'un ou l'autre de ces concepts. C’est en greffant la catégorisation et

I’évaluation selon une ou ’autre des perspectives, que s’élabore cette discussion.



83

3.4 Criteres de rigueur de la recherche
Il est intéressant de noter que I’analyse de contenu

[...] par sa rigueur, sa lecture systématique et en profondeur des textes et sa
possibilité de quantification minutieuse, représente une méthode qui appartient au
domaine scientifique. {...] (et qu’elle) permet de construire une interprétation des
faits sociaux basée sur une démarche organisée qui amene le chercheur a produire
des concepts opératoires et des hypotheses ancrées dans les données (Poirier,
2005).

Pour arriver a un tel constat, le chercheur qualitatif doit faire preuve de rigueur
méthodologique. Cette derniere peut €tre évaluée selon les criteres méthodologiques

proposés par Lorraine Savoie-Zacj (2004:143).

3.4.1 La crédibilité

La crédibilité d’une recherche qualitative tient du fait que le sens dégagé de celle-ci
sera plausible et confirmé par d’autres experts en la matiere. La présence du comité

d’experts tout au long des €étapes de cette recherche vient valider ce critere.

3.4.2 La fiabilité

Ce critere évalue la cohérence entre les résultats de la recherche et I’orientation de
cette derniere. Pour y arriver, nous avons tenu au long des procédures méthodologiques un
journal de bord ou ont €t€ notés, entre autres, nos impresstons, les évenements importants
survenus, les commentaires du comités d’experts, ainsi que nos interrogations (Savoie-Zajc,
2004:147). Les résultats auront aussi été discutés avec des personnes en dehors du contexte
afin de recourir a la technique de triangulation du chercheur qui permet de prendre une

distance avec le sujet pour en voir sa fiabilité (Ibid.:282).



84

3.4.3 La transférabilité

Ce critere réfere a I’adaptation possible des résultats obtenus a d’autres recherches.
La grille d’analyse basée quasi-uniquement sur I’interculturalité et sur Panikkar limite son
application a d’autres recherches. Toutefois, il pourrait étre pertinent d’utiliser la grille
d’analyse de ce projet pour analyser les programmes éducatifs des autres provinces
canadiennes ou d’autres pays quant a leur ouverture a la diversité culturelie. Le journal de

bord pourrait alors étre utilisé comme guide de I’analyse de contenu.

3.4.4 La confirmation

Ce dernier critére juge 1’objectivité des résultats obtenus par la recherche. Bien que
nous nous retrouvions dans une recherche ou le subjectif prend une grande place, il fut
possible par ["application judicieuse de notre grille d’analyse préalablement €valuée par le
comité d’experts sur un corpus tout aussi révisé par les experts, d’arriver a des résultats

objectifs.

En somme, le mise en oeuvre de cette analyse nous aura permis, par sa rigueur

méthodologique, sa transparence, au plan épistémologique et théorique, sa créativité et son

N

imagination d’«effectuer le passage effectif de répétiteur a celui d’auteur» (Gohier,
g passag Y

2000:123).



85

CHAPITRE 4 LA PRESENTATION DE L’ANALYSE ET DE SES

RESULTATS

Afin de structurer I'interprétation des données d’analyse, nous avons procédé par les
grands domaines du PFEQ. A chacun des huit domaines retenus pour I’analyse de contenu,
nous avons ressorti les intentions d’ouverture relatives a la diversité culturelle évoquées en
présentation des domaines, pour ensuite traiter leurs sous-sections (entres autres, les
compétences disciplinaires, les compétences transversales et les domaines généraux de
formation). La discussion tient de la cohérence entre ces intentions et les facons avec
lesquelles il est prévu de les atteindre, mais davantage de leur possible inscription dans une
approche interculturelle, celle suggérée par Panikkar étant mise de ’avant. Nous avons
opté pour cette procédure afin de passer systématiquement au crible tous les domaines et
leurs sous-sections respectives pour assurer une couverture complete de chacun des

domaines.

Au terme de cette discussion, nous conclurons par une interprétation de 1’ensemble de
PFEQ, supportée par un schéma illustrant la répartition des unités d’analyse. Ce chapitre
dressera donc le portrait de 1’ouverture a la diversité proposée dans le PFEQ et permettra de
déterminer si ce dernier peut, de facon analogue, s’inscrire dans une approche
interculturelle s’apparentant a celle proposée par Panikkar, dans un contexte de
reconnaissance de la diversité culturelle. Nous désirons rappeler que 1’évaluation de la
perspective dominante s’effectue selon les critéres que nous avons ciblés dans la section de

ce mémoire réservée aux deux concepts de connaissance et de reconnaissance de la



86

diversité culturelle’.

L’interprétation commence par le dernier chapitre du PFEQ pour conclure avec les grandes
lignes de présentation du PFEQ. Cette décision se justifie par le fait que de cette maniére,
apres avoir fait le tour du programme, on revient avec les grandes intentions de départ qui
sont a ’origine de I’analyse elle-méme. A notre avis, de cette facon, on misait davantage

sur I’écart prétendu par notre hypothése de départ.
4.1 Domaine du développement personnel

Si on considere le domaine du développement personnel dans son ensemble, la
présentation de ce dernier propose d’amener I’éléve a «cerner et intégrer dans I’action des
valeurs telles que I’engagement, la solidarité, 1’égalité, la dignité et le respect de soi, des
autres» (PFEQ, 252). En extension, les intentions de ce domaine impliquent comme
apprentissage commun aux quatre disciplines qui le composent la «(sensibilisation) a un
ensemble de valeurs de l'ordre du vivre ensemble» (PFEQ, 253). Considéré dans un
contexte pluraliste, le vivre ensemble du PFEQ recherche la cohésion et le «développement
d’un sentiment d’appartenance a la collectivité» (PFEQ, 3) et laisse présager, a la lumiere
de I'interculturalité de Panikkar, la possibilité de trouver sa place dans une approche
interculturelle. Voyons comment se traduisent ces intentions explicites quant a I’ouverture

a la diversité culturelle dans les différentes disciplines de ce domaine.

7 Afin d"alléger le texte, nous ne mentionnerons pas systématiquement qu’il s’agit de connaissance ou
de reconnaissance de la diversité culturelle, nous utiliserons simplement ces deux derniers concepts en sous-

‘entendant qu’ils sont compris dans la perspective de la diversité culturelle.



87

4.1.1Enseignement moral et religieux protestant

La religion, pour reprendre les termes de Robert Vachon lors d’un échange de
commentaires, «est I’ame de la culture et la culture est le corps de la religion».
Nécessairement, s ouvrir a d’autres religions, c’est s’ouvrir a d’autres cultures®. De facon
pertinente, c’est exactement la voie que prend le programme d’enseignement moral et
religieux protestant. «Le programme accorde aussi une place importante aux autres
religions’ dans une perspective d’ouverture a la diversité» (PFEQ, 310). On y retrouve,
entre autres, le désir d’amener «l’enfant a établir des relations interpersonnelles fondées sur

I’ouverture a la diversité culturelle et religieuse» (Ibid.).

Ces intentions a ’ouverture a la diversité culturelle, bien qu’elles s’inscrivent, selon
notre évaluation, davantage dans la perspective de connaissance, laissent espérer que se
retrouvent, parmi les compétences de cette discipline, des assises pour une approche
interculturelle. Les compétences que nous avons retenues, face a nos criteres de sélection,
pour cette analyse sont les suivantes: Agir de fagon appropriée au regard du phénomeéne
religieux et Prendre position de fagcon éclairée sur des situations comportant un enjeu

moral.

4.1.1.1 Compétence 2: Agir de fagon appropriée au regard du phénomene religieux

¥ Panikkar parle également de dialogue interreligieux, ce dernier étant respectivement analogue  celui
que nous nommons dialogue interculturel, mais s'intéressant plus particuliérement aux religions.

® Pour le parcours primaire, le MEQ a cibl¢ I'étude des trois grandes religions monothéistes
(christianisme, islam. judaisme). Toutefois, on retrouve upe note a la deuxieéme compétence qui stipule que

I"enseignant peut, «s’il le juge nécessaire ou approprié» (PFEQ:321) introduire d’autres religions.



88

En premier lieu, en cohérence avec le domaine dans lequel s’inscrit cette discipline, il
est pertinent de noter la prépondérance du vivre ensemble (a travers la diversité religieuse,
mais aussi culturelle) parmi les entrées dans la grille d’analyse y correspondant. 11 est aussi
intéressant d’y constater le quasi équilibre qui ressort de notre évaluation en terme de
connaissance ou de reconnaissance, cette derniere étant d’ailleurs en supériorité

numérique'o.

La reconnaissance est rendue possible, plus particulierement, par la compétence Agir
de facon appropriée au regard du phénomeéne religieux qui s’articule autour du
développement de comportements a privilégier face a la diversité culturelle. En effet, par
cette derniere, I’enfant est invité a faire «preuve de considération envers les autres, étre
capable d’écoute active, étre sensible aux autres et leur témoigner du respect». Il lui est
aussi demandé de «reconnaitre la valeur des différences religieuses et culturelles» et
d’adopter une attitude positive a I’égard des différences, celles-ci étant pergues comme un
enrichissement social et culturel» (PFEQ, 318). Cette ouverture a la diversité pourra donc
se vivre a travers des «comportements et des attitudes qui favorisent les relations

interpersonnelles telles que I’écoute, I’ouverture et le respect» (Ibid.).

Il y a dans ces intentions un rapprochement a faire avec une approche interculturelle
si on tient compte du fait que I’éleve est mis en contact avec la diversité qui forme le
monde auquel il appartient. Cette discipline s’inscrit directement dans les intentions du

domaine auquel elle appartient en plus de faire écho aux principes d’actions ciblés par la

' Nous retrouvons 5 unités de sens évaluées sous la reconnaissance, contre 4 qui s'inscrivent dans la

connaissance.



89

Commission internationale sur [’éducation pour le 21° siécle, cette derniere étant citée dans
la bibliographie générale du PFEQ.
Il importe [...] d’assumer la diversité et la pluri-appartenance comme une richesse.
L’éducation au pluralisme est non seulement un garde-fou contre les violences,

mais un principe actif d’enrichissement culturel et civique des sociétés

contemporaines. (Delors, 1996:54).

A travers les orientations énoncées ci-dessus, dans le cadre de |’enseignement moral
et religieux protestant, nous pouvons retrouver une ouverture a la diversité culturelle de

TN : oy
facon similaire a celle voulue dans I’interculturalité.

4.1.1.2 Compétence 3: Prendre position de fagon éclairée sur des situations comportant un

enjeu moral

Dans le méme ordre d’idées, par la derniere composante qui invite a prendre en
considération le point de vue des autres, la compétence Prendre position de facon éclairée
sur des situations comportant un enjeu moral (PFEQ, 323), contribue concrétement a la
perspective de reconnaissance. En effet, la diversité culturelle n’y est pas observée ni
explorée pour qu’on y porte un jugement extérieur; on tente plutdt de voir avec les yeux de
["autre pour reconnaitre qu’il existe d’autres fagons de concevoir le monde qui ne sont pas

moins vraies que la notre.

Par cette derniere considération, un lien peut étre tissé avec |’attitude d’empathie qui

est préconisée par la Commission internationale sur [’éducation pour le 21° siécle pour

"' Nous conversons en termes de similarité, car nous ne croyons pas que I’interculturalité telle que pensée par

Panikkar puisse s’appliquer directement en contexte scolaire.



90

découvrir I'autre. «Développer cette attitude d’empathie a 1’école est fécond pour les
comportements sociaux tout au long de la vie.» (Delors, 1996:91). La présence de cette
compétence est donc, au-dela de la diversité culturelle, une nécessité dans le
développement de I’enfant pour qu’il trouve sa place dans le monde. Elle est par le fait

méme essentielle a I’approche interculturelle.
4.1.1.3 Conclusions partielles

Ce programme d’enseignement moral et religieux protestant trouve son équilibre
entre la connaissance et la reconnaissance de la diversité. Dans un premier temps, dans le
cadre de la connaissance, 1’éleve est invité a «explorer des traditions religieuses», a
identifier et «dégager des comportements appropriés liés a la diversité religieuse» (PFEQ),
318). Alors qu’ensuite, du c6té de la reconnaissance, il est amené & adopter ces
comportements et a interpréter des situations variées a partir «des différents référentiels

religieux et culturels qu’il apprend a découvrir et 4 connaitre» (PFEQ, 322).

Ainsi mises en relation, les différentes composantes des compétences devraient
d’abord entrainer I’éléve a mieux saisir ce qu’est la diversité culturelle pour pouvoir ensuite
’amener a entrer en relation avec celle-ci. Mis en contact avec la diversité, I’éleve sera
amené a voir différemment et pourra reconnaitre les richesses qu’elle peut lui apporter et le

partage qui peut se créer a travers celle-ci.

L’approche interculturelle, bien qu’elle n’y soit pas définie spécifiquement, trouverait
des assises importantes dans ce programme d’enseignement moral et religieux protestant.

En effet, on retrouve dans cette discipline le développement d’attitudes et de



91

comportements inhérents a I’ouverture a la diversité; la considération, I’écoute et 1’accueil,
la sensibilité, la compréhension, 1’appréciation, le respect (PFEQ, 318-319) et la tolérance
accrue comme stratégie d’acquisition de comportements (PFEQ, 321). D’ailleurs, I’éleve
sera méme évalué selon le critere: «manifestation de respect, d’ouverture et d’accueil
envers la diversité» (PFEQ, 319). Tout au long de cette discipline, les intentions

d’ouverture a la diversité prennent forme sous une ébauche d’approche interculturelle.

Par ce seul programme, nous pourrions é&tre tentés de parler d’approche
interculturelle, car on y fait référence a la reconnaissance de la diversité culturelle et a
I’enrichissement possible par ’ouverture a celle-ci (PFEQ, 318), tout comme on invite
I’éleve a se. remettre en question pour élargir la fenétre par laquelle il pose son regard sur le
monde. Aussi, sans se limiter a la classe, I’éleve devra prendre position face aux situations
qui impliquent cette diversité qu’il découvre a la fois avec sa famille et dans sa
communauté (PFEQ, 322). En considérant ces intentions, I’éléve aura sans doute la chance

de rencontrer de nombreuses situations ol le contact interculturel pourra naitre.

En somme, bien que le programme trouve sa justification dans |’enseignement
religieux protestant qui ouvre la porte a la diversité religieuse, nous retrouvons
concretement dans ses préoccupations 1’aspect interculturel. Il est d’ailleurs étonnant de
considérer le choix de I'image de présentation (PFEQ, 309), sur laquelle sont regroupés des
enfants autour d'un globe terrestre, ce qui évoque nécessairement une ouverture sur le

monde, sur la diversité de notre monde.

Par cette analyse, nous pouvons constater que les intentions et les compétences sont,



92

de fagon cohérente, étroitement liées a ’ouverture a la diversité, quelle soit religieuse ou
culturelle. Toutefois, certains points restreignent cette ouverture. En effet, il semble que ce
programme ne puisse étre suivi par tous les éleves, ce n’est qu’une minorité d’éleves qui
s’inscrit a ce cours, et encore faut-il qu’il soit donné dans les écoles. A cet effet, grace a la
collaboration de M. Raymond Ouellette, démographe pour le MELS, il est pertinent de
souligner que pour I’année scolaire 2005-2006, seulement 2.95% des éleéves inscrits au

réseau scolaire primaire public suivaient le programme d’enseignement religieux protestant.

Un second point vient entraver I'ouverture a la diversité culturelle. En effet, dans
cette discipline, les référentiels culturels reposent sur la Déclaration des droits de I’homme
(PFEQ, 324). Conséquemment, a vouloir rejoindre toutes les cultures sous la méme
conception occidentale de ce qu’est ’homme et de son rdle par rapport au monde, on renie
la présence de l'autre tel qu’il est. Face a la diversité culturelle, les Droits de I’homme
n’ont donc pas réussi a recevoir I’accord de tous, car bien qu’on y proclame le respect de la
diversité, ce dernter se résume selon les balises occidentales (Smith, W. J. et Foster, W. F.,
2005). En ce sens, «il est clair que la Déclaration (des Droits de I’homme) a été construite
en fonction des courants historiques dominants de la pensée occidentale [...] en accord
avec une certaine anthropologie philosophique ou un certain humanisme individualiste»
(Panikkar, 1999: 218). Il est encore question d’une soumission des autres peuples a la
volonté moderne occidentale, donc a peu d’ouverture face a la diversité. A titre d’exemple,
du point de vue théologique, on peut percevoir que I’ensemble de la population n’est pas
représenté dans cette Déclaration. En effet, en proclamant 'homme comme étant I’étre

supérieur, dictateur des droits et des libertés de I’homme, on balaie d’un seul coup toutes



93

les cultures qui croient dans le pouvoir d’une puissance transcendantale qui puisse les

protéger (/bid.).

Nous retenons donc, a la lumiere de I’interculturalité de Panikkar, que le programme
d’enseignement moral et religieux protestant offre de grandes possibilités a I’ouverture a la
diversité culturelle et a sa reconnaissance. Toutefois, il demeure ancré dans une vision du

monde qui ne colle pas a la vision englobante pensée par 1’ interculturalité.

4.1.2 Enseignement moral et religieux catholique

1l serait impensable, dans un programme scolaire québécois, qu’il n’y ait pas de place
pour la religion catholique, complice de notre histoire. C’est |'opinion de 59% des
Québécois consultés quant a la place de ’enseignement religieux dans notre systeme
éducatif'?. On ne peut pas leur donner tort, car cette derniere représente, «une composante
majeure de la culture universelle et elle constitue un aspect central de I’identité culturelle
québécoise» (PFEQ, 293). Toutefois les temps changent et I’école doit s’adapter a cette
évolution si elle veut répondre aux besoins des jeunes comme le prétendait Francois
Legault, ministre de I’Education a 1’époque de la mise en place du PFEQ (PFEQ: V).

Ainsi, ’époque ou Maurice Duplessis régnait et la facon avec laquelle il défendait la

religion catholique, ne sauraient survivre aujourd’hui.

12 Létude réalisée par la compagnie Léger et Marketing pour le compte de la Coalition pour la
déconfessionnalisation du systéme scolaire a été effectuée au moyen d'entrevues téléphoniques réalisées dans
la semaine du 9 au |13 février 2005, et aupres d'un échantillon de 1004 Québécois. L.a marge d'erreur
maximale est d'environ 3,4 %, 19 fois sur 20. Le sondeur a réalisé que le fait d'avoir ou non des enfants

inscrits dans le réseau scolaire public n'influengait en rien le type de réponses.



94

1l nous faut une transfusion de sens commun (s’exclama Maurice Duplessis) et
revenir aux traditions d’autrefois, ces traditions qui devraient demeurer
immuables en nous. [...]. Les deux autorités civile et religieuse doivent étre
également respectées parce qu'elles viennent de Dieu. (Le Devoir, 1949).

Sans nous embarquer dans le débat qui entoure la présence de la religion catholique,
nous sommes sensibilis€s a 1’attention qui doit €tre portée a cette derniere au plan des
richesses patrimoniales et historiques de notre province et de notre pays'’. Toutefois, en ce
qui a trait au privilege accordé a cette religion envers toutes autres (ce privilege qui est
d’ailleurs également accordé a I’enseignement religieux protestant, lorsque ce dernier est
offert), il ne colle pas aux idées d’ouverture a la diversité culturelle. En ce sens, une étude
ménée par le bureau de recherche sur la politique scolaire a 1'Université de McGill
démontre qu’en plusieurs points, notre systeme éducatif québécois viole les normes des
droits de la personne en matie¢re de liberté de religion et d’égalité (Smith et Foster,
1999:iii). En effet, par rapport a la Loi sur |'instruction publique, le fait qu’il y ait une
reconnaissance aux écoles confessionnelles catholiques et protestantes, par des programmes
d’enseignement moral et religieux respectifs, constitue un privilége accordé seulement a ces
deux confessions (ibid). Comme la clause dérogatoire était toujours en vigueur au moment
d’éditer le PFEQ, bien qu’il y avait respect des Chartes québécoise et canadienne, les
protections ainsi utilisées afin de protéger ces privileges, violaient la liberté de religion et
d’égalité.

A la lumiere de ces considérations, certaines limites se posent quant a |’intention

" Bien que ce travail porte sur le PFEQ, ne pourrait pas étre ignorée la décision prise envers un enseignement
des religions et de I’éthique qui entrera en vigueur dans les écoles des I'année scolaire 2008. En effet, cet
avancement vers l'ouverture a la diversité culturelle marque un pas important au regard de notre
problématique.



95

d’ouverture a la diversité énoncée dans la présentation de la discipline'®, d’autant plus que
cette derniere ne fait jamais appel a la reconnaissance. En effet, c¢’est davantage dans
’optique de savoir qu’il existe «divers groupes sociaux et religieux» que 1’éleve est mis en
contact avec la diversité. «Les récits racontés I’ameneront aussi a explorer différents
paysages humanisés, d’ici et d’ailleurs, d’hier et d’aujourd’hui, et a comparer les réalités
sociales qui leur sont propres» (PFEQ, 293). Cette exploration sera balisée par les récits de
la Bible, ce qui amenera ’enfant a regarder le monde par cette derniére. Ne doit toutefois
pas étre négligé, le fait qu’une ouverture soit faite envers certaines particularités de la
diversité. Ces dernieres viendront enrichir la réflexion de 1’éleéve sans toutefois I’amener a

mettre en perspective les conceptions proposées par la Bible.

L’ouverture a la diversité ainsi présentée n’offre pas de possibilité de démarche

interculturelle, mais propose de jeter un regard sur cette diversité.

4.1.2.1 Compétences 1 et 2: Apprécier la religion catholique vivante; Prendre position, de

fagon éclairée, sur des situations comportant un enjeu moral.

Par cette discipline, ’enfant, en quéte de sens, pourra se situer et prendre des
reperes dans la diversité qui ’entoure. Cette diversité sera utile pour ce dernier afin de
mettre en contexte les récits bibliques qu’il étudiera (PFEQ, 295). Ainsi envisagée,
’ouverture a la diversité se présente, selon notre analyse, exclusivement dans un cadre de

connaissance. En effet, les compétences qui composent ce programme contribuent a

" Ces méme limites trouveraient leur place dans les intentions de I'enseignement moral et religieux
protestant, toutefois, ['ensemble de cette discipline vient atténuer ces dernieres, ce qui n'est pas le cas pour

I’enseignement moral et religieux catholique.



96

présenter la diversité dans un moule fermé et encore plus, a titre d’objet a €étudier. On ne
cherche pas a créer le contact, ni le partage avec la diversité, mais davantage a connaitre
certains éléments de celle-ci. Concretement, c’est a ’aide de rites, de concepts et de récits
(PFEQ, 298) qu’on amene I’éléve a découvrir qu’il existe une diversité pour qu’ensuite il
puisse la comparer aux récits bibliques catholiques. C’est donc davantage pour puiser la
contribution de la religion catholique a travers les éléments de la diversité qu’est orienté ce

programme.

L’éleve pourra donc y reconnaitre 1’existence d’une certaine diversité, mais ce ne sera
que pour servir son appréciation de la tradition catholique vivante (PFEQ, 294). Dans de
telles conditions, la diversité est présentée dans un cadre transférable, généralisable, ce qui
vient justifier notre interprétation quant a la perspective de connaissance dans laquelle
s’inscrit ce programme. En effet, ’autre n’est pas considéré en tant que sujet avec qui

partager, mais plutot en tant qu’objet a explorer.

Néanmoins, il est pertinent de noter |’éventail de savoirs essentiels se rapportant a la
diversité qui est suggéré. L’éleve sera en effet, amené a étudier, par le biais d’organismes,
de personnages, de rites ou d’expériences: le res‘pect, la souffrance, la dignité, I’estime de
soi et des autres, le partage, I’amour(PFEQ, 298-305). Ces derniers seront puisés 2 méme
les religions catholiques, l'islam, le judaisme, le bouddhisme, tout comme aupres des
cultures et traditions religieuses autochtones et égyptiennes. L’éventail de connaissances a
découvrir est riche en terme de diversité. Toutefois, son impact face a ’ouverture a la
diversité demeure assez mince dans le sens ou I’éleve explorera certains éléments de cette

diversité par le biais de 'appréciation de la tradition catholique vivante, et comme



97

référentiels dans sa démarche de prise de position face a des situations comportant un enjeu

moral.

Par ce programme, on cherche donc a étendre I’influence de la religion catholique
jusque dans les autres religions, sans toutefois ouvrir la porte a la compréhension de ces
derniéres. L’interprétation que nous avons de I’enseignement moral et religieux cadre bien
dans les accusations de violation de liberté de religion et d’égalité annoncées par Smith et

Foster (2005). Ce qui ne peut pas trouver sa place dans une approche interculturelle.
4.1.2.2 Conclusions partielles

Dans le programme d’enseignement moral et religieux protestant, les savoirs
essentiels dépassent les intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées dans ce
programme. Ces savoirs, si nombreux sont-ils, viennent soutenir notre hypothese selon

laquelle le programme s’inscrit dans une perspective de connaissance.

En somme, a la lumiere de I’analyse que nous faisons de ce programme, au regard de
I"interculturalité de Panikkar, il est difficile de reconnaitre, aux intentions d’ouverture a la
diversité, I'inscription dans une approche interculturelle. Bien qu’un clin d’ceil soit offert a
plusieurs éléments de la diversité, nous en retenons que 1’aspect pluriel de celle-ci. En
effet, c’est la connaissance des différences qui prime dans ce programme plus que la

reconnaissance de la diversité culturelle.

4.1.3 Enseignement moral

En présentation, la discipline d’enseignement moral est divisée en deux perspectives.

D’abord, on retrouve celle qui s’intéresse a la personne. Cette personne est vue comme



98

porteuse «d’une vision du monde, d’une certaine compréhension des réalit€s, d une fagon
de concevoir la personne, de croyances, de valeurs», et se définit selon la culture du milieu
dans lequel elle évolue (PFEQ, 272). Dgs lors, par cette vision de la personne, le PFEQ

reconnait a chaque individu un caractere particulier.

Dans sa seconde perspective, la morale considere cette personne, comme un membre
d’une collectivité, aussi en évolution constante, ou «d’autres visions du monde, d’autres
conceptions de la personne et d’autre reperes pour agir» se rencontrent (ibid.). Nous
pouvons déceler de cette présentation, une certaine orientation vers 1’ouverture a I’autre.
Effectivement, c’est a partir des diverses visions et conceptions du monde que 1’éléve sera
invité a réfléchir pour comprendre et prendre position. En somme, c’est avec eux qu’il

pourra partager et construire pour le bien €tre individuel et collectif.

Bien que la diversité culturelle ne soit pas encore évoquée explicitement, il est aisé de
faire le parallele entre de telles intentions et celles recherchées par I'interculturalité de
Panikkar, notamment en ce qui concerne la compréhension et la construction dans un but
commun. D’ailleurs, n’invite-t-on pas I’éleve a porter son regard a «d’autres réalités plus
vastes, comme son quartier, les autres éultures qui s’y trouvent, son pays, d’autres pays, la
planete» (PFEQ, 274)? La porte est grande ouverte et nous serions tentés d’y voir luire la
reconnaissance de 1’autre dans sa diversité. En effet, on percoit dans ces intentions, une
fois de plus, I'influence de la Commission internationale sur I’éducation pour le 21° siécle
qui propose comme mission €éducative de «donner des moyens a chacun de comprendre
I"autre dans sa particularité» (Delors, 1996:18). Conséquemment le souci de 1’autre ainsi

considéré, est nécessaire dans une vision interculturelle.



99

Dans un autre ordre d’idées, il est intéressant de considérer la présentation de la
morale sous ses deux volets, soit en tant que processus et en tant que contenu. Le processus
se rapportant a la reconnaissance de la diversité attirera davantage I’attention en vue d’une
inscription dans une démarche interculturelle. De son coté, le contenu, outillant 1’éleve
pour qu’il puisse forger son référentiel moral, s’apparente plus particulierement a la
connaissance. Il ne peut a lui seul rencontrer les visées d’une approche interculturelle, mais

n’est toutefois pas négligeable.

Le processus est rendu possible, entre autres, par la pratique du dialogue moral qui
doit amener I’éleve a résoudre les problemes moraux qu’il découvre a «petite et grande
échelle» dans les relations humaines (PFEQ, 274). C’est en mettant a la contribution
différentes personnes qu’il arrivera a trouver des solutions aux problemes moraux. Cet
aspect de l’enseignement moral nous améne a faire le lien avec ’objectif de la vision
englobante de Panikkar. Cette dernicre €tant la réunion des différentes fagons de voir le
monde pour arriver a la fécondation de ces derniéres dans le but de trouver des solutions

invisibles par un seul regard (Panikkar: 1999).

Ainsi présentée, la compétence du dialogue moral ne peut certes pas étre ignorée dans
notre analyse, bien que dans son explicitation, elle ne référe pas directement a |’implication
interculturelle. Allons maintenant voir sur le plan pratique, comment il est prévu dans le

PFEQ d’atteindre de telles intentions favorables & une approche interculturelle.

4.1.3.1 Compétence 1: Comprendre des situations de vie en vue de construire son

référentiel moral



100

En ce qui concerne la présentation de la premiere compétence, Comprendre des
situations de vie en vue de construire son référentiel moral (PFEQ, 275), on retrouve la
nécessité d’aller au-dela des principes fixes pour rejoindre, et ainsi mieux comprendre,
I'interdépendance des hommes, entre les cultures et les époques, leur agir et ce sur quot ils
se basent pour agir (/bid.). Par les intentions de cette compétence, il est envisagé de
déterminer les «conditions» d’un mieux vivre ensemble. La réflexion de I’éléve portera
donc sur ce qui distingue le soi de ['autre. L’éleve devra solliciter sa raison, son jugement
critique et son imagination pour arriver, en coopération, avec 1’autre, a mieux comprendre
le monde qu’ils se partagent (/bid.). Ainst plus en connaissance de son milieu et des
richesses que ce dernier peut lui apporter, I’éleve arrivera impunément a identifier les
préjugés et les généralisations dont il peut étre porteur. Il sera par le fait méme, invité a
prendre la place qui lui revient dans la société tout en contribuant au mieux vivre ensemble
avec la diversité qui lui sera présentée. Pour y parvenir, I’éleéve sera amené a analyser et
comparer des situations de vie et des repéres pour agir issus d’autres cultures (PFEQ, 276)
avant de préciser et justifier ce qu’il retiendra en fonction du mieux vivre ensemble. Il y a
dans ces intentions un souci qui est port€ a I’autre et a la volonté de grandir avec cet autre

qui s’inscrit parfaitement dans une approche interculturelle.

Encore plus, les intentioné de cette compétence, en faisant référence aux expériences
personnelles de 1’éleve et en 'amenant a s’ouvrir «aux reperes moraux, spirituels et
culturels de son milieu et (a prendre) conscience de ses réactions personnelles face aux buts
et aux valeurs qui le guident» envisagent la diversité comme un besoin. En effet, on y

présente, dans une perspective de reconnaissance, le vivre ensemble comme une richesse a



101

partir de laquelle I’éleve peut développer son identité (PFEQ, 275).

Dans le méme ordre d’idées, les savoirs essentiels relatifs aux relations avec les autres
proposent la reconnaissance des différences comme source d’enrichissement (PFEQ, 279).
Mis en situation de vie, 1’éleve devra étre amené a | voir ’humain comme un étre
interdépendant, de qui il a besoin et qui a réciproquement besoin de lui; qui donne et qui
recoit des autres et qui contribue a forger sa propre identité. Par I'importance que 1’on
reconnait a I’autre, il y a certainement un lien a faire avec une approche interculturelle qui,
sans cet autre ne pourrait pas arriver a atteindre les objectifs qui s’inscrivent dans la

recherche d’un monde meilleur.

Toutefois, bien que I’éléve inscrive sa réflexion dans «l’expérience tres concrete de la
vie» (PFEQ, 275), il n’est pas envisagé dans cette compétence de permettre le contact avec
I"autre pour qu’il puisse avoir échange et partage. C’est donc davantage dans un cadre de
connaissance que se traduisent les intentions de cette compétence. En effet, bien que ces
derniéres incluent une ouverture a I’autre, c’est par la comparaison et I’analyse que 1’éleve
apprendra a connaitre cette diversité, en trainant toujours avec lui, voire malgré lui, ses
propres conceptions. En se référant constamment a ces dernieres, |’éleve ne pourra donc

pas s’approcher de ’autre comme le voudraient les intentions de cette compétence.

Pour faire un lien avec l'interculturalit¢é de Panikkar, ces derniéres intentions
pourraient, a prime abord, s’apparenter a I’herméneutique diatopique de Panikkar, soit en
proposant d’amener I’éleve a comprendre 'autre de la méme fagon que ce dernier se

comprendrait lui-méme. Toutefois, présentée sous forme de contenu, la morale ne peut que



102

s’insérer dans la perspective de la connaissance de 1’autre. Conséquemment, c’est par cette
perspective que 1’éleve pourra enrichir et complexifier sa vision du monde. Néanmoins,
lorsque I’éleve sera amené a définir les valeurs d’entraide, de partage, de souci de |’autre,
de coopération, d’ouverture a l'autre et d’égalité des personnes (PFEQ, 280), 1l est

considéré que pour y arriver, il a di en faire I’expérience...

Bien que la perspective de connaissance occupe une place importante dans cette

foorg

discipline, il serait injuste de ne pas reconnaitre certains éléments correspondant

[0

I'interculturalité de Panikkar. En effet, parce que l’enseignement moral cherche
positionner |’éleve sur qui il est, avant de lui permettre de découvrir et de s’enrichir aupres
des autres cultures, le PFEQ rejoint en partie le concept de dialogue intraculturel de
Panikkar. Ce parallele devient encore plus éloquent, s’il est considéré que les autres
cultures y sont vues comme des richesses a connaitre, @ comprendre et a reconnaitre jusqu’a

en modifier notre conception du monde en y intégrant des «nouveautés».

Il est également pertinent de noter que dans ce programme, on n’entrevoit pas
nécessairement le contact avec la diversité culturelle comme d’une chose facile, qui se
déroulerait sans implication personnelle. En effet, on y retient notamment dans les savoirs
essentiels qui seront portés a I’étude, la considération des difficultés pouvant entraver les
relations avec des personnes différentes et, sous la rubrique des exigences de la vie
commune, la nécessité de gestion de tensions (PFEQ, 279). Il n’y a toutefois pas
d’indications supplémentaires relatives a ces deux derniers points, notamment en ce qui a
trait a la rencontre avec l’autre, ce qui limite la possibilité d’arriver a rencontrer une

approche interculturelle. Quoique, lorsque mises en commun avec la troisieme compétence



103

de ce méme programme, pratiquer le dialogue moral, les bases se solidifient.

4.1.3.2 Compétence 2: Prendre position de fagon éclairée sur des situations comportant un

enjeu moral

Afin d’éviter la répétition, ne sera pas traitée exhaustivement la compétence Prendre
position de facon éclairée sur des situations comportant un enjeu moral (PFEQ, 282), qui
similaire a celle des deux programmes d’enseignement religieux, cherche a ouvrir la porte a
la diversité culturelle, dans un cadre de connaissance, en suggérant I’analyse de situation a
partir de différents points de vue dans le but du mieux vivre ensemble (PFEQ, 283). Loin
d’étre négligeable, elle vient appuyer les deux autres compétences de cette méme

discipline, ces dernieres nous paraissant fondamentales.
4.1.3.3 Compétence 3: Pratiquer le dialogue

Cette derniere compétence de I’enseignement moral nous conduit semblablement a ce
que Panikkar nomme la vision englobante, qui cherche par les yeux de toutes les cultures a
trouver des solutions qui pourraient améliorer notre monde. Par la compétence du dialogue
moral, on cherche a créer une communication ou I’éléve est invité «a prendre davantage
conscience de ce qui se passe en lul, a développer sa sensibilité a I’autre et a s’engager avec
ses interlocuteurs dans une recherche commune» (PFEQ, 286), ce qui se rapproche, dans
une certaine mesure, du dialogue intraculturel. Il ne s’agit donc pas de partir d’une
position prédéterminée, mais bien d’amener, dans un premier temps, l;éléve a réfléchir sur

qui il est, pour qu’il puisse ensuite s’ouvrir a 1’autre.

Ainsi, une fois plus en connaissance respective de leur personne, le soi et I"autre, mis



104

en relation, s’engagent dans une recherche de compréhension mutuelle 'qui pourrait
s’apparenter, dans un contexte pluraliste, a un certain dialogue interculturel. En effet, pour
faire un parallele avec Iinterculturalité, par les intentions recherchées dans cette
compétence, 1’éleve sera invité a voir avec les yeux de 1’autre pour ainsi mieux orienter ou

agrandir son regard.

Toujours dans I’esprit de dialogue et de reconnaissance de I’autre, les éleves devront
identifier ce qui entrave ou facilite ce dialogue dans un esprit de coopération (PFEQ, 286)
et dans la recherche du mieux vivre ensemble. lls devront également considérer les

éléments nouveaux pour construire respectivement leur opinion. Pour ce faire, 1’éléve sera

amené a «se décentrer de son point|de vue pour| considérer le point de vue de 1’autre»

(Ibid.).

Pour poursuivre le rapport avec notre cadre théorique, selon les termes panikkariens,
nous pourrions traduire cette compétence par la mise en pratique d’une certaine
transmythisation. En effet, cette derni€re pourrait s’opérer lorsque 1’éleve devra mettre en
perspective sa compréhension du monde face a celle de l'autre et qu’une nouvelle
compréhension verra le jour suite a cette rencontre. Ainsi, le mythe, le regard ou la vision
que I’enfant aura, sera modifié, transformé, sans toutefois qu’il n’en soit conscient. Cette
transmythisation accompagne 1’ouverture 2 la diversité culturelle, car elle s’integre a cette

derniére.

Ainsi présentées, les intentions de cette compétence font émerger 'orientation vers

une démarche d’ouverture a la diversité et elles s’inscrivent dans la perspective de


http://www.rapport-gratuit.com/

105

reconnaissance de la diversité, ou du moins de ’autre, car on ne retrouve pas de mention
explicite relative a la diversité. Nonobstant ce manque, si la présentation générale de la
discipline de I’enseignement moral est considérée, un lien avec la diversité culturelle peut
étre établi, d’autant plus que le PFEQ reconnait 2 maintes reprises le caractere pluraliste de

notre société.

Par ces considérations, nous avons pu établir un rapprochement entre le dialogue
moral et le dialogue interculturel de Panikkar. En effet, tel que présenté ci-haut, se
retrouvent dans le premier les bases du second".

Par le dialogue moral, I’éleve chemine autant dans la prise de conscience de ce qui

se passe a l'intérieur de lui et dans le développement de sa sensibilité a ’autre que

dans son engagement a rechercher des réponses avec les autres. Il apprend

graduellement a se décentrer de son point de vue pour considérer le point de vue de
I"autre (PFEQ, 286).

Mises en pratique, ces intentions gardent toujours le cap sur la perspective de
reconnaissance dans le sens ou l'enfant est appelé, entre autres, a «manifester de la
considération pour les autres» et a «construire avec les autres des réponses a des questions
morales»(PFEQ, 287). Ces derniéres composantes appellent a I’ouverture, a I’appréciation,
au respect de 1'autre tout autant qu’elles ouvrent la porte a une vision englobante par la
recherche mutuelle de réponses aux divers probléemes moraux ou par la construction de

ponts entre les cultures, comme le dirait Panikkar (1998).

'3 Cette interprétation est faite sans toutefois tenir compte de I'aspect dialogal du dialogue interculturel,

lequel ne pourrait trouver sa présence dans un programme d’éducation de niveau préscolaire et primaire.



106

4.1.3.4 Conclusions partielles

Globalement, I’enseignement moral offre une grande opportunité pour traiter de
I’ouverture a la diversité culturelle en guidant 1’éleve vers la découverte, la réflexion et la
remise en question de lui-méme par une considération affirmée envers ’autre. En ce sens,
cette discipline cherche majoritairement a développer un vivre ensemble dans le respect et
I’appréciation de la diversité. Elle invite également a apprécier la richesse interculturelle

jusqu’a en envisager la coopération avec cette derniere.

Ainsi présenté, ce programme, pourrait porter le flambeau de I'ouverture a la
diversité. Toutefois, nous arrivons, une fois de plus, par notre analyse a une forte
proportion d’inscriptions dans la perspective de connaissance'®, limitant ainsi la possibilité
de telles intentions de s’inscrire dans une réelle approche vers I'interculturalité. Une
ouverture certes sera et pourra &tre créée, mais pour arriver a la fécondation des différentes
cultures, il doit y avoir encore plus de reconnaissance et surtout une orientation clairement
précisé€e envers la diversité culturelle. Face aux considérations relatives a ce programme, il
importe de retenir la contribution indispensable de la pratique du dialogue moral pour

arriver a de telles conclusions.

4.1.4 Education physique

La discipline de I’éducation physique et a la santé reflete une volonté a I’ouverture a

la diversité culturelle, mais n'y joint aucun moyen ni orientation pour y parvenir. En effet,

'® Dix-sept des unités de sens trouvent leur place dans la connaissance de la diversité culturelle contre

huit qui sont évaluées dans la reconnaissance.



107

se retrouve dans la présentation de cette discipline, I’intention de sensibiliser ’éléve «aux
différences culturelles et a leur influence sur les habitudes de vie et sur la pratique
d’activité physique» (PFEQ, 256). Toutefois, parmi les trois compétences proposées,
aucune ne se rapproche de cette intention, ne serait-ce que par un clin d’eeil a la diversité
culturelle. Néanmoins, nous retrouvons dans la liste des reperes culturels de ce programme,

la pratique de sports d’ici et d’ailleurs (PFEQ, 269).
4.1.4.1 Conclusions partielles

Cette ouverture vers les pratiques sportives des autres pays peut s’avérer pertinente
pour connaitre de ce qui se passe ailleurs, mais ne peut pas s’inscrire dans |'ouverture
recherchée par une approche interculturelle. A cet effet, nous ne nous attarderons pas plus

longuement sur cette discipline.

4.1.5 Conclusions relatives au domaine du développement personnel

En considérant I’ensemble des disciplines qui composent ce domaine, il est pertinent
de noter que notre analyse va dans le méme sens que les intentions relatives au vivre
ensemble qui introduisent le domaine du développement personnel. En effet, la majorité
des unités de sens de ce domaine se retrouve dans la catégorie d’analyse traitant du vivre

ensemble. Ce qui nous ameéne a constater une cohérence dans I’ensemble du domaine.

De plus, notre évaluation fait ressortir de ces inscriptions un certain équilibre entre la

perspective de connaissance et de reconnaissance. Bien que la perspective de connaissance



108

l’emporte”, celle de reconnaissance se trouve légerement inférieure, ce qui est tout de
méme remarquable, car dans aucune autre catégorie nous ne pouvons retrouver autant
d’unités de sens d’'un méme domaine s’inscrivant dans la perspective de reconnaissance.
Ainsi, notre interprétation laisse entrevoir la possibilit€ dans ce domaine d’introduire une
ouverture authentique envers 1’autre. Nous nous exprimons ‘en terme de possibilités, car
toutes les conditions ne sont pas réunies pour parler d’une approche interculturelle se

rapprochant de celle pensée par Panikkar.

Néanmoins, une constante demeure dans ce domaine et ne peut pas étre négligée. Il
s’agit du fait que tous les éleéves n’ont pas acces a I’ensemble de ces disciplines. En effet,
ils doivent faire un choix parmi les trois disciplines relatives a |’enseignement moral.
L’ampleur de I’ouverture a la diversité qui leur sera présentée dépendra donc de ce choix'®.
Toutefois, peu importe le choix qui sera effectué, une certaine ouverture 2 la diversité, dans
un cadre d’appréciation et de respect, sera présente, plus importante cependant sous la

perspective de connaissance.

Ce domaine demeure face a I’ouverture a la diversité culturelle, celui qui offre la plus
grande possibilité pour introduire une approche interculturelle, bien qu’elle n’y soit pas
toujours explicitement proposée. En effet, les intentions relatives a ce domaine laissent
présager I’orientation vers un vivre ensemble avec la diversité qui pourrait, par les concepts

proposés et les attitudes envisagées, s’inscrire dans une approche interculturelle telle que

" Dix inscriptions pour la perspective de connaissance contre sept pour celle de reconnaissance.
'® Cette situation devrait ni plus ni moins disparaitre avec la mise en place du programme d’éthique et

de culture religieuse prévue pour 2008(MELS, 2005).



109

celle pensée par Panikkar. Toutefois, ces intentions semblent se dissimuler lorsque vient le
temps de les mettre en pratique et de faire vivre 'ouverture a la diversité culturelle aux

éleves.

En somme, bien qu’il traite la culture sous ses signes visibles et catégoriels, le
domaine personnel pourrait étre celui qui se rapproche le plus de la démarche de Panikkar.
En effet, selon cette analyse, mis a part la recherche d’équivalents homéomorphes, se
retrouve |’ensemble deé conditions retenues pour permettre un certain dialogue
interculturel. En effet, la diversité est vue dans ce domaine en majorité comme une

richesse a découvrir plutdt que telle une série de choses différentes a connaitre.

De plus, la compétence relative au dialogue n’est pas du tout négligeable dans le sens
ot elle est la seule du PFEQ a créer un réel contact entre le soi et Iautre, bien que celui-ci
ne soit pas nécessairement issu de la diversité culturelle. En terme d’exclusivité, ce
domaine contient également les seules traces relatives aux concepts de vision englobante et
de dialogue interculturel, bien qu’il ne les rejoigne pas de fagon intégrale. Ce sont les
affirmations inscrites dans ce domaine et relatives a, d’une part, I’apport enrichissant de la
diversité culturelle et d’autre part, a la réflexion sur soi par rapport a son milieu, mais

surtout avec les autres cultures, qui justifient ces dernieres interprétations.

Pour appuyer I’hypothése de la recherche selon laquelle le PFEQ s’inscrirait
davantage dans un cadre de connaissance de la diversité culturelle, il importe de retenir que,
malgré la richesse possible envers une approche interculturelle, le domaine du

développement personnel s’inscrit dans les rangs de la perspective de connaissance.



110

4.2 Domaine des arts

C’est parce que les différentes formes d’arts sont porteuses d’une «culture visible», si
nous pouvons nous permettre cette expression, et qu’elles accompagnent a leur fagon
chaque société, que ce domaine s’inscrit dans une certaine ouverture a la diversité
culturelle. 1l s’agit d’'une ouverture partielle, car elle se limite a2 un seul aspect de la
diversité culturelle. Néanmoins, il s’agit d’une ouverture tout de méme, qui permet de
découvrir les quatre coins du monde. En effet, que 1’on traite de 1’art dramatique (PFEQ,
196), des arts plastiques (PFEQ 210), de la danse (PFEQ 224) ou de la musique (PFEQ
238), chacun de ces genres artistiques permet ’expression de la pensée, d’une certaine
vision du monde et certainement d’une réalité socioculturelle(PFEQ, 190). Les productions
artistiques sont en fait des moyens de communication pour exprimer chaque recoin de la
planéte (PFEQ, 191) et c’est par ces derniéres qu’est rendue possible I'ouverture a la
diversité culturelle dans un esprit d’appréciation. Comme cette ouverture s’effectue par le
biais de productions, il importe de préciser que la relation d’ouverture aux oeuvres
artistiques ne peut pas €tre la méme qu’envers des individus. 1l s’agit donc nécessairement
d’une relation sujet-objet, s’inscrivant essentiellement dans la perspective de connaissance.
Corrélativement, 1’évaluation faite du domaine des arts s’inscrit exclusivement dans cette

derniere.

Comme les quatre disciplines sont sensiblement présentées par les mémes
compétences, a quelques exceptions pres, elles ont été évaluées conjointement. Ainsi, il est
pertinent de noter que chacune participe a I’élaboration de la vision du monde de 1’él¢ve, en

I’amenant a s’ouvrir et a apprécier les ceuvres de son milieu et celles d’ailleurs(entre autres



111

PFEQ, 238). Par cette ouverture, I’éléve pourra donc distinguer les particularités et les
différences de diverses ceuvres du monde, ce qui I’amenera également a «(saisir) davantage

les éléments de sa propre culture» (ibid.).

4.2.1 Compétence 2: Interpréter des séquences dramatiques, des danses, des piéces

musicales

Concretement, a travers les quatre disciplines artistiques, ’enfant sera amené 2
interpréter une variété de productions artistiques (PFEQ, 200, 228, 242). Par
I’interprétation d’ceuvres, qui exclut les arts plastiques, [’éléve pourra y développer un
contact privilégié. En effet, si nous considérons, par exemple, I’interprétation d’une danse
d’ailleurs, I’éléve sera certainement initi€ a tout autre chose, ce qui viendra nécessairement
ébranler sa conception de ce qu’est la danse et donc par le fait méme ouvrir ses horizons

culturels, comme le veut le PFEQ (190).

L’interprétation d’oeuvres, ainsi présentée, peut certes ouvrir les yeux sur autre chose,
en faisant prendre conscience a I’éleve qu’il existe une pluralité de fagon de s’exprimer par
I"art, et que ces dernieres peuvent étre différentes selon les diverses cultures qui composent
notre monde. Ce qui est ici proposé s’inscrit dans une ouverture culturelle, mais non
interculturelle, car il n’y a pas de recherche de compréhension de cette diversité tout
comme il n’y a pas d’interaction envisagée avec les cultures a découvrir. Cette ouverture

ne rejoint donc pas les visées d’une démarche interculturelle.

4.2.2 Compétence 3 Apprécier des ceuvres théatrales, (des ceuvres chorégraphiques ; des

ceuvres d’art, des objets culturels du patrimoine artistique, des images médiatiques; des




112

ceuvres musicales) ses réalisations et celles de ses camarades

L’éleve, par la compétence relative a ’appréciation des ceuvres artistiques, sera invité
a s’ouvrir a la diversité culturelle (PFEQ, 202, 216, 230, 244). En effet, il découvrira, une
fois de plus, un large éventail de productions artistiques issues, entre autres, de différentes
cultures. Par cette appréciation, il est sous-entendu que 1’éléve devra «€tre attentif a ses
réactions émotives ou esthétiques face a (une) oeuvre et a son interprétation, et porter sur
elle un jugement critique et esthétique a partir de ses réactions personnelles et de criteres
déterminés» (ibid.). Bien que cé soit dans un esprit de respect, le jugement porté sur des
ceuvres examinées s’€tablira nécessairement a partir des conceptions de I’éleve et a partir
de criteres techniques prédétermiﬁés (ibid.)). 11 y a aura ainsi peu de place a

I’épanouissement de la diversité culturelle, si nous pouvons |’imager ainsi.

Cette ouverture peut certes €largir I’esprit du jeune quant a la diversité culturelle,
toutefois elle ne pourra pas I’amener & mieux comprendre cette derniére, comme le voudrait
I’approche interculturelle. D’autant plus que, sans qu’il soit amené a comparer les ceuvres
entre elles, I’éleve portera un jugement a partir de sa propre culture, étant conséquemment
aveuglé par son mythe. C’est donc, uniquement dans I’idée de constater qu’il y a, a travers
les différentes cultures, diverses conceptions artistiques, que prend forme I’ouverture a la

diversité culturelle dans la compétence relative a I’appréciation d’ceuvres artistiques.

4.2.3 Conclusions relatives au domaine des arts

En somme, toutes compétences réunies, nous retenons de ce programme de formation

artistique que, bien qu’il s’ouvre essentiellement a la diversité culturelle, il le fait davantage



113

dans I’optique de découvrir qu’il existe une pluralité d’ceuvres artistiques ¢a et la dans le
monde. Les entrées dans la grille d’analyse en sont d’ailleurs le reflet avec pres de la
moitié" des inscriptions dans la catégorie d’analyse pluralité. Ce type d’ouverture ne peut

donc pas rejoindre celle attendue dans une approche interculturelle.

D’ailleurs, lorsque les ceuvres sont examinées, au regard d’aspects socioculturels
(entre autres, 217) ce sont uniquement des signes visibles relatifs au temps qui sont
considérés, soit des «traces socioculturelles de la période artistique qui les a vues naitre»
(entre autres, PFEQ, 216). Qu’en est-il alors des signes visibles relatifs au lieu? Rien ne
semble préciser cette dimension, qui est pourtant bien présente dans 1’ensemble des

compétences soulevées et qui pourrait soutenir pertinemment I’ouverture sur le monde.

Dans la méme lignée, dans les différents savoirs essentiels, il est intéressant de noter
qu’outre les différentes €poques a couvrir qui y sont clairement précisées pour répondre au
critere d’hier et d’aujourd’hui, on retrouve pour celui d’ici et d’ailleurs la seule mention
suivante: «Ces extraits seront issus de la production théatrale québécoise mais aussi
d’autres cultures, dont, si possible, celles des Premieres Nations» (entre autres, PFEQ, 206),
n’offrant aucune spécification quant a d’autres cultures. Qu’en est-il des autres cultures, les
cultures canadiennes, américaines, occidentales ou du monde entier? C’est dans une
ouverture relative a I’interprétation qu’aura l’enseignant de [’ailleurs, que |’éleve pourra
découvrir la diversité culturelle dans le domaine des arts. En relation avec notre cadre

théorique, et en empruntant les termes utilisés par Panikkar, les arts ainsi présentés,

' Cinq inscriptions sur un total de douze pour le domaine des arts



114

s’inscriraient dans les perspectives morphologique et diachronique, bien plus que
diatopique. Cette derniére perspective étant la seule a pouvoir permettre la rencontre et le
partage avec la diversité. Sans cette derniere, il demeure difficile de rejoindre la démarche

interculturelle.

La pluralité et la variété des ceuvres, voila ce qui caractérise |’ouverture a la diversité
culturelle dans le domaine des arts. Bien qu’on fasse appel au respect de ces derniéres et a
leur appréciation (a partir de criteres prédéterminés) (entre autres, PFEQ, 202), ce domaine
trouve difficilement sa place dans une approche interculturelle, car il est principalement
centré sur 1'éleve et son milieu a travers le temps. Des accusations d’incohérence ne
peuvent toutefois pas trouver place face aux intentions et aux compétences soulevées, les
premieres ne promettant que d’«élargir les horizons culturels» pér, entre autres, le contact
avec des ceuvres d’ailleurs. 11 s’agirait donc de bien définir ce que 1’on entend par ailleurs,
pour ainsi mieux situer I’ouverture a la diversité culturelle. Néanmoins, notre hypothése se
voit justifiée, car a la lumiére de I’évaluation, aucune unité de sens, ne peut rejoindre la

perspective de reconnaissance de la diversité culturelle dans ce domaine.
4.3 Domaine de I'univers social

La premiere phrase de la présentation du domaine de |’univers social invite & croire
que les intentions d’ouverture a la diversité culturelle y trouveront aisément leur place. En
effet, on présente ce domaine comme essentiel pour «comprendre le monde dans lequel on
vit, s’y insérer de facon harmonieuse et contribuer a son évolution» (PFEQ, 165). On 'y

reconnalt €galement qu’aujourd’hui, on doit développer des outils pour vivre dans «une



115

société de plus en plus complexe et changeante» (Ibid.). Cette exigence vient justifier la
présence, dans ce domaine, de disciplines qui «favorisent [’ouverture sur le monde», et qui
«invitent a comparer 1’ici et ’ailleurs, [’hier et I’aujourd’hui, éveillant ainsi au changement
et a la diversité» (Ibid.). Ainsi présenté, il est légitime d’attendre de ce domaine qu’il
procure aux éleves, de facon pertinente, les «fondements de 1’apprentissage de la vie dans
une société pluraliste» (/bid.) dans lesquels se retrouve nécessairement |’ouverture a la

diversité culturelle.

Est essentiellement retenue de 1’analyse de la présentation du domaine de !’univers
social, une volonté au vivre ensemble avec la diversité. C’est, en effet, en invitant I’éleve a
mettre en perspective les réalités sociales qui I’entourent, que I'éléve aura la possibilité de

mieux comprendre celles des autres (PFEQ, 165).

Face aux imentions relatives au vivre ensemble, nous sommes tentés de faire un lien
avec la démarche interculturelle de Panikkar. En effet, cette derniére propose, entre autres,
la rencontre des différentes cultures dans leurs fagons respectives de voir le monde et de le
comprendre. C’est toutefois dans le cadre de connaissance que nous pouvons inscrire ces
intentions, car c’est sans envisager d’interactions entre les différentes réalités sociales que
I’éleve entreprendra leur compréhension. Effectivement, c’est par la comparaison de ’ici
et de 'ailleurs, que I’éleve pourra «(s’éveiller) au changement et a la diversité» (Ibid.). En
partant de lui-méme, 1I’éléve ne peut pas arriver a comprendre 1’ ailleurs comme ce dernier
pourrait se comprendre lui-méme. Il ne fait donc que poser un regard a travers la fenétre
qui le définit, pour reprendre I’'idée de Panikkar, ne pouvant ni voir plus large que ce qu’il

voit ni comprendre davantage que ce qu’il comprend déja. Ce regard posé sur [’autre n’est



116

é¢videmment pas celui recherché par I’approche interculturelle.

Pour appuyer cette interprétation, 1l importe de souligner que I’éleve sera invité a
«expliquer de fagon rigoureuse et systématique» (PFEQ, 165) les nouvelles réalités sociales
qu’il explorera a travers le domaine de l'univers social, alors qu’il en aura qu’une idée
relative a ce qu’il verra a travers sa «fenétre». Il n’y a donc pas de place pour la
reconnaissance de la diversité face a ces intentions qui invitent tout de méme a élargir la
vision du monde, au vivre ensemble, a I’ouverture a I’autre et méme a «(I’éveil) au
changement et a la diversité» pour reprendre les mots du PFEQ (Ibid.). Allons donc voir si
les compétences de ce domaine peuvent atténuer cette interprétation peu favorable a
Iouverture a la diversité culturelle et comment elles répondent aux intentions d’éveil,
d’ouverture, d’insertion et de compréhension de la diversité présente dans notre société

pluraliste et dans notre monde.

4.3.1 Le programme du premier cycle (compétence: Construire sa représentation de

I’espace, du temps et de la société)

La compétence du premier cycle, constitue une initiation a ce domaine. Par son
exploration vers, entre autres, l'ailleurs et ses réalités sociales, I’éleve sera initi€ au
changement et  la différence (PFEQ, 166). Il sera par conséquent invité a développer «des
attitudes d’ouverture et de tolérance»(ibid.). Plus encore, cette compétence devra guider
I'éleve pour qu’il puisse «apprendre a gérer ses relations avec ’autre et a construire peu a

peu son identité au contact de la différence» (Ibid.).

Face a ces intentions, bien qu’il ne soit pas concretement envisagé qu’il y ait



117

rencontre entre le soi et l'autre, il y a certainement, dans cette compétence matiere a
développer les bases essentielles a un éventuel vivre ensemble et a de futures interactions
avec la diversité”®. Dans cette perspective, les composantes de cette compétence
s’inscrivent exclusivement sous la connaissance de la diversité culturelle. Encore plus,
elles conduisent I'éléve vers la description et la comparaison entre [’ici et ['ailleurs.
Comme nous 1’avons soulevé, la comparaison ne peut pas étre un moyen pour comprendre
Iautre. Ce qui n’empéche toutefois pas ’éleve d’étre sensibilisé sur la diversité culturelle.
Cette compétence ne peut donc pas s’inscrire dans une approche interculturelle, mais

pourrait en étre I’ introduction.
4.3.1.1 Conclusions partielles

Au regard de notre analyse, bien que nous ayons classé la comparaison entre les
réalités sociales d’ici et d’ailleurs sous la catégorie diatopique, loin de nous 'idée d’inscrire
cette intention dans une approche interculturelle. Pour accéder a cette derniere, il faudrait
que le rapprochement entre les diverses réalités se fasse dans un cadre de reconnaissance;
ce qui n'est pas le cas dans cette compétence. En effet, bien que 1'éleve soit invité a

comprendre ce qui distingue 1’ailleurs et I'ici, ¢’est par un «dialogue» entre lui-méme et les

 Nous préférerons de loin le terme diversité & celui de différence. ce dernier qui résonne avec une
connotation négative. D’ailleurs Abdallah Pretceille semble également avoir une réticence pour ce terme
lorsqu’elle, en évoquant la diversité culturelle, considere que les «conséquences sur les comportements, les
socialisations, les apprentissages, la communication ne peuvent étre per¢us qu’a travers un modele de la
bigarrure, de la variation et non celui de la différence» (1999:18). A cet effet, nous sommes incités i classer
les unités de sens référant a la différence dans la tolérance négative au sens de Panikkar, qui représente le

respect culturel sans plus.



118

informations qu’il observera, que pourra se créer le rapprochement entre les diverses
réalités, donc sans interaction avec ['autre, représentant de la diversité, et sans

compréhension de ce dernier.

Encore plus, la diversité y est plus souvent qu’autrement présentée comme une
pluralité envers laquelle 1’éleve doit démontrer un certain respect, sans plus. En effet, c’est
d’abord en initiant ’enfant au changement et a la différence, par un regard posé sur
différents faits de la vie, qu’est abordée la diversité. L’enfant est ensuite invité a étre
tolérant et ouvert envers cetteldifférence. Présentée de la sorte, nous pouvons interpréter
cette ouverture a la maniere du respect culturel de Panikkar, ce dernier qui tend vers la

passivité envers la diversité plutdt que d’inviter au partage et a la compréhension mutuelle.

Voyons maintenant ce que les cycles supérieurs proposent pour répondre aux
intentions de ce programme avec les disciplines de géographie, d’histoire et d’éducation a

la citoyenneté.

4.3.2 Le programme Géographie, histoire et histoire a la citoyenneté (deuxiéme et troisiéme

cycles)

L’ éducation a la citoyenneté, par le biais de I’histoire et de la géographie, s’intéresse a
Iaillewrs dans le monde pour y comprendre et accepter la différence (PFEQ, 170). Etant
complémentaires, ces disciplines se retrouvent regroupées dans les trois compétences
réservées aux 2° et 3° cycles. «Ces compétences se rapportent toutes trois a la lecture de
sociétés et de territoires, mais abordée sous des angles différents: I'organisation, le

changement et la diversité»(ibid.). Est retenu de la présentation de celles-ci que I’éleve



119

pourra d’une part, s’ouvrir au monde dans I’objectif de découvrir qu’il existe dans ["ailleurs
des différences avec [’ici, ce qui, dans une autre mesure, lui permettra de mieux se définir
lui-méme.  Ainsi annoncées, ces disciplines, ne semblent pas pouvoir offrir une
reconnaissance a la diversité, mais plutot chercher a connaitre cette derniere par le biais,

une fois de plus de I’observation et de la comparaison.

Néanmoins, par «le regard porté sur des réalité€s sociales et territoriales d’ici et
d’ailleurs» (PFEQ, 170) I’éleve s’initiera a une pluralité de situations et pourra ainsi
«construire ses propres interprétations des réalités sociales et territoriales» (Ibid.). Aussi, il
sera «fréquemment appelé a partager ses interrogations et ses interprétations avec d’autres»,
dans le respect de ces derniers, pour ensuite «nuancer ses interprétations a la lumiere de
données nouvelles» (Ibid.). Se retrouvent ici les intentions générales du domaine de
"univers social. Parmi ces dernieres, sont perceptibles une certaine ouverture a la diversité
ainsi qu’une volonté a apprendre de cette derniere. Nous employons apprendre de, car
’apprentissage se fera davantage, pour ne pas dire completement, dans un cadre de

connaissance, selon notre évaluation.

Mises en pratique, les compétences de la géographie, de I’histoire et de I’éducation 2
la citoyenneté entraineront 1’éleve vers la découverte, d’entre autres, les réalités sociales
d’ici et d’ailleurs, et rappelons-le, devraient ’amener & mieux comprendre la société
pluraliste dans laquelle il évolue (PFEQ, 165). Bien que les deux premiéres compétences
ne rencontrent pas les intentions d’ouverture a la diversité culturelle, il nous plait de les

inclure dans un parallele avec les trois caracteres associé€s, par Panikkar, a I’herméneutique,



120

qui sont essentiels dans sa démarche d’interculturalité®. Ainsi, I"analogie se crée entre la
premiére compétence, Lire I’organisation d’une société sur son territoire (PFEQ, 172) et
I’aspect morphologique; la seconde, Interpréter le changement dans une société et sur son
territoire (PFEQ, 174) et I'aspect diachronique; et finalement la derniére S’ouvrir a la
diversité des sociétés et leur territoire (PFEQ, 176) et 1'aspect diatopique. Nonobstant le
fait que nous n’arrivions pas a trouver de référence a ’ouverture a la diversité culturelle
dans les deux premieres compétences, nous prétendons que ces dernieres, pourraient, dans
'optique de ’approche d’interculturalité, soutenir le dialogue intraculturel. En effet, ces
derniéres proposent une connaissance approfondie de notre propre culture, a travers le
temps et ’espace, avant de permettre I’arrimage de la derniére compétence qui tend a

’ouverture et a I’enrichissement avec cette diversité culturelle.
4.3.2.1 Compétence 3: S’ouvrir a la diversité des sociétés et de leur territoire

En premier lieu, ’explicitation de cette compétence propose de porter le regard sur
plus d’une société et sur leur territoire a un méme moment pour en découvrir la coexistence
d’organisations différentes (PFEQ, 176). Par cette premiére phrase, bien que le terme
diatopique n’apparaisse pas, (on utilise plutot le terme synchronique), nous sommes tentés
de faire le parallele avec cet aspect de linterculturalité. Toutefois, un point non

négligeable géne le rapport; c’est par 'observation, donc sans aucun dialogue ni

2 . .- . . N SN . N .

2! 1 importe encore de rappeler qu’il s’agit des caractéres associés a celle-ci plutét que de la pratique
de I'herméneutique auxquels nous faisons référence. Il serait assez ambitieux de mettre en place une telle
théorie de I’interprétation auprés d’enfants d’dge scolaire, c’est pourquoi nous ne considérerons que les

aspects associés, soit diachronique, morphologique et diatopique.



121

interprétation que se pose ce regard. En ce sens, ’analyse de [’objectif d’une prise de
conscience de la diversité (ibid.), s’oriente vers une simple identification d’une pluralité de
sociétés existantes. Cette facon d’approcher la diversité ne permet guére la reconnaissance
de celle-ci. Ce qui conduit a interpréter cette ouverture comme impertinente a 1’égard
d’une approche interculturelle, bien qu’elle y integre la connaissance de différentes

cultures.

Dans cette méme compétence, on entrevoit 1’ouverture aux diverses sociétés comme
le fait d’«apprendre sur leurs différences, sur les causes et les conséquences de celles-ci et
(de) chercher leurs forces et leurs faiblesses respectives» (PFEQ, 176). Cette intention
d’ouverture reflete le fait de s’interroger sur le quoi de la différence plutot que de tenter de
comprendre et de grandir avec la diversité. D’ailleurs, les savoirs essentiels viennent
soutenir cette interprétation en déterminant préalablement les différences qui seront a
I’étude, les classant ainsi dans des catégories fixes. De surcroit, le fait de s’ouvrir sur la
diversité culturelle n’est pas reconnaissant de cette derniere: «Il s’agit d’agir avec et non

pas sur autrui.» (Abdallah-Pretceille, 1999:69).

Les intentions d’ouverture a la diversité culturelle proposées par cette compétence se

voient assurément mieux définies par ce qui suit:

Découvrir I’existence d’une variété de cultures, de modes de vie, de religions et
d’organisations territoriales invite a la compréhension, a I’ouverture, a 1’accueil et
au respect de I'autre, tout en renforcant I’identité personnelle et sociale. Cette
ouverture aux valeurs et aux croyances différentes des siennes enrichit et consolide
sa vision du monde et renforce des attitudes et des valeurs telles que la tolérance et

le respect de la différence, essentielles a une vie sociale harmonieuse ( PFEQ, 176).



122

Bien que le contact direct avec la diversité ne soit pas encore considéré, inscrivant par
ailleurs ces dernieres intentions dans le cadre de la connaissance, un pas vient d’étre franchi
en matiere d’ouverture a l'autre par la nécessité de compréhension, du respect et du
potentiel enrichissement envisagé. En poussant I’interprétation, il y aura possiblement une
rencontre avec la diversité. Pourrait méme émerger une touche de reconnaissance lorsque,
dans le PFEQ, est considéré que «la fréquentation de la diversité (favorise) I’ouverture a

’autre, essentielle a la coopération» (ibid.).

Par cette compétence, on cherche donc a enrichir, d’une part, la vision du monde de
’enfant, et d’autre part a lui permettre de développer des attitudes pour accueillir la

diversité. Nécessairement, on ouvre la porte a la diversité culturelle.

Toutefois, dans la présentation de cette compétence se cache une note de
multiculturalisme ot, il s’agit davantage de différences a tolérer pour le bien étre de
chacun, plutdt que d’une diversité a partager pour grandir tous ensemble. Le
multiculturalisme, rappelons-le, étant pour Panikkar impossible et sa vision, incohérente

avec une approche interculturelle.

En contexte de réalisation, I’éleve fera usage de différents outils, soit des documents
écrits, visuels, ou médiatiques, dont des cartes, atlas, lignes du temps (PFEQ, 176).
Utilisant ainsi des outils pour mesurer, valider et rechercher la vérité, c’est nécessairement
dans un cadre de connaissance que cette ouverture se crée. D’ailleurs, il est explicitement
énoncé que : «(le) développement (des) trois compétences repose sur l’acquisition de

connaissances et de concepts» (PFEQ, 171). Face a cette affirmation, on s’éloigne d’une



123

approche interculturelle ol le concept, rationnel, ne peut €tre d’aucun secours pour
comprendre une autre culture (Panikkar, 1998). En revanche, Panikkar propose de trouver
dans D'autre culture des équivalents homéomorphes, c’est-a-dire ce qui sur le plan
fonctionnel, poursuit le méme but que les concepts que nous utilisons pour comprendre
notre monde. Par cette condition, entre autres, pourrait débuter une compréhension
interculturelle. Sans ces demniers, le contexte monoculturaliste ou I’on juge les autres a
partir de ce que nous sommes, perdure. Il entraine avec lui I’idée que nous sommes |’image

de I’idéal a atteindre. Cette vision n’étant pas compatible avec celle de I’ interculturalité.

Loin de cette «recherche homéomorphique», ce sera par des comparaisonszz, en
cherchant les ressemblances, les différences et en portant un jugement sur les forces et les
faiblesses de chacune des sociétés étudiées, que I’éleve sera amené a s’ouvrir a la diversité
des sociétés (PFEQ, 177). La vision du monde qui pourra se renforcer et se consolider
(PFEQ, 176) sera davantage inscrite dans un contexte monoculturaliste. En effet, en partant
de ses propres conceptions, considérées comme vraies, pour juger les autres sociétés,
I’éleve naviguera toujours dans le méme, sans s’ouvrir a la diversité. De ce fait, la mise en
pratique de cette compétence ne semble pas €tre cohérente avec les intentions proposées en
présentation qui suggéraient d’amener I’éleve a comprendre le monde pluraliste dans lequel

il évolue (PFEQ, 165). Ces remarques viennent justifier le fait que cette compétence

22 En considérant les dangers et les limites de la comparaison, Abdallah-Pretceille note que «(les)
comparaisons servent a justifier des syntheses déréalisantes, des générations hatives qui contaminent la notion
d’universalité. Elles donnent aussi lieu a des monographies sur le mode additif qui implique que le lecteur
fasse lui-méme la syntheése sous peine de rester englué dans un catalogue de différences et de ressemblances»

(1999:64).



124

s’inscrive, suite a I’analyse, dans un cadre de connaissance de la diversité, avec un clin

d’ceil a la reconnaissance.
4.3.2.2 Conclusions partielles

Au-dela des intentions sur lesquelles porte 1’analyse, qui auraient a prime abord pu
s’inscrire dans une approche interculturelle, il est incontournable d’aller voir a quoi réfere
’ensemble de ce domaine dans les savoirs essentiels pour dresser I’éventail de la diversité
dont il est question. Face a ces savoirs a transmettre, les intentions d’ouverture a la
diversité culturelle dans une optique d’approche interculturelle ne peuvent plus tenir. En
effet, la diversité des sociétés dont il est question se traduit par une vision d’ensemble du
territoire canadien depuis le 16° siecle (PFEQ, 178). Cette derniére, adéquate pour les deux
premieres compétences, ne peut pas €tre porteuse d’une vision du monde et permettre
"ouverture a la diversité culturelle, a moins que I’on enseigne aux enfants que le monde se
restreint a I’Amérique... En effet, I’ouverture a la diversité est rendue possible par les

différences et ressemblances perceptibles entre:
-les Incas, et les Iroquoiens et Algonquiens vers les années 1500 et entre ces deux derniéres
SOCICtEs;

-la société canadienne en Nouvelle-France et des sociétés anglo-américaines des années

1745;

- la société canadienne des Prairies et celle de ’Ouest et entre ces deux derniéres et la

société québécoise du début du 20° siecle;

-les Inuits et les Micmacs des derniéres décennies.



125

Le monde vers lequel I’éléve s’ouvrira demeure limité, tout comme les outils qui lui
permettront de mieux saisir I’évolution de sa société pluraliste et de s’y insérer. En effet,
les intentions de départ ne pourront pas trouver leur compte avec un tel contenu. Encore
plus, nonobstant ce manque de cohérence avec les intentions, les compétences et les
savoirs, émane de ce domaine une note d’ethnocentrisme. En effet, alors qu’on reconnait
que le milieu de I’éleve soit de plus en plus pluraliste, ou se cotoie la diversité culturelle
issue de partout dans le monde, c’est sur une fraction de la diversité que ’on propose aux
éleves de s’ouvrir.  Une telle ouverture n’est pas celle recherchée par I’approche

interculturelle et ne peut pas arriver & rencontrer les visées de celle-ci.

4.3.3 Conclusions relatives au domaine de ['univers social

En somme, face aux intentions du PFEQ relatives a I’ouverture 2 la }diversité
culturelle, le domaine de 'univers social trouve majoritairement sa place dans la catégorie
de tolérance négative. Cette derniere envisage le respect de la présence d’autres cultures
sans toutefois chercher a s’engager, a s’y intéresser, a créer un partage ou a apprendre avec
celles-ci. Face a ce positionnement a 1’égard de la diversité, restreinte, I’évaluation des

., . . . . . . 23
unités de sens fait ressortir qua51—exclu31vement la perspecuve de connaissance™.

II demeure étonnant d’en arriver a de telles conclusions si nous considérons que les
objectifs de I’éducation a la citoyenneté, en tant que domaine général de formation,

devraient se retrouver dans ce domaine qui inclut cette discipline (PFEQ, 50). En effet,

2 . . o . , s . . -
= Vingt-trois unités de sens sont évaluées par le critére de connaissance contre une seule qui fait appel

a la reconnaissance.



126

selon les penseurs qui s’y sont attardés, au Québec, comme ailleurs, devraient se retrouver
dans la mise en pratique de celle-ci, les 'fondements dialectique et participatif. (Marzouk,
Coté et Kabano. 2000:58). «The key word in citizenship education is participation» (Ellis,
A.K., 1998: 225). Ce qui n’est pas le cas dans le domaine de I’univers social qui offre une
ouverture balisée par des criteres de comparaison et qui, en fait, n’amene qu’a constater
qu’il y a des différences entre le soi et 1’autre, sans plus. A cet effet, il demeure surprenant
de voir des attitudes de tolérance et d’ouverture trouver leur place dans la présentation de la
compétence du premier cycle, alors que I'éleve n’aura pas de jugement a porter ni de
compréhension a exposer, mais simplement des faits a évoquer, des observations a décrire a

partir d’outils et de critéres prédéterminés (PFEQ, 168).

Pour conclure sur ce domaine, nous ne pouvons faire mieux qu’emprunter les mots de
Martine Abdallah-Pretceille pour laisser libre cours a la réflexion sur ['ouverture a la
diversité En effet, cette ouverture devrait étre envisagée dans une démarche compréhensive
soit ni descriptive ni statique (Abdallah-Pretceille, 1999:59), comme tend a I’étre le présent

domaine de "univers social.

Comprendre les cultures, ce n’est pas accumuler des connaissances et des savoirs,
mais c’est opérer une démarche, un mouvement, une reconnaissance réciproque de
I’homme par ’homme, c’est apprendre a penser ’autre sans |’anéantir, sans entrer
dans un discours de maitrise afin de sortir du primat de I’identification et du
marquage (ibid..60).

Hormis les intentions de départ qui laissaient présager une ouverture 2 la diversité, la
mise en pratique de ce présent domaine et les outils proposés pour mieux comprendre le

monde et s’ouvrir a la diversité, ne peuvent pas s’ inscrire dans une approche interculturelle,



127

telle que celle pensée par Panikkar.
4.4 Domaine des langues

La langue, sous toutes ses formes (écrite, orale), est considérée comme un outil
essentiel pour construire la vision du monde et pour s’ouvrir sur le monde (PFEQ, 70). Elle
permet |’appropriation d’un éventail d’informations tout comme la possibilité d’entrer en
relation avec l’autre pour puiser de I’information, mais plus encore, pour le partage de
richesses culturelles (Ibid.). C’est d’ailleurs ce qui est visé par 1’objectif général du
domaine des langues qui regroupe le francais, comme la langue d’enseignement ou comme
langue d’accueil, ainsi que 1’anglais, langue seconde. La langue anglaise, langue dite
universelle, est évidemment d’une grande importance dans notre société ouverte sur le
monde. Dans cette méme voie, le MEQ encourage également |’apprentissage d’autres
langues (/bid). Le domaine des langues représente donc une porte d’entrée sur le monde et
une clé pour entrer en relation avec ce dernier. Malgré que Panikkar fasse de la langue un
obstacle au dialogue, ce dernier serait difficilement réalisable sans elle, il faut donc
s’outiller pour surmonter cette difficulté et c’est ce que propose le PFEQ 2 travers les trois

différents programmes de langue.

La langue permet I'expression de ce qu’est la personne tout autant qu’elle rend
possible la rencontre, la confrontation ainsi que le partage d’idées, de conceptions, de
sentiments, de croyances, etc. Elle est donc la base du dialogue, qui mis en contexte
pluraliste, pourrait revétir le role de dialogue interculturel. Dans le méme ordre d’idées, se

trouve dans le programme du frangais, langue d’enseignement, une compétence



128

s’intéressant uniquement au dialogue. Cette derniere inhérente a 1'objectif général de ce
domaine tend a permettre a I’éléve d’«entrer en relation avec les jeunes et les adultes d’ici
et d’ailleurs (pour) s’approprier et [...] transmettre les richesses de la culture» (PFEQ, 70).
Cette volonté, énoncée en présentation, nous laisse présager |’orientation vers la
reconnaissance de la diversité culturelle. A la lumiére de ’analyse, il est en effet pertinent
de noter que les intentions de départ du domaine des langues s’inscrivent dans une volonté
a s’ouvrir sur le monde, pour en apprécier et y partager les richesses, afin de mieux le
comprendre et d’arriver a entrer en relation avec I'autre. Par cette démiére intention, est
soulevée une volonté de reconnaissance de la diversité culturelle. Il y a effectivement un
souct d’engagement de la part du soi pour aller rencontrer la diversité de ’autre dans la
présentation du domaine. Allons maintenant a la rencontre des trois disciplines pour
interpréter, selon la grille d’analyse, si elies s'inscrivent dans la méme voie que ces

derniéres intentions, soit vers la rencontre avec 1’autre.

4.4.1 Francais, langue d’enseignement

Comme le frangais est utilisé dans I’ensemble des disciplines scolaires, il représente
un outil de taille pour I'insertion dans la société québécoise et pour la compréhension du
monde. = Ainsi son apprentissage, a travers quatre compétences, fera appel a diverses
situations a I’intérieur d’un environnement qui soit riche et stimulant (PFEQ, 72). En ce
sens, I’éleve sera amené a €largir sa vision du monde par la fréquentation de livres issus de

la culture québécoise, francophone et «de la richesse d’autres cultures» (ibid.).

Par sa présentation, le frangais en tant que langue d’enseignement, s’inscrit dans la



129

recherche d’une vision du monde qui se forgera au gré des connaissances accumulées dans
les différents apprentissages. Selon cette orientation, |’évaluation suppose un cadre
exclusivement de connaissance de la diversité culturelle a partir duquel I'éleve pourra
globalement se représenter le monde dans lequel il vit a partir d’informations tirées ca et la.
L’interaction avec I’autre, nécessaire dans une démarche interculturelle sera envisagée par

cette discipline que dans la troisiéme compétence, traitant du dialogue.
4.4.1.1 Compétence 1: Lire des textes variés

L’ouverture a la diversité se vivra d’abord par la lecture de textes variés (PFEQ, 74).
Face 2 la diversité rencontrée dans les textes, I'éleve devra faire preuve de respect et
d’ouverture (ibid.) et donc admettre qu’il existe autre chose. Bien que cette ouverture se
restreigne a la perspective de connaissance, elle permet toutefois aux éleves d’apprécier,
sous une forme ludique ou non, ce qui se vit dans diverses cultures. Sans s’inscrire dans
une approche interculturelle, la découverte et I’exploration de la diversité par la littérature

permettront a I’enfant de s’ouvrir sur le monde.

En somme, une certaine ouverture a la diversité est possible par cette compétence.
Mais il ne peut s’agir d’une ouverture pour accéder a un partage interculturel. En effet, la
facon avec laquelle on cherche & construire la vision du monde de I’éleve, en comparant ce
qu’il découvre a lui-méme, demeure dans un contexte monoculturaliste. C’est aveuglé par
son propre mythe, sans personne pour lui en faire prendre conscience, que I'éleve
découvrira la diversité. 1l s’ouvrira a la diversité, sans toutefois pouvoir entrer en contact

avec celle-ci. Cette compétence ne peut donc pas s’inscrire dans une démarche



130

interculturelle, par le peu d’ouverture qu’elle offre et par sa perspective uniquement de

connaissance.

Néanmoins, le recours a la compétence troisieme, Communiquer oralement (80)

pourrait peut-étre atténuer cette critique.
4.4.1.2 Compétence 3: Communiquer oralement

Cette compétence vise, entre autres, par des interactions entre les éleéves, a faire naitre
les comportements relatifs a la communication avec autrui. Pertinemment, par cette
recherche d’interaction avec ['autre, cette compétence vient rejoindre l’intention de
reconnaissance proposée par ce domaine. Ainsi, I’accueil de I’autre, la valorisation et
I’entraide sont mis de I’avant dans cette compétence qui favorise la dimension orale de la
langue (PFEQ, 81). De plus, en présence d’autrui, 1’éléve sera amené a développer et
préciser sa pensée tout en tenant compte de son interlocuteur (PFEQ, 83). La relation avec
"autre est donc mise de 1’avant dans cette compétence. Elle invite a un dialogue similaire &
celui envisagé dans une démarche interculturelle, sans toutefois y rechercher I’ouverture a
la diversité culturelle. Nonobstant cette absence, un coup d’ceil a la présentation et aux
reperes culturels de ce domaine nous rappelle que la classe d’aujourd’hui est ouverte sur la
communauté et sur le monde (PFEQ, 86). Ces considérations nous permettent d’intelipréter
que par ce dialogue, I'éleve aura peut-étre 1’occasion de rencontrer la diversité. Tout

demeure relatif a I’interprétation qu’aura chaque enseignant des intentions d’ouverture a la

diversité.



131

4.4.1.3 Conclusions partielles

L’ouverture a la diversité est présente dans ce programme, mais tel que présentée, elle
ne peut pas trouver sa place dans une approche interculturelle. En effet, si I’éleve ne fait
que découvrir la diversité culturelle a travers la littérature, il ne fait qu’accumuler des
connaissances sur cette dernieére. De ce fait, il se forge une idée globale sans toutefois

pouvoir reconnaitre la richesse qui s’y cache et apprendre a partager avec celle-ci.

En somme, mise a part la compétence ayant trait au dialogue, qui pourrait pour les
plus «interculturels» ouvrir la porte a la diversité, I’ensemble du programme de frangais
offre une ouverture assez restreinte, une fenétre dont on ouvre les volets pour voir un peu
plus loin et par laquelle, les deux pieds figés dans notre mythe, nous observons ce qui existe
autour. Ainsi, la diversité est jugée a partir de ce que nous connaissons, de ce que nous
sommes, de ce que nous jugeons étre la norme plutdt qu’'étre découverte, appréciée et

partagée.

Dans I’ensemble, les intentions qui s’agglutinent autour de I’ouverture sur la diversité
culturelle, inscrivent majoritairement cette discipline dans une perspective de connaissance.
En effet, c’est a partir de différents genres littéraires que I’éleve pourra découvrir une
pluralit¢ de cultures. Sa vision du monde sera donc forgée et balisée par des reperes
culturels, qui permettent une ouverture «sur la communauté et méme sur le monde» (PFEQ,
86), mais qui n’incluent aucune autre précision quant a la diversité culturelle dont il

pourrait étre question.



132

4.4.2 Anglais, langue seconde

Peu importe le quartier ou se situe 1’école, les éléves sont couramment en contact avec
la langue anglophone, et dépendamment du milieu, cette derniere peut faire grandement
partie du quotidien des éléves québécois, pensons notamment aux écoles de 1'lle de
Montréal. En ce sens, la maitrise de la langue anglaise offre de multiples possibilités pour
entrer en contact avec différentes cultures. Parler anglais est aujourd’hui, pour reprendre
les mots du PFEQ, dans la société québécoise, une nécessité, mais aussi une porte d’entrée
sur le monde (PFEQ, 98). Son apprentissage n’est donc pas a négliger et ce, deés 1’age

scolaire, pour préparer les jeunes a leur avenir proche.

Avec de tels propos tenus quant a I'importance de cette langue pour s’ouvrir sur le
monde et sur les autres cultures, nous serions tentés d’inscrire cette discipline dans
I'ouverture a la diversité culturelle. Toutefois, que ce soit par la compétence qui tend a
amener 1’éleve A interagir oralement en anglais (PFEQ, 100), a réinvestir sa
compréhension de textes lus et entendus (PFEQ, 102) ou a écrire des textes (PFEQ, 104),
nous ne retrouvons aucun €lément qui puisse concrétiser cette volonté d’ouverture. C’est
en effet, entre autres, a partir de ce que I’éleve connait et des themes envers lesquels il est a
I’aise, que prend forme cette discipline. Bien que cette derniere remarque n’exclue pas la
présence de themes issus de la diversité culturelle, nous ne retrouvons ni dans les savoirs
essentiels ni dans les suggestions de produits culturels de mention inhérente a la diversité

culturelle pour faire cohérence avec les intentions (PFEQ, 106-108).

4.4.2.1 Conclusions partielles



133

En somme, alors que I'apprentissage de 1’anglais, langue universelle, aurait pu étre
une voie privilégiée pour éveiller et faire comprendre a 1’éleve la nécessité de s’ouvrir a
I’autre, tout en 'y engageant dans un rapport de dialogue, nous ne retrouvons rien qui
puisse s’inscrire pertinemment dans une approche interculturelle. Ce qui nous amene a
conclure que les intentions d’ouverture sur le monde évoquées dans la présentation ne sont

pas intégrées dans la mise en place de cette discipline.

4.4.3 Francais accueil

Pour la premiére fois dans cette analyse du PFEQ, se trouve un lien direct a une
approche interculturelle (PFEQ, 110). En effet, dés les premieres lignes de la présentation
du programme frangais accueil, on retrouve une référence a la Politique d’intégration
scolaire et d’éducation interculturelle (MEQ, 1998(b)). Toutefois, I'analyse amene a
constater que c’est davantage sur le volet intégration que sur celui de I’éducation
interculturelle que se base cette discipline offerte aux nouveaux éleves venus d’ailleurs. Ce
qui pousse a penser que cet accueil se rapproche davantage d’un esprit monoculturaliste

avec lequel I’interculturalité est peu, voire pas du tout, en accord.

4.4.3.1 Les compétences 1 et 2: «Interagir en frangais» et «Se familiariser avec la culture du

milieu»

L’analyse se trouve ici inversée, dans le sens ou il n’est pas question de |'ouverture
faite a la diversité culturelle, mais plutot de I’ouverture qui est demandée a I’autre envers la
société québécoise. Nonobstant cette remarque, 1l est pertinent de noter que ce qui est

proposé par ce programme d’accueil est pertinemment en accord avec une approche



134

interculturelle. En effet, il est demandé a I’éleve, en plus d’interagir en francais (PFEQ,
112), de se familiariser avec la culture du milieu (PFEQ, 114). Par cette derniere
compétence, on invite les nouveaux arrivants a entrer en contact avec la culture
francophone, a se familiariser avec les éléments de celle-ci tout en partageant leur propre
culture. C’est par celle-ci que [’éleve immigrant devra concretement «prendre conscience
de la diversité culturelle» (PFEQ, 115) dans «un esprit d’ouverture, de respect et de
réciprocité» tout comme il devra développer des «attitudes d’ouverture et de tolérance a
I’égard des autres» (Ibid.). Un souci est porté a la relation mutuelle entre les uns et I’autre,
ce qui se rapproche des visées d’une démarche interculturelle. En effet, afin de mettre sur
pied le dialogue interculturel, les deux parties doivent mutuellement se respecter et désirer

entrer en contact avec I’autre dans ’optique de partage et d’enrichissement mutuels.
4.4.3.2 Conclusions partielles

Finalement, ce programme de frangais accueil est pertinent a I'égard de I'approche
interculturelle et il peut méme inclure |’interaction dans la diversité. Toutefois, ces
intentions sont réservées aux seuls éleves venus d’ailleurs. Nous ne pouvons donc pas
conclure a la présence de compétences ceuvrant dans le sens d’une approche interculturelle
par ces dernieres, car elles ne se déroulent pas dans un contexte de réciprocité, tel qu’elles
le commandent elles-mémes. Ces dernieres exigent cette ouverture a la diversité
uniquement aux nouveaux arrivants. Une telle position face a la diversité, ne peut donc pas

trouver sa place dans une relation interculturelle comme celle pensée par Panikkar.



135

4.4.4 Conclusions relatives au domaine des langues

Si nous considérons le domaine des langues dans son ensemble, par le biais des
différentes disciplines, nous retrouvons certaines bases sur lesquelles pourrait s’asseoir une
approche interculturelle, s’inscrivant néanmoins majoritairement dans la perspective de
connaissance®. Il importe toutefois de mentionner que ces conclusions tiennent compte de
I’apport du programme frangais accueil face a ’ouverture a la diversité culturelle, sans
toutefois discriminer que les intentions sont inversement présentées. En effet, si nous
considérons ces intentions dans un contexte uniquement d’intégration des nouveaux
arrivants, ['interprétation globale de ce domaine se construit davantage par le
développement d’une vision du monde, laissant ainsi peu de place a la reconnaissance de la

diversité culturelle.

Bref, dans son ensemble, mis a part son caractere monoculturaliste, le domaine des
langues regroupe des intentions d’ouverture et d’appréciation a la diversité, au pluralisme,
qui sont nécessaires, mais non suffisantes a une démarche interculturelle. Afin de rejoindre
pertinemment cette derniere, le PFEQ devrait réinvestir ce qui est exigé a I'autre dans des

compétences qui touchent tous les éleves.
4.5 Education préscolaire

Témoin de son début de vie a I'école, I'éducation préscolaire permet a I’enfant

d’entrer en contact avec d’autres personnes dans des situations riches et variées. C’est a

3 . -, . . . . . . .,
** Treize unités de sens sont évaluées comme s’inscrivant dans la connaissance de la diversité, contre

quatre comme reconnaissantes.



136

partir de ces derniéres que ’éleve pourra enrichir sa compréhension du monde (PFEQ, 52).
Le programme d’éducation préscolaire prévoit ouvrir I’enfant a de nouvelles connaissances
pour l'amener tranquillement a construire sa propre vision du monde. C’est par
’environnement qui 1’entoure quotidiennement que cette quéte sera amorcée. Face aux
constats énoncés par le PFEQ quant i notre société pluraliste (PFEQ, 2), nous pouvons
comprendre que des 1’age préscolaire, en entrant en contact avec les autres, I’enfant sera

possiblement mis en relation avec la diversité culturelle.

Concretement, a travers les diverses compétences qui sont proposées dans le
programme d’éducation préscolaire, il est prévu d’amener constamment 1’enfant & interagir
avec les autres pour qu’il puisse, dans la perspective d’un développement global, consolider
ses connaissances et développer ses compétences et habiletés (PFEQ, 53). En d’autres
mots, I’interaction est garante de tout apprentissage. Ce souci d’engager |’enfant dans ses
apprentissages laisse présager une possibilité de reconnaissance de l’autre a travers ses
expériences de vie qui lui permettront, entre autres d’affirmer sa personnalité, d’interagir
de facon harmonieuse avec les autres, de communiquer avec les ressources de la langue et
de construire sa compréhension du monde. Observons maintenant plus particulierement

ces compétences inhérentes a ’ouverture a la diversité culturelle.

4.5.1 Compétence 2: Affirmer sa personnalité

Le programme d’éducation préscolaire vise le développement affectif de I’enfant par
’entremise de I’affirmation de sa personnalité. Par celle-ci, I’éléve pourra développer son

estime personnelle par, entre autres, des contacts et expériences diversifiés avec ses pairs



137

(PFEQ, 56). C’est par des relations harmonieuses avec les autres qu’il arrivera a se sentir 2
sa place, ce qui lui permettra d’avoir confiance en lui (ibid.). Par ces contacts, il apprendra
a vivre au sein d’un groupe, en apportant des changements a ses comportements pour
mieux s’adapter a celui-ci. Le souci porté a la relation ouvre déja la porte a 1’interaction

avec la diversité, sans toutefois que le volet culturel soit mentionné.

Comme 1’indique son titre, affirmer sa personnalité, cette compétence est davantage
centrée sur le soi que sur |’autre, bien que ce dernier soit indispensable a I’affirmation du
soi. Au-dela des rapports harmonieux qu’il devra mettre en place, I’éleve sera davantage
invité a prendre sa place parmi les autres, sans toutefois considérer I’autre dans sa diversité,
comme source d’enrichissement, pour adapter ses comportements et ses jugements. C’est
pourtant ce que laissait présager la présentation de cette compétence, qui permettait
d’interpréter une certaine considération et un partage entre un et |'autre: «Il établit des
rapports harmonieux avec les autres et s’exerce a porter un jugement sur ses propres actions
et comportements» (ibid). Concretement, a la lumiere des composantes, ce qui est attendu
de la relation avec I'autre, se résume dans la découverte de ce qui distingue un de I'autre
(PFEQ, 57). Il y a donc peu de place a la relation interculturelle par cette compétence,

malgré les intentions de départ.

Peut-étre que cette idée de rapports harmonieux ne s’est tout simplement pas glissée
au bon endroit? Tréve de plaisanteries, il est toutefois curieux de retrouver dans la

compétence suivante la reprise int€grale de cette derniere.



138

4.5.2 Compétence 3: Interagir de facon harmonieuse avec les autres

Par cette compétence, le PFEQ fait maintenant référence a la confrontation des
différentes compréhensions du monde, dans un cadre de justice et de respect mutuel
(PFEQ, 58). En effet, on mentionne que I’éleve sera amené a régler des conflits de fagon
harmonieuse et que ces derniers pourront €tre issus, au-dela de son milieu culturel, du
milieu des autres et des nouvelles réalités envers lesquelles il s’ouvrira (Ibid.). Visant le
développement social de l’enfant, cette compétence s’inscrit nécessairement dans un
parallele avec la compétence transversale qui appelle la coopération (/bid.). 1l n’y a donc
aucun doute quant a I’ouverture a la diversité culturelle de cette compétence du programme
préscolaire qui prévoit la découverte du milieu de I’éleve et d’autres modes de vie dans le

respect de I'autre et de ses différences.

Ainsi présentée, cette compétence semble €tre inspirée du vivre ensemble de Delors
(1996). En effet, en misant sur I’interaction entre les éleéves pour apprendre a se découvrir
et a s’ouvrir a autre chose, cette compétence releéve pertinemment de la reconnaissance de
la diversité culturelle. Bien qu’elle repose sur certaines connaissances nécessaires a
I’appropriation, a la fois, du milieu respectif de chacun et de celui de leurs confreres et
consoeurs de classe, issus de milieu culturellement différents, on y reconnait une ouverture
sur Jes particularismes de chacun. Ce dernier souci induit a ne pas enfermer les différences
dans des moules hermétiques, laissant alors la porte grande ouverte a la diversité et au
partage avec celle-ci. D’ailleurs, c’est 'appréciation de ces différences individuelles qui

est souhaitée au terme de cette compétence (PFEQ, 59).



139

Face a I’évaluation, il ressort que cette compétence s’inscrit majoritairement dans la
perspective de reconnaissance de la diversité culturelle. En effet, elle fait appel au respect
mutuel, & I’ouverture positive, au vivre ensemble et elle amene 1'éleve a se critiquer sur sa
propre culture au regard de celle des autres. Cette compétence trouve donc aisément sa

place dans une approche interculturelle en y intégrant certaines des conditions essentielles.

4.5.3 Compétence 4: Communiquer avec les ressources de la langue

Pour soutenir I’éleve dans ses relations harmonieuses avec les autres, la quatrieme
compétence traite de la communication comme «moyen nécessaire a sa socialisation et a sa
connaissance du monde» (PFEQ, 60). C’est en effet, a partir des situations d’interaction de
la vie courante que I’éleve développe sa compétence langagiere. Grace a cette derniere, il
sera plus en mesure «d’entrer en relation avec les autres (et) de construire sa
compréhension du monde» (/bid.). Ces intentions nous laissent interpréter la possibilité
d’amener I’enfant dans des situations qui le feront évoluer dans sa perception du monde et

dans ses relations avec les autres.

Toutefois, bien qu’elles soient susceptibles de rencontrer de telles intentions, les
interactions qui intéressent cette compétence serviront davantage a la maitrise des habiletés
de la communication (production, compréhension et intérét pour la communication), bien
plus qu’a I’élaboration de la compréhension du monde. En effet, lorsque nous jetons un
coup d’ceil aux composantes et criteres d’évaluation qui I’accompagnent, cette compétence
s’intéresse a la forme de la communication et non a son contenu. Ainsi, 1’éleve pourra

certainement explorer le monde de la communication, mais ne sera pas orienté vers les



140

intentions de connaissance et de compréhension du monde par cette compétence.
Néanmoins, comme le programme du préscolaire s’inscrit dans un développement global
(PFEQ, 53), cette intention de construire la compréhension du monde présentée dans la

compétence de la communication est textuellement reprise dans la compétence 5.

4.5.4 Compétence 5: Construire sa compréhension du monde

Par le biais des différents domaines d’apprentissages du PFEQ 1’éleve est invité a
entrer en contact avec son milieu pour y découvrir «qu’il existe des différences entre sa
réalité et celle des autres» (PFEQ, 62). En prenant conscience de la pluralité qui existe
autour de lui et en s’y adaptant, I’éleve sera ainsi en mesure d’élaborer et d’enrichir sa

vision du monde et de prendre part a celui-ci.

Néanmoins, bien que son milieu puisse étre trés enrichissant pour rencontrer de telles
intentions, méme s’il se limite a celui de la classe (/bid.), c’est davantage dans un contexte
de connaissance que s’operera cette compétence. En effet, c’est par 1’observation,
I’exploration et la manipulation de son milieu (PFEQ, 63) que I'éleve construit sa
compréhension du monde plus que par |’interaction avec I’autre. En ce sens, la mise en
place de cette compétence nécessiterait qu’on tienne compte de 1’aspect contact avec le
miliew pour pouvoir €tre cohérente avec l'intention énoncée dans la présentation et

s’inscrire davantage dans 1’ouverture a la diversité culturelle.

4.5.5 Conclusions relatives au programme d’éducation préscolaire

En somme, bien que ce programme soit congu pour les plus petits, il représente une

grande satisfaction au regard de la diversité culturelle s’il est considéré comme une



141

initiation a I'ouverture a celle-ci. En effet, on retrouve dans ce programme une grande
proportion des concepts reliés a une approche interculturelle (sans toutefois rejoindre
nécessairement tous ceux de [!'interculturalité de Panikkar). Encore plus, parmi les
intentions et les procédures vouées a I’ouverture a 1'autre, une place importante est vouée
- au respect et a la reconnaissance de la diversité, attitudes indispensables dans une approche

interculturelle.

D’ailleurs, 1’évaluation de ce programme s’inscrit autant dans la perspective de
connaissance que dans celle de reconnaissance.  Cette derniere étant justifiée
majoritairement par le fait qu’on mise sur I'interaction entre les éléves, leur milieu et sur la
richesse a relever de cette interaction, tout autant que l’on considere ['autre comme
essentiel au développement du soi, & son épanouissement (PFEQ, 52). Ce programme
correspond donc, au regard de la présente problématique, a un bon point de départ pour

ouvrir les enfants a 1’autre, pour les guider dans une démarche interculturelle.
4.6 Domaines généraux de formation

Les domaines généraux sont, pour reprendre le terme du PFEQ, des «lieux de
transferts» pour faire converger les différents apprentissages des grandes disciplines du
programme scolaire québécois (PFEQ, 42) et ils doivent étre pris en considération par tous
les intervenants scolaires. A cet effet, les apprentissages qui y sont proposés proviennent
des différents domaines du PFEQ. Les domaines généraux de formation servent de
«support a la continuité des interventions», tout comme ils favorisent «la cohérence et la

complémentarité des interventions éducatives» de toute part (/bid.).



142

Dans les domaines généraux de formation, on retrouve des intentions éducatives qui
refletent les grandes questions de la vie de tous les jours en matiére de besoins et d’attentes
soclales des éleves (PFEQ, 42). Parmi ces domaines, nous nous attarderons uniquement au
besoin d’apprendre a vivre ensemble, puisque c’est le seul qui ouvre explicitement la porte
a la diversité culturelle et qui puisse répondre & nos critéres de sélection. Plus qu'un
domaine général de formation, le vivre ensemble représente également, pour le PFEQ, un

axe de sa mission éducative (PFEQ, 3).

4.6.1 Domaine général de formation: Vivre ensemble et citoyenneté

Ce domaine s’introduit avec la reconnaissance que:

(L) école accueille des individus de provenances sociales et culturelles diverses (et qu’) elle
constitue, a ce titre, un lieu privilégié pour apprendre a respecter |’autre dans sa différence,

a accueillir la pluralité, a maintenir des rapports égalitaires et a rejeter toute forme
d’exclusion (PFEQ, 50).

Avec de telles intentions, il y a bel et bien place a la diversité culturelle. En effet,
nous distinguons aisément dans ces propos relatifs au besoin d’apprendre a vivre ensemble,
I’influence de la compréhension qu’en fait Delors®. Cette présence est également ressentie
par I'appel a la coopération, a |’entraide, a la solidarité et & I’ouverture qui est lancé dans
PFEQ pour atteindre ce vivre ensemble (PFEQ, 50). L’intention de ce domaine est donc
manifeste quant & I'ouverture a la diversité culturelle; elle propose d’amener 1’éleve a

«développer des attitudes d’ouverture sur le monde et de respect de la diversité» (Ibid).

> 11 s’agit de créer le contact dans un «cadre égalitaire,(a partir d”)objectifs et (de) projets communs,(
pour laisser préjugés et hostilités s'effacer au profit) d’«une coopération plus sereine, voire a de ['amitié».

(Delors, 1996:90)



143

A cet effet, les intentions de ce domaine général de formation s’inscrivent, en partie,
dans la perspective de reconnaissance de la diversité culturelle. Effectivement, outre les
attitudes envers l'autre a développer, I’éleve est invité a s’engager dans des «projets
d’action liés au vivre ensemble», ainsi que dans «des actions de solidarité et de paix»
(Ibid.) dans lesquelles il devra s’impliquer personnellement pour rencontrer la diversité.
Encore plus, ce domaine tend a amener [’éleve a résoudre pacifiquement les conflits

auxquels il sera confronté (/bid.).

4.6.2 Conclusions relatives au domaine général de formation «Vivre ensemble et

citoyenneté»

L’intention du vivre ensemble proposée ici rejoint donc pertinemment certaines
conditions d’une approche interculturelle, sans toutefois y inclure la volonté de partage et
celle de remettre en question notre propre vision pour la féconder a celle des autres comme
le voudrait I'interculturalit¢ de Panikkar. Ce domaine demeure pertinent, mais non
suffisant a la mise en place de la démarche interculturelle, d’autant plus que les domaines
généraux de formation ne comprennent aucune indication relative a la mise en pratique de
leur intention éducative, si ce n’est que des grandes lignes qui sont destinées a [’ensemble

du personnel scolaire.
4.7 Compétences transversales

«Un parcours scolaire réussi devrait faire en sorte que les connaissances acquises par
I’éleéve lui servent a comprendre le monde dans lequel il évolue et le guident dans ses

actions» (PFEQ, 12). C’est ce a quoi tentent de répondre les compétences du PFEQ. Plus



144

particulierement, la mission des compétences transversales est de s’occuper des habiletés
qui ne peuvent pas étre soutenues par une seule discipline. En effet, ces compétences ont la
particularité d’ceuvrer sur le savoir agir au-dela des frontieres disciplinaires et de leur

contenu (/bid.).

Par la confrontation et la possible fécondation d’éléments des diverses disciplines en
jeu, les compétences transversales s’inscrivent dans la transdisciplinarité. Cette derniere
représente pour Panikkar «un pas décisif vers I'interculturalité» (1998:119). Décisif peut-
étre, mais non suffisant car, bien que la transdisciplinarité permette une rencontre avec de
multiples champs, cette dernieére prend forme dans les disciplines issues d’une méme
culture ne permettant pas d’aller a la rencontre de I’autre, mais baignant toujours dans les
mémes eaux, pour faire un clin d’ceil a I’allégorie utilisée par Panikkar: «Les marins dans
’embarcation et les haleurs sur les rives s’efforcent les uns et les autres de nous faire
remonter toujours le méme fleuve» (Ibid.). Par la présence de compétences transversales,
un effort est fait en ce qui a trait a I’ouverture, mais pas nécessairement a I’ouverture a la
diversité culturelle. Néanmoins, si parmi ces marins et haleurs se trouve [’autre,
représentant de la diversité culturelle, et qu’il trouve I’espace pour s’exprimer, la
transdisciplinarité peut certes contribuer a la construction d’une vision du monde et a la
compréhension de celui-ci dans une optique de diversité culturelle. C’est d’ailleurs ce qui
est a espérer des compétences transversales, qui par leur présentation générale, s’engagent a
réinvestir et regrouper les connaissances de 1'éléve dans des situations complexes pour
’amener a «(mobiliser et utiliser efficacement) un ensemble de ressources» (PFEQ, 12) et

ainsi mieux «comprendre le monde dans lequel il évolue»(ibid.).



145

En nous attardant a certaines compétences des ordres intellectuel et personnel et
social, voyons de quoi relévent ces diverses ressources et si ces dernieres peuvent trouver

leur place dans une approche interculturelle.

4.7.1 Compétence transversale d’ordre intellectuel: Exercer son jugement critique

Tout d’abord, sous I'ordre intellectuel, qui fait appel, entre autres, a |’ouverture
d’esprit (PFEQ, 15), on retrouve comme compétence transversale exercer son jugement
critigue (PFEQ, 20). «Du politique au religieux, en passant par le moral, le scientifique,
artistique, le ludique ou le sportif, aucun univers (ne sera) épargné» (Ibid.) pour que
I’éleve puisse construire son opinion, le relativiser, le reconsidérer au regard des jugement
des autres et étre ouvert a le remettre en question (PFEQ, 21). C’est pertinemment face 2
ces dernieéres composantes que nous pourrions retrouver une possibilité d’ouverture a la
diversité culturelle comme le veut une approche interculturelle, notamment celle de
I'interculturalité.  Toutefois, l'orientation vers la diversité culturelle n’y est pas
spécifiquement annoncée, bien qu’elle découle de la société pluraliste dans laquelle évolue

’enfant.

Dans cette derniere condition, par I’exploration de différents points de vue, I’éleve
sera amené a considérer ceux des autres et des autres cultures pour, par la suite, porter son
jugement. L’interprétation, conduit a la possibilité de partage entre un et I’autre, ot chacun
pourrait contribuer a la pensée, a I’évolution et a la compréhension du monde de 1'autre. La
diversité culturelle n’étant pas précisée dans cette compétence, sa catégorisation se trouve

limitée a la catégorie du pluralisme, qui tend a reconnaitre qu’il existe des facons de penser



146

différentes et non nécessairement compatibles (Panikkar, 1998). Dans I'optique de la
diversité culturelle, cette compétence transversale rejoindrait pertinemment certaines visées

de I’interculturalité.

En effet, dans cette visée, le processus qui est propos€ a I’éleve s’apparenterait, dans
un contexte interculturel, aux différentes phases du dialogue intraculturel. Par ce que nous
considérons comme la premiére phase, il est demandé a I’éleve de construire son opinion a
partir de différents regards, de mettre en perspective sa position pour ensuite avoir une
meilleure compréhension de la problématique soulevée. Cette derniere devra €tre soutenue
et argumentée avant d’étre mise en relation avec celle des autres. C’est ici que se joue la
deuxiéme phase du dialogue intraculturel, soit par la rencontre des différentes
compréhensions de chacun qui pourraient venir déstabiliser les positions respectives des
autres. Selon le PFEQ, I’éleve sera d’ailleurs invité, face 2 cette rencontre, i reconsidérer
sa position et a remettre en question son jugement. Dans un contexte explicitement
interculturel,.ces composantes s’inscriraient directement dans une approche interculturelle,
toutefois ce n’est pas nécessairement l’orientation de cette compétence. Nous devons
néanmoins reconnaitre le potentiel de cette derniére par rapport a l'interculturalité de

Panikkar.
4.7.1.1 Conclusions partielles

En somme, il nous plait de croire que la compétence réservée au jugement critique
sera confrontée tot ou tard a la diversité culturelle qui forme la société d’aujourd’hui, et

qu’elle fera voler en éclats les fenétres par lesquelles les éléves observent le monde



147

(Panikkar, 1999)... Cette derniere compétence représente donc des outils importants a

développer pour aborder une démarche interculturelle.

4.7.2 Compétences transversales d’ordre personnel et social

Pour revenir aux intentions du PFEQ, allons rejoindre I’ouverture 2 la diversité sous
I’ordre personnel et social. Dans ce dernier, le PFEQ appelle 4 la coopération, 2
I’affirmation des valeurs dans le respect de I’autre, autant qu’aux attitudes d’ouverture et de
souplesse, d'engagement et d’entraide (PFEQ, 31). Ces attitudes, énoncées dans un esprit
de reconnaissance de la diversité culturelle trouvent naturellement leur place dans le
contexte social pluraliste de la société d’aujourd’hui. En effet, ressort de celles-ci le désir
d’apprendre a mieux vivre ensemble avec la diversité, par la considération de cette
derniere. C’est par le biais de deux compétences, soit Structurer son identité et Coopérer

que seront rendues possibles ces intentions relatives a I’ouverture a la diversité culturelle.
4.7.2.1 Compétence 7:Structurer son identité

Pour qu’il puisse structurer son identité, 1’éleve devra affirmer ses choix et ses
opinions, tout en acceptant la différence et en s’ouvrant a la diversité (PFEQ, 32). llest,a
cet effet, bien pertinent de constater que par cette compétence, 1’éleve sera amené, dans un
premier temps, a creuser profondément «son enracinement dans sa propre culturex»(ibid.).
N’est-ce pas un préalable de la démarche interculturelle de Panikkar que de se connaitre
soi-méme? En effet, en prenant conscience de ce qui le lie a sa culture, et en mettant cette
demniere en perspective avec d’autres cultures, I’enfant pourrait étre amené a constater que

certaines vérités qu’il croyait universelles, ne sont en fait qu’issues de sa propre culture, et



148

vraies que pour celle-ci. De cette facon, il prendrait conscience de ce que Panikkar appelle
le mythe. Ainsi, dans une visée de démarche interculturelle, I’éleéve pourra considérer
davantage la culture des autres et reconnaitre la diversit€ comme une source
d’enrichissement. Méme s’il ne se rendait pas jusqu’a ce rapport avec la diversité
culturelle, il n’en demeure pas moins qu’«en le mettant en contact avec des univers de
connaissance variés, en élargissant ses horizons, en mobilisant ses facultés, en ’incitant a
prendre position sur les grands débats qui animent la société» (Ibid.) I’éleve pourra, selon
les intentions de cette compétence, s’ouvrir a la diversité culturelle pour structurer son
identité.

Le but de cette compétence, comme son titre le dit, est davantage axé sur I’éleve lui-
méme. C’est en effet plus pour «prendre conscience de sa place parmi les autres» et par
curiosité pour découvrir autre chose, que 1’ouverture a la diversité est prévue dans cette
compétence. Bien qu’elles prévoient de «manifester une ouverture a la diversité culturelle
et ethnique» (PFEQ, 33), les composantes de cette compétence, s orientent davantage vers
le soi; ce qui rejoint pertinemment la compétence, mais moins ses intentions relatives a
I'autre. L’éleve sera amené a découvrir qui il est, en s’inscrivant dans sa collectivité, et en
s’éloignant de la diversité culturelle. En fait, a 'opposé de ce qui est présenté dans les
intentions de cette compétence, la diversité culturelle ne sera pas présentée comme
enrichissement, mais comme différence, uniquement sur la base de connaissance de celle-

ci. Conséquemment, elle poussera I’éleéve a se réfugier davantage dans son propre mythe.

En somme, I’apport du regard de I’autre, considéré comme essentiel a la structuration

de I'identité, comme le recherche la reconnaissance de la diversité culturelle, n’est pas



149

reconnu par cette compétence. En ce sens, les intentions a "ouverture a la diversité
culturelle présentées dans cette compétence ne peuvent donc pas s’inscrire dans une

approche interculturelle.
4.7.2.2 Compétence 8: Coopérer

Dans un autre ordre d’idée, on retrouve dans le PFEQ «une compétence sociale qui
soit en accord avec des valeurs telles que I’affirmation de soi dans le respect de 1’autre, la
présence sensible a 1’autre, ’ouverture constructive au pluralisme et a la non-violence»

(PFEQ, 34). Il s’agit de la compétence Coopérer.

A premiére vue, 'autre semble y étre reconnu. Toutefois, alors qu’on cherche a
développer I’affirmation du soi, dans le respect de I’autre, I’enfant est invité a une tolérance
qui admet chez 1’autre une fagon différente de penser, sans nécessairement chercher a en
partager les richesses. Encore plus, par la prévention de la violence envers la diversité, on
tend a rejoindre Morin dans son interprétation de la tolérance qui ne peut représenter «ni
une solution ultime ni une solu.tion suffisante pour palier les besoins de raccordement et
d’unification entre tous et chacun» (Morin, 1983:11). Il est superflu de souligner que ce

type de tolérance se place a I’extréme opposé d’une approche interculturelle.

Il est évident que cette compétence ne tient pas seulement qu’a cette position a I’égard
de la diversité. Nonobstant cette remarque, ’intention relative a une ouverture de fagcon
constructive au pluralisme vient rehausser la valeur, au regard de la diversité culturelle, de
cette compétence. Par cette idée, la coopération s’inscrit dans une perspective positive

envers 1’autre, voire dans le désir de construire avec I'autre. Cette derniere considération



150

apporte une touche de reconnaissance a la diversité culturelle dans notre évaluation.

Globalement, cette compétence s’établit en deux temps. D’abord, elle est axée sur
’accueil de l'autre dans ses caractéristiques (PFEQ, 35), soit dans un contexte de
connaissance. Ensuite, elle prévoit une ouverture par un contact avec cet autre en vue
d’écouter et d’échanger sur ce qui différencie le soi de 'autre (/bid.). Cette ouverture
engage donc 1’éleve et I’améne a reconnaitre les besoins des autres (/bid.), ce qui dans une
démarche interculturelle est nécessaire. Bien qu’elle ne soit pas orientée directement vers
la diversité culturelle, la coopération est jugée essentielle pour apprendre a mieux vivre

ensemble, elle trouve donc sa pertinence dans une démarche interculturelle (Delors, 1996).
4.7.2.3 Conclusions partielles

Les compétences transversales d’ordre personnel et social ouvrent la porte a la
diversité culturelle, sans toutefois permettre une approche interculturelle. Comme une
image vaut mille mots, nous la comprenons comme un agrandissement de la fenétre par
laquelle I’éléve regarde le monde, en restant toujours derriere cette derniére. Les
interactions découlant de la coopération ne peuvent a elles seules, soutenir une rencontre

interculturelle.

4.7.3 Conclusions relatives aux compétences transversales

Au regard des intentions de départ des compétences transversales, celles retenues en
faveur d’une ouverture a la diversité culturelle, permettent la conclusion que I’éléve pourra
étre partiellement guidé dans sa fagon d’accueillir la diversité, mais pas nécessairement

culturelle. Il devra, en effet, apprendre a respecter I’autre et ses besoins. Toutefois, par



151

rapport a une approche interculturelle comme celle de Panikkar, I’enfant serait centré sur
lui-méme, ne pouvant donc pas profiter de ’enrichissement possible de la diversité dans

laquelle 1l évolue.
4.8 Présentation du PFEQ?*

4.8.1 Le contexte général du Programme de Formation

L’ouverture sur le monde fait partie des nouveaux besoins de formation. En effet,
avec les sociétés qui se transforment, on reconnait que dans la pluralité chacun puisse
trouver sa place (PFEQ, 2). D’entrée de jeu, il est reconnu pour le milieu scolaire, la
nécessité de s’ouvrir a la diversité culturelle, celle qui nous entoure, celle qui forme notre

monde.

Toutefois, par la position a I’égard de la diversité qui relegue tous et chacun a leur
place, c’est davantage dans la perspective multiculturaliste, telle que décrite par Panikkar,
que nous sommes tentés d’interpréter cette ouverture. Cette derniere, tel que soulevée dans
la problématique, est impossible. En effet, la coexistence des différentes cultures ne peut
pas survivre par les nombreux obstacles qui nous séparent des autres cultures, si nous ne

cherchons qu’a vivre un a c6té de I’autre et non a vivre avec 1’autre.

4.8.2 La mission de 1’école

En ce qui a trait a la mission de ['école, un réle persiste; celui de transmettre de

9 PN . . . P . 5 . y
* Nous avons déja traité de la présente section pour révéler la présence d’intentions envers |"ouverture

a la diversité culturelle, nous serons donc brefs pour éviter des répétitions.



152

générations en générations les savoirs. Face a ce role, pour suivre I’évolution de la société,
I’école doit aller au-dela de la seule culture du milieu environnant pour permettre a 1’éleve
de construire sa compréhension du monde (PFEQ, 2). En effet, elle doit lui donner les
moyens pour s’y adapter de facon équitable et démocratique (PFEQ, 3). Elle doit donc
s’orienter vers la diversité culturelle, soit le premier pas essentiel a une démarche

interculturelle.

De surcroit, outre la responsabilité des apprentissages de base, 1’école doit permettre
Iinsertion des jeunes dans leur société, rappelons le, pluraliste. A cet effet, sa mission
s’inscrit dans trois axes dont celui de socialiser. Par ce dernier, I’éleve devra apprendre le
mieux vivre ensemble. L’école répond, en ce sens, a son role de cohésion (PFEQ, 3) de la
société pluraliste. Face a la diversité, 1’école risque d’étre confrontée, voire, sera
confrontée, a différentes situations desquelles pourront émaner des attitudes d’exclusion.
Elle envisage donc réduire, ou prévenir, ces dernieres. Toutefois, ainsi présentée, la
diversité peut étre jugée de facon négative. En effet, si nous référons a la définition que
donne Morin de la tolérance a 1I’égard de la diversité, elle invite & la non-action et doit étre
comprise comme «un mécanisme de prévention, comme force de négation» (Morin,
1983:11). Cette derniére ne pouvant s'inscrire dans une démarche interculturelle ou la
cohésion se vivrait dans I’harmonie de tous et chacun. Pour étre cohérent avec une
approche interculturelle, la diversité ne doit pas étre présentée comme des différences a
tolérer, ou méme a accepter. Elle doit plutdt étre appréciée dans une optique de partage ou

chacun peut grandir avec |’autre en reconnaissant en 1’autre une richesse a découvrir.

4.8.3 Les orientations du Proeramme de formation




153

Dans le méme ordre d’idée, dans les orientations du programme de formation (PFEQ,
3), on reconnait, entre autres, de donner «a tous les enfants ’occasion de réaliser un large
éventail d’apprentissages fondamentaux a associer & la compréhension du monde, au
développement personnel, a la socialisation» (Ibid.). On réitere ici I’importance d’amener
’enfant a s’ouvrir sur le monde et a apprendre a vivre avec ce dernier, et ce, a la fois par
des connaissances sur ce dernier et par des compétences. Ces compétences devraient
«initier des I’école le développement d’habiletés complexes qui seront essentielles a
I’adaptation ultérieure de I’individu 4 un environnement changeant» (PFEQ, 4). De
surcroit, comme la réussite pour tous, visée par le PFEQ, va plus loin que I’obtention du
diplome, elle integre également le souci d’offrir une formation qui réponde a chaque éleve
selon «ses ressources personnelles de tous ordres» (ibid.), ces derniéres pouvant inclure ses
expériences, habiletés, intéréts, etc.(PFEQ, 5). Nous pouvons interpréter de cette ouverture,
une reconnaissance de la diversité des éleves présents dans le milieu scolaire, donc un pas

vers une ouverture interculturelle, sans toutefois qu’une démarche précise ne soit avancée.

4.8.4 La construction d’une vision du monde: point de convergence et lieu d’intégration des

apprentissages

L’insertion dans une société pluraliste, I’ouverture sur le monde et la diversification
des parcours scolaires €tant au cceur des préoccupations de ce PFEQ, on retrouve comme
point central de ce dernier la construction d’une vision du monde(PFEQ, 6). En effet, tous
les éleves qui arrivent a I’école «trainent» avec eux une certaine fagon de considérer le
monde dans lequel ils vivent. Les différences se multiplient davantage lorsqu’on se

retrouve dans un milieu pluraliste au point de ne pas pouvoir trouver de similitudes ou



154

d’uniformité. C’est en fait la réalité envers laquelle une approche interculturelle vise la
sensibilisation et envers laquelle il serait essentiel et profitable pour tous, d’envisager le

partage, ’enrichissement.

Pour ajouter a cette diversité, 1’école soumettra a ses enfants une autre grille de
lecture pour comprendre ce qui les entoure. Ainsi submergé de diversité, il ne serait pas
étonnant que d’aucun ne s’y retrouve. Il est donc du rdle de I’école d’ «orienter de maniére
décisive, dans la partie plus officielle de son curriculum, la fagon dont ils choisiront de
construire, de transformer et de faire évoluer leur vision du monde» (PFEQ, 7). C’est par
les différents contextes ou situations offerts par la vie quotidienne que 1’école devra
influencer les éléves pour les amener a mettre en perspective leur propre vision (incluant
leurs actions, leurs réactions, leurs opinions, leurs croyances, leurs valeurs et leurs
attitudes) en les ouvrant a autre chose (ibid.). Les intentions du PFEQ sont éloquentes au

sujet de la nécessité a ouvrir a la diversité.

4.8.5 Conclusions relatives a la Présentation du PFEO

La présentation du PFEQ propose dans ses grandes lignes I’ouverture a la diversité
culturelle. Les intentions qui y sont relatives s’inscrivent, tel que soulevées dans la section
de la méthodologie, dans les quatre concepts suivants: ouverture sur le monde;
compréhension du monde; apprendre a vivre ensemble et vision du monde. Toutefois, a la

lumiere de I’analyse, la présentation du PFEQ, ce dernier prévoit davantage s’inscrire dans



155

. . . . . 2
une perspective de connaissance de la diversité culturelle que de reconnaissance 7

4.9 Le PFEQ dans son ensemble

Ce qui nous rend uniques, c’est aussi le fait que nous valorisions comme nulle part
ailleurs I'interculturalité. C’est-a-dire que, d’une part, nous refusons avec
véhémence d’enfermer dans des ghettos culturels nos concitoyens québécois venus
d’autres pays, et que, d’autre part, nous accueillons avec plaisir leur apport
personnel a une culture québécoise commune, dont nous pouvons tous nous

enrichir a notre tour. (Facal, Joseph, 2001).

M. Joseph Facal, ministre des Relations avec les Citoyens et de |'Immigration a
"époque, était présent lors du colloque Vivre ensemble dans cet espace commun qu’est
[’école, tenu a Montréal les 20-21 novembre, 2001. L’allocution ainsi énoncée propose un
enrichissement et un partage interculturels a développer comme le voudrait
Iinterculturalité. Retrouve-t-on ces mémes intentions au sein du Ministére de I’Education
a travers le PFEQ? Y a-t-il une place pour une approche interculturelle dans le PFEQ?
Pour répondre a ces préoccupations premieres de ce travail de recherche, l’ahalyse du
PFEQ par rapport a I’interculturalité de Panikkar a révélé qu’il existe quelques pistes pour
introduire une démarche interculturelle. En effet, tel que soulevé a différents endroits dans
ce travail, on retrouve au sein du PFEQ de nombreuses intentions qui pourraient & prime 2
bord s’apparenter a une approche interculturelle, ou du moins I’y introduire. Parmi celles-
ci, peuvent étre identifiées certaines conditions d’une approche interculturelle, alors que
d’autres intentions ne reflétent que I'idée d’un possible regard sur la diversité. Malgré cette

présence partielle, parmi les intentions qui furent analysées, aucune ne vient répondre

7 La connaissance I’emporte avec plus de 85% de représentation des unités de sens de ce premier chapitre du
p

PFEQ.



156

globalement 2 I'interculturalité. Néanmoins, certains passages du PFEQ méritent d’étre

soulignés quant a leur potentiel en vue d’une démarche interculturelle a 1’école primaire.

Le second volet de cette analyse cherchait a évaluer, dans quelle perspective
Iouverture a la diversité est présentée dans le PFEQ, soit sous la connaissance ou la
reconnaissance de la diversité culturelle. Cette évaluation visait également a déceler la
présence possible d’une approche interculturelle dans le PFEQ, car sans la reconnaissance
de la diversité, il demeure impossible de prétendre s’ouvrir a l'autre dans un esprit
interculturel. A cet effet, le schéma I parle de lui-méme en illustrant la prépondérance de la
perspective de connaissance. Il y a, en effet, une forte proportion des unités de sens qui
trouvent leur place dans la perspective de connaissance, ce qui limite la possibilité de

rejoindre une démarche interculturelle dans le PFEQ.

En guise de conclusion, a la lumiere de certaines références sur lesquelles s’est créé le
PFEQ, seront présentées les grandes lignes directrices du PFEQ quant a ’ouverture 2 la
diversité culturelle. A cet effet, certaines intentions du PFEQ seront soulignées pour leur
potentiel relatif & une inscription dans une approche interculturelle. Nous conclurons sur
une interprétation générale de I’analyse et finalement sur des pistes d’ouverture a envisager
pour rejoindre, dans un cadre scolaire, une réelle ouverture a la diversité culturelle comme

le voudrait I’interculturalité de Panikkar.



157

4.9.1 Répartition des unité€s de sens selon leur inhérence a |'interculturalité de Panikkar

Schéma 1
Répartition des unités de sens selon leur inhérence a ’interculturalité de Panikkar
Unités de sens non inhérentes a une approche interculturelle

51 unités de sens sous la connaissance\l unité de sens sous la reconnaissance

A-1-2-3a-4-5-7-10a- 1 1-15-17; B-1-2-3-1]¢; C-5a; D-1-2-11b-12-13; E-4a-5-6-9-16; F-1a-2-7-8-12-

17-19-20-22a-22b -28; G-3-6-7-8-9-10; H-5-6-10-16-20-28-30-34-37

C-8

Unités de sens relatives a une approche interculturelle

55c\24r

A-3b-9-10b; B-7-8b-10-1la-12b; C-5b-5¢c-11; D-7-10-11a; E-1-7-10-11-14-19; F-1b-9-15-16-

21a-21b 2)c; G-1-2-4-5-11-12; H-2-3-4-9-17a-19b-29-31-32-33-35-36-38-4 1 -42-432-43b-5| -

52a-53-54-55

Unités de sens propres a
Uinterculturalité de Panikkar
24c\I7r

A-16; B-4-8a-9; C-9; E-3-12; F-3-4-
5-10-14-26; H-7-11-12-13-14-17b-18-
19a -39-50-57

A-6; B-5-12b: C-1-6-10: D-3-5a-5¢-9; E-4b-8-17: F-23: H-1-23b-24-26-40-45-48a-48b-49-

52b




158

La répartition des unités d’analyse confirme en elle-méme [’hypothese de cette
recherche selon laquelle le PFEQ s’inscrirait dans un cadre majoritairement de

connaissance par rapport a la diversité culturelle.

En effet, que ce soit en lien ou non avec une approche interculturelle ou avec
I’interculturalité de Panikkar, le schéma ci-dessus illustre une forte domination de la
perspective de connaissance.  Nonobstant cette dominance, a la lumiere de ces
observations, une approche interculturelle pourrait trouver sa place dans le PFEQ, de fagon
limitée, certes, mais toutefois présente. Pour ce qui est de I'interculturalité, bien que les
unités de sens s’y rattachant soient peu nombreuses, on remarque une proportion
intéressante de 1’apport de reconnaissance. Toutefois, I’inscription d’unités de sens sous
cette catégorie ne peut pas entrainer la conclusion que I’interculturalité puisse étre présente
dans le PFEQ, car s’ouvrir a 'autre dans !’interculturalité nécessite la reconnaissance de
celui-ci. Sans reconnaissance, il ne peut pas y avoir d’interaction respectueuse entrainant le
partage et la fécondation mutuels des cultures, il ne peut donc pas &tre question

d’interculturalité.

Bref, la présence de ces unités laisse envisager la possibilité d’une introduction a
’ouverture a la diversité culturelle, sans toutefois que cette derniere s’inscrive dans ce que
Panikkar appelle ['interculturalité. Il importe, a cet effet, de noter la participation
importante du domaine personnel dans la perspective de reconnaissance. Sans ce dernier,
les possibilités d’ouverture en seraient grandement diminuées. Néanmoins, la perspective
de connaissance €tant dominante, le rapport a I’autre en sera certainement influencé. C’est

d’ailleurs ce que tenteront de mettre en lumiere les interprétations générales issues de



159

I’analyse du PFEQ.

4.9.2 Les erandes lignes du PFEQ

L’intérét de ce travail de recherche part des intentions d’ouverture a la diversité
culturelle qui se retrouvent 2 méme le PFEQ. A cet effet, il importe de rappeler que les
unités de sens ont d’abord dii s’inscrire sous un des quatre concepts présents dans le PFEQ,
soit ’ouverture sur le monde; la compréhension du monde; le vivre ensemble et la vision
du monde. Ces concepts, présents dans I’introduction du PFEQ, trouvent leurs appuis dans
de multiples travaux sur lesquels s’est béti le programme de formation. Pour se remettre
dans le contexte de réalisation du PFEQ et pour bien saisir les grandes lignes directrices de
ce programme de formation, il est pertinent de jeter un coup d’ceil au document Préparer
les jeunes au 2le siécle ; Rapport du groupe de travail sur les profils de formation au
primaire et au secondaire. Dans ce dernier, déja en 1994, les préoccupations envers 1’ autre
étaient mises de ’avant:

[...] le destin de chaque pays se développe en interdépendance avec celui de tous

les autres et [...] par dela leur appartenance a I'un ou ’autre des grands continents,

les pays et les peuples se retrouvent dans un monde unique et constituent, pour
reprendre une expression familiére, un seul et méme village planétaire. (MEQ,

1994: 5-6).

Cette vision de I’école québécoise souleve 1'idée de la nécessité de s’ouvrir a la
diversité culturelle pour arriver a mieux vivre tous ensemble. Pour répondre a la
problématique de ce travail de recherche, les unités de sens retenues au regard des
intentions du PFEQ ont pu ensuite trouver place dans une des catégories de la grille

d’analyse. Cette derniere allait permettre d’inscrire ou non chacune d’elles dans une



160

approche interculturelle, notamment celle proposée par Panikkar. Cette derniére approche
refléte ce que ’on retrouve dans I'un des documents de référence du PFEQ, L’éducation :
un trésor est caché dedans ; Rapport a ’'UNESCO de la Commission internationale sur
["éducation pour le 21e siecle. En effet, ce rapport propose comme pilier a I’éducation
celui du vivre ensemble qui rejoint pertinemment 1 interculturalité, sans toutefois rejoindre

toutes ses composantes.

Plus encore, le besoin de fécondation des différences culturelles soulevé par
I’approche interculturelle de Panikkar trouve son écho dans la vision proposée par le
Ministere de I’'Education. En effet, plus prés de notre problématique, dans la présentation
du PFEQ est avancée 1'idée que devrait se retrouver dans les domaines disciplinaires ou
transversaux du PFEQ, des apprentissages o I’enfant sera confronté et pourra construire,
transformer et faire évoluer sa vision du monde & travers des lieux d’interventions
nombreux et diversifiés (PFEQ, 2), tout comme il pourra s’insérer de fagon harmonieuse
dans sa société pluraliste (PFEQ, 3). Le désir de s’ouvrir sur le monde, d’apprendre a vivre

avec la diversité est palpable dés les premieres pages du PFEQ.

Pour rendre concréte.cette orientation générale vers !’ouverture sur le monde, le
contact avec la diversité culturelle s’avere nécessaire. 1 serait difficile de considérer cette
derniére sans contact ni interaction entre le soi et la diversité. Ainsi, pour que l'école
puisse de fagon véritable influencer les éléves dans leur fagon de voir le monde (PFEQ, 7,
elle doit envisager I'interaction comme une nécessité. C’est d’ailleurs ce qui est proposé
dans les compétences transversales qui sont considérées comme des «outils d’une trés

grande importance pour qui doit vivre dans une société ou les situations et les interactions



161

sont complexes, difficilement prévisibles et en évolution constante» (PFEQ, 7), lesquelles
devront forcément permettent a I’éleve de vivre ces derniéres situations. Ces intentions de
fournir a I’éleve les outils pour mieux interagir avec la diversité agissent comme préalables

a une approche interculturelle.

Dans le méme ordre d’idée, comme I’école québécoise s’inscrit, entre autres dans le
courant de pensée constructiviste (PFEQ, 5), il est pertinent de faire le lien, dans le contexte
de relation avec l'autre, avec «(l)e socioconstructivisme [qui] est aussi une vision
pédagogique qui accorde de I'importance aux interactions qui conditionnent la facon dont
on construit ses connaissances individuelles du monde»(Larochelle et Desautels, cités par
Fourez, 1997:16). Il est ainsi reconnu que c’est en groupe et en société qu’on apprend, ce
qui fait cohérence avec |'interculturalité qui préconise I’interaction et la fécondation dans la

diversité.

Bref, en considérant ces diverses intentions relatives a [’ouverture sur le monde, au
vivre ensemble harmonieux avec la diversité culturelle et a la nécessité d’interaction, il est
légitime d’attendre de ce programme, des corripétences qui sauront rencontrer cette mission
afin de bien préparer le jeune du 21° siecle. C’est d’ailleurs par le biais de connaissances,
mais aussi de compétences, que sera possible cette nouvelle perspective d’ouverture sur le
monde (PFEQ, 4). En ce sens, ’éleve pourrait s’attendre a entrer en interaction avec sa
société, a faire des apprentissages pratiques, tout comme 2 prendre contact avec la réalité
qui change et évolue constamment autour de lui. De tels apprentissages, en contexte

interactionnel, pourraient naturellement s’inscrire dans la reconnaissance de la diversité, en

dépassant le simple cadre de connaissance et conséquemment ouvrir la porte a une



162

démarche interculturelle.

En somme, pour rendre encore plus essentielle cette présence auprés de lautre,
représentant de la diversité culturelle, il est tout aussi pertinent de noter que le Cadre
d'action, soumis par le Bureau international de l'éducation (BIE), souligne que «l'éducation
~ doit développer la capacité de reconnaitre et d'accepter les valeurs qui existent dans la
diversité des individus, des sexes, des peuples, des cultures et de développer la capacité de
communiquer, de partager et de coopérer avec l'«autre» (Hénaire, 1998:21). Les intéréts
portés a l'autre et & l'ouverture a la diversité culturelle sont au cceur méme des
préoccupations internationales. Ainsi leur présence dans un programme scolaire s’avere

impérative si ’on veut préparer les jeunes enfants a leur monde d’aujourd’hui.

En somme, que ce soit par les propos tenus dans le PFEQ, par ceux issus de ses
références ou par ceux de la scene internationale, la présence de I’autre et I'interaction avec
celui-ci sont, aujourd’hui, indispensables dans 1’éducation pour arriver a vivre
harmonieusement dans ce monde en constante évolution et transformation. Notre désir
d’analyser le PFEQ au regard d’une approche interculturelle trouve aisément sa pertinence
dans un tel contexte. Les prochaines sections présentent les conclusions a tirer de cette

analyse.

4.9.3 Interprétations eénérales

Toutes les unités de sens sélectionnées dans le PFEQ au regard de nos critéres relatifs
a I’ouverture a la diversité culturelle sont passées au crible de la grille d’analyse. Ce qui

ressortait de chacune d’elles a €té expos€ dans les précédentes sections. Seront maintenant



163

retenues, globalement, les grandes lignes qui peuvent étre tirées du PFEQ au regard d’une
possible inscription dans une approche interculturelle. En premier lieu, seront traitées les
incohérences de ce programme au regard des intentions d’ouverture a la diversité culturelle
et de leur mise en pratique. Sur une note plus positive, suivront les éléments retenus

comme pertinents a la mise en place d’une approche interculturelle, tel que proposée par

Panikkar.
4.9.3.1 Les incohérences du PFEQ face a I’ouverture a la diversité culturelle

Le terme incohérence est utilisé pour exprimer le manque de suivi entre les intentions
d’ouverture a la diversité culturelle et leur mise en pratique dans certaines sections retenues
dans le PFEQ et\ou pour exprimer une lacune a la base méme du rapport a I’autre envisagé

dans la relation avec ce dernier.

Pour reprendre cette derniere idée d’incohérence dans le rapport a I’autre, il importe
de noter que dans I’ensemble des intentions ou nous aurions pu crier victoire, fut relevée a
travers les sections et les sous-sections analysées, la présence de multiculturalisme,
notamment dans le contexte général du Programme de Formation (PFEQ, 2), ainsi que la
présence de monoculturalisme a travers le domaine des langues, soit plus précisément dans
la compétence du francais, langue d’enseignement, Lire des textes variés (PFEQ, 74) et

dans I’ensemble du programme Frangais accueil (PFEQ, 110-115).

Ces attitudes face a la diversité culturelle ne peuvent d’aucune fagon s’intégrer a une
approche interculturelle.  En effet, Panikkar considére que [I’intercuituralité peut

uniquement se vivre dans la co-occurrence des différentes cultures pour en arriver a la



164

fécondation et a I’enrichissement mutuels de chacune des cultures en présence. En d’autres
termes, le rapport a I’autre, a considérer dans un contexte interculturel, nécessite plus que la
simple juxtaposition de diverses cultures sur un mé€me territoire, sans contact entre elles, et
se situe a I'opposé de 1'idée d’intégrer ces cultures sous une seule, comme le proposent
respectivement le multiculturalisme et le monoculturalisme. De surcroit, est perceptible
dans le programme de Géographie, histoire et éducation a la citoyenneté, la présence
d’ethnocentrisme, notamment dans la compétence S ouvrir a la diversité des sociétés et de
leur territoire (PFEQ, 176-177). Cette derniére remarque tient compte du fait que le monde
sur lequel on cherche a ouvrir 1I'éleve se restreint a I’Amérique du Nord. De telles
interprétations issues de l'analyse du PFEQ marquent fondamentalement une
incompatibilité de ce dernier avec une approche interculturelle qui recherche partage et
fécondation dans un respect mutuel entre le soi et I'autre. Certes, ces présences au sein
d’un programme de formation inquictent et viennent mettre en doute les intentions

d’ouverture a la diversité culturelle annoncées.

Pour expliquer la présence du monoculturalisme dans le PFEQ, il importe de se
concentrer sur le programme Frangais, accueil. La présence du monoculturalisme ne peut
pas passer sous silence, bien que ce programme s’inscrive dans des intentions relatives a
I’ouverture sur le monde, par sa présence dans le domaine des langues (PFEQ, 70). En
effet, I’analyse de ce programme fait ressortir que !’intention d’ouverture a la diversité
culturelle est plus exigeante face a 1’autre que face aux éleves québécois. Concrétement,
’ouverture a la diversité demandée a 1’autre qui vient d’arriver au Québec doit se faire dans

une perspective de reconnaissance, alors que majoritairement, dans ’ensemble du PFEQ),



165

I’ouverture demandée aux éleves «québécois» se fait dans la perspective de connaissance.
Cet engagement et cette recherche de solidarité, de sympathie, d’estime et de respect
mutuel seraient-ils les moyens pour mieux préparer les éléves immigrants aux difficultés
qu’ils rencontreront (PFEQ, 112), pour ainsi mieux les convertir 4 notre propre culture?
Ces constatations font émerger I'interprétation de la présence de monoculturaliste dans le
rapport a I’autre envisagé dans ce programme. En effet, le désir de s’ouvrir a la diversité
culturelle ainsi proposé s’apparente a 1’accueil d’«une grande diversité de cultures sous un
seul dénominateur commun», pour reprendre une définition du monoculturalisme

(Panikkar, 1998:113).

A la lumiere de la pensée de Panikkar, pour rendre cohérentes les intentions
d’ouverture a la diversité culturelle et pour accéder a une telle mutualité entre [’autre et son
milieu, les éleves «québécois» devraient eux aussi €tre sensibilisés a la reconnaissance de

I’autre; ce qui n’est demandé qu’aux éléves immigrants.

Conséquemment, ainsi présentée, il n’est pas évident que I'intégration des nouveaux
arrivants s’effectuera dans le cadre d’un mieux vivre ensemble, comme le veut le PFEQ.
En effet, il est certes nécessaire de prévoir un programme pour permettre aux jeunes éleves
arrivant d’un autre pays et\ou culture, de trouver leur place et les moyens de comprendre
leur nouveau milieu. Toutefois, afin de rendre |I’ouverture a la diversité culturelle digne de
ses intentions, le PFEQ devrait également y intégrer ses éléves «québécois», c¢’est-a-dire
permettre a ces derniers de se familiariser avec la culture du milieu. En effet, comme leur
milieu est constamment a découvrir et a partager, ils pourraient rejoindre une approche ou

I'ouverture et le respect mutuel trouveraient leur place dans une optique de reconnaissance



166

de la diversité culturelle. Ainsi, chacun contribuerait a sa fagon, a I"apprentissage du mieux
vivre tous ensemble par et grace a la diversité. N’est-ce d’ailleurs pas ce qui est désiré par
les grandes orientations du PFEQ lorsqu’il y est prétendu que «(dans) une société pluraliste
comme la société québécoise, 1I’école joue un rdle d’agent de cohésion en contribuant a

I"apprentissage du vivre ensemble et au développement d’un sentiment d’appartenance a la

collectivité»(PFEQ, 3)?

Aussi, il importe de souligner que le programme Frangais accueil est |'unique endroit
dans le PFEQ ot I’on fait mention de la Politique d’intégration scolaire et d’éducation
interculturelle, alors que cette derniere aurait sans doute pu €clairer certaines intentions
d’ouverture a la diversité culturelle présentes ¢a et la dans les différents domaines. En
effet, cette derniere envisageait entre autres, dans son plan d’action, la présence de
I’éducation interculturelle comme devant permettre aux €leves une «prise de conscience de
la diversité et (la préparation) a vivre dans une société pluraliste plus large que leur famille
ou leur milieu immédiat, a en apprécier la richesse et a en connaitre les défis pour mieux les

surmonter» (MEQ, 1998(b):7).

En considérant toujours le rapport a I’autre, les programmes d’enseignement moral et
religieux catholique et protestant comportent également leur part d’incohérence. En effet,
une étude menée par le bureau de recherche sur la politique scolaire a 1’Université de
McGill, accuse I’éducation québécoise de contraindre les droits et libertés face a la diversité
religieuse. Cette étude confirme en plusieurs points que le systeme éducatif québécois tel
qu’il est présenté dans le PFEQ et dans ses prédécesseurs, viole les normes des droits de la

personne en matiere de liberté de religion et d’égalité (Smith, et Foster, 2005), notamment



167

par les privileges accordés aux seuls catholiques et protestants, au détriment des autres
religions en place. Bien qu’on y retrouve des intentions d’ouverture a la diversité culturelle
dans ces deux programmes, ces dernieres s’inscrivent dans un contexte global

monoculturaliste.

Cette accusation de monoculturalisme est encore plus perceptible dans le programme
d’enseignement moral et religieux catholique par I’ouverture sur le monde qui est proposée
par le biais de 1’appréciation de la tradition catholique. Le regard sur le monde qui y est
offert est nécessairement filtré par une vision restreinte, celle de la religion catholique.
Dans le contexte d’une approche interculturelle, cette derniére ouverture ne peut pas étre
envisagée comme reconnaissante de la diversité. Pour terminer sur une note d’incohérence,
il est surprenant de voir certains savoirs essentiels se glisser dans ce programme
d’enseignement moral et religieux catholique. Effectivement, alors qu’en aucun moment
on ne considere la diversité culturelle comme une richesse a découvrir, parmi les savoirs
essentiels on peut dénombrer sous la rubrique «I’accueil de la différence», la notion de

dialogue interreligieux, vu comme un enrichissement culturel (PFEQ, 302).

Dans un autre ordre d’idée, toujours dans le domaine du développement personnel se
retrouve un autre type d’incohérence. Alors que nous aurions pu crier victoire avec les
visées du programme d’enseignement moral qui s’orientent vers I’ouverture et le dialogue
avec l'autre, un aspect géne cet enthousiasme. Le probleme réside dans le fait que son
application est souvent restreinte. Il s’aveére que le cours d’enseignement moral a été la
solution de rechange pour répondre au cri d’injustice face a ’enseignement des religions

limité aux religions catholique et protestante. Cet enseignement est donc choisi a contre



168

ceeur par ceux qui n’auraient pas trouvé justice dans le programme offert pour
I’enseignement confessionnel. Il s’agit donc d’une minorité d’éleves quiy participent et
qui sont initiés au dialogue. 1l reste a nous questionner sur la pertinence d’avoir placé ces
compétences dans un régime a option entre la religion ou son absence. Il semble
regrettable de ne pas retrouver le contenu de ce programme dans les cours de bases de tous
les éleves, car ce dernier est slirement le plus complet en lien avec une approche

interculturelle.

En somme, cette analyse du PFEQ fait ressortir que les intentions d’ouverture a la
diversité elles-mémes ne peuvent pas s’intégrer dans une approche interculturelle par la
position tantdt monoculturaliste, tantdt multiculturaliste qu’elles adoptent au regard de
Uouverture a la diversité culturelle. Cette observation permet donc de conclure que la
problématique se situe au-dela de la simple cohérence entre les intentions et leur
application, dans la conception fondamentale de ce que le Ministére de 1’éducation
envisageait comme ouverture a la diversité culturelle au moment d’éditer le PFEQ qui est
toujours en vigueur dans les écoles québécoises. Cette remarque demeure pertinente pour
la suite que.nous aimerions donner a ce travail de recherche. Néanmoins, afin de rester
dans le cadre de la présente problématique, la prochaine section expose les similarités

interprétées par I'analyse des intentions du PFEQ au regard d’une approche interculturelle.
5.9.3.2 L’ouverture a la diversité culturelle

Nonobstant I’incohérence retenue dans 1’ensemble du PFEQ face au rapport a Iautre,

cette section vise a rendre visibles certaines sections ou sous-sections qui puissent



169

rejoindre, d’une facon ou d’une autre, une quelconque ouverture a la diversité culturelle.
En effet, se trouvent dans le PFEQ des compétences qui pourraient agir comme
introduction a une démarche interculturelle. Néanmoins, il importe de noter qu’a la lumiere
de I’analyse, aucune section ou sous-section ne peut complétement rejoindre une approche

interculturelle.

En premier lieu, la plus grande probabilité de rencontrer et d’interagir avec la
diversité se trouve dans les programmes d’éducation préscolaire et de I’enseignement moral
et religieux protestant. La présence de ce dernier exclut la critique préalable face au rapport
a I'autre, elle en fait abstraction pour n’y retenir que les compétences en elles-mémes sans

tenir compte du contexte global dans lequel s’inscrit ce programme.

De fagon pertinente, par le programme d’éducation préscolaire, dés son entrée a
I’école, I’enfant pourra apprendre a vivre avec la diversité, dans I’optique de partager avec
celle-ci et d’apprendre d’elle pour mieux s’intégrer a son milieu. Le programme
d’éducation préscolaire est congu afin que chacune de ses compétences rejoignent les autres
et qu’ensemble, elles assurent une formation globale de I’enfant, lui permettant, entre
autres, de mieux comprendre le monde et de s’y insérer de fagon harmonieuse. En effet, ce
programme offre a I’éleve la possibilité de s’ouvrir au monde dans une perspective
d’interaction avec la diversité culturelle. Il ameéne I’enfant a se connaitre lui-méme, a
affirmer sa personnalité et vise I’interaction harmonieuse avec les autres (PFEQ, 52). Ainsi
présenté, se retrouvent dans ce programme les bases d’une approche interculturelle, soit la
connaissance de soi-méme au contact de I’autre pour mieux évoluer en SOCiété ainsi que le

contact avec la diversité pour grandir avec cette derniere de facon harmonieuse.



170

Par la présente analyse, le programme d’éducation préscolaire représente un
programme quasi complet face a 1’orientation vers une approche interculturelle, bien que
’accent ne soit pas mis sur le dialogue entre les enfants. Néanmoins, ce programme
constitue une introduction a 1’approche interculturelle, d’autant plus qu’il représente le seul
endroit, avec le programme d’enseignement moral et religieux protestant, ou 1’on traite du
respect de 1’autre comme le veut Panikkar et de relations basées sur la justice. Il est a noter
que, sans ce respect mutuel, le dialogue interculturel ne peut pas voir le jour car il en est

une condition essentielle.

Le programme d’éducation préscolaire constitue donc une ouverture considérable a la
diversité a travers |’ensemble de ses compétences. En effet, c’est I’interaction qui est mise
de I’avant pour permettre a I’enfant de comprendre le monde. La voie de I’interaction est
également celle préconisée par la démarche interculturelle. Elle est présente dans ce
programme d’introduction a la vie scolaire, mais semble ne pas se retrouver ailleurs dans le
PFEQ. Conséquemment, sans cette perspective d’interaction dans I’ensemble des
programmes éducatifs, il demeure utopique de rejoindre le rang de la reconnaissance
voulue pour I’ouverture a la diversité culturelle. De surcroit, il est surprenant de faire ce
constat alors qu’il est textuellement noté dans le PFEQ que «(a)gir et apprendre sont
indissociables pour I’enfant : la connaissance et le développement de compétences sont
chez lui le résultat d’une interaction avec les autres et avec son environnement» (PFEQ,

53).

En ce qui concerne plus spécifiquement le programme d’enseignement moral et

religieux protestant, il importe de noter I’ampleur qui est mise sur I’ouverture a la diversité



171

culturelle. En effet, ce programme invite I’éleve a développer des relations harmonieuses
en appréciant la richesse de la diversité culturelle (PFEQ, 310). L’interaction avec la
diversité y est également envisagée, positionnant ce programme dans un équilibre entre la
connaissance et la reconnaissance de la diversité culturelle, observation qui ne peut pas étre
faite ailleurs dans le programme. Ainsi présenté, ce programme représenterait plus qu’un
point de départ pour une démarche interculturelle, il en regrouperait les grandes lignes.
Toutefois, rappelons que ce programme est destiné aux protestants et que par ce privilege
accordé a une religion, il s’inscrit nécessairement dans une attitude monoculturaliste. Les
compétences qui le composent devraient €tre offertes a ’ensemble des éleves pour que
puisse étre envisagée une démarche interculturelle. C’est seulement sous cet aspect que

I’on pourrait considérer ce programme comme pertinent a 1'égard de |’ interculturalité.

En termes de pertinence, se trouve également le programme de compétences
transversales qui, comme |’approche interculturelle qui tend a réunir les différentes
cultures, cherche a unir les différentes disciplines pour arriver a résoudre certaines
situations. Toutefois, il importe de rappeler que' les disciplines mises en relations relevent
toutes de la méme culture, ce qui limite |’analogie avec une approche interculturelle.
Nonobstant cette remarque, la formule des compétences transversales demeure pertinente
pour introduire une approche interculturelle. En effet, toutes deux se rejoignent dans leur
tendance vers la fécondation.  Néanmoins, pour rejoindre concreétement ['aspect
interculturel, il manque dans la présentation et dans I’explicitation de ces compétences une
orientation précise vers |'ouverture a la diversité culturelle. Ce dernier ajout aux

compétences transversales rendrait €galement justice a leur role de porteuses d’«outils



172

d’une trés grande importance pour qui doit vivre dans une société ou les situations et les

interactions sont complexes, difficilement prévisibles et en évolution constante» (PFEQ, 7.

Pour faire suite a cette remarque, seule la compétence transversale s’intéressant a
'exercice de son jugement critique a pu étre retenue par les criteres de sélection.
Conséquemment, cette compétence pourrait, par 1’orientation vers la diversité culturelle,
s’inscrire dans une approche interculturelle, car elle invite 1I’éleve a interagir avec I'autre, a
y reconnaitre la diversité et a modifier son point de vue par cette derniere. Toutefois, bien
qu’a la lumigre des intentions générales du PFEQ, cette derniére puisse étre interprétée sous
le volet interculturel, aucune précision n’y est spécifiquement annoncée. Néanmoins, en
extrapolant un peu, la mise en commun d’opinions recherchée par cette compétence (PFEQ,
20) pourrait se poursuivre dans un dialogue interculturel. En effet, si les deux parties
s’engageaient dans un dialogue a la recherche d’un pont entre leurs différentes positions sur
la question, pour faire naitre une nouvelle position, sans qu’une en particulier ne s’impose a
I’autre (Rondeau, 2001), nous pourrions considérer une ouverture reconnaissante a la

diversité culturelle.

En somme, les bases d’une approche interculturelle sont parfois perceptibles dans le
PFEQ, sans toutefois qu’il n’y ait d’orientation relative a la diversité culturelle précisée, ce
qui conduit conséquemment a interpréter une absence d’approche interculturelle dans le
PFEQ. Pour que ce dernier programme puisse rencontrer son désir de s ouvrir sur le monde
et de comprendre le monde, les orientations vers la diversité culturelle dans un esprit

d’interaction devraient étre explicitement proposées.



173

4.9.4 L’ouverture a la diversité culturelle

N

A la lumiére de I’analyse du PFEQ, les diverses interprétations aménent a la
conclusion qu’une approche interculturelle, notamment celle de Panikkar, n’y trouve pas sa
place ou seulement en partie. Les limites imposées par le présent PFEQ se situent en
premier lieux par le rapport a I’autre qui y est considéré, ce dernier étant davantage invité a
faire partie de la grande famille québécoise (monoculturalisme) ou simplement toléré dans
sa différence (multiculturalisme) et méme parfois non considéré dans ce qui est entendu par
diversité (ethnocentrisme). En effet, I’ouverture a la diversité dans une optique de partage
et d’enrichissement mutuel pour en arriver a la fécondation des différentes cultures et pour
mieux vivre ensemble, ne trouve pas sa place de facon substantielle dans le PFEQ, comme
il aurait dii en €tre le cas selon les intentions de départ et celles des références sur lesquelles

s"est bati le PFEQ.

Comme seconde limite importante a |’application d’une approche interculturelle dans
le PFEQ, se trouve, au regard de I’évaluation faite par ce travail de recherche, un manque
considérable de reconnaissance de la diversité culturelle. Cette derniére étant une nécessité
dans une approche interculturelle. Cette limite vient confirmer notre hypothese de départ,
par laquelle nous envisagions que le PFEQ s’ouvrait  la diversité culturelle dans un cadre
de connaissance, figeant et catégorisant ainsi ’autre, sans I’apprécier et le reconnaitre dans

sa particularité.

Suite a ces limites, nous terminerons notre interprétation par certaines pistes qui

auraient pu orienter le PFEQ ou du moins en atténuer les limites pour I'intégration d’une



174

démarche interculturelle et plus précisément celle proposée par Panikkar.
4.9.4.1 Une ouverture diversifiée

Comme la présence du monoculturalisme pese lourdement sur nos sociétés
occidentales (Cuche, 2004), il demeurerait tres pertinent de permettre aux éleves de s’en
dégager pour qu’ils puissent faire face, de fagcon objective, a ce qui se vit dans leur culture
et par conséquent, de les initier a interpréter leur société sur le plan morphologique, pour
reprendre les termes panikkariens. Que ce soit sur le plan politique, scientifique ou éthique,
les enfants mériteraient d’étre plus informés sur ['actualité. Conséquemment, en
connaissance de cause, les éleves seraient plus habiles a tenter une interprétation, que ce
soit sous forme de débats, d’écrits ou tout simplement lors de discussions de groupe ou
’expression de différents points de vue serait valorisée. Les éleves seraient alors
conscientisés aux différentes facons de voir les choses et au fait qu’un seul point de vue
n’est pas valable pour critiquer une méme situation. Les sujets pourraient s’échelonner du
port du costume a I’école, jusqu’aux attentats terroristes, en passant par les revendications
des différents groupes sociaux et le racisme, pour ne nommer que quelques exemples. De
surcroit, la présence de 1’enseignant médiateur, tel que valorisé par le PFEQ (PFEQ, 6),
prendrait tout son sens alors qu’il agirait comme guide pour orienter ou nourrir la
discussion et rappeler I’objectif de ’activité qui réside dans I’ouverture respectueuse a la
diversité et dans l’acceptation de voir différemment. Cet ajout visant [’actualité
argumentée, engagerait le pas vers un défi de I’Occident avancé par Vachon, soit de «][...]

savoir comment vivre dans et avec le systeme sans €tre du systeme» (Vachon, 1998:17).



175

Bien que nous ne doutions pas que certaines pratiques analogues a celle présentée ici
existent dans les classes québécoises, il serait pertinent, qu’elles soient intégrées de facon
précise avec des objectifs communs et déterminés, afin que les enseignants soient a I’aise et
outillés pour les mettre en place et qu’il ne s’agisse pas simplement d’activités superflues.
Ces activités trouveraient aisément leur place au sein des compétences du domaine de
I'univers social, tout en le rendant digne de ses intentions d’ouverture a la diversité. Ce
type d’activité permettrait également de rencontrer I’objectif général du PFEQ qui cherche
a «orienter la facon dont (les €leves) choisiront de construire, de transformer et de faire

évoluer leur vision du monde» (PFEQ, 7).
4.9.4.2 Une ouverture élargie

Au-dela du domaine de I'univers social, ’ouverture a la diversité mériterait d’étre
introduite partout dans le programme avec des vis€es de rapprochement, de partage et

d’enrichissement pour aller au-dela de la seule prise de conscience de la diversité.

En guise d’exemple, concentrons-nous sur le domaine des arts du PFEQ. Bien qu’il y
ait ouverture a la diversité culturelle par la découverte de diverses ceuvres d’ici et d’ailleurs,
il n’y a rien qui vienne relier les productions culturelles a des capsules plus enrichissantes
qui permetiraient d’en arriver a une certaine compréhension de celles-ci. Dans cette
derniere optique, les ceuvres artistiques pourraient €tre une réelle porte d’entrée pour la
reconnaissance de la diversité culturelle. En effet, si on allait plus loin que la simple
observation pour aller a la rencontre de la diversité, peut-étre serait-il possible d’en arriver

a une meilleure compréhension du message livré par les ceuvres d’ailleurs? D’autant plus



176

que de cette fagon, on pourrait davantage rejoindre !’intention d’ouverture a la diversité
culturelle telle que prescrite par les concepts du PFEQ. Ces derniers rappelons-le, se
rapportent a I’ouverture sur le monde, a la compréhension du monde, a I’apprendre a vivre
ensemble et au développement de la vision du monde. Toutefois peut-étre que le MEQ ne
cherche pas a aller aussi loin lorsqu’il considere les arts comme moyen d’«expression de la
réalité et de la vision du monde» (PFEQ, 191). Pourtant les arts pourraient représenter la
clé pour ouvrir la porte a la diversité culturelle et pour initier la rencontre avec |’autre.
Pensons, par exemple, a la visite d’un musicien d’une autre culture, sans que son oeuvre
soit un prétexte a la rencontre, elle pourrait tout au moins €tre le point de départ d’une
rencontre interculturellement enrichissante, ol chacun pourrait exprimer ce que représenté
pour lui la musique, dans quelle circonstance elle est utilisée, le rites, les coutumes, les
croyances qui la soutiennent, etc. Sans avoir de formation spécifique a ce domaine, nous

croyons qu’il est certainement facile d’approcher Ies jeunes avec les arts!
4.9.4.3 Une ouverture précisée

Malgré le fait que certaines sections n’ont pas pu passer 1’épreuve de sélection en
début d’analyse, on retrouve a quelques endroits dans le PFEQ, des compétences qui
cherchent a s’ouvrir a la diversité culturelle. C’est le cas notamment de deux domaines

généraux de formation, celui traitant de la consommation et celui s’ intéressant aux médias.

Le theme de 'ouverture a la diversité culturelle trouve sa place dans le domaine
général de formation s’intéressant & la consommation par le regard qui est porté sur le

monde face aux habitudes de consommation (PFEQ, 46). Par I’invitation 4 porter un regard



177

sur I’autre, déja on ne peut pas faire appel a la reconnaissance de ce dernier. En effet, c’est
en invitant I’éleve «a développer des connaissances et des attitudes requises pour agir en
consommateur averti», en «prenaht conscience des aspects sociaux €conomiques et
éthiques du monde de la consommation», que 1’on cherche a ’ouvrir sur le monde. De ces
derniers aspects éthiques, on peut retenir, parmi ceux proposés par le PFEQ,
«|’interdépendance des personnes, des peuples et de leurs réalisations; [...] les
conséquences de la mondialisation sur les cultures, les modes de vie et la répartition de la
richesse» (PFEQ, 47). C’est d’abord parce qu’on invite 1’éléve, dans un rapport
dynamique, a prendre conscience des aspects sociaux, économiques et éthiques du monde
de la consommation que I’on pourrait tisser un parallele avec 'ouverture a la diversité
culturelle. Ce parallele tient également compte du fait qu'on désire que 1’éléve porte un
regard critique sur les conséquences qui peuvent découler de [utilisation de

[’environnement et de la consommation sur les différents peuples et cultures (ibid.).

Parce qu’il s’agit d’un simple coup d’ceil sur I’autre, pour connaitre ce qui se passe
ailleurs dans le monde, bien plus qu’une ouverture a la diversité ou 1l y aurait
reconnaissance envers celle-ci, il serait bon de réévaluer la place laissée a I’ouverture a la
diversité culturelle dans ce domaine pour permettre une approche interculturelle. Ce qui est
demandé a I’éleve est de porter un regard sur le monde, pour qu’il puisse €tre sensibilisé
aux réalités d’ailleurs. Ainsi, b.ien confortablement dans son mythe, I’éleve développera
une vision du monde, a partir de laquelle il pourra tirer de grandes lignes générales. Cette
approche de I’autre ne peut pas s’inscrire dans une démarche interculturelle, car elle ne

laisse pas de place a la reconnaissance, mais regarde plutdt ['autre a partir d’une seule



178

fenétre, d’un seul point de vue. Néanmoins, les themes abordés pourraient servir a une
approche interculturelle, mais I’ouverture a la diversité culturelle mériterait d’étre définie

dans le cadre de la reconnaissance et non seulement de la connaissance.

La méme remarque s’impose pour le domaine général de formation des médias. Ce
dernier, s’il était inscrit dans une perspective d’ouverture a la diversité culturelle, ferait un
grand pas vers la reconnaissance de 1’autre lorsque, par exemple, il invite I’éleve a remettre
en question ses opinions. En effet, par son intention éducative, ce domaine général de
formation tend a faire «développer chez I’éléve un sens critique et éthique a I’égard des
médias» (PFEQ, 49) et il suggeére pour y parvenir, de «prendre conscience de la place et de
I'influence des médias dans la vie quotidienne et dans la société» (Ibid.), donc sur lui-
méme. Ainsi, par ce dernier domaine, 1'éléve est amené a prendre conscience que les
informations retenues des médias doivent étre vérifiées, car elles peuvent étre porteuses de
messages de propagande ou erronées et ainsi avoir une influence sur sa vision du monde.
Par exemple, avec les €venements qui frappent différents coins du monde depuis le 11
septembre 2001, combien de fois avons-nous entendu dire que les musulmans étaient tous
des terroristes? Bien que bon nombre d’actes terroristes soient revendiqués par des
musulmans intégristes, est-il juste d’en arriver a un tel syllogisme??? Il est donc nécessaire
qu’une telle approche des médias soit mise de I’avant dans les écoles, surtout avec 1’acces

quasi illimité a ['information par Internet.

La porte peut étre grande ouverte pour introduire la diversité culturelle, mais bien plus
qu’elles doivent étre vérifiées, les informations issues des médias doivent étre remises en

contexte avant de pouvoir prendre position a leur égard. Sans cette contextualisation, peu



179

importe la position que I’éleve prendra face a I'information qu’il découvrira, il le fera
toujours a partir de son propre milieu, de son mythe, sans entrer en relation avec cette
diversité pour bien la comprendre. En effet, comme on ne peut pas entrer en interaction
avec les médias, on ne peut pas dialoguer avec ces derniers. La diversité est donc une fois

de plus considérée dans la perspective de connaissance.

Pour parler d’ouverture a la diversité et pour aller au-dela d’une vision du monde
catégorisée et issu d’un seul point de vue, les médias mériteraient d’étre plus largement
exploités et I'ouverture sur la diversité précisée dans les orientations de ce domaine. C’est
d’ailleurs ce que souleve le Groupe de travail sur les profils de formation au primaire et au
secondaire lorsqu’il explique la tendance a la mondialisation et a I’internationalisation par
divers phénomeénes, dont les contacts multipliés entre les sociétés, dus en partie a la
facilitation des moyens de communication. Ces demiers ont ouvert la porte a la
diversification culturelle et ethnique des sociétés. «L’identité culturelle de chaque peuple
est appelée a s’enrichir d’éléments venus d’ailleurs et transportés par le commerce et les
médias de communication. Le métissage culturel transforme le développement des

nations.» (MEQ, 1994:5-6).
4.9.4.4 Une ouverture définie

Dans un autre ordre d’idée, afin de rendre applicable une approche interculturelle
dans le PFEQ, ce dernier devrait contenir davantage de moyens pour concrétiser la mise en
pratique des valeurs promises comme, par exemple dans la présentation du domaine

personnel, la solidarité et I’égalité. En effet, il semble que ces dernieres soient inexistantes



180

a l'intérieur des programmes de ce domaine, alors que mettre I’emphase sur celles-ci

pourrait contribuer a laisser davantage de place a la perspective de reconnaissance.

En plus de définir les orientations déja proposées, on devrait retrouver dans le PFEQ
la définition de ce qui est entendu par ailleurs. En effet, utilisé a maintes reprises, cet
ailleurs ne semble pas toujours correspondre a la méme définition. Ainsi, a titre

d’exemple, voici ce que 1’on peut retrouver dans le PFEQ:

e Comme objectif général du domaine des langues:«Développer la communication
orale (parler et écouter) et la communication écrite (lire et écrire) permettant a
I’éleve d’exprimer sa compréhension du monde, d’entrer en relation avec les jeunes

et les adultes d’ici et d’ailleurs, de s’approprier et de transmettre les richesses de la

culture» (PFEQ, 70);

e «Dialoguer avec des enfants d’ailleurs sur des questions qui touchent leurs réves et

leur vision du monde dans lequel ils aimeraient vivre» (PFEQ, 290).

e «ll doit étre placé en situation d’explorer la richesse des oeuvres du Québec et
d’ailleurs, de se les approprier, d’y réagir, de les juger, de les critiquer, de les
apprécier et de confronter les réactions qu’elles suscitent chez lui avec celles

d’autrui»(PFEQ, 84);

o «Elles invitent & comparer I'ici et [’ailleurs, I'hier et I’aujourd’hui, éveillant ainsi au

changement et a la diversité» (PFEQ, 165)...

Ainsi utilisé, le terme ailleurs laisse place a une latitude importante, qui pourra ou

non servir une approche interculturelle, selon les interprétations des différents intervenants



181

scolaires. Sans définition pour rejoindre ces intentions relatives a ['ailleurs, il demeure
difficile de conclure que les intentions d’ouverture sur le monde sont supportées dans
I’ensemble du PFEQ. Ce seul ajout de définition viendrait situer les intentions du PFEQ et
permettrait de mieux orienter les actions a entreprendre pour rencontrer cet ailleurs, selon

bien sir, la compréhension qui en serait faite.



182

LA CONCLUSION

Les résultats de ce travail de recherche s’inscrivent pertinemment dans la nouvelle
orientation entreprise par le Ministére de I'Education du Loisir et du Sport (MELS). En
effet, c’est officiel depuis le mois de mai 2005, qu’a compter de 2008, les privileges
accordés aux catholiques et protestants par le recours a une clause dérogatoire pour la
dispensation des cours confessionnels légueront leur place a un programme d’éthique et de
culture religieuse qui sera destiné a tous les éléves du primaire et du secondaire (MELS,
2005). Du coup, I’éducation québécoise ne pourra plus porter le blame de contraindre les
droits et libertés face a la diversité religieuse tel que le démontre I’étude de I’Université de
McGill (Smith et Foster, 2005) et se débarrassera en partie de sa vision monoculturaliste.
En effet, ce sera en ouvrant ses portes sur la diversité religieuse que s’orientera ce
programme. Par ce dernier programme, on constate la pertinence d’«ouvrir le jeune a la

réflexion €thique et a la diversité religieuse» (/bid.).

Dans une société plurielle comme la nétre, il importe que 1’école contribue
activement a 1’acquisition, par les jeunes, des connaissances, des habiletés et des
attitudes qui leur serviront tout au long de leur vie, tant sur le plan personnel que
social (MELS, 2005).

Nous |I’avons mentionné, I'interculturalité se vit par la co-occurrence entre la religion,
la philosophie et la culture des dialogants (Panikkar, 1998). Ce nouveau pas, face a la
religion a I'école et face aux privileges accordés aux catholiques et protestants au détriment
des autres religions, représente un point de départ vers un processus de dialogue
interculturel. Cet envol, prévu pour 2008, permettra d’ouvrir les cloisonnements des

différentes religions, pour mieux s’en approcher. Les objectifs de ce programme viendront



183

changer les orientations que prend actuellement le PFEQ, lequel illustre clairement les
privileges accordés aux catholiques et protestants au détriment des autres religions, les
fideles d’une autre religion, fréquentant les €coles publiques, étant victimes d’un non-

respect de la diversité religieuse.

Sans porter tout le blame sur le PFEQ, il importe de noter que ce non-respect est en
fait protégé, depuis deux décennies, par des dérogations a la loi; ces dernieres privilégiant
la présence d’enseignement confessionnel protestant ou catholique, sans toutefois offrir ce
méme service aux autres religions présentes dans le systeme scolaire public. La décision
qui a été annoncée propose donc de nous sortir de notre monde monoculturaliste en nous

offrant une porte d’entrée sur le dialogue interreligieux.

Cette nouvelle orientation éducative vient rejoindre la démarche du dialogue
interculturel, car elle ouvre les portes sur les autres cultures. Par un regard critique sur
notre culture, sur notre civilisation, par la voie des différentes religions, ce programme
pourra offrir une ouverture sur l'autre. Nonobstant ce pas prometteur, nous I’avons
mentionné plus haut, |'interculturalité est la co-occurence qui se vit entre la religion, la
culture et la philosophie. Ainsi, pour préparer les €éleves a la rencontre interculturelle, il
faudra donc trouver une fagon de les initier a ce voyage interculturel a travers les cultures et
les facons de penser qui soient différentes des ndtres, en entrant en relation avec ces
dernieres. Nous devrons trouver la maniere de les sensibiliser & I’herméneutique
diatopique, telle que préconisée par Panikkar pour rendre opératoire le dialogue
interculturel, bien que nous n’ayons pas la prétention de croire qu'une rencontre

interculturelle puisse se compléter au niveau primaire ou méme secondaire.



184

A cet effet, il est pertinent de noter que I’on retrouve dans la formation universitaire,
un cours qui permet d’initier les enfants a la philosophie.28 Une école francaise en a
d’ailleurs fait I'expérience. Par des séances de philosophie, les éleves sont invités, en
partant des questions des éléves sur la vie de tous les jours, a discuter dans un cadre ou
[’écoute et I'acceptation de [’opinion de [’autre sont mis de l’avant pour permettent
d’établir un terrain de confiance. Animées par l’enseignant et par un professeur de
philosophie, ces séances mettent en relief qu’aucune réponse n’est mauvaise et que la
bonne réponse n’existe pas (Regards, 2001). En assemblant de telles activités
philosophiques, le prochain programme d’éthique et de culture religieuse ainsi qu’une
bonne préparation a la critiqﬁe intraculturelle, ne serions-nous pas sur la bonne voie pour

introduire 1'interculturalité?

Pour rejoindre les recommandations de la Commission internationale sur I'éducation
pour le 21e siécle, au-dela du cadre disciplinaire, nous pensons qu’il serait important que
les valeurs propres a l'interculturel soient mises en relation dans I’ensemble de 1’école.
Afin de soutenir les établissements scolaires face au dialogue entre les cultures, nous
pourrions penser a la mise en place d’un conseil interculturel ou seraient représentées
chacune des cultures du milieu scolaire. Ce conseil pourrait donc s’affairer a respecter la
présence de chacune, en prenant connaissance de leurs besoins respectifs et de leurs

différentes pratiques et coutumes. Il serait donc formé de représentants des différentes

28 Pour plus de renseignement consulter le site Internet La philosophie et les enfants de I’Université

Laval a I"adresse suivante: htip://www.fp.ulaval.ca/philoentant/




185

cultures présentes et serait orchestré par une structure déterminée a I’avance par celui-ci.
En plus de permettre le respect des différentes cultures et le partage entre ces dernicres, le
conseil s’occuperait également de résoudre les problemes impliquant I’interculturel en
donnant & chacun la possibilité de s’exprimer pour en arriver a un consensus équitable pour
tous. La résolution de conflits serait donc ici orientée vers les problemes réels avec les
gens concernés. En donnant ainsi la chance a chacun de prendre la parole, la présence d’un
tel conseil éviterait les erreurs d’interprétation dues au jugement porté sur des situations
fixes ou I’on observe 'autre a travers des caractéristiques. Cependant, toutes les écoles
primaires du Québec ne jouissent pas d’une proportion d’une diversité notable qui
permettrait |’établissement d’un conseil interculturel, bien qu’elles accueillent en majorité
la diversité. 1l serait donc pertinent et approprié de prévoir pour ces derniéres des
conférences interculturelles. En effet, permettre la présentation de différents récits de vie,
racontés par des invités, élargirait I’horizon des enfants. Il est impératif dans des milieux
ou la diversité culturelle n’est pas présente, de valoriser et de miser sur des attitudes
d’ouverture et de respect de celle-ci, afin de contrer les préjugés possibles. En permettant
une meilleure compréhension de 1’autre, ces activités permettraient également a I’enfant de
dépasser la simple connaissance pour entrer dans la reconnaissance de I’autre. En faisant
ainsi appel a une relation entre le soi et I'autre, les éleéves s’inscriraient dans les visées du
dialogue interculturel. «Il ne s’agit donc plus de connaitre ou d’apprendre a connaitre

autrui a partir d’'une identité unique et homogene, mais d’apprendre a le reconnaitre»

(Abdallah-Pretceille, 1999: 15).

Offrir aux éleves le partage de la diversité permettrait, une meilleure insertion sociale



186

pour le jeune arrivant dans un nouveau milieu, tout autant que le jeune québécois en
profiterait pour se découvrir lui-méme. En effet, celui qui refuse 1’ouverture se place face a
un danger personnel; en se retournant vers une identité figée et stable, il renie le désir
d’évoluer et de découvrir autre chose. Pour Barth, I’identité se construit et se reconstruit
constamment au sein des échanges sociaux, elle est donc toujours en rapport a |’autre
(Cuche, 2004). Nous avons donc besoin de 1’autre a nos cotés, et nous devons reconnaitre
sa présence. De plus, en nous adressant directement a 1’autre, nous éviterions des erreurs
d’interprétation et de jugement teintées de monoculturalisme souvent présentes dans un
simple coup d’ceil sur une autre culture. La nécessité de ces rencontres interculturelles
justifierait que nous retrouvions, au sein des compétences transversales, la compétence
d’ordre interculturel afin d’orienter I’ensemble des apprentissages dans une visée

interculturelle.

En somme, ’analyse faite du PFEQ au regard d’une approche interculturelle, plus
particulierement celle proposée par Panikkar, s’inscrit pertinemment dans la situation
scolaire québécoise si on considere que «I’école semble aussi perplexe, et méme carrément
démunie, a I’occasion face aux changements sociaux complexes qui la sollicitent, que ce
soit par rapport a la diversité ethnique, a la mutation des valeurs, a la transformation des
roles dans la famille ou dans la société, ou par rapport a la place de notre société dans les

grands ensembles, etc.» (MEQ, 1997(a):32).

Reconnaitre la diversité des points de vue, ce n’est ni les niveler, ni dire qu’ils
se valent. Mais c’est savoir et reconnaitre que notre vision dépend du lieu d’ou

on regarde, elle est propre a chaque individu, partielle, voire partiale. Elle est



187

relative a ce qui nous donne un sens (nos croyances, nos SUPposés, nos projets,

nos blessures psychologiques, notre milieu social etc.). (Eco, U. 2000:136).
Les limites de la recherche

Nous espérons que cette recherche parviendra a mettre en valeur I’importance et la
nécessité de la reconnaissance de 1’autre, représentant de la diversité culturelle dans le

systéme scolaire québécois.

Toutefois, nous sommes conscients que ce travail s’inscrit dans un cadre théorique
quasi-unique, la méthode de Panikkar. Bien qu’elle soit rigoureuse et cohérente, elle peut
avoir certaines limites. En effet, s’opposent a celle-ci tous ceux qui croient a la nécessité de

"universalité et qui préchent en faveur des valeurs communes.

De surcroit, malgré que nous ayons tenté de rester vigilants et rigoureux dans notre
analyse, il est évident que nos objectifs ne tiennent pas compte de toutes les contraintes du
systeme scolaire, notamment, la formation requise chez les enseignants pour une telle
orientation vers 1’ouverture 2 la diversité culturelle et les cofits qui en découleraient, pour

n’en nommer que quelques-unes.

Bien qu’il s’agisse d’un petit pas, nous espérons, qu’il entamera une longue marche

vers I’interculturalité. ..
L’ouverture a la diversité culturelle, une question de reconnaissance...

[’aventure vécue a travers ce travail de recherche a permis de porter un regard sur le
PFEQ, en ce qui a trait a son ouverture possible vers la diversité culturelle. Les conclusions

retenues semblent peu favorables au regard des attentes relatives a ce que devrait étre



188

'ouverture a la diversité culturelle en contexte scolaire, selon une approche interculturelle.

Toutefois, il importe de retenir que les programmes éducatifs ne sont pas les seuls
responsables de ce manque d’ouverture dans un cadre de reconnaissance de la diversité

culturelle.

En effet, en jetant un coup d’ceil au rapport de la Commission internationale sur
["éducation pour le 21° siécle, «I'importance du réle que joue 1’enseignant en tant qu’agent
de changement, favorisant la compréhension mutuelle et la tolérance, n’a jamais €té aussi
patente qu’aujourd’hui.»(Delors, 1999:143). On retrouve, effectivement, sous les
recommandations de cette derniere la nécessit€ de s’ouvrir au pluralisme. «Cet impératif
confere d’énormes responsabilités aux enseignants, qui concourent a former les caractéres
et les esprits de la nouvelle génération. L’enjeu est considérable, et met au premier plan les

valeurs morales acquises dans I’enfance et tout au long de la vie. » (Ibid.:144)

Dans le méme ordre d’idée, il importe que le MELS considere le pluralisme dans une
optique plus large, plus ouverte que ce qui est présentement perceptible dans le PFEQ. En
effet, le pluralisme doit donner «naissance a un horizon de signification qui se servira de la
tension créée par la diversité comme d’une nouvelle lumiere pour éclairer les problémes

fondamentaux de [’humanité contemporaine» (Delors, 1999:128).

S’il avait été possible de retenir une telle présence dans le PFEQ, I'analyse de
I'ouverture vers la diversité culturelle en aurait grandement influencée. Toutefois, ce qui
ressort du PFEQ est tout autre. En effet, c’est davantage dans le cadre de connaissance de

la diversité culturelle que I’éléve pourra s’ouvrir sur le monde, ce qui laisse peu de place au



189

pluralisme tel qu’envisagé ci-haut. Pour se situer dans I’interculturalité de Panikkar, c’est
davantage sous I’aspect morphologique que s’inscrit le PFEQ. Ce dernier permet certes
’avancement de la connaissance, mais ne peut pas prétendre permettre 1'ouverture a la

diversité culturelle comme le voudrait une approche interculturelle.

Le défi du PFEQ pour s orienter vers une approche interculturelle serait donc de
s’ouvrir davantage vers la reconnaissance de la diversité culturelle pour contrer la simple

connaissance de 1’autre.

En effet, aux dires de Abdallah-Pretceille la connaissance d’une culture peut étre un

écran a la compréhension de celle-ci.

Prendre en compte la dimension culturelle ne signifie pas identifier et catégoriser.
[...]. En pédagogie, I'utilisation de modeles culturels ne peut que conduire a
I'illusion réaliste.» La diversité culturelle renvoie a la reconnaissance et a
I’expérience de ['altérité et non pas a la culture, ou plus exactement aux
connaissances culturelles. L’altérité est, de fait, consubstantielle a [’éducation,
mais cette altérité est de plus en plus complexe du fait de I’impact de la diversité
culturelle.»(Abdallah-Pretceille, 1999:71-75).



190

BIBLIOGRAPHIE

Abdallah-Pretceille, M. (1999). L’éducation interculturelle. Paris: Presses
Universitaires de France.

Anadon, M. (2004). Quelques repéres sociaux et épistémologiques de la
recherche en éducation au Québec. Dans T. Karsenti & L. Savoie-Zajc (Ed.), La

recherche en éducation: Etapes et approches (pp. 19-36). Sherbrooke: Editions du
CRP.

Aktouf, Omar (1987). Méthodologie des sciences sociales et approche
qualitative des organisations. Une introduction a la démarche classique et une
critiqgue. Montréal : Les Presses de ['Université du Québec.

Bardin, L. (2003). L'analyse de contenu et de la forme des communications.
Dans S. Moscovici & F. Buschini (Ed.), Les méthodes des sciences humaines (pp.
243-270). Paris: Presses Universitaires de France.

Brion, F. (2003). Pour une éthique de l'action interculturelle. Blessures
morales et attentes de reconnaissance. Dans J.-M. Larouche (Ed.), Reconnaissance
et citoyenneté. Au carrefour de l'éthique et du politique (pp. 111-131). Sainte-Foy:
Presses de I'Université du Québec.

Buber, M. (1968). La vie en dialogue. Paris: Aubier, Editions Montaigne.

Canto-Sperber, M. (1996). Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale.
Paris: Presses de I’ Université de France.

Chaduc, M.-T., Larralde, P., & De Mecquenem, 1. (2000). Les grandes
notions de pédagogie. Paris: Bordas.

Cuche, D. (2004). La notion de culture dans les sciences sociales. Paris: La
Découverte.

Delors, J. (1996-1999). L’éducation: Un trésor est caché dedans; Rapport a
["UNESCO de la Commission internationale sur I'éducation pour le 21° siécle.

Paris: UNESCO.

Dortier, J.-F. (2004). Le dictionnaire des sciences humaines. France: Editions
sciences humaines.

Eco, U. (2000). Cing questions de morale. Paris. B-Grasset.



191

Ellis, Arthur K. (1998). Teaching and learning; elementary social studies. 6e
edition. Massachusetts: Allyn and Bacon.

Fukuyama. (1992). La fin de [histoire et le dernier homme. Paris.
Flammarion.

Fourez, G. (2003). Apprivoiser l'épistémologie. Bruxelles: De Boeck.

Fourez, G., Engelbert-Lecomte, V., & Mathy, P. (1997). Nos savoirs sur nos
savoirs. Un lexique d’épistémologie pour [’enseignement. Paris: De Boeck
Université.

Giordano, Yvonne. (2003). Conduire un projet de recherche. Une perspective
qualitative. Paris. Editions EMS.

Garanderie, De La, A. (2002). Comprendre les chemins de la connaissance;
une pédagogie de sens. Lyon: Chronique sociale.

Gohier, C. (2004). Le cadre théorique. Dans T. Karsenti & L. Savoie-Zajc
(Ed.), La recherche en éducation: Etapes et approches (pp. 81-107). Sherbrooke:
Editions du CRP.

Grand dictionnaire de la psychologie. (1999(2° ed.)). Paris: Larousse-Bordas.

Hénaire, Jean. (1998) Education ¢ la citoyenneté et réforme scolaire: contexte,

principes et voies d'application. Vie pédagogique, no 109, nov-déc., 11-50.

Herskovits, M. J. (1967). Les bases de |’anthropologie culturelle. Paris:
Payot.

Jacquard, Albert. (1997). Petite philosophie a l'usage des non-philosophes.
Calmann-Lévy

Jodelet, D. (2003). Apercus sur les méthodologies qualitatives. Dans S.
Moscovici & F. Buschini (Ed.), Les méthodes des sciences humaines (pp. 139-162).
Paris: Presses Universitaires de France.

Jones, R. A. (2000). Méthodes de recherche en sciences humaines. Paris
Bruxelles: De Boeck Université.

Karsenti, T., & Savoie-Zajc, L. (2004). La recherche en éducation: Etapes et
approches. Sherbrooke: Editions CRP.



192

Lacroix, A. (2003). La mutation du politique et de I'éthique a I'heure de la
globalisation. In J.-M. Larouche (Ed.), Reconnaissance et citoyenneté. Au carrefour
de l'éthique et du politique (pp. 95-110). Sainte-Foy: Presses de I'Université du
Québec.

Lafon, R. (1991). Vocabulaire de psychopédagogie et de psychiatrie de
Ienfant (6° €d.). Paris: Presses Universitaires de France.

Laforest, G., & De Lara, P. (1998). Charles Taylor et l'interprétation de
l'identité moderne. Québec: Les Presses de I'Université Laval.

Lamoureux, A. (2000). Recherche et méthodologie en sciences humaines.
Laval: Editions Etudes Vivantes.

Larouche, J.-M. (2003a). Reconnaissance et reconstruction. Les voies d'une
éthique contemporaine. Dans J.-M. Larouche (Ed.), Reconnaissance et citoyenneté;
au carrefour de l'éthique et du politique (pp. 27-40). Sainte-Foy: Presses de
I'Université du Québec.

Larouche, J.-M. (Ed.). (2003b). Reconnaissance et citoyenneté. Au carrefour
de l'éthique et du politique. Sainte-Foy: Presses de 'Université du Québec.

Legendre, R. (2005). Dictionnaire actuel de I'éducation (3° éd.). Montréal:
Guérin.

Les philosophes de la reconnaissance. (tableau-synthese). (2002). Sciences
humaines, p. 28-29. '

Mayer, R., Ouellet, F., St-Jacques, M.-C., D., T., & coll. (2000). Méthodes de
recherche en intervention sociale. Montréal: Gaétan Morin éditeur.

Marzouk, M., Coté P. et Kabano, J. (1997). Ecole, éducation d la citoyenneté
et diversité culturelle. Ottawa: Université du Québec a Rimouski

Morin/, L., Bedjaoui, M., Camara, H., Garaudy, R., Ki-Zerbo, J., Peccei, A., et
ql. (1983). Eduquer au dialogue des civilisations. St-Jean-Chrysostome: Les
Editions du Sphinx.

Morin, L., & Brunet, L. (1992). Philosophie de l'éducation. Les sciences de
l'éducation. Québec: Les Presses de I'Université Laval.

Moscovici, S., & Buschini, F. (Eds.). (2003). Les méthodes des sciences
humaines. Paris: Presses Universitaires de France.



193

Mouttapa, J. (2002). Religions en dialogue. Paris: Albin Michel.

Mucchielli, A. (2004). Dictionnaire des méthodes qualitatives en sciences
humaines. Paris: Armand Colin.

Muller, D. (2003). L'autre du soi et la source transcendante de la justification.
La reconnaissance entre nécessité et gratuité. Dans J.-M. Larouche (Ed.),
Reconnaissance et citoyenneté. Au carrefour de l'éthique et du politique (pp. 41-55).
Sainte-Foy: Presses de I'Université du Québec.

Notions. (2004).). France: Encyclopaedia Universalis.

Ouellet, F. (1998). L’énonceé de politique en éducation interculturelle et la
formation des maitres. Dans M. S. Louis & P. Toussaint (Ed.), Collectif
interculturel; la revue de l'institut de recherche et de formation interculturelles de

Québec (pp. 81-112). Québec.

Panikkar, R. (1979). Myth, faith and hermeneutics. Cross-cultural studies.
New York: Paulist Press.

Panikkar, R. (1985). Le dialogue intrareligieux (J. Gennaoui, Trans.). Paris:
Aubier.

Panikkar, R. (1998). Religion, philosophie et culture. Interculture, 135, 101-
124.

Panikkar, R. (1999). La notion des droits de |'homme est-elle un concept
occidental? La revue du MAUSS semestrielle, 13, 211-235.

Poirier, G. (2005). Analyse de contenu: Aspects techniques. Notes du cours
méthodes d’analyse qualitative en anthropologie, ant-19341. Cours 4-5: Faculté des
sciences sociales, Département d’anthropologie, Université Laval.

Ministere de 1"Education. (1994). Préparer les jeunes au 21e siécle; rapport
du groupe de travail sur les profils de formation au primaire et au secondaire.
Québec.

Ministere de I’Education. (1996(b)). Les états généraux sur l’éducation 1995-
1996: Rénover notre systeme d’'éducation: Dix chantiers prioritaires. Rapport final
de la commission des états généraux sur l’éducation. Québec.

Ministere de 1’Education. (1997(a)). Réaffirmer I'école: Rapport du groupe de
travail sur la réforme du curriculum. Québec.



194

Ministere de I’Education. (1997(b)). L’école tout un programme, énoncé de
politique éducative. Québec.

Ministere de I'Education. (1998 (a)). Une école d’avenir: Politique
d’intégration scolaire et d'éducation interculturelle. Québec.

Ministere de I'Education. (1998(b)). Plan d’action en matiére d’intégration
scolaire et d’éducation interculturelle; 1998-2002. Québec.

Ministere de 1’Education. (2001). Programme de formation de l'école
québécoise. Québec.

Ministere de I"Education. (1996(a)). Les Etats généraux sur ['éducation 1995-
1996: Exposé de la situation. Québec.

Ministere de I’Education du Loisir et du Sport.(2005) La mise en place d'un
programme d’éthique et de culture religieuse. Une orientation d’avenir pour tous
les jeunes du Québec. Québec

Rey, A. (2005). Dictionnaire culturel en langue francaise. Paris: Dictionnaire
Le Robert-SEJER.

Ricceur, P. (2004). Parcours de la reconnaissance; trois études. Paris: Stock.

Rondeau, D. (2001). Prolégoménes a une éthique globale interculturelle.
Université Laval.

Rondeau, D. (2004). Une €thique pour un monde global. Dans A. Duhamel &
A. Lacroix (Ed.), Ethique et politique en contexte global (pp. 17-48). Montréal:
Liber.

Sartre, J.-P. (1968). L'étre et le néant: Essai ontologique phénoménologique.
France: Gallimard.

Savoie-Zajc, L. (2004). La recherche qualitativelinterprétative. Dans T.
Karsenti & L. Savoie-Zajc (Ed.), La recherche en éducation: Etapes et approches
(pp- 123-150). Sherbrooke: Editions CRP.

Savoie-Zajc, L., & Karsenti, T. (2004). La méthodologie. Dans T. Karsenti &
L. savoie-Zajc (Ed.), La recherche en éducation: Etapes et approches (pp. 109-
121). Sherbrooke: Editions CRP.

Smith, William J. et Foster, William F. (2005) Harmoniser les droits et les



195

valeurs: la place de la religion dans les écoles du Québec. Montréal: Université
McGill, Bureau de recherche sur la politique scolaire.

Todorov, T. (2002). Sous le regard des autres. Sciences humaines, p.21-24.

Vachon, R. (1997a). Le mythe émergent du pluralisme et de
U'interculturalisme de la réalité. Conférence présentée dans le cadre de Pluralisme et
Société, Discours alternatifs a la culture dominante, Montréal.

Vachon, R. (1997b). Pluralisme et société, discours alternatifs a la culture
dominante. Institut Interculturel de Montréal.

Vachon, R. (1998). [IM et sa revue: Une alternative interculturelle et un
interculturel alternatif. Interculture, 135, 4-75.

Van Der Maren, J.-M. (1996). Méthodes de recherche pour l'éducation (2
éd.). Montréal: Les Presses de I'Université de Montréal.

Van Der Maren, J.-M. (1999). La recherche appliquée en pédagogie: Des
modeéles pour 'enseignement. Bruxelles: De Boeck.

Vinsonneau, G. (2002). L'identité culturelle. Paris: Armand Colin.
Yzerbyt, V., & Schadron, G. (1996). Connaitre et juger autrui; une

introduction a la cognition sociale (Vol. 11). Grenoble: Presses universitaires de
Grenoble.



196

ANNEXE 1

Le corpus



197

LE CORPUS: Répertoire des unités d’analyse issues du PFEQ

1. PRESENTATION DU PROGRAMME DE FORMATION

Section A

Sous-sections
1.1 Le contexte général du Programme de formation

Al- Une triple orientation se dégage de ces travaux de recherche et des réflexions menées sur

les nouveaux besoins de formation : (a)viser une formation qlobale et diversifiée, une formation a long

terme et une (b) formation ouverte sur le monde. (3-6)

A2- On estime que ces visées devraient permettre de préparer les citoyens de demain a mieux

relever les défis auxguels ils devront faire face, celui d'une collectivité pluraliste ou chacun a sa place (2)

A3- En 1994, le rapport du groupe de travail sur les profils de formation au primaire et au

secondaire, Préparer les jeunes au 21, siécle, insistait sur les grandes tendances dont il faut tenir compte

. (a)internationalisation, mondialisation, explosion des connaissances, développement accéléré des

technologies et (b) complexification de la vie en société. (6-3)

Ad4- Il préconise un programme de formation centré sur les apprentissages essentiels que doit

réaliser I'éleve du debut du XXl.siécle, une diversification des parcours scolaires. (3)

1.2 La mission de [’école

AS5- L'école compte parmi les lieux importants de transmission entre les générations des acquis

de la société. Par le biais de ses activités de formation, elle crée un environnement dans lequel |'éléve

s'approprie la cuiture de son milieu, poursuit sa quéte de comprehension du monde et du sens de la vie

et élarqit I'éventail de ses moyens d'adaptation a la société. (1)




198

A6- Dans une société pluraliste comme la société guébécoise, I'école joue un rdle d'agent de

cohésion en contribuant a 'apprentissage du vivre ensemble et au développement d'un sentiment

d’appartenance a la collectivité. (2)

A'7- Elle doit aussi chercher a prévenir en son sein les risques d’exclusion qui compromettent

I'avenir de trop de [eunes.(4)

AR8- retirée v

A9- Il incombe a chaque établissement, dans le cadre de son projet éducatif, de préciser ses

propres orientations et les mesures qu'il entend prendre pour mettre en oeuvre et enrichir le Programme

de formation, de fagon a (a)tenir compte des caractéristiques particulieres des éléves et (b)du principe

de 'éqalité des chances pour tous. (3-2)

1.3 Les orientations du Programme de formation

Al10- Lécole donne a tous les enfants loccasion de (a)réaliser un large éventail

d’apprentissages fondamentaux associés a la compréhension du monde, au développement personnel,

(b)a la socialisation. (1-2)

All- Il importe que I'éléve développe en méme temps les compétences qui lui permettront

d'utiliser ses connaissances pour mieux comprendre le monde dans lequel il vit, pour construire son

identité personnelie et pour interagir dans des situations variées.(1)

A12- Une attention particuliére sera portée a chague éléve, de facon a prendre appui sur ses

ressources personnelles de tous ordres et a tenir compte de ses acquis et de ses interéts. (3)

A13- retirée
1.4 Les caractéristiques du Programme de formation

1.5 Les principales incidences d’un programme axé sur le développement de compétences



199

1.6 La construction d’une vision du monde: point de convergence et lieu d’intégration des

apprentissages

Al4d- retirée

A15- Bien que les enfants y arrivent avec une grille de lecture dont il est impossible de nier

I'existence, le milieu scolaire exercera une grande influence sur leur vision du monde. (1)

A16- (Le regard) évolue, par ailleurs. dans la mesure ou l'on accepte de le confronter et

d’adopter une distance critique a son propre endroit et & 'égard de ses actions, de ses réactions, de ses

opinions, de ses croyances, de ses valeurs et de ses attitudes. (1)

Al7- (...) 'école peut néanmoins orienter de maniére décisive, dans la partie plus officielle de

son curriculum, la fagcon dont ils choisiront de construire, de transformer et de faire évoluer leur vision du

monde.(1)

A18- retirée

1.7 Les éléments constitutifs du Programme de formation
A19- retirée
A20- retirée

1.8 Les éléments constitutifs des programmes disciplinaires
A21- retirée

2. COMPETENCES TRANSVERSALES

Section B

Présentation



200

B1- Un parcours scolaire réussi devrait faire en sorte que les connaissances acquises par I'éléve

lui servent a comprendre le monde dans leguel il evolue et le guident dans ses actions. (1)

Sous-sections

2.1 Compétences transversales d’ordre intellectuel

2.1.1 Exercer son jugement critique

B2- Du politique au religieux en passant par le moral, le scientifique, I'artistique, le ludique ou le

sportif, aucun univers n'est épargne. (3)

B3- Composante 1: Construire son opinion. (...) Explorer différentes options et points de vue

possibles ou existants. (3)

B4- Composante 3: Relativiser son jugement. (a)Comparer son jugement a4 ceux des autres.

Reconsidérer sa position. (...) (b)Beconnaitre ses préjugés. (3-4)

2.2 Compétences transversales d’ordre méthodologique
2.3 Compétences transversales d’ordre personnel et social

B5- Elles touchent des dimensions tant cognitives que socioaffectives de I'apprentissage et se

traduisent notamment par des (a)habiletés a coopérer et a (b)affirmer ses propres valeurs dans le

respect de l'autre. (5-4)

B6- Elies font aussi appel a certaines attitudes d'ouverture et de souplesse, d’engagement et

d'entraide. (2)

2.3.1 Compétence 7- Structurer son identité

B7- (L’enfant) apprendra plus ou moins, suivant les contextes dans lesquels il est placé, a

affirmer ses choix et ses opinions, a reconnaitre ses propres valeurs, (a)a accepter la difference et (b)a




201

s'ouvrir a la diversité.(4-6)

B8- L'école a un réle & jouer pour aider I'éléve. au moyen d’expériences variées, (a)a_se définir

comme personne, a reconnaitre son enracinement dans sa propre culture et (b) a accuelllir celle des

autres.(1-4)

B9- Tous les domaines d'apprentissage contribuent a développer l'identité persennelle, sociale

ou culturelle de I'éléve en le mettant en contact avec des univers de connaissance varies, en élargissant

ses horizons. en mobilisant ses facultés, en lincitant & prendre position sur les grands débats qui

animent la societé. (3)

B10- Composante 2: Prendre conscience de sa place parmi les autres. (... ) Manifester une

ouverture & la diversité culturelle et ethnique. (6)

2.3.2 Compétence 8- Coopérer

B11- Ce qui est alors visé, c’est Fémergence chez les éléves d’'une compétence sociale qui soit

en accord avec des valeurs telles que (a)l'affirmation de soi dans le respect de l'autre, la_présence

sensible a 'autre, (b)l'ouverture constructive au pluralisme et (¢) a la non-violence.(4-6-4)

B12- Composante 1: Interagir avec ouverture d’esprit dans différents contextes. (a)Accueillir 'autre

avec ses caractéristiques. (b) Etre attentif & I'autre et reconnaitre ses intéréts et ses besoins. Echanger des

points de vue avec l'autre, écouter et accueillir les divergences. Adapter son comportement. (4-2)

2.4 Compétences transversales de [’ordre de la communication

3. DOMAINES GENERAUX DE FORMATION

Section C

Présentation

C1- Le Programme de formation retient cinq domaines qui recouvrent diverses facettes des



202

intéréts ou des besoins de l'éléve et qui répondent & des attentes sociales importantes en matiére

d'éducation : Santé et bien-étre; Orientation et entrepreneuriat; Environnement et consommation;

Medias; Vivre ensembile et citoyenneté. (1)

Sous-sections

3.1 Santé et bien-étre

3.2 Orientation et entrepreneuriat

3.3 Environnement et consommation

C2- retirée

C3- retirée

3.4 Médias

C4- retirée

3.5 Vivre ensemble et citoyenneté

C5- (lécole accueille des individus de provenances sociales et culturelles diverses). Elle

constitue, a ce titre,(a)un lieu privilégié pour apprendre & respecter 'autre dans sa différence, a accueillir

la pluralité, (b) a maintenir des rapports éqgalitaires et (c)a rejeter toute forme d'exclusion. (4-2-4)

C6- (L’école) place les éleves dans des situations qui les aménent a (a) relever

quotidiennement les defis de la coopération dans un esprit d’entraide,(b) de solidarité, d'ouverture a

lautre et de respect de soi. (5-2)

C7- retirée

C8- ((L’'éléve) prend peu a peu conscience qu'il est, lui aussi, un citoyen du monde et il se

sensibilise a I'importance des droits de la personne) !l s’'engage dans des actions de solidarité et de paix



203

qui l'aident a poursuivre sa quéte de sens. (1)

C9- Intention éducative: Permettre a 'éléve de (a) participer a la vie démocratigue de I'école

ou de la classe et de (b-c) développer des attitudes d'ouverture sur le monde et de respect de la

diversité.(2-4-6)

C10- Axe de développement 2: (a)Engagement dans I'action dans un esprit de coopération et

(b) de solidarité : (...} projets d’action liés au vivre ensemble. (5-2)

C11- Axe de développement 3: (a) Culture de la paix : interdépendance des personnes, des

peuples et de leurs réalisations; éqalité des droits et droit a la différence des individus et des groupes;(b)

conséquences negatives des stéréotypes et autres formes de discrimination et d'exclusion; (c) lutte a la

pauvreté et a l'analphabétisme; sensibilisation aux situations de coopération et d'agression; (d)

résolution pacifique des conflits; modalité d'entente ou de contrat. (2-4-6-5)

4. EDUCATION PRESCOLAIRE
Section D

Présentation

D1- La variété et la richesse de ses expériences lui permettent d'enrichir sa compréhension du

monde, de construire ses savoirs (1)

D2- Par le jeu et lactivité spontanée, l'enfant s'exprime, expérimente, construit ses

connaissances, structure sa pensée et élabore sa vision du monde. (1)

Sous-sections

4.1 Compétence 1- Agir avec efficacité dans différents contextes sur le plan sensoriel et

motfteur.



204

4.2 Compétence 2- Affirmer sa personnalité.

D3-(L’éleve) établit des rapports harmonieux avec les autres et s'exerce a porter un jugement

sur ses propres actions et comportements. (4)

4.3 Compétence 3- Interagir de fagon harmonieuse avec les autres.

D4- Cest (a)par linteraction que I'enfant (b) confronte sa compréhension du monde, ses champs

d'intérét et ses qouts avec ceux des autres. (2-1)

D35- Progressivement, (a) il concilie ses intéréts et ses besoins & ceux d'autrui et il apprend &

régler des conflits dans un (b) esprit de respect mutuel et (¢) de justice. (5-1-2)

D6- (a)ll_s’identifie & son milieu culturel, (b) s'intéresse aux autres et s'ouvre a de nouvelles

réalités. (1-6)

D7- 1l découvre son milieu communautaire et d’autres modes de vie. (6)

D8- il apprend & respecter l'autre et a porter attention a son message. (4)

D9- |l s’ouvre aux différences individuelles. (3)

D10- Composante 1: S'intéresser aux autres. (a) Entrer en contact avec différentes

personnes. (b)

Reconnaitre leurs caractéristigues physiques, sociales et culturelles. (c)Reconnaitre les

différences et les similitudes entre lui et les autres. (2-6-3)

4.4 Compétence 4- Communiquer en utilisant les ressources de la langue.

D11- (Le langage est un outil important de son développement cognitif, un moyen nécessaire a

sa socialisation et a sa connaissance du monde). Placé dans un environnement riche et stimulant,

l'enfant développe, a l'oral et a I'écrit, des habiletés de communication qui lui permettent d'affirmer sa



205

personnalité, (a) d'entrer en relation avec les autres, (b} de construire sa comprehension du monde...

(2-1)

4.5 Compétence 5- Construire sa compréhension du monde

D12- I se tamiliarise avec les différents domaines d'apprentissage et (a-b) entre en contact avec

le milieu qui I'entoure pour le découvrir, le comprendre et s’y adapter. (2-1)

D13- (Pour répondre aux questions qu'il se pose, il entre en contact avec les diverses sources

d’information présentes dans son environnement). || découvre qu'il existe des différences entre sa réalité

et celle des autres. (3)

4.6 Compétence 6- Mener a terme une activité ou un projet

5. DOMAINE DES LANGUES

Section E

Présentation

El- La fréquentation d'oeuvres littéraires est particulierement importante en ce sens, puisqu’elle

permet de découvrir I'étre humain dans toute sa richesse et sa diversité. (6)

E2- retirée

E3- De plus, I'apprentissage d'une langue seconde et d’'une lanque tierce constitue un outil des

plus importants pour évoluer dans une société pluraliste ouverte sur d'autres univers culturels. (6)

E4-.Objectif général du domaine des langues: (a)Développer la communication orale (parler

et écouter) et la communication écrite (lire et écrire) permettant a I'éleve d'exprimer sa compréhension

du monde,(b) d’entrer en relation avec les jeunes et les adultes d'ici et d'ailleurs, de s’approprier et de

transmettre les richesses de la culture.(1-2)




206

Sous-sections

5.1 Frangais, langue d’enseignement

ES5- Acquérir 'aptitude & comprendre, & interpréter et a utiliser Pinformation (tant orale qu'écrite

permet d’y recourir pour repondre aux besoins de la vie courante, pour étendre ses connaissances et)

pour élargir sa vision du monde. (1)

E6- Nombreux et diversifiés,(a) (les livres) témoignent des connaissances actuelles dans tous les

domaines et ils sont porteurs du patrimoine québécois et francophone ainsi gue de la richesse dautres

cultures. (lls constituent donc pour I'éléve (b)une occasion unigue d’élargir sa vision du monde et de

développer son identité personneile). (6-1)

5.1.1 Compétence 1- Lire des textes variés.

E7- Appelé a établir les rapports entre les textes et son expérience, (a)l'éléve nourrit son identité

personnelle et culturelle,(b)dans le respect de celle des_autres (c)en plus d'élargir son ouverture au

monde. (1-4-6)

5.1.2 Compétence 2- Ecrire des textes variés.
5.1.3 Compétence 3- Communiquer oralement.

E8- Les situations dlinteraction favorisent les comportements liés a I'accueil de l'autre, a la

valorisation et & 'entraide. (2)

5.1.4 Compétence 4- Apprécier des ceuvres littéraires.

E9- La fréquentation réquliére d'oeuvres de qualité permet & la fois de mieux se connaitre et de

mieux comprendre les autres et le monde environnant.(1)

E10- (L éléve)(a)se construit ainsi un réseau de repéres culturels qu'il {b)enrichit au cours

d’expériences diversifiées et(c)au contact d'autrui. (1-3-2)




207

E11- Tout au long de sa scolarit¢, 'éleve explore et apprécie des oeuvres littéraires nombreuses

et variées, issues de la littérature pour la jeunesse ou de la littérature générale accessible aux jeunes.

(Ces oeuvres proviennent d'abord du Québec, puis de la francophonie ou de la littérature internationale

traduite en frangais).(6)

E12- (L’éléve) doit étre placé en situation d'explorer la richesse des oeuvies du Québec et

d'ailleurs, de se les approprier, d'y réagir, de les juger, de les critiquer, de les apprécier et de confronter

les réactions qu’elles suscitent chez lui avec celles d'autrui. (6)

5.2 Anglais, langue seconde

E13- retirée

El14- Par l'apprentissage d'une langue seconde, 'éléve s’ouvre sur le monde et est ainsi

amene a apprécier la richesse de I'apprentissage des langues. (6)

5.2.1 Compétence 1- Interagir oralement en anglais

5.2.2 Compétence 2- Réinvestir sa compréhension de textes lus et entendus
E15- retirée
5.2.3 Compétence 3- Ecrire des textes

5.3 Frangais, accueil

E16- Le programme de francais, accueil, g'inscrit dans la foulée des orientations énoncées dans

la Politique d'intéqgration scolaire et d'éducation interculturelle, laguelle politique prévoit un service

d’accueil et de soutien a 'apprentissage du francais pour I'éléve immigrant nouvellement arrivé dans le

systéme scolaire.(2)

5.3.1 Compétence 1- Interagir en frangais



208

5.3.2 Compétence 2- Se familiariser avec la culture de son milieu.

E17-. (L'éleve est amené a associer 'apprentissage de la langue et la découverte de la culture

francophone). Cela(a)facilite son contact avec les francophones et I'améne a se familiariser avec les

différents aspects de la culture de la société québécoise et a les mettre en relation avec des éléments de

sa propre culture (b)dans un esprit d'ouverture, de respect et de réciprocité.(1-4)

E18- Elle contribue au développement de l'identité personnelle, sociale et culturelle de I'éléve et

favorise Vacquisition d'attitudes d’ouverture et de tolérance a |'égard des autres. (4)

E19- Composante 2: Prendre conscience de la diversité culturelle (2)

6. DOMAINE DE L’UNIVERS SOCIAL

Section F

Présentation

F1- Les disciplines rattachées au domaine de I'univers social (a) jouent un réle essentiel dans

l'acquisition des outils conceptuels nécessaires pour comprendre le monde dans leqguel on vit.(b)s'y

insérer de facon harmonieuse et contribuer a son evolution. (1-2)

F2- La géoqraphie et I'histoire favorisent I'ouverture sur le monde. (6)

F3- Elles invitent & comparer !'ici et lailleurs, I'hier et I'aujourd’hui, éveillant ainsi au changement

et &4 la diversité. (6)

F4- Elles développent la capacité de mise en perspective et celle de distanciation, premiers pas

vers une comprehension éclairée des réalités sociales et territoriales. (1) (ici et ailleurs)

F5- Apprentissages communs au domaine de l'univers social: Expliquer, de fagon

rigoureuse et systématique, des réalités sociales. Mettre en perspective des réalités sociales. (1)




209

Sous-sections

6.1 Premier cycle du primaire

6.1.1 Compétence- Construire sa représentation de 1’espace, du temps et de la société.

FO- retirée

F7- Ces apprentissages constituent, par ailleurs, une initiation au changement et a la différence.

F8- Ces apprentissages développent des attitudes d'ouverture et de tolérance, premiers pas dans

fa formation du citoyen. (4)

FO- Cette compétence conduit aussi & apprendre a gérer ses relations avec lautre et & construire

peu a peu son identité au contact de |a difference. (2)

F10- Léleve est amené a observer et & décrire des ressembiances, des différences et des

changements chez des personnes, au sein de groupes et dans des paysages. (1)

F11- retirée

F12- Composante 1: Evoquer des faits de la vie quotidienne d'ici et d'ailleurs, d'hier et

d'aujourd’hui (6)
F13- retirée

F14- Composante 4: Comparer des paysages et des réalités sociales d'ici et d'ailleurs,

d'hier et d’aujourd’hui (6)
6.2 Géographie, histoire et éducation a la citoyenneté

F15- L'histoire aide aussi & comprendre, & accepter la différence en faisant découvrir qu'« il v a




210

dans l'autre des éléments du méme » (A. Ségal ).(1)

F16- Elie contribue ainsi a la construction de tidentité et au développement de la tolérance,

attitude indispensable en démocratie. (4)

F17- Le reqard porté sur des réalités sociales et territoriales dici et dailleurs, d’hier et

d’'aujourd’hui, notamment les réalités culturelles, scientifiques et technologiques, constituent une

contribution essentielle de ces disciplines a l'intégration de la dimension culturelle dans I'apprentissage

et I'enseignement. (6)

F18- retirée
6.2.1 Compétence - Lire I’organisation d’une société sur son territoire.
6.2.2 Compétence 2- Interpréter le changement dans une société et sur son territoire.
6.2.3 Compétence 3- S’ouvrir a la diversité des sociétés et de leur territoire

F19- (a)Le reqgard porté sur plus d'une société et sur feur territoire & un méme moment permet de

découvrir la coexistence d'organisations différentes. Cette lecture synchronique (b) fait prendre

conscience de la diversité des sociétes et de leur territoire. (6-2)

F20- Souvrir a la diversité des sociétés et de leur territoire, ¢'est apprendre sur leurs différences,

sur les causes et les conséquences de celles-ci et chercher leurs forces et leurs faiblesses respectives.

(6)

F21- (a)Découvrir Pexistence d'une variété de cultures, de modes de vie, de religions et

d'organisations territoriales (b)invite a la compréhension,(c)a 'ouverture, a l'accueil et au respect de

Pautre, tout en renforcant 'identite personnelle et sociale. (2-1-4)

E22- (a)Cette_ouverture aux valeurs et aux croyances différentes des siennes enrichit et

consolide sa vision du monde et (b) renforce des attitudes et des valeurs telles que la tolérance et le




211

respect de |a différence, essentielles a une vie sociale harmonieuse. (1-4)

F23- La connotation personnelle et sociale est ici plus grande,(a) la fréquentation de la diversité

favorisant I'ouverture a 'autre (b)essentielle a la coopération. (2-5)

F24- retirée
E25- retirée

F26-Composante 2: Dégager les principales ressemblances et différences entre les

societés et entre les territoires (6)

F27- retirée

F28-Composante S: Justifier sa vision de la diversité des sociétés et de leur territoire (1)

7. DOMAINE DES ARTS

Section G

Présentation

G1- Le contact avec des ceuvres dhommes et de femmes d'hier et d'aujourd’hui, d’ici et

d’ailleurs, lui permet de développer son esprit critique et son sens esthétique et d’élargir ses horizons

culturels. (1)

G2- Apprentissages communs au domaine des arts: Apprécier des éléments de ses

propres réalisations et de celles de ses camarades, ainsi que d'ceuvres dhommes et de femmes dhier

et d'aujourd’hui, d'ici et d’ailleurs, en se referant a des critéres varies et en s’exprimant verbalement ou

par écrit. (2)

Sous-sections



212

7.1 Art dramatique; Arts plastiques; Danse; Musique

Comme les quatre disciplines artistiques utilisent les mémes compétences, a
['exception de la compétence 2 qui différe pour les arts plastiques, nous les traiterons dans

leur ensemble.

(G3- Linterprétation de séquences dramatiques (de danses, de piéces musicales) de diverses

provenances lui permet d'elargir son bagage culturel par un contact direct avec les ceuvres.(6)

G4- Enfin, (a) i apprend a exercer son esprit critique et a développer son sens esthétique (b) en

appréciant non seulement ses réalisations et celles de ses camarades, mais aussi des oeuvres

dramatiques. (un répertoire chorégraphique; un répertoire musical) d'hommes et de femmes d’hier et

d'aujourd’hui. d'ici et d'ailleurs, (des oeuvres d’'art, des objets culturels et des images mediatiques tirés

de I'histoire et du patrimoine artistique d'hier et aujourd’hui, d'ici et d’ailleurs. (1-2)

G5- (appelé a taire des liens avec des reperes culturels d’autres disciplines.) C'est ainsi gu'il

s'ouvre au monde, en découvre les particularités et les différences et saisit davantage les éléments de

sa propre culture. (6)

G6- (a)Cette perception du monde, renouvelée et enrichie, participe a la formation de son identité

culturelle et (b)_le prépare a I'exercice de son réle de citovén. (1-2)

7.1.1 Compétence 1- Inventer des séquences dramatiques; des danses; des pieces vocales ou

instrumentales; réaliser des créations plastiques personnelles

7.1.2 Compétence 2- Interpréter des séquences dramatiques, des danses, des pieces

musicales.

(G7- 1l enrichit ainsi son bagage culturel et s'ouvre a la diversité des productions artistiques d’hier

et d'aujourd’hui. d'ici et d'ailleurs. (1)




G8- A chacun des trois cycles, les piéces musicales que 'éléve est appelé a interpréter sont

tirées du répertoire d’hier et d'aujourd'hui, d'ici et d'ailleurs. (1)

7.1.3. Compétence 3- Apprécier des ceuvres théatrales, (des ceuvres chorégraphiques ; des
ceuvres d’art, des objets culturels du patrimoine artistique, des images médiatiques; des

ceuvres musicales) ses réalisations et celles de ses camarades.

G9- Le contact avec des réalisations artistiques variées (avec des ceuvres chorégraphiques

variées, avec des piéces musicales variées) — qu'il s'agisse des siennes, de celles de ses camarades ou

d'ceuvres d'hommes et de femmes dhier et d'aujourd’hui, d'ici et d'ailleurs — permet & I'éleve de

développer sa conscience artistique et d'affiner sa sensibilité aux _gualités techniques et esthétiques

d'une oeuvre d’art (et d’'une ceuvre chorégraphique). (6)

G10- Léleve prend part a de courtes activités dobservation (thédtrales), dexiraits

choréqgraphiques (et de lecture de productions plastiques); de présentation d’extraits musicaux, portant

sur_ses propres réalisations ou celles de ses camarades ainsi que sur des extraits d'oeuvres

dramatiques d’hier et d’aujourd'hui, d’ici et d'ailleurs. (6)

G11- (Il découvre aussi que ces oeuvres révélent des traces socioculturelles de la période

artistique qui les a vues naitre). Ces découvertes contribuent a enrichir son observation, contribuent a

enrichir son écoute et lui permettent d'étayer davantage son appreciation et de s’ouvrir a la diversité

culturelle. (6)

G12- Composante 2: Examiner un extrait d’ceuvre théatrale (oeuvre d'art. un objet culturel

du patrimoine artistique ou une image mediatique; d'ceuvre chorégraphique, d'ceuvre musicale) au

regard d'aspects socioculturels (2. et 3.cycles) (6)

8. DOMAINE DU DEVELOPPEMENT PERSONNEL

Section H



214

Présentation

HI1- A la fois différente et complémentaire, chacune des disciplines cherche a lui faire cerner et

(a)intégrer dans 'action des valeurs telles que I'engagement, la solidarité, 'éqgalite, la dignité et(b) le

respect de soi,_des autres et de I'environnement. (2-4)

H2- Apprentissage commun au domaine de développement personnel: Se sensibiliser &

un ensemble de valeurs de l'ordre du vivre ensemble. (2)

Sous-sections
8.1 Education physique et d la santé

H3- (L’éleve) se sensibilisera aussi aux différences culturelles et a leur influence sur les

habitudes de vie et sur la pratique d’activités physiques. (6)

8.1.1 Compétence 1- Agir dans divers contextes de pratique d’activités physiques.
8.1.2 Compétence 2- Interagir dans divers contextes de pratique d’activités physiques.
8.1.3 Compétence 3- Adopter un mode de vie sain et actif.

8.2 Enseignement moral

H4- Elle valorise une démaiche de réflexion qui permet de discerner ce gqui convient ou ne

convient pas. ce qui est acceptable ou inacceptable, ce qui est souhaitable ou ne I'est pas du point de

vue du mieux-étre et du_mieux-vivre individuel et collectif.(2)

H5- La premiére dimension est présente chez tout individu a la recherche d'un bien-étre, porteur

d’'une vision du monde, d'une certaine compréhension des realités de la vie, d'une facon de concevoir la

personne, de croyances, de valeurs et d'une connaissance plus ou moins grande des prescriptions

sociales. (1)



215

H6- Tout &tre humain, en effet, s'inscrit dans une continuité, et I'histoire de 'numanité lui offre un

bassin de connaissances et de sagesse dans lequel il peut puiser pour deécouvrir d'autres visions du

monde, d'autres conceptions de la personne et d'autres repéres pour agir.(6)

H7- En plus de réfléchir sur ses propres options morales (ex. : croyvances, valeurs. principes

moraux), I'éleve aura 'occasion d’analyser ceux de la société dont il fait partie pour en cermer les forces

et les faiblesses et entrevoir comment il pourrait contribuer a 'améliorer. (1)

HS8- retirée

HY9- Léleve étant le principal acteur de son éducation morale(a) le programme vise le

développement de compétences et 'acquisition de savoirs essentiels qui vont permettre a I'enfant de

réflechir sur la vie et (b)sur ce qui quide ou influence la facon de vivre en societé, d'exercer son

jugement moral, (c)de développer des attitudes qui traduisent une sensibilité & soi et a4 l'autre et la

capacité de tenir compte du contexte propre a chaque situation. (1-2-4)

HI10- Au fur et 4 mesure quil progresse, son reqgard s'étend & d'autres réalités plus vastes.

comme son quartier, les autres cultures qui s’y trouvent, son pays, d’autres pays. |a planete. (6)

H11- Son étude des relations humaines a petite et grande échelle 'améne a prendre conscience

des problémes moraux qu'elles soulevent inévitablement. (6)

H12-La compétence au dialogue moral, on aura compris. s'exerce aussi bien & I'occasion de

'étude de situations de vie {par rapport a soi, au milieu immédiat, aux autres epogues et a ailleurs dans

le monde) en vue de construire des reperes pour aqir que lors de 'analyse de problemes moraux en vue

de prendre position. (5)

8.2.1 Compétence 1- Comprendre des situations de vie en vue de construire son référentiel

moral.

H13- (a)Cette réflexion, qui porte sur le milieu de 'éléve et sur d'autres cultures et épogues,




216

devrait permettre a chacun d’intégrer ses propres repéres pour agir (de construire son référentiel meral),

de (b) mieux perceveir ce qui_pourrait étre transforme dans son milieu et de contribuer a cette

transformation a la mesure de ses capacités. (1-2)

H14- Léleve qui cherche & comprendre son milieu de vie en vue de quider son aqgir fait appel a

son jugement critique lorsqu'il analyse le fonctionnement de son milieu social, ses valeurs ef ses régles

et qu’il les compare a ceux qui caractérisent d'autres cultures ou d'autres epoques. (1)

H15- Ajoutons gu’en s'ouvrant aux repéres moraux, spirituels et culturels de son milieu et en

prenant conscience de ses réactions personnelles face aux buts et aux valeurs qui le guident, I'éléve

développe son identité.(1)

H16- (relation avec des personnes différentes au troisiéme cycle). La présence de ce theme des

personnes différentes peut surprendre a premiére vue, mais il apparait incontournable lorsque I'on

considéere comment les différences entre personnes (sexe, race, religion, golts, aptitudes, par exemple)

sont souvent a l'origine de préjugés défavorables et de difficultés dans les relations. (2)

H17- Il commence par (a) découvrir les interdits qui régissent l'interdépendance entre les étres

vivants (guestions écologiques ainsi gue questions de relations interpersonnelles), puis les régles qui

régissent les relations en qroupes. pour en arriver aux normes et aux droits reconnus dans les chartes

internationales qui statuent sur les relations entre personnes différentes {...)(b) il découvre de nouvelles

valeurs et sa vision de I'&étre humain devient de plus en plus riche et complexe. (2-1)

H18- Composante 2: Comparer les situations de vie et les repéres pour agir de son milieu

avec ceux d'autres cultures ou d'autres épogues (6)

8.2.2 Compétence 2- Prendre position, de fagon €éclairée, sur des situations comportant un

enjeu moral.

H19- Il taut aussi (a) étre capable de se décentrer de son point de vue pour considérer celui des

autres. (b)d'envisager les choix possibles et de sélectionner celui qui sembie le plus souhaitable pour




217

soi, pour les autres et pour la collectivite, autant d’apprentissages essentiels pour une personne

responsable.(6-2)

H20- Composante 2: Analyser la situation sous différents points de vue (1)

8.2.3 Compétence 3- Pratiquer le dialogue moral

Nous retenons cette compétence, bien qu’elle ne soit pas explicitement orientée vers
'ouverture a la diversité culturelle, la présentation générale du domaine nous permet
d’interpréter celui-ci dans le but de mieux comprendre les situations de vie qui se déroulent
partout dans le monde. L'autre, ci-mentionné, pouvant alors étre issu de n’importe quelle

culture.

H21- retirée

H22- (la dimension morale du dialogue) se trouve dans (a) 'engagement personnel et dans les

attitudes des interlocuteurs, (b)dans le fait de s'engager soi-méme en apportant des idées et en

réagissant a celles des autres, de se soucier de l'autre en construisant a partir de ce qu'il apporte (c)de

contribuer avec tout son potentiel a 1a recherche de réponses a des guestions morales, d’exercer sa

pensée créatrice en imaginant des solutions qui pourraient améliorer le monde dans lequel nous vivons.

(4-2-5)

H?23- Elle apporte une dimension morale ou éthigue a la communication en (a) amenant 'éléve &

prendre davantage conscience de ce qui se passe en lui. a développer sa sensibilité a 'autre et (b} a

s’engager avec ses interlocuteurs dans une recherche commune. (2-5)

H24- La pratique du dialoque moral est aussi un terrain favorable a la coopération, I'éléve placé

en situation d’interaction étant appelé a faire preuve d'ouverture d’esprit et & reconnaitre ce qui facilite ou

entrave la réflexion commune. (5)

H235- Par le dialogue moral, I'éléve chemine autant dans la prise de conscience de ce qui se



218

passe a lintérieur de lui et (a) dans le développement de sa sensibilité 4 Pautre que (b)dans son

engagement a rechercher des réponses avec les autres. |l apprend graduellement a se décentrer de son

point de vue pour considérer le point de vue de l'autre. (2-5)

H26- Composante 2: Manifester de la considération pour les autres (2)

H27- Composante 3: Construire avec les autres des réponses a des questions morales. (5)

8.3 Enseignement moral et religieux catholique

H28- La quéte de sens de I'éleve du primaire se traduit par sa curiosité & découvrir et &

comprendre le monde qui 'entoure. (1)

H29- La tradition catholique est une composante majeure de la culture universelle et elle

constitue un aspect central de l'identite culturelle guébécoise... (1)

H30- (L’éléve) apprendra également a reconnaitre I'existence de divers groupes sociaux et

religieux. (6)

8.3.1 Compétence- 1 Apprécier la tradition catholique vivante

H31-Apprécier la tradition catholique vivante, c'est s'enrichir avec respect et intelligence de

'apport de la diversité sur les plans des croyances, des rites, des fagons de penser et de s'engager. (1)

H32-Au chapitre des ressources, les repéres culturels suivants sont privilégiés : pour I'ensemble

des trois cycles du primaire, des recits bibliques, quelques rites catholiques, des éléments de la

diversité;(6)

H33- (Au premier cycle, I'éléve) apprend aussi a considérer certaines particularités de la

diversité présente dans son milieu. (1)

H34-Composante 3: Considérer des éléments de la_diversité religieuse et de courants

humanistes pour enrichir sa réflexion (1)




219

8.3.2 Compétence 2- Prendre position, de fagon éclairée, sur des situations

comportant un enjeu moral.

H35- Tout au long du primaire, des récits bibliques et des éléments de la diversité servent de

principaux référentiels dans la démarche de jugement moral. (1)

H36- Au deuxieme cycle, il étudie des situations simples: il utilise pour cela, en plus de récits

bibliques et de recits de la diversité, des recits évoguant la vie de catholiques d'hier. (1)

H37- Composante 2: Considérer différents référentiels (1)

8.4 Enseignement moral et religieux protestant

H38- Le programme accorde aussi une place importante] aux autres feligions dans une

perspective d’ouverture a la diversité. (6)

H39- (Le souci d’établir des liens entre la Bible) et la cuilture rejoint les préoccupations de

ensemble du Programme de formation, particulierement celles du domaine de 'univers social en faisant

de I'espace historique, social et individue!l des lieux d’'interprétation a partir desquels I'enfant construit sa

vision du monde. (1)

H40- Le programme incite aussi I'enfant a établir des relations interpersonnelles fondées sur

f'ouverture a la diversité culturelle et religieuse. (2)

H41- Cest voir comment les crovants d’hier & aujourd’hui vivent leurs différentes pratiques et

comment leur maniére de penser et de croire se manifeste. (6)

H42- Cela incite a adopter des comportements appropriés a I'égard des personnes et des

traditions religieuses, gu'il s'agisse du christianisme, dont le protestantisme fait partie. du judaisme ou de

Pislam. (4)

H43- Ce volet du programme a comme but premier de (a)sensibiliser I'enfant au phénoméne



http://www.rapport-gratuit.com/

220

religieux. de lui faire découvrir la richesse de fa diversité et de (b) l'orienter vers des comportements

socialement acceptes. (1-4)

H44- retirée

8.4.1 Compétence 1- Apprécier I'influence de la Bible sur la culture dans une perspective

protestante.
8.4.2 Compétence 2- Agir de facon appropriée au regard du phénomene religieux

H45- Se comporter de facon appropriée au reqard du phénoméne religieux. ¢’est faire preuve de

considération envers les autres, étre capable d’écoute active, éire sensible aux autres ef leur témoigner

du respect. (2)

H46- Cest aussi étre en mesure de reconnaitre la valeur des différences religieuses et

culturelles tout en faisant preuve de jugement critique. (1)

H47- L'attention est surtout portée sur le respect de soi et des autres et sur I'attitude positive a

I'égard des diftérences, celles-ci étant percues comme un enrichissement social et culturel. (4)

H48- (a)L'accent de cette compétence est résolument placé sur I'aqir et (b) sur I'ouverture & la

diversite. (4-6)

H49- (...) (a) 'éleve apprend & se connaitre, a mieux connaitre les autres et(b)a développer

avec eux des relations(c)basées sur le respect, I'accueil et 'ouverture. (1-2-4)

HS50- (...) I'éleve est appelé a s'informer afin de comprendre et d'apprécier les différentes

réalités religieuses et culturelles. (1)

H51- A chacun des cycles, il observe ses propres comportements a I'éqard de la diversité. (4)

H52- Au premier cycle, I'éléeve commence par (a) identifier diverses fétes religieuses et a v

associer des symboles. Il apprend a (b)écouter ses pairs et a montrer du respect a leur égard. De plus, il




221

reconnait et manifeste des comportements et des attitudes qui favorisent les relations interpersonnelles

tetlles que I'écoute, 'ouverture et le respect. (6-4)

H53- Composante 1: Explorer des traditions religieuses (6)

H54- Composante 2: Dégager des comportements appropriés liés a la diversité religieuse

H55- Composante 3: |dentifier des comportements appropriés (4)

H56- Composante 4: Adopter des attitudes et des comportements respectueux (4)

8.4.3 Compétence 3- Prendre position, de facon éclairée, sur des situations

comportant un enjeu moral

H57- (Cette compétence se caractérise essentiellement par une démarche de résolution de

problémes, qui conduit I'eleve a developper et a consolider sa capacité de porter un jugement et de faire
des choix en s'appuyant sur des valeurs et des principes gu'il voit dans les reférentiels). |l doit aussi

pouvoir les justifier en s’appuyant sur des référentiels religieux et culturels gu'il apprend & découvrir et a

connaitre. (1)

H58- Composante 4: Considérer le point de vue des autres et les perspectives apportées

par des référentiels religieux ou culturels (1)

Au total 174 unités d’analyse retenues par la catégorisation, 24 furent retirées de

I"analyse pour un total de 150 unités analysées.



222

ANNEXE 2

La grille d’analyse



GRILLE D’ANALYSE

Légende de la grille d’analyse

223

: Composantes essentielles de la démarche d’interculturalité de Panikkar

: Concepts relatifs a une démarche interculturelle

Rouge: Concepts qui vont a ’encontre d’une démarche interculturelle
A- Présentation du domaine de formation

B- Compétences transversales

C- Domaines généraux de formation

D- Education préscolaire
E- Domaine des langues
F- Domaine de I’univers social

G- Domaine des arts

H- Domaine du développement personnel

1. OUVERTURE

Connaissance

Reconnaissance

1.1 La toléerance

1.1.1 Positive:

12b

2lc

A-
B-7-8b-10-11a-

C-11

D-7-10
E-[-7-11-14-19
F-15-16-21b-

G-2-4-5-11
H-3-31-38-43a

A-

B-

C-

D-9

E-17

F-

G-
H-26-48b




224

1.1.2 Négative

1.1.2.1: Pour Lucien Morin, la tolérance est
une invitation a ne pas agir envers la
diversité culturelle. Elle invite a la non-
action et doit €tre comprise comme «un
mécanisme de prévention, comme force de
négation» (Morin, 1983:11). « Fait de ne pas
interdire ou exiger, alors qu’on le pourrait;
liberté qui résulte de cette abstention» (Le
Grand Robert, 2001:1261).

A-
B-1lc
C-
D-
E-
F-
G-
H-

1.1.2.2: La tolérance peut aussi étre définie a
la maniere de ce que Panikkar appelle le
respect culturel qui tend vers la passivité
face aux «des formes de vie que nous
n’approuvons pas ou mémes celles que nous
considérons comme pernicieuses»
(Panikkar). Ce type de tolérance négative,
est, pour Panikkar celle qui est proposée par
le multiculturalisme. «Fait de respecter la
liberté d’autrui en matiere de religion,
d’opinions philosophiques, politiques, etc.»

(Le Grand Robert, 2001:1261)

22b

A-7

B-

C-5a

D-

E-
F-2-7-8-12-20-

G-
H-16

1.2 Le respect

A-
B-

C-
D-5b-8
E-

F-

G-
H-56




225

2. LA DIVERSITE

2.1 La pluralité: réfere a des objets, des
concepts. (Vachon, 1997:5)

A-4

B-2-3

C-

D-1-13

E-

F-17-19
G-3-7-8-9-10
H-10-20-30-37

2.2 Le pluralisme:

A-

B-4

C-9

D-

E-3-12

F-

G-
H-11-17b-57

A-12
B-6-11b

C-

D-

E-18

F-

G-
H-46-47-58

3. LA CULTURE

3.1 Tradition:

A-

B-

C-

D-
E-10
F-21a
G-1-12

H-29-32-33-35-

36-41-52a-53




226

3.2 Vision du monde: | s 9-1-33-5-103- ',;"
Weltanschauung pour reprendre le terme de 2'1 g'g
la philosophie allemande, «définit une D-2-11b-12 E-
) o ) ) N E-4a-5-6-9 F-
attitude générale face a la vie. Elle integre a F-1a-22a-28 G-
P o ki . oo ati « b G-6 H-
la fois une représentation globale de la H-5-6.28-34
réalité (monde physique et social) et un type
d’engagement  existentiel» (Dortier,
2004:847). Elle considere le monde dans ses
grandes diversités, pour reprendre les mots
de Robert Vachon, soit I'Occident, la Chine,
I’ Afrique, les Autochtones, etc.
3.3 Mythe: A- A-
B-8a-9 B-
C- C-
D- D-
E- E-
F- F-
G- G-
H- H-
(A ne pas confondre
avec la mythologie).
4. RAPPORT A L’AUTRE
4.1 Le monoculturalisme: 1’ accueil ﬁ'
d’une grande diversité de cultures sous un g
seul  dénominateur commun qui cherche a E-16

F-




227

étendre le plus largement possible sa G-

dominance par une seule culture (Panikkar, .

1998: 113).

4.2 Le multiculturalisme: ou chacun 32

peut coexister avec sa culture et celles des g

autres au sein d’'un méme pays (Robert, E

2001:1736). Coexistence et juxtaposition 2

des multiples cultures sur une méme terre H-

sans lien entre eux. Cette coexistence est

pour Panikkar impossible dans notre monde

actuel. (1998:115)

4.3 Le pluriculturalisme: ’existence ﬁf fl;_'

de différentes cultures s’épanouissant dans g g

leurs lieux respectifs et d’ol un respect E- E-

mutuel s’installe entre chacune d’elles, sans f; 2

qu’elles ne cherchent a se «connecter» les H- H-

unes aux autres ou a dominer les autres

(Panikkar).

4.4 L’interculturalite. g_'
C-
D-
E-
F-
G-

H-




228

5. VISION ENGLOBANTE »
C-
D-
E-
F-
G-
H-22-27
A-3b-9-10b A-6
6. VIVRE ENSEMBLE 5. Bos b
C-5b-5¢ C-1-6-10
D-lla D-3-5a-5¢
E- E-4b-8
F-1b-9 F-23
n G- G-
H-2-4-9-17a- H-1-24-40-45-48a-

()

19b-42-43b-51-54-55

49-52b

7. DIALOGUE




229

7.1 A- A-
B- B-
C- C-
D- D-
E- E-
F- F-
G- G-
H- H-23b
7.2 Le dialogue (critique) f;' 16 ﬁ'
i . C- C-
intraculturel. 0. Do
E- E-
F-4-5 F-
G- G-
H-19a H-15-23a
A la lumiére des lectures effectuées sur
les travaux de Panikkar, nous utiliserons
cette définition, bien que Robert Vachon en
fait une autre compréhension.
7.3 Dialogue interculturel ou ﬁ'
. . . C-
dialogue dialogal. D.
E-
F-
G-

H-25




230

7.4 Les équivalents o
homéomorphes: b
E-

F-

G-

H-

8. HERMENEUTIQUE A iy
C- C-

D- D-

E- E-

F- F-

G- G-

H- H-




231

8.1 L’herméneutique g- g-
diachronique: g- S-
E- E-
F F-
G G-
H H-
8.2 L’herméneutique g- 3-
morphologique: 1C> g-
E- E-
F- F-
G- G-
H-7 H-
8.3 L’herméneutique diatopique: ﬁ g-
C C-
D- D-
E- E-
F-3-10-14-26 F-
G- G-
H-12-13-14-18- H-

39-50




	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37
	Page 38
	Page 39
	Page 40
	Page 41
	Page 42
	Page 43
	Page 44
	Page 45
	Page 46
	Page 47
	Page 48
	Page 49
	Page 50
	Page 51
	Page 52
	Page 53
	Page 54
	Page 55
	Page 56
	Page 57
	Page 58
	Page 59
	Page 60
	Page 61
	Page 62
	Page 63
	Page 64
	Page 65
	Page 66
	Page 67
	Page 68
	Page 69
	Page 70
	Page 71
	Page 72
	Page 73
	Page 74
	Page 75
	Page 76
	Page 77
	Page 78
	Page 79
	Page 80
	Page 81
	Page 82
	Page 83
	Page 84
	Page 85
	Page 86
	Page 87
	Page 88
	Page 89
	Page 90
	Page 91
	Page 92
	Page 93
	Page 94
	Page 95
	Page 96
	Page 97
	Page 98
	Page 99
	Page 100
	Page 101
	Page 102
	Page 103
	Page 104
	Page 105
	Page 106
	Page 107
	Page 108
	Page 109
	Page 110
	Page 111
	Page 112
	Page 113
	Page 114
	Page 115
	Page 116
	Page 117
	Page 118
	Page 119
	Page 120
	Page 121
	Page 122
	Page 123
	Page 124
	Page 125
	Page 126
	Page 127
	Page 128
	Page 129
	Page 130
	Page 131
	Page 132
	Page 133
	Page 134
	Page 135
	Page 136
	Page 137
	Page 138
	Page 139
	Page 140
	Page 141
	Page 142
	Page 143
	Page 144
	Page 145
	Page 146
	Page 147
	Page 148
	Page 149
	Page 150
	Page 151
	Page 152
	Page 153
	Page 154
	Page 155
	Page 156
	Page 157
	Page 158
	Page 159
	Page 160
	Page 161
	Page 162
	Page 163
	Page 164
	Page 165
	Page 166
	Page 167
	Page 168
	Page 169
	Page 170
	Page 171
	Page 172
	Page 173
	Page 174
	Page 175
	Page 176
	Page 177
	Page 178
	Page 179
	Page 180
	Page 181
	Page 182
	Page 183
	Page 184
	Page 185
	Page 186
	Page 187
	Page 188
	Page 189
	Page 190
	Page 191
	Page 192
	Page 193
	Page 194
	Page 195
	Page 196
	Page 197
	Page 198
	Page 199
	Page 200
	Page 201
	Page 202
	Page 203
	Page 204
	Page 205
	Page 206
	Page 207
	Page 208
	Page 209
	Page 210
	Page 211
	Page 212
	Page 213
	Page 214
	Page 215
	Page 216
	Page 217
	Page 218
	Page 219
	Page 220
	Page 221
	Page 222
	Page 223
	Page 224
	Page 225
	Page 226
	Page 227
	Page 228
	Page 229
	Page 230
	Page 231
	Page 232

