
jjj 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS ....... ... .............................. .. ................................. ü 

TABLE DES MATIÈRES ........... .. ... .................. ............. ............. .. .. .. ... fi 

INTRODUCTION ........................... ...... ....................... .. .................. ... 1 

CHAPITRE 1 
MISE EN CONTEXTE DU PESSIMISME ANTHROPOLOGIQUE ................. 17 

1. Saint Augustin et la nature humaine ............................................... 20 

II. Hobbes, les moralistes et la nature humaine ............ ........... ............. 21 

III. La fragilité du lien social ......................................................... 32 

IV. L'impossible bonheur utopique .................................................. 38 

v. L'échec de la raison dominante ............. ......................... ....... ......................... 43 

CHAPITRE II 
LES VOYAGES DE GULUVER ............... .. .. .. .. ............ ...... .................. 47 

1. Gulliver et le pessimisme anthropologique ................ ......... ................ 49 

II. Lien social et bonheur .............................................................. 67 

III. Raison et bonheur ..... .......... .. ................ .. ... ............ .............. 72 

CHAPITRE III 
I.E NOUVEAU GULUVER ...................................... ........... .. ...... ... . .. 88 

1. Une critique sur l'homme ........................................................... 88 

II. Le bon sauvage ou la critique du civilisé . ..... ................. ................. 105 

III. L'inaccessible bonheur utopique ............................................... 115 

CONCLUSION ............................................................................... 130 

BIBLIOGRAPHIE ............................................................... ........... .. 138 



INTRODUCTION 

Voit-on les loups brigands, comme nous inhumains, 
Pour détrousser les loups, courir les grands chemins ? 
Jamais, pour s'agrandir, vit-on dans sa manie 
Un tigre en factions partager l'Hyrcanie? 
L'ours a-t-il dans les bois la guerre avec les ours ? 
Le vautour dans les airs fond-il sur les vautours? 
[. .. ] 
L 'homme seul, l'homme seul en sa fureur extreme, 
Met un brutal honneur à s'égorger soi-même. 

Nicolas Boileau, Satire VIII 

En 1891, Oscar Wilde écrivait qu'« une carte du monde sur laquelle ne figure pas 

l'Utopie ne vaut pas le coup d'œil, dans la mesure où cette carte fait fi du seul pays vers 

lequel tend constamment l'humanité 1 ». En 1944, dans l'essai qu'il consacre à Arthur 

Koesder, George Orwell réitère l'idée, affirmant que le rêve d'une société juste semble 

invariablement hanter l'imagination humaine2
• C'est du moins ce qu'il note lorsque vient 

l'heure de consacrer aux Gladiators (1939) de Koesder une analyse plus approfondie. Au 

cœur de l' œuvre : le combat que mène un groupe d'esclaves au nom d'un idéal, celui 

d'une cité plus juste, dépourvue de faim, de servitude, d'injustice, de flagellations et 

d'exécutions arbitraires. Mais si cette république des esclaves s'apparente à une utopie en 

ce sens qu'elle vise la formation d'un monde meilleur et plus parfait, elle est, comme tous 

les projets qui nourrissent cette ambition et que l'on a cherché à inscrire dans la longue 

1 « A map of the world rhat does not include Utopia is not worth even glanci.ng at, for i.t leaves out the one 
country at which Humanity is always landing» Ge traduis); Oscar Wilde, « The Soul of Man under 
Socialism » [1891], dans Marxists Internet A rchive [en ligne], 
< https: / / www.marxists.org/ reference/ archive/ wilde-oscar/ soul-man/ index.htm > (page consultée le 21 
mai 2015). 
2 « the dream of a just society [ ... ] seems to haunt the human imagination ineradicably and in ail ages » Ge 
traduis) ; George Orwell, « Arthur Koesder (1944)), dans Pro/cet Gutenberg A ustralia [en ligne], 
< http: //gutenberg.net.au/ ebooks03 / 0300011h.html#part24 > (page consultée le 21 mai 2015). 

http://www.rapport-gratuit.com/


2 

durée, vouée à l'échec. De fait, aussitôt que s'élève sur ces fondements cette Sun Ciry, 

cette dernière se révèle tout aussi injuste, laborieuse et tourmentée par la peur que la 

précédente, offrant l'un des exemples les plus probants du caractère illusoire de tout 

projet utopique - de tout projet, autrement dit, qui reposerait sur des notions comme 

celles d'égalité et de fraternité. La date de publication de l'œuvre de Koesder en 

témoigne: cette utopie avortée participe d'une époque où les doutes émis à l'encontre de 

l'homme et de sa capacité à faire le bien s'expriment avec une vigueur sans précédent. 

Suivant ce point de vue - qui est également celui qu'adoptent les œuvres d'Eugène 

Zamiatine, d'Ho G. Wells, d'Aldous Huxley et de George Orwell-, beaucoup seront 

prompts à faire de la dystopie, avec cette perspective d'un monde pire, voire 

cauchemardesque, un genre du XXe siècle, destiné à mettre en échec la vision optimiste 

d'un XIXe siècle féru de progrès, mais pourtant appelé, nous le savons désormais, à 

revêtir un double visage. Le XXe siècle, clameront-ils, est l'époque par excellence du 

pessimisme anthropologique, celle qui a vu la montée des totalitarismes, du radikal BiJse -

du Mal radical, suivant l'expression d'Hannah Arendt - et de la véritable laideur 

humaine. Toutefois, et Corin Braga se fait un devoir de le rappeler dans Du paradis perdu 

à l'antiutopie aux XVl'-XVIII' siècles, le XXe siècle n 'a pas le monopole de l'utopie 

négative, ni celui, tant s'en faut, de la monstruosité humaine3
. C'est ainsi que l'anti-utopie 

se rapporterait davantage à une « transformation (thématique) qui [se serait] produite 

bien avant et dont l'utopie portait déjà les germes4 ». Il est toutefois nécessaire de noter 

que, bien que l'époque moderne (XVIIe-XVIII" siècles) soit celle qui assiste à la naissance 

de l'utopie négative, il est alors impossible de parler de « dystopie » au sens où l'entendra 

3 Braga situe la naissance de l'anci-utopie en 1605, avec des œuvres comme Mundus alter et Idem de Joseph 
Hall et L'Isle des Hermaphrodites de Thomas Artus. 
~ Corina Boldeanu, « N aissance de l'anciutopie : une histoire des paradis manqués », dans Fabula [en ligne], 
< http://www.fabula.org/ revue/ document5968.php > (page consultée le 21 mai 2015). 



3 

l'époque contemporaine. Pour désigner le phénomène, on fait plutôt usage d'expressions 

telles que « revers de l'utopie », « limites de l'utopie », « insuffisances de l'utopie» ou 

« utopie négative ». On commence alors à percevoir les faiblesses de l'utopie positive et 

ce sont ces faiblesses que l'on expose et exemplifie dans les récits. Si, d'ailleurs, ce 

mémoire s'intéresse aux anti-utopies du XVIIIe siècle, c'est précisément parce que le 

genre connaît un véritable foisonnement, annonçant un changement de paradigme. Il 

s'agira dès lors d'exposer cette faiblesse utopique qui consiste à placer en l'homme et en 

ses capacités une foi inébranlable. Cela dit, on ne se trouve toujours pas dans une 

dynamique d'anticipation (dynamique qui caractérisera la dystopie), comme ce sera le cas 

avec Orwell, Huxley ou Wells. C'est pourquoi, pour les besoins de ce mémoire, nous 

emploierons les expressions d'« utopie négative », d'« anti-utopie » et de « contre-utopie» 

(tout ce qui, autrement dit, a trait au revers de l'utopie) comme synonymes, tout en évitant 

d'employer le terme « dystopie» (en ce qui a trait à l'époque moderne du moins/. 

Après avoir insisté sur le caractère évolutif de l'anti-utopie, Braga s'interroge: 

qu'est-ce qui provoque ce glissement de paradigme? Qu'est-ce qui, entre les XVI' et 

XIXe siècles, invalide les cités idéales au profit de leurs revers cauchemardesques ? Avant 

de formuler sa réponse, il s'attarde à celles que proposent Jean-Michel Racault et 

Raymond Trousson. Le premier, après avoir parcouru le Paul et Virginie de Bernardin de 

Saint-Pierre, avance quatre arguments susceptibles d'expliquer cet échec: l'intrusion de 

l'événement et du devenir au sein d'un microcosme idéalement inaltérable O'utopie 

« suppose habituellement la fin des temps, terme garant d'un ordre clos et immuable6 ») ; 

5 Pour une meilleure compréhension des différents termes servant à définir le genre, nous suggérons au 
lecteur de se rapporter à l'article de Corin Braga, « Utopie, eutopie, dystopie et anti-utopie », dans Metabasis 
[en ligne], septembre 2006, nO 2, < http://www.metabasis.it/ articoli/ 2/ 2_Braga.pdf > (page consultée le 
18 août 2015). 
6 Roger-Michel.Allemand, L Utopie, Paris, ellipses, 2015, p. 9. 



4 

la rupture de la clôture qui l'isole du reste du monde (et qui assure la pérennité de son 

innocence) ; une incapacité à intégrer le sentiment individuel dans un ordre collectif; et 

les contradictions idéologiques entre les diverses valeurs fondatrices de l'utopie. À son 

tour, et après avoir consacré son étude à La Fable des abeilles de Mandeville, aux V qyages de 

Gulliver de Swift, au Cleveland de Prévost et à l'Histoire des Galligènes de Tiphaigne de la 

Roche, Trousson identifie quatre causes à même d'expliquer la désagrégation de l'idéal 

utopique à l'époque moderne: le réalisme (l'utopie fait « bon marché de la dynamique 

humaine et sociale»7 réelle) ; le pessimisme (qui mine toute prétention « au progrès et à 

l'excellence de Whomme] »8) ; l'individualisme (inconciliable avec le bonheur collectif) ; 

et le scepticisme (la nature humaine « empêche de croire à l'infaillibilité de quelque 

système que ce soit »~. Braga discute ces thèses et, après s'être constitué son propre 

corpus, attire à son tour l'attention sur deux types de cause susceptibles de miner 

l'utopie: les causes internes et les causes externes. Les premières se fondent sur l'idée 

voulant que l'utopie porte en elle-même les germes de sa propre destruction. Pour 

appuyer cette idée, Braga recourt à la thèse de Jung suivant laquelle « toute action 

psychique engendre, par enantiodromie, une réaction de sens contraire IO ». C'est une thèse 

qui s'apparente à la « Law of reverse effect )) telle que formulée par Walsh: « si l'on s'efforce 

trop d'obtenir un résultat, ou si l'on s'efforce de l'obtenir sans tenir compte d'autres 

objectifs tout aussi valables, on risque de récolter l'inverse de ce que l'on désirait l
! ». 

Dans un tel ordre d'idées, « plus l'utopie tend à l'idéalité et à l'abstraction, plus elle 

7 Raymond Trousson, « L'utopie en procès au siècle des Lumières », dans Jean Macary, éd., Emrys on the age 
ofEnlightenment in honorofIra O. Wade, Genève, Librairie Droz, 1977, p. 316. 
8 Ibid., p. 319. 
9 Ibid., p. 326. 
10 Corin Braga, Du paradis perdu à l'antiutopie aux XV1'-XVIIf siècles, Éditions Classiques Garnier, 2010, 
p.16. 
Il « if you try too hard for something, or try for it at the disregard of other and equally valid goals, you are 
likely to get the opposite of what you want» Ge traduis) ; Chad Walsh, From Utopia to Nightmare, Westport, 
Greenwood Press, 1972, p. 151. 



5 

renforce l'animalité, le primitivismel2 ». Pour ce qui est des causes externes, elles se 

divisent pour leur part en trois branches: la théologie chrétienne (<< les thèmes de 

l'utopisme "païen" [ ... ] ont été combattus à partir de la vision chrétienne, centrée sur le 

dogme de la condition déchue de l'homme [ ... ]13 ») ; le rationalisme cartésien (qui a 

soumis l'imagination à une critique sévère); et l'empirisme anglais Oa pensée 

pragmatique [ ... ] a rendu le paradis terrestre ou l'utopie introuvables sur les cartes l4 »). 

On le constate à la lumière de ces arguments, qui, bien qu'admettant certaines 

différences, se recoupent tous sur un point essentiel: pour mettre en échec la vision 

optimiste de l'utopie, les textes qui, au XVIIIe siècle, exploitent son revers négatif auront 

principalement recours à un argument que ne fera guère que reprendre à son compte 

leur postérité au XX: siècle, soit celui du caractère fondamentalement mauvais de 

l'homme et de la société qu'il modèle à son image. Dès lors, tout projet d'envergure qui 

naît de l'esprit de l'homme et dont la construction et le maintien reposent sur la force 

morale de ce dernier ne peut se solder que par l'insuccès. Cette idée suivant laquelle 

l'utopie, parce qu'elle porte l'homme en son sein, renferme «les germes de sa ruine ls », 

connaîtra un destin glorieux sous la plume de Raymond Trousson, comme en témoigne 

le titre de l'article qu'il consacre à l'ouvrage de Carmelina Imbroscio sur les tendances 

autodestructrices du paradigme utopique: «Le ver est dans le fruit ». L'idée qu'il y 

défend: toute utopie est vouée à l'échec dès lors que «le loup est dans la bergerie »16. 

L'utopie est condamnée au naufrage dès lors qu'elle doit composer avec l'homme et, 

comme le ver vient invariablement avec le fruit, comme le loup a de tout temps habité la 

12 Corin Braga, Du paradis perdu à l'antiutopie aux XV1'-XVIII' siècles, op. cit., p. 16. 
13 Ibid., p. 17. 
14 Ibid., p. 18. 
15 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », dans Carmelina 1mbroscio, dir. , Requiem pour l'utopie? 
Tendances autodestructives du paradigme utopique, Pise, Libreria Goliardica, 1986, p. 15. 
16 Idem. 



6 

bergerie, elle ne peut connaître qu'un destin tragique. C'est donc le pess1lIl1sme 

anthropologique qui, fondamentalement, rend antinomiques l'idée même d'humanité et 

l'aspiration utopique. Voilà, du moins, la thèse que compte à son tour explorer ce 

mémoire en proposant une lecture de deux oeuvres du premier xvur siècle dans 

lesquelles s'embrassent plusieurs récits à connotation utopique et anti-utopique et dans 

lesquelles rayonnent avec force les idées développées par la pensée morale de l'époque 

précédente: les V tryages de Gulliver (1726) de Jonathan Swift et Le Nouveau Gulliver (1730) 

de Pierre-François Guyot Desfontaines. 

On connaît le Jonathan Swift (1667-1745) des Vtryages de Gulliver et, à l'occasion, 

celui des pamphlets circonstanciels que sont Le Conte du tonneau (1704), La Bataille des 

livres (1704) et la Modeste proposition ['onœrnant les enfants des classes pauvres (1729). On connait 

encore le Swift qui, grâce à « une prose anglaise limpide et assassine!7 », « excite 

l'imagination du lecteur, brutalise sa conscience et sollicite son intelligence18 ». Mais qui 

était exactement ce virulent pamphlétaire? Après l'interruption de ses études au Trinity 

College, Swift devient le nouveau protégé de sir William Temple, chez qui il acquiert une 

expérience à la fois culturelle, littéraire et politique. C'est encore l'époque à laquelle il se 

fait homme d'Église, situation qui ne le satisfera cependant jamais, puisqu'on lui refusera 

toujours son élévation hiérarchique (l'Église ne lui pardonnera jamais le ton qu'il 

emprunte à son égard dans ses pamphlets) . Swift participe également à la vie politique de 

son époque, autant dans ses engagements en faveur des Irlandais (il s'insurge contre 

l'oppression exercée sur ces derniers par les Anglais) que dans son œuvre littéraire. C'est 

ce dont témoignent les Vtryages. Toutefois, bien que ces derniers adoptent la forme de la 

17 Henri Fluchère, « Swift Jonathan (1667-1745)), dans Enryclopœdia Universalis [en ligne], 
< http://www.UIÙversalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/ encyclopedie/ jonathan-swift/ > (page consultée le 
21 novembre 2013). 
18 Idem. 



7 

satire politiquel9
, ils demeurent avant tout un vaste projet destiné à « fouiller les 

entrailles20 » de l'humanité. Les aventures de Gulliver chez les Lilliputiens, les 

Brobdingnagiens, les Laputiens et les Houyhnhnms poursuivent de ce fait toutes le 

même objectif: celui de faire voir au lecteur la véritable laideur humaine; celui de lui 

renvoyer, par le biais du miroir qu'est l'œuvre, la monstruosité de sa propre image. Ainsi 

sera-t-il confronté, à la fin du récit, à une réflexion bien autrement angoissante: 

« regarde-toi, créature, et dis-moi donc si le Yahoo que j'ai rencontré au pays des 

Houyhnhnms est une caricature de ta personne, ou un véritable portrait ,21 » Outre le fait 

qu'elle participe à la déconstruction de la grandeur prétendue de l'homme, l'œuvre de 

Swift justifie la place qu'elle occupe au sein de notre corpus par celle qu'elle habite, de 

façon plus générale, au sein l'histoire de l'utopie: « Swift s'est avéré, affirme Braga, être 

le pivot central pour la consolidation de la branche négative, du double d'ombre des 

utopies prémodernes : les anti-utopies22 ». Pour ce faire, c'est-à-dire pour mettre en échec 

l'optimisme renaissant, il ne lui suffit guère que de « reforg[er], dans des moules 

beaucoup plus acides et sarcastiques, le pessimisme anthropologique augustinien23 ». 

C'est dans cette lignée, comme en témoigne le titre qu'il donne à son œuvre et qui 

implique un rapport de continuité, que s'inscrit encore le second auteur de notre corpus. 

À l'instar de plusieurs hommes de lettres de l'époque, Pierre-François Guyot 

Desfontaines (1685-1745) a mené une vie qui se place sous le signe du mouvement. 

Après avoir étudié chez les Jésuites, il est tour à tour secrétaire auprès de Bentivoglio, 

19 Braga note à ce propos que, dans la mesure où elles ont toutes deux pour objectif de soumettre la 
société dans laquelle elles s'insèrent à une critique sévère, l'utopie (qu'elle soit positive ou négative) et la 
satire « sont deux opérations imaginaires complémentaires» ; Corin Braga, « Utopie, eutopie, dystopie et 
anti-utopie », art. cit. 
20 Henri Fluchère, art. cit. 
21 Idem. 
22 Corin Braga, Du paradis perdu à /'antiutopie aux XVf-Xf/IIl' siècles, op. cit., p. 360. 
23 Ibid., p. 332. 



8 

nonce du Pape, détenteur de la cure de Thorigny et collaborateur au Journal des sçavans. 

Accusé de sodomie, puis libéré de Bicêtre grâce à l'intervention de Voltaire, il fonde le 

Nouvelliste du Parnasse et se fait traducteur24
• Bien que considéré aujourd'hui comme l'un 

des pionniers de la critique littéraire d'actualité et comme le « père du joumalisme25 », ce 

sont avant tout ses querelles avec Voltaire, qui se traduisent par une « série d'attaques et 

d 26 Al . . b 27 dif'C' 28 . l . e contre-attaques »me ant « cntlques acer es »et « vers lamatOltes », qill ill 

assurent une place au sein de la postérité littéraire. Au reste, ses différentes publications 

révèlent l'ampleur de ses champs d'intérêt, allant de la vulgarisation historique à la satire, 

en passant par le roman et la critique littéraire: Ode sur le vain usage de la vie (1715), 

Dictionnaire néologique (1726), Lettre d'un comédien françois au stg'et de l'Histoire du théâtre 

italien (1728), Nouvelles Histoire de France par demandes et réponses (1730), Anecdotes galantes et 

tragiques de la cour de Néron (1735), etc. 

L'analogie entre les V ~ages et Le Nouveau Gulliver est frappante: se côtoient, dans 

les deux récits, voyages en mer, sociétés fantastiques, figures du mundus inversus, souci de 

faire vrai (qui, tout en permettant à l'auteur de passer outre la censure, donne lieu à un 

mélange d'éléments fictifs et véridiques dans le but de faire « adhérer» le lecteur à 

certains faits racontés) et souci de répondre aux intérêts de l'époque (voyages 

extraordinaires, figure du sauvage, Nouveau Monde, etc.). Toutefois, l'auteur français 

l'affirme dans sa préface: son Gulliver n'est pas celui du satiriste anglais; et, de fait, son 

récit n'est pas qu'une pâle copie du précédent. Ce qui consacre l'originalité de l'abbé, 

2~ L'une de ses traductions les plus notables, notamment parce qu'elle inspirera son propre récit, est celle 
des V!D'ages de Gu/liver, publiée en 1727. 
25 Balcou, cité par Benoît Léger, « La traduction au XVIIIe siècle », dans Benoît Léger, Site personnel, 
< http: //alcor.concordia.ca/ -bleger/ desfontainespresent.htrnl > (page consultée le 18 août 2015). 
26 Idem. 
27 Idem. 
28 Idem. 



9 

c'est le traitement qu'il fait de l'actualité sociale de l'époque, qu'éclaire son expérience 

journalistique. Alors que le récit de Swift s'imbrique dans une critique du politique (sa 

stigmatisation de la nature humaine s'accompagnant immanquablement de celle des 

institutions politiques et de ses principaux acteurs), celui de Desfontaines se fait 

davantage ponctuel: il prend tour à tour pour objet des sujets qui font débat dans la 

courte durée historique qu'est le XVIII" siècle français. Autrement dit, si son œuvre tend, 

comme celle de Swift, à inscrire la figure de l'homme dans une nature invariable (il y a 

bien, au cœur du Not/veau Gul/iver, une critique de l'homme intemporel dont la nature 

pernicieuse est profondément inaltérable), elle participe davantage à son inscription 

historique dans une période déterminée29
• Mais si, au final, l'auteur semble plus soucieux 

de s'attaquer à certaines modes qu'à quelques grands noms de la sphère politique, il 

poursuit la même entreprise que celle de son homologue anglais, soit celle de « rapeller 

utilement des vérités communes, mais solides30 », en ce qui a trait à la nature humaine. 

Comme Swift, il s'évertuera à « attaque[r] l'Homme en général, & [à] faire sentir le 

ridicule & la misere de l'esprit humain31 », notamment en dessillant les yeux du lecteur 

sur « des vices énormes qu'[il] [s'est] accoutum[é] à regarder tout au plus comme de 

29 Dans une lettre achessée à Desfontaines, Swift justifie le caractère universel et intemporel de son œuvre: 
« Les memes vices et les memes folies regnent par tout; du moins dans tous les pais civilisés de l'Europe: 
et l'auteur qui n'ecrit que pour une ville, une province, un royaume ou meme un siecle merite si peu d'être 
traduit, qu'il ne merite pas d'être lû ». C'est encore cette capacité d'inscrire une œuvre dans la longue durée 
historique qui, selon l'auteur, témoigne de la valeur de cette dernière : « les partisans de ce Gulliver qui ne 
laissent pas d'être en fort grand nombre [ ... ], soutiennent que son livre durera autant que notre langue, 
parce qu'il ne tire pas son merite de certaines modes ou manieres de penser et de parler, mais d'une suite 
d'observations sur les imperfections, les folies et les vices de l'homme »; « Lettre de Swift à l'abbé 
Desfontaines (en français) », dans Jonathan Swift, V !D'ages de Gu//iver, Paris, Gallimard, 1976, p. 401. 
30 Pierre-François Guyot Desfontaines, « Épitre », dans Le Nouveau Gu//iver ou V!D'age de Jean Gul/iver, fils du 
capltame Gu//iver, 1730, tome 1, n. p., dans Bibliothèque nationale de France, Gal/ica, 
< http: //visualiseur.bnf.fr/ CachesFenetre?O= UMM-84470&M=notice > (page consultée le 12 janvier 
2015). Désormais abrégé sous le titre de Le Nouveau Gulliver. 
31 Pierre-François Guyot Desfontaines, « Préface du traducteur, mise à la tête de l'édition de 1728 », 
p. xxv-xxvi, dans Jonathan Swift, V!D'ages de Gulliver, Paris, Guérin, 1762. 



10 

légers défauts32 ». Ainsi les deux œuvres font-elles preuve d'originalité, tout en admettant 

une ressemblance fondamentale qui justifie la place qu'elles occupent au sein de ce 

corpus: la critique des fondements de l'utopie, qui passe invariablement par une critique 

de l'homme et de sa capacité à faire le bien33
. 

Cela dit, quels sont, plus précisément, ces « fondements» que seront chargées de 

remettre en question les anti-utopies du XVIIIe siècle? Nous ne nous aventurerons 

point à multiplier les définitions34 
; à ce sujet, nous suggérerions plutôt au lecteur de se 

rapporter à celles, excellentes, qu'ont formulées Raymond Trousson et Jean-Michel 

Racault au sujet de l'utopie littéraire classique35
. Nous nous contenterons plutôt 

d'énumérer les principales règles de l'utopie (ses invariants, ses fondements, les aprioris 

nécessaires à sa réalisation et à son bon maintien), que mineront et contesteront les anti-

utopies des Lumières. Pour ce faire, nous aurons recours aux présuppositions (élevées au 

rang de « règles ») formulées par Chad Walsh dans son From Utopia to Nightmare, qui, bien 

que n'ayant été théorisées qu'au :xxe siècle, sous-tendent toute utopie positive depuis 

Thomas More. Ces règles se déclinent au nombre de neuf, mais nous ne retiendrons, 

pour les besoins de ce mémoire, que celles qui seront explicitement mises en échec par 

32 Ibid., p. xxvi. 
33 Impossible, de ce fait, de penser l'utopie sans penser l'homme. Raymond Trousson y fait d'ailleurs 
allusion : « Catholique ou protestante, théocratique ou "scientiste", communiste ou aristocratique, l'utopie 
présente toutes les facettes d'une réflexion dont l'homme est le centre» ; cité par Jean-Michel Allemand, 
op. cit., p.15, note 1. 
34 La difficulté d'établir une telle définition, affirme Trousson, réside notamment dans le fait qu'« une 
œuvre littéraire n'est pas seulement la résultante d'une combinatoire préexistante, mais aussi une 
transformation de cette combinatoire. La difficulté naît donc de définir des paradigmes dont chaque cas 
historique constituera, peu ou prou, une modification» ; Raymond Trousson, V !D'ages aux pqys de nulle part. 
Histoire littéraire de la pensée utopique, Bruxelles, Éditions de l'Université de Bruxelles, 1999, p. 23). Braga 
soutient quant à lui que c'est le caractère « inclusioniste » du genre qui y fait obstacle. De ce fait, l'utopie se 
présente comme un « genre transfrontalier, un generum mix tum » qui autoriserait en son sein plusieurs topoï 
littéraires, comme la robinsonnade, la satire, le voyage imaginaire, etc. ; Corin Braga, De l'utopie à la contre­
utopie aux XVf-XIX' siècles, Ph. D. (Philosophie), Lyon, Université Jean Moulin Lyon 3, 2008, p. 418. 
35 Pour une définition complète de l'utopie littéraire classique, se référer à Raymond Trousson, V !D'ages aux 
pqys de Nulle Part. Histoire littéraire de la pensée utopique, Bruxelles, Éditions de l'Université de Bruxelles, 1999 
p. 24 et à Jean-Michel Racault, L'utopie narrative en France et en Angleterre: 1675-1 761, Oxford, The Voltaire 
Foundation, 1991, p. 20-21. 



11 

les deux œuvres à l'étude. Première présupposition (et il s'agit certainement de la plus 

fondamentale, de la plus décisive en ce qui a trait à l'élaboration et à la survie de l'utopie 

positive): « L'homme est fondamentalement bon36 ». H. G. Wells renforce l'idée, 

affirmant que « le principe premier de la religion utopienne est la condamnation de la 

doctrine du péché originel37 ». À ce stade, impossible de faire fi du contexte historique et 

culturel qui voit la naissance de l'utopie, sous l'impulsion du chancelier anglais Thomas 

More. Le christianisme, en introduisant la notion de « faute originelle », a condamné 

l'accès au Paradis terrestre. Par-delà la thèse de la chute, l'humanisme de la Renaissance 

offrira pourtant à l'homme une nouvelle « voie de la rédemption », une seconde chance 

au bonheur; il lui offrira l'utopie. Cette dernière se présente dès lors comme la solution 

proposée par More et ses pairs à la fermeture des portes du jardin d'Éden: 

[ . . . ] les humanistes ont décidé de donner à l'homme la possibilité de construire 
son propre jardin, par ses forces seules. Redéfinissant le rôle de l'homme face à 
Dieu et à la nature, Thomas More et ses successeurs ont retiré le jardin d'Éden à 
la juridiction divine et l'ont ré-attribué à l'humanité. À la cité de Dieu, les 
humanistes ont opposé une cité construite par l'homme38• 

Ce faisant, l'utopie entame une révolution anthropocentrique qui atteindra son apogée à 

l'époque moderne. L'homme, c'est désormais cet être qui, « placé pour seconder la 

nature, préside à tous les êtres39 ». Animé d'une étincelle divine O'humanisme et 

l'optimisme des Lumières participeront de ce fait à la (re)sacralisation de sa figure), il lit, 

en sa qualité de « vassal du ciefO» et de « roi de la terre41 », dans le livre du monde, comme le 

faisait Dieu avant lui. Et cette suprématie de l'homme n'est rien de moins, suivant une 

36 « Man is basically good » Ge traduis) ; Chad Walsh, op. cit., p. 70. 
37 « The leading principle of the Utopian religion is the repudiation of the doctrine of original sin », H.G. 
Wells, cité par Chad Walsh, ibid., p. 70. 
38 Corin Braga, Du paradis perdu à /'antiutopie aux XVl'-XVIII' siècles, op. cit., p. 38-39. 
39 Buffon, cité par Robert Mauzi, L'idée du bonheur dans fa littérature et fa pensée françaises au XVIII' siècle, Paris, 
Armand Colin, 1967, p. 75, note 4. 
40 Idem. 
41 Idem. 



12 

logique qui caractérisera la pensée cartésienne, que le fruit de sa rruson et de son 

application à l'étude de la nature (qu'il sera appelé à contrôler) et qui font de lui un être 

éminemment supérieur. Cette foi inébranlable que placent les humanistes en la bonté 

humaine implique (et c'est ce qui nous amène à la seconde présupposition formulée par 

Walsh) la malléabilité (donc la perfectibilité) de l'homme. Pour que l'utopie soit possible, 

l'homme doit de ce fait être « extrêmement plastique» (<< exceedingly plastic ») ; il doit 

être capable de progrès afin de correspondre à l'image, idéale, de la cité qu'il est appelé à 

édifier. À cet égard, les utopistes, comme les progressistes, adoptent une conception du 

temps linéaire qui en appelle à la consécration de l'homme « parfait », du « surhomme » 

ou, suivant l'expression de Teilhard de Chardin, de 1'« ultra-humain ». Il s'agit, dans tous 

les cas, de marquer l'apothéose de l'homme, d'élargir ses qualités «jusqu'à des 

dimensions cosmiques42 ». La troisième présupposition a trait, quant à elle, à la question 

du bonheur: «Il n'est nul besoin d'une dichotomie entre le bonheur individuel et celui 

de la société43 ». C'est une règle à laquelle faisait déjà référence, nous l'avons vu, Jean-

Michel Racault : pour que l'utopie soit réalisable, l'intérêt individuel doit être conciliable 

avec celui de la société. Mieux: l'intérêt individuel doit être le parfait reflet de celui de la 

société. Ce faisant, l'utopie se prononce en faveur de la sociabilité naturelle de l'homme: 

ce dernier est un animal social dont «tous U]es instincts [jouent] dans le sens de 

l'harmonie universelle44 ». De ce point de vue, « dans une société réellement bonne, un 

bonheur complet est . 45 attemt » entre les individus. Quatrième 

présupposition: «L'homme est un être rationnel et peut travailler à le devenir 

42 Thomas Molnar, L 'Utopie, Éternelle H érésie, Paris, Éditions Beauchesne, 1973, p. 87. 
43 « There is no need for a dichotomy between the happiness of the individual and that of society» Ge 
traduis) ; Chad Walsh, op. cit, p. 71. 
44 Robert Mauzi, op. cit., p. 141. 
45 « In a really good society, a total happiness is achieved » Ge traduis) ; Chad Walsh, op. cit., p. 71. 



13 

davantage46 ». Cette règle réitère la foi inébranlable que place l'utopiste, héritier de 

l'humanisme, en l'homme: ce dernier est en mesure, par le biais de sa raison et de l'usage 

qu'il en fait, de créer et d'entretenir une société qui relève de la perfection. Cinquième 

présupposition: « Le monde ne se lasse pas du bonheur47 ». En utopie, tout le monde est 

heureux, individuellement et collectivement, éternellement. Sixième et dernière 

présupposition qui intéressera ce mémoire: « Il existe des hommes en mesure de diriger 

de façon juste, ou du moins des hommes peuvent être choisis et entraînés dans l'optique 

d'un gouvernement juste48 ». Walsh précise cette idée en affirmant qu'en Utopie, « la 

tyrannie est un danger qui peut être éliminé grâce à l'éducation, une sélection sage, une 

discipline ascétique ou grâce au principe des freins et contrepoids49 ». Ce que toutes ces 

présuppositions ont en commun: elles forgent une image purement positive de la 

condition humaine. L'homme est un être fondamentalement bon et doué de raison, 

capable de sacrifier son intérêt personnel au profit de celui de la communauté, le tout 

dans le but d'atteindre à un bonheur inaltérable. Cette logique présente toutefois une 

faille évidente: l'utopie n'est envisageable que dans la mesure où la bonté humaine l'est 

également. Walsh insiste sur cette idée : « si l'on croit en la théorie de la "loi de la jungle" 

et si l'on suppose que l'homme est pour toujours une bête vorace, préoccupée par sa 

seule survie, il n'y a pas d'espoir pour l'utopie 50 ». 

Or, c'est précisément parce que les anti-utopistes du XVIIr siècle considèrent 

l'homme comme une « bête vorace» préoccupée par son seul intérêt que l'utopie 

-16 « Man is a rational being and can become more SO» Ge traduis) ; idem. 
-17 « People don't get tired ofhappiness» Ge traduis) ; idem. 
-18 « Rulers can be found who will rule justly, or men can be picked and trained so that they will rule justly » 
Ge traduis) ; ibid., p. 72. 
-19 « The danger of tyranny is slight, and can be reduced towards the vanishing point by education, wise 
selection, ascetic disciplines, or a few elementary checks and balances-l9» Ge traduis) ; idem. 
50 « If one believes in the simplest the ory of the 'law of the jungle' and assumes man is for ever a ravening 
beast, concemed only with his own brute survival, there is no hope of utopia » Ge traduis) ; ibid., p. 70. 



14 

échoue. Dès que la bonté naturelle de l'homme est contestée, l'édification d'une société 

plus parfaite demeure un projet inenvisageable. C'est du moins ce que s'emploient à 

montrer Swift et Desfontaines ; ils cherchent à faire entendre qu'asseoir l'homme sur le 

trône laissé vacant par Dieu n'est pas sans conséquence. Le transfert qu'opère l'utopie 

positive renvoie de ce fait à une faute qu'ont fortement condamnée les Anciens, celle de 

l' f?ybris, de la démesure. Ce renversement ne pouvait dès lors que provoquer une 

conséquence semblable à celle qui fit suite au péché originel: en privilégiant l'amour de 

soi au détriment de l'amour de Dieu, l'homme se condamna à la fragile position de 

créature mortelle vouée à un malheur quasi éternel. C'est ce que condamneront les an ti­

utopies; elles seront appelées à traduire en mots et en images les conséquences d'un 

trop-plein de confiance en l'espèce humaine. L'homme a voulu la démesure, l'homme 

devra assumer les conséquences de la démesure, au même titre que le firent avant lui les 

héros des tragédies grecques. En d'autres mots, qui joue à Prométhée - qui cherche à 

tromper la volonté du Créateur en réintroduisant l'homme au sein d'un lieu idéal aux 

allures de Paradis terrestre - s'expose à la colère divine. Si les utopistes, refusant de 

reconnaître l'interdiction divine, élevèrent la Cité de l'homme au rang de Cité utopique, 

les an ti-utopistes, refusant à leur tour cette grandeur impie qu'accordèrent leurs 

prédécesseurs à une créature déchue et indigne de ce statut, participeront à la 

déconstruction de cette même Cité. Comme saint Augustin, ils considéreront la Cité de 

l'homme comme « une concurrence blasphématoire à la Cité de Dieu51 » et, en que telle, 

cette Cité impie créée par l'homme et pour l'homme sera constamment appelée à faillir 

dans sa quête de perfection. L'anti-utopie, dès lors qu'elle offre, sous la plume des 

héritiers du pessimisme anthropologique, le tableau d'un monde dépourvu de valeurs 

51 Corin Braga, Du paradis perdu à l'anti-utopie aux XVI'-XVIII' siècles, op. cit., p. 156. 



15 

morales, dès lors qu'elle se fait l'expression de l'inhumain, se présente comme le parfait 

revers de l'utopie positive. Adoptant une conception du temps cyclique (peu importe le 

degré de perfection qu'une société semble avoir atteint, tôt ou tard, et à l'image de 

l'Empire romain, cette même société connaîtra le chaos), elle retire cette foi inébranlable 

qu'ont placée les humanistes (et après eux les optimistes des Lumières) en l'homme. 

Toute époque, quelque optimiste qu'elle soit, connaît donc son lot de penseurs 

négatifs qui s'évertuent à détromper leurs contemporains sur la nature humaine. La 

Renaissance, sous l'impulsion de Thomas More, a effectivement vu l'avènement de 

l'utopie positive: l'avènement, autrement dit, de l'une des manifestations les plus 

probantes de cette foi inébranlable que place l'homme en l'homme. Toutefois, elle a 

également vu la prolifération d'écrits comme ceux de Machiavel et de Guichardin, qui 

dépeignent l'homme comme naturellement ambitieux, arrogant, cupide et lâche. Le 

XVIIr siècle ne dérogera pas de cette règle. Si des auteurs comme Kant concourent à 

l'élévation de la Cité de l'homme au rang de Cité utopique, d'autres, comme Swift et 

Desfontaines, travaillent à la déconstruction de cette chimère. Pour ce faire, ils n'auront 

guère qu'à soumettre la pierre angulaire de l'utopie -l'optimisme anthropologique, qui 

rend à son tour possibles la formation d'un lien social fort et inébranlable, l'accessibilité à 

un bonheur à long terme et l'usage d'une raison dominante - à une critique sévère. Fait 

intéressant: les arguments qu'ils avanceront pour réaliser une telle entreprise seront 

ceux, à quelques différences près, que présentèrent moins d'un siècle plus tôt Thomas 

Hobbes et les moralistes classiques. C'est pourquoi le premier chapitre de ce mémoire 

sera destiné à mettre en contexte le pessimisme anthropologique qui sous-tend les deux 

œuvres à l'étude. En accordant la parole à des auteurs comme Hobbes, Pascal, Pierre 



16 

Nicole, La Rochefoucauld et Jacques Esprit, il permettra d'expliciter la position de Swift 

et de Desfontaines sur des questions telles que la nature humaine, le lien social et le 

bonheur. Le deuxième chapitre sera, quant à lui, consacré aux V!D'ages de Gulliver, alors 

que le troisième gravitera autour du Nouveau Gulliver. À la lumière de cette étude, il sera 

désormais impossible de le nier: pour discréditer l'utopie, il suffit de discréditer 

l'homme. 



CHAPITRE 1 

Mise en contexte du pessimisme anthropologique 

L'optimisme qui accompagne l'avènement de la science moderne au XVlr siècle 

offre un cadre propice à la multiplication des utopies positives, comme en témoignent le 

Christianopolis (1619) de Johann Valentin Andreae, La Nouvelle A t/antide (1627) de Francis 

Bacon, ou encore Les Aventures de Télémaque (1699) de Fénelon. Toutefois, nous l'avons 

vu, le Grand Siècle voit encore l'avènement d'un genre (bien qu'il serait plus approprié 

de parler de « variété générique» à cette époque), essentiellement négatif, qui sera appelé 

à se développer de façon considérable dans les siècles à venir. En effet, loin d'approuver 

de façon unanime les grandes règles inhérentes à l'utopie, certains auteurs des XVIIe et 

XVIIr siècles, sous l'influence de l'augustinisme, se tourneront vers l'anti-utopie pour 

critiquer une vision du monde trop idéaliste ou pour en montrer les périlss2
. Comme 

l'observe Jean Dagen à l'occasion du Congrès international des études françaises de 

1951, le XVIIe siècle est le siècle de saint Augustins3
• Il semble alors que « tout ce qui 

compte dans l'ordre de l'esprit et dans l'ordre du cœurS4 » relève de la pensée de ce 

52 Bien que certains textes, comme le Mundus alter et idem de Joseph Hall (1605), attestent de l'existence de 
récits à caractère anti-utopique dès le début du XVIIe siècle (voire la fin du XVIe siècle), le Dictionnaire 
EuroPéen des Lumières de Michel Delon situe la véritable naissance de l'anti-utopie au XVIIIe siècle. Dès lors, 
il serait juste d'affirmer que les Lumières participent à la codification d'un genre dont les siècles précédents 
portaient déjà les germes. 
53 Pour de plus amples renseignements, consulter Jean Dagen, « Le XVIIe siècle, siècle de saint .Augustin », 

dans Cahiers de l'Association internationale des études françaises, 1953, no 3-5, p. 31-38. 
54 Philippe Sellier, Port-Rf!Yal et la littérature: Le siècle de saint Augustin, La Rochefoucauld, Mme de Lafqyette, Sary, 
Racine, Paris, Honoré Champion, 2000, p. 139. 



18 

dernier. Bérulle, La Ceppède, Pascal, Racine, Nicole, Bossuet et Fénelon ne sont que 

quelques-uns des plus grands noms de la littérature française ayant puisé chez lui 

certaines de leurs idées-clés. De plus, loin de se cantonner à certains auteurs phares ou au 

seul domaine de Port-Royal, l'augustinisme est présent dans plusieurs salons mondains, 

tel que celui de la marquise de Sablé, amie intime de Pascal et de La Rochefoucauld. 

Ainsi, la popularité qu'acquiert l'anti-utopie au tournant du XVIIIe siècle semble tout à 

fait naturelle: elle est révélatrice du Zeitgeist, c'est-à-dire de l'ambiance intellectuelle et 

spirituelle de l'époque. De façon plus précise, l'opposition entre l'utopie et l'anti-utopie 

s'inscrit dans un débat qui divise alors l'Europe occidentale depuis près d'un siècle. Ce 

débat oppose les tenants du pélagianisme, qui expriment une pleine confiance en 

l'homme et en son libre arbitre, et ceux de l'augustinisme, qui insistent de leur côté sur la 

corruption de l'homme et son incapacité à se relever seul de la Chute résultant du péché 

originel. Krishan Kumar résume la situation en ces termes: 

[ ... ]l'histoire si entremêlée de l'utopie et de l'anti-utopie pourrait se lire en partie 
en regard de l'opposition entre augustinisme et pélagianisme, qui marque depuis 
longtemps la pensée occidentale. L'utopiste [ ... ] est un partisan du pélagianisme. 
Il nie l'existence du péché originel et croit que l'homme peut se perfectionner en 
créant un environnement propice à ce perfectionnement. L'anti-utopiste [ . . . ] est 
un partisan de l'augustinisme. Il constate la faiblesse d'une créature humaine 
succombant sans cesse aux différents péchés que sont l'orgueil, l'avarice 
l'ambition, que les circonstances en favorisent ou non l'essor". 

Ainsi l'anti-utopie relève-t-elle d'un pessimisme anthropologique hérité de la pensée de 

saint Augustin. Bien que ce dernier ne soit pas le premier à avoir formulé une réflexion 

négative sur la nature humaine, il fait partie de ceux qui se sont montré les plus virulents 

à son égard. Le lien entre l'utopie et l'analyse morale est d'autant plus légitime que les 

55 « [ ... ] part of the interwoven story of utopia and anti-utopia can indeed be interesringly told as the 
longstanding clash between Augustinian and Pel agi an traditions within western thought. The utopian [ . .. ] 
is a Pelagian. He denies original sin, and believes that men can perfect themselves by crea ring the right 
environment. The anti-utopian [ ... ] is Augustinian. He sees weak human creatures constantly succumbing 
to the sins of pride, avarice and ambition, however favourable the circumstances. » Ge traduis) ; Krishan 
Kumar, Utopia andAnti-Utopia in Modem Times, Oxford, Basil Blackwell, 1987, p. 100. 



19 

deux cherchent à mettre l'homme à nu pour en étudier les principaux ressorts. Raymond 

Trousson constate d'ailleurs que « catholique ou protestante, théocratique ou 

"scientiste", communiste ou aristocratique, l'utopie présente toutes les facettes d'une 

réflexion dont l'homme est le centre56 ». D'autre part, les deux posent les mêmes 

questions, à savoir celles du bonheur (est-il possible? Si oui, par quelles voies yaccède-t-

on?) et du lien social (sur quoi repose-t-il? Est-il viable ?), rappelant au passage qu'à 

l'époque moderne, philosophie politique et philosophie morale sont intimement liées. 

Les anti-utopistes et les partisans du pessimisme anthropologique proposeront donc le 

même genre de réponses à ces différentes questions et le constat auquel ils en viendront 

trouvera un écho dans la formule de Raymond Trousson voulant que, « pour réaliser 

l'utopie, il faudrait se passer des hommes57 ». Précisant cette pensée, Walsh affirme que 

« la question n'est plus de savoir si une société raisonnable et abondante est 

techniquement réalisable, mais si les hommes sont capables de faire preuve de la 

rationalité et de la bonté nécessaires à sa création et à son maintien58 ». Nous l'avons vu, 

c'est parce que les anti-utopistes, dans le sillage d'auteurs tels que Hobbes et les 

moralistes, considèrent l'homme comme une « bête vorace» préoccupée par son seul 

intérêt que l'utopie échoue. Dès que la bonté naturelle de l'homme est contestée, 

l'édification d'une société plus parfaite demeure illusoire. 

56 Raymond Trousson, cité par Roger-Michel Allemand, op. cit., p. 15. 
57 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », op. cit., p. 16. 
58 « The question is no longer whether a rational and abundant society is technically feasible, but whether 
men are capable of the rationality and goodness to create and sustain it » Ge traduis) ; Chad Walsh, op. cit., 
p.16. 



20 

1. Saint Augustin et la nature humaine 

La pensée morale de tous ces auteurs repose sur un même socle, soit la vision du 

monde développée par l'évêque d'Hippone dans son immense œuvre théologique et 

philosophique. Rappelons que celui que l'on considère aujourd'hui comme l'un des Pères 

de l'Église occidentale envisage l'état présent de l'homme (qui se caractérise 

essentiellement par la concupiscence et l'ignorance) comme le résultat direct de la Chute 

causée par le péché originel. Il est le résultat du choix d'Adam qui, privilégiant l'amour 

de soi au détriment de l'amour de Dieu, destina l'humanité au malheur. Depuis ce jour, 

et suivant l'image d'Antoine Arnaud, celle-ci est comparable à « un seul homme qui se 

serait jeté volontairement dans un précipice sur des pointes de pierre, s'y serait brisé tout 

le corps et aurait glissé dans un lac de boue dont il ne peut plus se retirer lui-même59 ». 

Sans la grâce de Dieu, l'homme est condamné à demeurer dans cet état vil et dégénéré. 

Le problème (et c'est ce qui fera essentiellement l'objet de la critique) est que la grâce de 

Dieu n'est accordée qu'à un petit nombre d'élus. Rien ne peut infléchir sa décision; 

aucune action, aussi noble soit-elle, ne peut l'amener à accorder sa grâce à un homme. Si 

ce dernier ne figure pas au nombre des élus, il est abandonné au règne du mal, auquel il 

sera à jamais incapable de se soustraire. Désormais guidé par son seul amour-propre, il 

connaîtra un nombre infini de maux, parmi lesquels figurent « les dissensions, les procès, 

les guerres, [ ... ] les flatteries, la fraude, le vol, [ ... ] l'orgueil, l'ambition, l'envie, les 

homicides, [ ... ] la sauvagerie, la perversité, la luxure, l'effronterie [et] l'impudence60 ». 

Michel de Bay, dit Baïus, radicalisera cette vision des choses en laissant entendre qu' 

59 Antoine Arnaud, cité par Philippe Sellier, op. cit., p. 151. 
60 Saint Augustin, cité par Philippe Sellier, ibid., p. 150. 



une faute mettant en échec une volonté divine n'a pu avoir qu'un effet total et 
décisif, qu'elle a dû provoquer une corruption complète et changer du tout au tout 
l'état de l'âme comme l'état du monde. Dans cette âme et dans ce monde ne 
subsistait plus un atome, plus une volonté ou une velléité de bien61. 

21 

Cette idée selon laquelle rien de bon ne subsiste en l'homme et en le monde qu'il habite 

sera reprise et développée au cours du XVIIe siècle par le mouvement janséniste, que 

Sellier caractérise comme « un type de christianisme, qui insiste sur la misère de 

l'homme, qui se méfie du corps, de la sexualité et de l'action politique [et] qui souligne la 

faiblesse de la liberté et le poids des habitudes62 ». Influencés soit par l'augustinisme, soit 

par le jansénisme, soit par une vision pessimiste plus modérée, les auteurs dont il sera 

question dans les pages suivantes se prononcent du moins en faveur des mêmes idées: 

une nature humaine corrompue, tl11 lien social faible et hypocrite, l'impossibilité 

d'accéder à un bonheur à long terme et l'incapacité de la raison à guider l'homme. 

II. Hobbes, les moralistes et la nature humaine 

Bien que se limitant surtout au domaine de la philosophie politique, l'œuvre de 

Thomas Hobbes présente plusieurs similarités avec celle de saint Augustin, notamment 

en ce qui a trait à la réflexion anthropologique. Si le philosophe anglais s'intéresse à 

l'homme, c'est parce que, selon lui, « les principaux corps politiques, les États, sont des 

compositions d'unités individuelles. On doit [ ... ] envisager les sociétés politiques comme 

des composés artificiels, des "automates" entièrement constitués d'animaux humains63 ». 

Ainsi l'étude de la politique doit-elle débuter par une étude de l'être humain à l'état de 

nature, état hypothétique destiné à mettre en lumière les principaux ressorts des actions 

61 Rapporté par Gonzague Truc, Pascal, son temps et le nôtre, Paris, éditions Albin Michel, 1949, p. 64. 
62 Philippe Sellier, op. cit, p. 75. 
63 Dave Anctil, Léviathan, Québec, Les éditions CEC, 2009, p. 33. 



22 

humaines et à faire comprendre l'importance de l'autorité politique64
• Dans son Uviathan, 

Hobbes énumère les trois axiomes qui définissent cet état. En premier lieu, l'égalité 

naturelle : par nature, les êtres humains sont égaux en puissance, parce que tous possèdent 

les mêmes facultés et que tous ont ainsi une chance équivalente d'enlever la vie à autrui. 

En second lieu, le principe de conseT7Jation : il n'existe par nature aucune définition du bien 

ou du juste, sinon que les hommes recherchent de façon universelle à assurer la sécurité 

de leur personne et de leurs biens. En troisième et dernier lieu, le droit naturel: par nature, 

chacun a un pouvoir égal et un droit sur chaque chose pour assurer sa conservation65
• Ce 

droit renvoie à la liberté que possède chaque individu d'user comme il souhaite de son 

pouvoir sur autrui, le tout dans le but de satisfaire ses besoins et de préserver sa propre 

nature. Hobbes fait du principe de conservation le moteur de toutes les actions humaines 

et c'est pourquoi son anthropologie, profondément égoïste car fondée sur l'amour de 

soi, doit être considérée comme pessimiste. Dans cet état des choses, « tous les hommes 

ont un droit sur toutes choses, et même les uns sur le corps des autres66 ». Cette situation 

donne inévitablement lieu à un état de guerre civile permanent, à une guerre de tous 

contre tous, qui perdure aussi longtemps que « l'appétit personnel [demeure] la mesure 

du bien et du mal67 ». Ainsi Hobbes refuse-t-il la représentation traditionnelle - et 

aristotélicienne - voulant que l'homme soit, par nature, un être sociable. Contrairement à 

beaucoup de philosophes politiques depuis Aristote, il fera de l'homme naturel un animal 

insociable, mu par « le désir permanent et frénétique d'acquérir pouvoir après pouvoir, 

désir qui ne cesse qu'à la mort68 ». S'appropriant la célèbre maxime romaine, il fera de 

64 Ibid., p. 46. 
65 Ibid., p. 35. 
66 Thomas Hobbes, Léviathan, Paris, Éditions Sirey, 1971, p. 129. 
67 Ibid. , p. 125. 
68 Dave Anctil, op. cit. , p. 36. 



23 

l'homme un loup pour l'homme69
• Toutefois, une nuance qu'invite à prendre en compte 

Thomas Molnar se doit d'être soulevée. Ce dernier affirme que 

l'utopiste peut être pesslffilste au sujet de la nature humaine individuelle, mais 
optimiste quant à l'aptitude de la nature sociale de l'homme, qui se révèle à travers 
la société, de surmonter le mauvais vouloir individuel. La résistance individuelle ne 
sera pas dominée sans la force, mais l'utopiste professe que si le but est le bien et 
la perfection, l'emploi de la force est justifié. Il est même justifié d'établir un 
gouvernement composé spécialement des élus en qui est déposée la doctrine de la 
société parfaite. Ces élus ont le suprême droit d'obliger chaque individu à se 
dépouiller de son égoïsme et à revêtir le vêtement d'un candidat à la perfection7o. 

Si ces propos ne font pas explicitement référence à Hobbes, du moins est-il 

impossible de faire fi du rapprochement potentiel, invitant à nuancer nos propos sur 

le philosophe anglais. Il semble en effet, à la lumière de ce qu'avance Molnar, que 

Hobbes ne peut être classé de façon irrémédiable au rang des pessimistes anti-

utopistes. Si sa conception de la nature humaine prise dans forme individuelle est de 

ce fait pessimiste, celle prise dans sa forme collective est quant à elle optimiste, ne 

niant donc pas la possibilité d'une société plus « parfaite », comme le laissent 

entendre les idées qu'il développe quant au contrat social. 

La conception anthropologique de Hobbes est donc pessimiste, certes, mais elle 

demeure d'un pessimisme modéré lorsqu'on la compare à celle de Pascal ou des 

moralistes classiques. Si, chez le premier, l'amour que l'homme se porte oscille entre 

l'amour de soi et l'amour-propre7
\ l'ambiguïté disparaît chez les seconds, dont la vision 

69 Attribuée à Plaute, cette maxime sera reprise par Hobbes dans son Citoyen. 
70 Thomas Molnar, op. cit. , p. 15-16. 
71 Christian Lazzeri fait la distinction entre « amour de soi » et « amour-propre»: « l'amour de soi (ou 
"intérêt nôtre") témoigne fondamentalement du désir de l'agent centré sur lui-même et sur les avantages 
qu'il cherche à obtenir pour soi, mais sans que cela se traduise par une attention exclusive accordée à ceux­
ci. [ ... ] Cela signifie que l'amour de soi conduit certainement à ne pas sacrifier ses propres intérêts à ceux 
d'autrui - car ils possèdent un caractère indépassable -, mais que cela ne conduit pas non plus à une 
ignorance ou à un désintérêt pour ceux d'autrui, pas plus qu'ils ne conduisent à une rivalité permanente. 
[ ... ] L'amour-propre (ou "intérêt propre"), à l'inverse, témoigne d'une attention exclusivement consacrée à 
ses propres intérêts considérés comme incommensurables au regard de ceux des autres, lesquels sont 
systématiquement négligés ou niés [ ... ] de telle sorte que la coopération, lorsqu'elle existe, se trouve en 
permanence menacée de défection lorsque celle-ci ne possède pas un coût dissuasif. » ; Christian Lazzeri, 



24 

de l'homme semble émanée directement de celle de saint Augustin. Pascal, par exemple, 

ne fait guère que s'approprier la conception anthropologique développée par le Père de 

l'Église, conception voulant que « la pente vers soi est le commencement de tout 

désordre72 ». Ainsi l'homme, abandonné par son Créateur après avoir opté pour l'amour 

de soi au détriment de l'amour de Dieu, se tourne inévitablement vers le mal et sombre 

dans la déchéance, justifiant la raison pour laquelle l'homme pascalien « n'est qu'un sujet 

plein d'erreur, naturelle et ineffaçable sans la grâce73 ». Parmi les puissances trompeuses 

(celles qui abusent l'homme et l'éloignent de la vérité) figurent les sens et la mémoire, 

l'imagination, la coutume, l'amour-propre, l'orgueil et l'esprit de vanité, les contrariétés, 

la science humaine et la philosophie, le divertissement et la vie en société. L'amour-

propre, par exemple, fait que « l'homme n'est [ ... ] que déguisement, que mensonge et 

hypocrisie, et en soi-même et à l'égard des autres74 ». Incapable de soutenir la vue de sa 

personne (vue qui lui renvoie une image odieuse, monstrueuse, de lui-même), l'homme 

adopte le masque et le déguisement pour camoufler son moi réel. Dès lors, « rien n'est si 

insupportable à l'homme que d'être dans un plein repos, sans passions, sans affaire, sans 

divertissement, sans application. Il sent alors son néant, son abandon, son insuffisance, 

sa dépendance, son impuissance, son vide75 ». S'il multiplie les divertissements, c'est 

parce que ces derniers lui sont nécessaires pour oublier sa misère et sa corruption et pour 

se mieux tolérer: « sans divertissement il n'y a point de joie, avec le divertissement il n'y 

a point de tristesse76 ». Comme Augustin, Pascal abordera le thème de l'homme voguant 

entre deux infinis inatteignables, faisant de sa vie terrestre une entreprise vaine. Dans ses 

« La querelle de l'intérêt et de la sympathie. Petite anthologie philosophique des XVIIe et XVIIIe siècles », 

Revue du Mauss, 2008, nO 31, p. 35. 
72 Pascal, cité par Gonzague Truc, op. cit., p. 20l. 
73 Blaise Pascal, Œuvres complètes, Paris, Gallimard, 1954, p. 1113. 
H Ibid. , p. 1125. 
75 Ibid., p. 1138. 
76 Ibid., p. 1143. 



25 

Pensées, il s'interroge: « qu'est-ce qu'un homme dans l'infini?77» Cette question 

rhétorique pennet à Pascal de faire entendre la misère de l'homme. En insistant sur sa 

petitesse par rapport à l'Univers et à Dieu, il insiste sur son insignifiance. Placé entre 

deux extrémités, le tout et le néant, il n'aperçoit aucun des deux, faisant de cette volonté 

de tout connaître qui le caractérise une volonté absurde. De ce fait, 

bornés en tout genre, cet état qui tient le milieu entre deux extrêmes se trouve en 
toutes nos puissances. Nos sens n'aperçoivent rien d'extrêmes; trop de bruit nous 
assourdit, trop de lumière nous éblouit, trop de distance et trop de proximité 
empêche la vue, trop de longueur et trop de brièveté de discours l'obscurcit, trop 
de vérité nous étonne [ ... ] Enfin les choses extrêmes sont pour nous comme si 
elles n'étaient point, et nous ne sommes point à leur égard: elles nous échappent, 
ou nous à elles. Voilà notre état véritable; c'est ce qui nous rend incapables de 
savoir certainement et d'ignorer absolument78. 

Le philosophe français ne pourrait insister davantage sur le caractère vain et illusoire de 

l'homme. Sans Dieu, ce dernier n'est que « néant et pourriture79 ». 

Un même pessimisme caractérise par ailleurs la pensée de Pierre Nicole et de La 

Rochefoucauld, chez lesquels triomphe le concept d'amour-propre. Dans ses Essais de 

morale, Nicole affinne qu'il n'existe aucune image plus appropriée pour représenter l'état 

moral de l'homme corrompu par le péché que celle employée par l'Écriture pour décrire 

Jérusalem: « depuis la teste jusques aux pieds, il n'y avait point en elle de partie saine. 

[ ... ] Qu'on s'imagine donc une playe universelle ou plutôt un amas de playes, de pestes, 

de charbons, dont le corps d'un homme soit tout couvert d'une manière affreuse & 

épouvantable [ ... ]80 ». Pour corriger l'homme et l'aider à se redresser, une seule solution 

envisageable: la connaissance de soi. Toutefois, si cette dernière constitue le plus grand 

bien de l'humanité, elle représente également son plus grand mal, car bien que les 

77 Ibid., p. 1106. 
78 Ibid., p. 1108-1109. 
79 Gonzague Truc, op. cit., p. 65. 
80 Pierre Nicole, Essais de morale, contenus en divers traités sur plusieurs devoirs impor/ans, Paris, Desprez, 1681, 
tome 3, p. 78. Désormais abrégé sous le titre de Essais de morale. 



26 

hommes soient prompts à admettre l'importance que revêt ce devoir, ils sont loin d'être 

prêts à le mettre en pratique. En effet, et faisant ici écho aux propos de Pascal, « rien ne 

leur est plus odieux que cette lurniere, qui les découvre à leurs propres yeux, & qui les 

oblige de se voir tels qu'ils sont. Ainsi ils font toutes choses pour se la cacher, & ils 

établissent leur repos à vivre dans l'ignorance, & dans l'oubly de leur étaë1 ». Pour éviter 

de se voir, l'homme se fait maître dans l'art de couvrir ses défauts d'un voile et de les 

effacer de l'image qu'il se forme de lui-même et qu'il cherche à imposer aux autres. C'est 

également dans cette optique qu'il s'attribue, à la faveur de son imagination, quantité de 

qualités dont il est dépourvu. L'objectif: présenter à soi-même et au reste du monde une 

image immaculée. C'est ce que Nicole désigne comme le « vain fantôme82 » de l'homme, 

qui relève d'un aveuglement volontaire quant à sa personne. Suivant cette perspective, 

un capitaine en se regardant soy-même voit un phantôme à cheval qui commande 
à des soldats. Un Prince voit un homme richement vétu qu'on regarde avec 
respect, & qui se fait obeir par tout. [ ... ] Une femme vaine se represente une idole 
qui charme par sa beauté ceux qui la voyent. [ .. . ] Et ainsi chacun n'a pour but 
dans toutes les actions dont l'amour propre est le principe, que d'attacher toujours 
à l'idée qu'il a de lui-même de nouveaux omemens & de nouveaux titres83. 

Mais si chacun est prêt à s'accorder toute la grandeur du monde, il est également prêt à 

en dépouiller les autres. Ce qu'il est incapable de condamner en lui-même, il est prompt à 

le relever chez autrui. C'est ainsi que les personnes les plus vaines se moqueront de la 

vanité des autres, que les plus injustes reprocheront à leurs voisins leur injustice et que 

les plus aigres feront des leçons de douceur84
. Ce qu'il faut retenir avec Nicole, c'est que 

l'homme corrompu s'aime « sans borne, & sans mesure85 ». Il n'aime que soi et rapporte 

tout à soi. Il se fait le centre de tout et voudrait dominer sur tout. Il voudrait que chacun 

81 Ibid., p. 7-8. 
82 Ibid., p. 11 . 
83 Ibid., p. 12-13. 
84 Ibid. , p. 42. 
85 Ibid., p. 133. 



27 

n'ait comme seule occupation que de le louer, de le flatter et de l'admirer. Comme 

Hobbes, il fera de cette disposition tyrannique la source de la violence, de l'injustice, de 

la cruauté, de l'ambition et de l'insolence de l'homme. 

Bien que son œuvre demeure plus mondaine (car pratiquement exempte de 

considérations religieuses), La Rochefoucauld décrira l'homme dans les mêmes termes 

que l'ont fait ses prédécesseurs et contemporains: 

L'amour-propre est l'amour de soi-même, et de toutes choses pour soi; il rend les 
hommes idolâtres d'eux-mêmes, et les rendrait les tyrans des autres si la fortune 
leur en donnait les moyens [ .. . ] Rien n'est si impétueux que ses désirs, rien de si 
caché que ses desseins, rien de si habile que ses conduites [ ... ] On ne peut sonder 
la profondeur, ni percer les ténèbres de ses abîmes [ ... ] De cette nuit qui le couvre 
naissent les ridicules persuasions qu'il a de lui-même; de là viennent ses erreurs, 
ses ignorances, ses grossièretés et ses niaiseries sur son sujet [ ... ] 86. 

Toutefois, l'une des conséquences inévitables de cette multiplication de masques et de 

déguisements est l'occultation du moi véritable. Ainsi sommes-nous « quelquefois aussi 

différent de soi-même que des autres87 ». Au cours de ce processus de travestissement 

qui tend à obscurcir le moi, l'homme finit inévitablement par s'oublier. Or, pour les 

moralistes, rien n'est plus condamnable. De ce fait, 

il est scandaleux de ne pas s'en tenir à son caractère propre, de ne pas coïncider 
parfaitement avec lui. Ne point nous connaître, c'est ne point nous mesurer, ne 
point discerner la barrière qui nous ferme, ne point savoir nous renfermer dans le 
caractère qui est le nôtre. Plus profondément, c'est démentir son principe [ . .. ]88. 

De plus, le fait que les desseins de l'homme soient cachés, le fait que les véritables 

intentions derrière chaque propos et chaque geste demeurent recouvertes d'un voile 

relativement opaque, amène à s'interroger: les vertus humaines existent-elles réellement 

ou ne sont-elles que le fruit de l'amour-propre déguisé? L'homme est-il réellement 

86 François de La Rochefoucauld, Maximes et Réflexions diverses, Jean Lafond, éd., Paris, Gallimard, 1976, 
maxime 1 des maximes supprimées après la première édition, p. 129-130. 
87 Ibid., maxime 135, p. 65. 
88 Louis Van Delft, Littérature et anthropologie, Paris, Presses Universitaires de France, 1993, p. 42. 



28 

capable de compasslOn et de solidarité, ou n'agit-il que selon son intérêt personnel? 

Pour La Rochefoucauld, point de doute: « ce que nous prenons pour des vertus n'est 

souvent qu'un assemblage de diverses actions et de divers intérêts, que la fortune ou 

notre industrie savent arranger; et ce n'est pas toujours par valeur et par chasteté que les 

hommes sont vaillants, et que les femmes sont chastes89 ». Ainsi « les vertus se perdent 

dans l'intérêt, comme les fleuves se perdent dans la mer90 » et la bonté, pas plus que la 

fidélité, l'humilité, et la pitié, ne s'expliquent autrement que par la notion d'intérêt 

déguisé. 

Jacques Esprit se fera tout aussi virulent que La Rochefoucauld dans son 

processus de négation des vertus. Dans son traité sur La fausseté "des vertus humaines, il 

constate que, « depuis que l'amour-propre s'est rendu le maître & le tyran de l'homme, il 

ne souffre en luy aucune vertu ni aucune action vertueuse qui ne luy soit utile9 1 ». Après 

avoir traité, comme ses prédécesseurs et contemporains, des thèmes du moi obscur et de 

l'amour-propre, il s'applique à mettre en doute chaque vertu que l'on tend à attribuer à 

l'homme. Ainsi s'emploie-t-il à démentir l'idée que se font de l'amitié des Montaigne, en 

prétendant, à la suite d'Aristote, que « toutes les amitiés [ ... ] sont comme autant de 

ruisseaux qui viennent de la source de l'amour propre92 ». Il s'accorde également avec la 

pensée d'Épicure, qui affirma pour sa part qu' « il faut semer dans les hommes [ ... ] 

comme l'on sème dans les champs qu'on ne cultive que pour moissonner93 ». Autrement 

dit, l'amour-propre s'assure que l'homme n'aime que lui-même et que tous les liens qu'il 

cultive avec autrui résultent de la stratégie du donnant-donnant. Si la valeur d'un geste 

89 La Rochefoucauld, op cit., maxime 1, p. 43. 
90 Ibid. , maxime 171, p. 7l. 
91 Jacques Esprit, « Préface », dans Lofausseté des verlus humaines, Paris, Guillaume Desprez, tome 1, 1678. 
92 Jacques Esprit, Lof ausseté des verlus humaines, ibid., p. BI. 
93 Idem. 



29 

n'est pas soulignée (s'il n'a pas pour conséquence d'attribuer un certain prestige à celui 

qui agit), il ne vaut pas la peine d'être posé. Dans un même ordre d'idées, Esprit critique 

la notion de civilité. Il affirme en effet que 

les personnes civiles, honnêtes & soigneuses, qu'on trouve si obligeantes, qu'on 
aime, qu'on loue, & dont tout le monde est si satisfait, ne songent qu'à elles­
mêmes dans tout ce qu'il semble qu'elles font pour obliger les autres, & qu'ainsi la 
civilité qui n'a point d'autres principes que ceux qui font agir les hommes du 
monde, est une vertu trompeuse94. 

L'étiquette « vertu trompeuse» est également attribuable au désintéressement. Pour le 

moraliste français, trois raisons motivent l'homme à porter le masque du désintéressé: 

l'envie d'enjoliver l'image qu'il présente à soi et au monde, le désir de satisfaire ses 

propres intérêts et la connaissance qu'il a de l'antipathie qu'on témoigne aux personnes 

intéressées. Par conséquent, le désintéressement n'est rien de plus que « l'intérêt qui a 

changé de nom afin de n'être pas connu, & qui ne paroît pas sous sa figure naturelle, de 

peur d'exciter l'aversion des hommes95 ». S'ajoutent à ces vertus mises à mal l'amour de 

la vérité, la sincérité, l'indulgence, la pitié, la bonté, la générosité, l'humilité, la justice, la 

probité, l'honnêteté et la reconnaissance. Bref, le traité d'Esprit reflète la conception 

anthropologique développée par l'augustinisme : il ne reste, ni en l'homme ni en le 

monde qu'il façonne à son image, rien de bon. 

Tous ces auteurs s'entendent, en somme, sur la nature profondément corrompue 

de l'homme. Ce dernier, contrairement à ce que supposent les utopies positives, n'est ni 

fondamentalement bon, ni malléable à souhait (donc capable de progrès). Tous 

possèdent une conception généralement naturaliste de l'être humain; tous perçoivent 

l'homme, malgré l'esprit religieux et politique du temps, comme « un animal qui, comme 

94 Ibid., p. 217. 
95 Ibid. , p. 456-457. 



30 

les autres, obéit aux lois fondamentales de la nature96 ». C'est dans cette optique que ces 

auteurs reprendront à leur compte le parallèle homme-bête, enraciné dans la réflexion 

morale depuis l'Antiquité97
• Suivant la conception anthropologique classique, la place de 

l'homme se trouverait entre la bête et le surhomme: conformément à sa condition 

mortelle, il est l'égal de la bête, mais en raison de l'activité raisonnée dont il sait faire 

preuve, il se rapproche des dieux. Pour faire descendre l'homme de son piédestal, pour 

faire entendre l'absurdité de la grandeur qu'il s'attribue, les moralistes chercheront à 

creuser un fossé infranchissable entre l'homme et le divin. Pour ce faire, ils s'évertueront 

à reléguer l'homme au rang de la bête, voire à un rang inférieur. Dans ses Essais de morale, 

Nicole affirme d'ailleurs que les hommes eux-mêmes sont prompts à entretenir ce 

parallèle, puisqu'inscrire leur faiblesse dans la nature tend à la justifier et à l'excuser. Qui 

plus est, faire de tous les hommes des bêtes permet de niveler les rangs sociaux: rois, 

princes, savants, philosophes, bourgeois et paysans sont ipso facto relégués au même 

échelon. Et puisqu'il semble se complaire dans ce rôle qui le rapproche de l'animal, 

l'homme cherche à s'y fixer, de telle sorte que, « moins [il] agit en homme, plus il est 

content. Les actions, où la raison a beaucoup de part, [ ... ] l'incommodent, & sa pente est 

de se réduire [ ... ] à la condition des bêtes98 ». La Rochefoucauld fait quant à lui usage de 

la comparaison et de la métaphore filée pour rapprocher l'homme de l'animal: 

Combien y a-t-il d'homme qui vivent du sang et de la vie des innocents, les uns 
comme des tigres, toujours farouches et toujours cruels, d'autres comme des lions, 
en gardant quelque apparence de générosité, d'autres comme des ours, grossiers et 
avides, [ ... ] d'autres comme des renards, qui vivent d'industrie, et dont le métier 
est de tromper! [ .. . ] Combien de perroquets, qui parlent sans cesse, et qui 

96 Dave Anctil, op. cit., p. 5. 
97 L'idée suivant laquelle l'homme est un loup pour l'homme se retrouvait déjà chez Plaute, alors qu'Ésope, 
dans ses fables, fut l'un des premiers à avoir recours à la figure de l'animal pour peindre les travers de la 
nature humaine. 
98 Pierre Nicole, Essais de morale, Paris, Desprez, 1755, tome 1, p. 66. 



n'entendent jamais ce qu'ils disent; [ ... ] combien d'oiseaux de proie, qui ne vivent 
que de rapine; [ .. . ]99. 

31 

Ces comparaisons font assez bien voir que les hommes sont à l'égard des autres ce que 

les différentes espèces animales sont entre elles. Hobbes, nous l'avons brièvement 

évoqué, associera pour sa part l'être humain à l'animal en faisant de l'homme, à la suite 

de Plaute, un loup pour l'homme. Féroce et avide de violence, il est prêt à tout pour 

assurer sa conservation et protéger son bien. Mais si les auteurs dont il est ici question se 

contentent pour la plupart de reléguer l'homme au rang de l'animal, d'autres, plus 

acerbes et critiques, chercheront à l'abaisser davantage. C'est le cas de Swift (comme il en 

sera question au chapitre suivant) et de Boileau. Ce dernier, comme le laissent entendre 

les premiers vers de la satire VIII, nie l'idée reçue voulant que l'homme, de tous les 

animaux, soit celui qui ait la raison et la sagesse en partage : 

De tous les animaux qui s'élèvent dans l'air, 
Qui marchent sur la terre, ou nagent dans la mer; 
De Paris au Pérou, du Japon jusqu'à Rome, 
Le plus sot animal, à mon avis, c'est l'Homme 

Quoi? dira-t'on d'abord, un ver, une fourmi, 
Un insecte rampant qui ne vit qu'à demi, 
Un taureau qui rumine, une chèvre qui broute, 
Ont l'esprit mieux tourné que n'a l'Homme? Oui sans doute 100. 

Alors que l'animal se caractérise, pour Boileau, par la constance, l'homme se définit par 

le mouvement et l'insatisfaction. Alors que l'animal connaît la liberté, l'homme est 

prisonnier des chaînes de l'ambition, de l'amour-propre, de l'avarice et de la haine. 

Aucun animal ne lui est inférieur, comme en témoignent les vers qui l'opposent à l'âne: 

Quoi? me prouverés-vous par ce discours profane; 
Que l'homme, qu'un Docteur est au-dessous d'un Ane ? 
[ ... ] 
Dont le nom seul en soi comprend une Satire? 
Oüi d'un âne; & qu'a-t'il qui nous excite à rire ? 
Nous nous moquons de lui, mais s'il pouvoit un jour, 
Docteur, sur nos défauts s'exprimer à son tour : 

99 La Rochefoucauld, op. cit., réflexion diverse Xl, p. 180. 
100 Nicolas Boileau, Satires et œuvres diverses, Paris, Rollin fils, 1757, p. 41. 



[ ... ] 
.Ah 1 Docteur, entre nous, que ne diroit-il pas? 
[ ... ] 
o ! que si l'âne alors, à bon droit misanthrope, 
Pouvoit trouver la voix qu'il eut au tems d'Esope ! 
De tous côtés, Docteur, voïant les hommes foux 
Qu'il diroit de bon cœur, sans en être jaloux, 
Content de ses chardons, & secoüant la tête, 
Ma foi, non plus que nous l'Homme n'est qu'une bête p Ol 

32 

Comparer l'homme au loup, comme l'a fait Hobbes, permet de mettre en relief sa 

sauvagerie, sa barbarie. Comparer l'homme au tigre, au lion, à l'ours et au chat, comme 

l'a fait La Rochefoucauld, permet de révéler son caractère cruel, hypocrite, grossier et 

calculateur. Inverser le rapport hiérarchique entre l'homme et l'âne, comme l'a fait 

Boileau, permet de désacraliser pleinement sa figure. Plus les auteurs ont une vision 

pessimiste de l'homme, plus ils l'humilient en le rapprochent de l'animal et Swift, plus 

que tout autre, entretiendra ce parallèle. 

Ainsi l'homme, profondément corrompu, tyrannique et dégénéré, rend-il 

inenvisageable l'existence réelle de vertus telles que l'amitié, la civilité et le 

désintéressement. C'est notamment la négation de ces différentes vertus qui rendra 

impossible l'édification de ce lien social fort et inébranlable qu'auraient souhaité les 

utopistes. L'homme n'est ni fondamentalement bon, ni malléable à souhait, faisant de la 

vie qu'il mène en société le prolongement inévitable de sa nature égoïste et calculatrice. 

III. La fragilité du lien social 

Poser la question du lien social, c'est poser celle de l'intérêt. Elles entretiennent 

une relation d'interdépendance, affirment Caillé et Lazzeri, depuis que le prêt usuraire est 

devenu, à la Renaissance, le symbole de « la recherche d'un avantage exclusif de 

lO I Ibid., p. 50-51. 



33 

l'individu perçu exclusivement comme un désavantage pour la communauté102 ». 

Quoiqu'économiquement favorable, une telle conduite était destinée à mettre à mal 

l'intérêt commun, puisque l'action intéressée « distendait le lien organique103 » que 

l'Antiquité et le Moyen Âge avaient cherché à renforcer entre l'avantage individuel et 

celui de la communauté. La rupture entre ces deux formes d'intérêt s'accroît lorsque se 

greffe au premier la notion d'amour-propre. Dès lors, les intérêts de l'un sont considérés 

comme incommensurables au regard de ceux des autres, qui sont pour leur part 

systématiquement négligés ou niés 104. Ce sont les notions d'intérêt et d'amour-propre 

qui, par ailleurs, amenèrent Esprit à mettre à mal des vertus telles que l'amitié, la sincérité 

et la civilité, piliers de toute vie sociale. Mais qu'en est-il de Hobbes et des autres 

moralistes? Les réflexions qu'ils émettent sur l'homme et sur les liens qu'il entretient 

avec ses semblables semblent suggérer que toute vie en communauté relève du domaine 

de l'utopie, cette fois-ci entendue comme « chimère ». Car que requiert la vie en société, 

sinon un certain dévouement envers les autres, un certain désintéressement dont 

l'homme semble incapable? Pour les auteurs s'inscrivant dans la tradition du pessimisme 

anthropologique, l'intérêt « peut sans doute être contenu dans ses manifestations 

négatives au moyen de sanctions lorsqu'il conduit à infliger des dommages à autrui, mais 

il ne peut être éradiqué, de telle sorte qu'il ne pourra manquer de faire sentir de nouveau 

ses effets lorsque les circonstances le permettrone05 ». Ainsi l'intérêt et l'amour-propre, 

qui forment les ressorts de ce figmentum malum qui incite l'homme à faire le mal, sont 

indéracinables. S'ils peuvent être réprimés, ils ne peuvent être supprimés, faisant de 

l'égoïsme qui en résulte une disposition insurmontable. D'ailleurs, l'un des thèmes 

102 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., Histoire raisonnée de la philosophie morale et politique: le 
bonheur et l'utile, Paris, La Découverte, 2001, p. 24. 
103 Ibid., p. 277. 
104 Christian Lazzeri, art. cit., p. 35. 
105 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. cit., p. 295. 



34 

favoris des moralistes, qui met à la fois en lumière la nature humaine corrompue et la 

fragilité du lien social, est celui du moi tyrannique: « le moi a deux qualités: il est injuste 

en soi, en ce qu'il se fait centre de tout; il est incommode aux autres, en ce qu'il les veut 

asservir: car chaque moi est l'ennemi et voudrait être le tyran de tous les autres l06 ». 

Puisque chacun ne cherche qu'à acquérir un pouvoir toujours plus grand sur ses 

semblables, comment envisager le lien social? Après Pascal qui prétend que tous les 

hommes se haïssent naturellement les uns les autres, Nicole fait du lien social un lien 

reposant sur la tromperie. Ainsi se plaît-il à imaginer l'état des choses si chacun disait 

réellement ce qu'il pense au lieu de jouer le jeu hypocrite de l'amitié et de la civilité: 

Ne vous imaginez pas, Monsieur, que je croye rien de ces louanges que je vous 
donne. J'ay pour vous tout le juste mépris que vous méritez, mais comme je scay 
que vous estes assez vain pour croire qu'on ait dans le cœur les sentimens d'estime 
que je vous témoigne, & que l'amour excessif que vous avez pour vous-même 
vous pourra disposer par là à me faire les graces que je souhaite, j'ay cru pour les 
obtenir devoir employer un moyen qui devroit attirer tout le contraire \07. 

Une telle franchise mettrait immédiatement fin à toute vie en société, car rien n'est si 

odieux à l'homme que de se faire rappeler sa misère par autrui. La Rochefoucauld, pour 

sa part, insiste sur le rôle de l'amour-propre et rendra ce dernier, à la suite de Nicole, 

incompatible avec celui d'autrui: « Chacun veut trouver son plaisir et ses avantages aux 

dépens des autres; on se préfère toujours à ceux avec qui on se propose de vivre, et on 

leur fait presque toujours sentir cette préférence; c'est ce qui trouble et qui détruit la 

société108 ». Ainsi la vanité des uns semble toujours faire obstacle à celle des autres. 

Toutefois, et malgré l'antipathie que chacun éprouve envers son prochain, un fait 

demeure: rien n'est plus nécessaire à l'homme que le lien social. En effet, le commerce 

avec les autres est crucial, ne serait-ce que pour entretenir cette image glorieuse que l'on 

\06 Blaise Pascal, op. cit., p. 1126-1127. 
107 Pierre Nicole, Essais de morale, tome 3, op. cit., p. 143-144. 
108 La Rochefoucauld, op cit., réflexion diverse II, p. 163. 



35 

se forme de soi, ce « vain fantôme» que l'on substitue à notre moi véritable. De cette 

façon, « nous désirons d'être aimés pour nous aimer encore davantage. L'amour des 

autres envers nous fait que nous nous jugeons plus dignes d'amour, & que notre idée se 

presente à nous d'une manière plus aimable109 ». Or, pour être admiré, il faut admirer en 

retour et, pour être loué, il faut louer, car on ne donne que pour obtenir. C'est ce que 

Nicole dépeint comme « la source & le fondement de tout le commerce qui se pratique 

entre les hommes 110 ». L'homme, s'il désire que ce commerce fonctionne, doit camoufler 

sa haine sous un dehors vertueux, inscrivant cette opération dans une vaste entreprise 

que Jean Starobinski désigne sous l'expression de « remède dans le mal ». L'Histoire 

raisonnée de la philosophie morale et politique pose à ce propos une question des plus 

pertinentes: puisque « la guérison des maladies est due à des remèdes fabriqués à partir 

des poisons, pourquoi n'en irait-il pas de même en ce qui concerne l'amour-propre et 

l'intérêt, avec cette particularité qu'ils peuvent être appelés à la guérison de leurs propres 

conséquences ?111» Bien qu'essentiellement corrompu dans ses effets individuels 

immédiats, l'intérêt ne peut-il pas entrer dans la composition d'un plus grand bien 

collectif? C'est encore ce sur quoi s'interroge Frédéric II. Après avoir déflni l'amour-

propre comme « ~e] gardien de notre conversation, W]artisan de notre bonheur, ~a] 

source intarissable de nos vices et de nos vertus [et] ~e] principe caché de toutes les 

actions humaines112 », il pose la question: « Qu'y a-t-il de plus beau et de plus admirable 

que de tirer, même d'un principe qui peut mener aux vices, la source du bien, du 

bonheur et de la félicité publique ?l13» Au cours de ce processus duquel résulte le lien 

social, Nicole et Esprit accordent un rôle prépondérant à la raison. Celle-ci aurait en effet 

109 Pierre Nicole, Essais de morale, Paris, Desprez, 1682, voL 2, p. 218. 
110 Pierre Nicole, Essais de morale, tome 3, op. cit., p. 158. 
111 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. cit., p. 278. 
112 Donné en exemple par Lazzeri, art. cit., p. 33. 
113 Idem. 



36 

pour fonction de persuader l'amour-propre « que la multiplicité des besoins ne peut être 

satisfaite par une contrainte exercée sur autrui qui se solderait nécessairement par un 

échec l14 ». Elle le persuade, autrement dit, « qu'il ne peut se réaliser par la tyrannie à 

l'égard des autres car il n'obtiendrait que le contraire de ce qu'il recherche en matière 

d'estime et de réputationl15 ». C'est cet amour-propre éclairé qui amène les hommes, 

chez Hobbes, à abandonner leurs velléités égoïstes et à entrer dans l'état de société, 

puisqu'en échange d'obéissance, il garantit paix et sécurité. Suivant cette perspective, 

c'est donc pour leur propre survie que les intérêts individuels se soumettent à l'intérêt 

collectif. C'est principalement la crainte de la mort, ainsi que le désir des choses 

nécessaires à une vie confortable, qui les poussent vers le contrat social. Si l'individu ne 

retirait aucun avantage à se lier avec ses semblables, il ne le ferait pas. C'est ce même 

amour-propre éclairé qui entraîne, chez Nicole, un échange de biens et de services dans 

lequel l'amour-propre de chacun se voit en partie satisfait: 

L'amour des hommes estant donc si necessaire pour nous soûtenir, nous sommes 
portez naturellement à le rechercher & à nous le procurer. Et comme nous 
sçavons par nostre propre experience que nous aimons ceux qui nous aiment; ou 
nous aimons ou nous feignons aussi d'aimer les autres, afin d'attirer leur affection. 
C'est le fondement de la civilité humaine, qui n'est qu'une espece de commerce 
d'amour-propre, dans lequel on tâche d'attirer l'amour des autres, en leur 
témoignant soy-même de l'affection11 6. 

Le lien social est donc à la fois fragile, en raison des fondements sur lesquels il est érigé, 

et fort, puisque tout le monde, pour contenter son amour-propre, s'évertue à le fortifier. 

Tous les besoins sont ainsi remplis, affirme Nicole, sans que la charité ne s'en mêle, de 

sorte que, « dans les états où elle Ua charité] n'a point d'entrée, parceque la vraye Religion 

en est bannie, on ne laisse pas de vivre avec autant de paix, de seureté, & de commodité, 

1I4 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. cit., p. 299. 
li S Idem. 
1I6 Pierre Nicole, Essais de morale, vol. 2, op. cit., p. 219-220. 



37 

que si l'on étoit dans une Republique de Saints11 7 ». Si l'intérieur est altéré, rien ne parait 

plus réglé et plus civil que l'extérieur. En imitant si bien la charité, l'amour-propre rend 

viable le lien social. La solution serait donc la suivante: si on ne peut apprendre aux 

hommes la charité, apprenons-leur à se servir correctement de leur amour-propre, afin 

qu'ils servent leurs véritables intérêts tout en servant ceux de la communauté. Ces 

échanges de civilités dépeints par Hobbes et Nicole reposent sur le principe voulant que 

« la passion la plus dominante, celle qui peut contrebalancer les autres, est à même 

d'utiliser la raison pour obtenir sa satisfaction 118 ». Il en sera relativement de même pour 

La Rochefoucauld, bien que celui-ci nie le rôle prépondérant octroyé à la raison. Pour le 

duc, le processus de sociabilité s'enracine dans la seule mécanique des contrepoids liant 

entre elles les passions. Ainsi la crainte, qui est à la base de la société chez Hobbes et 

Nicole, suffit-elle pour expliquer le lien social chez La Rochefoucauld: « La 

réconciliation avec nos ennemis n'est qu'un désir de rendre notre condition meilleure, 

une lassitude de la guerre, et une crainte de quelque mauvais événemene I9 ». C'est cette 

crainte qui amène les individus à pacifier leurs relations, tout en donnant une autre 

vocation à l'amour-propre. Sans renoncer à rechercher l'admiration des autres, il entre 

dans un commerce d'intérêt pacifique et dans lequel l'égoïsme est dissimulé. Les 

conséquences sont semblables à celles d'une victoire militaire qui « est produite par une 

infinité d'actions qui au lieu de l'avoir pour but regardent seulement les intérêts 

particuliers de ceux qui les font, puisque tous ceux qui composent une armée, allant à 

leur propre gloire et à leur élévation, procurent un bien si grand et si générall20 ». 

117 Pierre Nicole, Essais de morale, tome 3, op. cit., p. 158-159. 
11 8 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. cit., p. 299. 
11 9 La Rochefoucauld, op. cit., maxime 82, p. 57. 
120 La Rochefoucauld, maxime morale 232 de la première édition, cité par Alain Caillé, Christian Lazzeri, 
Michel Senellart, dir., op. cit., p. 301. 



38 

Le lien social relève par conséquent d'un paradoxe chez Hobbes et les moralistes. 

Si l'amour-propre et l'intérêt, qui de façon essentielle caractérisent l'homme, supposent 

au premier abord l'improbabilité de ce lien, ce même amour-propre et ce même intérêt 

permettent sa viabilité. L'esprit de communauté voulu par les utopistes est donc, certes, 

envisageable, mais il ne repose pas sur les mêmes fondements et ne possède par la même 

solidité. Les utopistes cherchent à abolir toute dichotomie entre le bonheur individuel et 

le bonheur collectif, assurant que, dans une société réellement bonne, un bonheur 

complet est atteint. Or, pour les auteurs dont il est ici question, ce bonheur suprême est 

inenvisageable, dans la mesure où le commerce entre les hommes n'est fait que de 

concessions. Si l'amour-propre trouve à se satisfaire (du moins aussi longtemps que 

l'homme continue de porter le masque de la vertu), il ne trouve à se satisfaire qu'en 

partie et de façon temporaire. Si l'homme est capable de créer l'illusion d'un lien social 

fort et inébranlable, ce dernier n'en demeure pas moins une illusion fondée sur 

l'hypocrisie et l'intérêt de l'homme, qui eux seuls sont inaltérables. Et pour le marquis de 

Mirabeau, point de doute: « la civilisation ne fait rien pour la société si elle ne lui donne 

le fond et la forme de la vertu121 ». L'apparence de vertu ne suffit point et c'est 

précisément ce manque de fond qui, pour les anti-utopistes, rendra l'utopie précaire. 

IV. L'impossible bonheur utopique 

Dans son avant-propos, l'Histoire raisonnée de la philosophie politique et morale pose 

d'emblée la question du bonheur comme étant intrinsèque à la condition humaine: « en 

matière de morale individuelle et collective, comme dans le champ du politique, c'est le 

121 Le marquis de Mirabeau, cité par Jean Starobinski, Le remède dans le mal: critique et légitimation de l'artifice à 
l'âge des Lumières, Paris, Gallimard, 1989, p. 20. 



39 

bonheur qui fait [ ... ] office d'étalon suprêmel22 ». Fait intéressant: cette assertion ne 

diffère guère de ce qu'affirmait déjà Épicure, trois siècles avant notre ère: « Le bonheur 

est la fin de la vie: c'est l'aveu secret du cœur humain; c'est le terme évident des actions 

mêmes qui en éloignentl23 ». Bien qu'éloignées sur le plan temporel, ces deux 

affirmations posent un problème qui est quant à lui intemporel: « Existe-t-il une 

évidence mieux et plus universellement partagée que celle-ci: nous aspirons tous à être 

heureux. Individuellement et collectivemene24 ». La question du bonheur fait partie de 

ces questions qui intéressent non seulement les philosophes, mais les individus de toutes 

époques et nationalités confondues. Rien, de ce fait, ne résume mieux l'ambition 

humaine que cette simple question: que dois-je faire pour être heureux? Dans tous les 

cas, la question du bonheur est intéressante en ce sens qu'elle complète celle de la 

conception anthropologique et du lien social. Comme l'observe R. Mauzi, « l'innovation 

du XVIII" siècle est d'enrichir ou d'aggraver la confusion traditionnelle depuis l'antiquité, 

entre la morale et la théorie du bonheur, d'un troisième terme : l'ordre social. Bonheur, 

morale et société désormais ne font qu'un125 ». Cette triple préoccupation est encore au 

cœur de l'utopie, car que recherche cette dernière, sinon le bonheur le plus complet pour 

ses citoyens? Que cherche-t-elle à atteindre, sinon un état de bonheur et de paix 

inaltérable au sem de la société? Le lien est d'autant plus évident que l'une des 

étymologies possibles du mot utopie est eu-topos, signifiant littéralement « lieu de 

bonheur». Il semble toutefois que la conception du bonheur que suppose l'utopie soit 

incompatible avec celle que proposent les moralistes, expliquant en partie la vogue 

122 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir. , op. cit., p. 7. 
123 Épicure, cité par Diderot, « Epicuréisme ou Epicurisme», dans Denis Diderot et Jean Le Rond 
d'Alembert, éd., Enryclopédie ou dictionnaire raisonné des m'mces, des arts et des métiers, etc., voL 5, p. 783, dans 
ARTFL Encyclopédie Project, Chicago, 2013, Robert Morrissey, éd., 
< http: //encyclopedie.uchicago.edu/ >. 
124 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir. , op. cit., p. 7. 
125 Robert Mauzi, cité par Raymond Trousson, « L'utopie en procès au siècle des Lumières», op. cit., p. 313. 



40 

qu'acquiert l'anti-utopie dès le début du XVIIIe siècle. Pour les utopistes, nous l'avons 

vu, l'objectif est la suppression de la dichotomie entre le bonheur individuel et le 

bonheur collectif. Ils considèrent également, et ce sont-là deux éléments majeurs que 

contesteront les moralistes, que l'utopie se rapporte à « [ ... ] la fin des temps, terme 

garant d'un ordre clos et immuable, où règne un bonheur inaltérable l26 » et que les 

hommes sont incapables de se lasser de ce bonheur qui les contraint à l'immobilisme. 

Chez Hobbes, par exemple, le bonheur individuel peut en apparence s'accorder 

avec le bonheur collectif (du moins aussi longtemps que l'homme retire un certain 

avantage de la vie en société), mais la dichotomie entre les deux subsiste, dans la mesure 

où il fait reposer la félicité dans « la perpétuation de notre conservation par l'acquisition 

renouvelée de tout ce qui y contribueI27 ». Si un jour venait où l'état de société ne 

remplirait plus cette condition, s'il en venait à faire obstacle à l'accumulation des biens et 

des pouvoirs qui fondent le bonheur personnel, il serait abandonné. Et en ce qui a trait à 

l'état de bonheur suprême et inaltérable tel que voulu par les utopistes, Hobbes en 

souligne le caractère chimérique : « [ ... ] en ce qui concerne une fin dernière, en quoi les 

philosophes de l'Antiquité ont placé la félicité, [ ... ] il n'y a rien de tel au monde, ni 

moyens d'y parvenir, pas plus qu'il n'y a de moyens de parvenir à l'utopie [ ... ]1 28». Une 

même vision des choses caractérisera la pensée d'Esprit, qui soumet le bonheur au 

pouvoir de l'imagination: « Qui ôteroit à l'homme tous les biens que luy fait son 

imagination, & ne luy laisseroit que ceux dont il jouit effectivement, le rendroit la plupart 

du temps miserable [ .... ] 129». Suivant un même ordre d'idées, Pascal confine la félicité 

réelle au seul royaume de Dieu, faisant de la vie terrestre une série de misères 

126 Roger-Michel Allemand, op. cit., p. 9. 
127 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. cit., p. 25. 
128 Ibid., p. 314. 
129 Jacques Esprit, op. cit., p. 180. 



41 

insurmontables. Il affirme de plus que ce que certains sont prompts à appeler 

« bonheur », « félicité» et « plaisir» lorsqu'ils font référence à la Cité des hommes est 

tout aussi fragile que le lien social, puisqu'il repose comme ce dernier sur quelque chose 

de faux et de temporaire; il repose, nous l'avons vu, sur un enchainement de 

divertissements, de tentatives destinées à s'oublier et à fuir la vérité. Sitôt que le 

divertissement prend fin, le « bonheur» fait place au malheur, la joie à la tristesse, le 

plaisir à l'ennui. Nicole, en bon moraliste augustinien, fait à son tour de notre propre moi 

l'obstacle ultime à ce bonheur. Notre malheur réside en effet, comme il en a été question 

plus haut, dans le paradoxe de la connaissance de soi : pour être heureux, l'homme doit 

apprendre à se connaître. Or, lui-même place son bonheur dans l'ignorance de soi, car 

lorsqu'il cherche à approfondir la connaissance qu'il a de sa personne, il se retrouve vis-

à-vis un amas de misères qui l'effraient et l'amènent à renoncer à cette entreprise. 

Chercher à se connaître, c'est se « faire violence l30 ». Dès lors, rien ne va davantage à 

l'encontre du principe d'auto conservation que Nicole caractérise, à la suite de Hobbes, 

comme le moteur de toute action humaine. Ainsi, si la connaissance de soi renvoie au 

bonheur, le bonheur absolu est impossible dans la mesure où la connaissance de soi 

absolue l'est également. Geneviève Thiroux d'Arconville reprendra ce thème 

éminemment augustinien qui consiste à faire de l'homme l'artisan de son propre 

malheur : 

Quelqu'un qui se rappellerait tous les événements qui lui sont arrivés, et qui en 
formerait un tableau, qui les lui représenterait, ne pourrait y jetter les yeux qu'avec 
douleur, sans doute, et s'il le partageoit ensuite en deux tomes, inscrivant sur l'un 
les maladies, les accidents et les chagrins, et sur l'autre, les instans heureux, de 
plaisir, même d'un état calme, où il n'avait aucun sujet de se plaindre, 
phisiquement ni moralement, faisant ensuite la soustraction de cette dernière 
addition, au bas de la première, cette règle d 'arithmétique, l'affligerait d'autant plus 

130 Pierre N icole, Essais de morale, tome 3, op. cit., p. 9. 



qu'il ne pourrait se dissimuler, qu'il a été souvent l'instrument de la plus grande 
partie de ses infortunes, ce qui augmenterait encore ses regrets 131. 

42 

Notre malheur résulte donc principalement, pour les moralistes, de notre aveuglement 

sur nous-mêmes et sur les autres. 

Dans le prolongement de cette question, Hobbes, Pascal et La Rochefoucauld 

font résulter le malheur de l'inconstance et de l'insatisfaction intrinsèques à l'homme. 

Pour le philosophe anglais, par exemple, 

quand un homme a atteint le degré suprême dans une discipline ou dans une 
forme de pouvoir, son désir lui enjoint de poursuivre ailleurs sa quête indéfinie de 
puissance: les prétentions artistiques de Néron sont là pour nous rappeler que le 
succès en politique ne signifie pas la fin de tout désir, le bonheur humain résidant 
moins dans la possession ferme d'un bien unique que dans la capacité à toujours 
désirer un bien nouveau132. 

Dans cette optique, le bonheur serait, suivant l'expression de Mme de Puisieux,« une 

boule après laquelle nous courons tant qu'elle roule et que nous poussons du pied quand 

elle s'arrêtel33 ». Boileau poursuit en ces mots ce portrait de la versatilité humaine: 

Voilà l'Homme en effet. Il va du blanc au noir. 
Il condamne au matin ses sentÎmens du soir. 
Importun à tout autre, à soi-même incommode, 
Il change à tous momens d'esprit comme de mode [ ... ]1 34. 

La Rochefoucauld complète quant à lui en affirmant qu'« outre les changements qUl 

viennent des causes étrangères, il yen a une infinité qui naissent de lui Whomme], et de 

son propre fonds; il est inconstant d'inconstance, de légèreté, d'amour, de nouveauté, de 

lassitude et de dégoût [ ... ]135 ». Or, nous l'avons vu avec Pascal, ce mouvement perpétuel 

qui est naturel à l'homme et qui prend la forme d'une éternelle insatisfaction place le 

131 Marie-Geneviève-Charlotte Thiroux d'Arconville, « Sur la vieillesse et la mort », dans Pensées, réflexions et 
anecdotes, Ottawa, Bibliothèque de l'Université d'Ottawa, Archives et collections spéciales, collection 
Charles-Le Blanc, PQ 2067 .T28 A6 1800, 12 voL ms., voL 2, p. 163-165. 
132 .Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir. , op. cit., p. 316. 
133 Mme de Puisieux, citée par Robert Mauzi, op. cit., p. 85. 
134 Boileau, op. cit. , p. 42. 
135 La Rochefoucauld, op. cit., maxime 1 des maximes supprimées après la première édition, p. 131. 



43 

véritable bonheur hors d'atteinte. Contrairement à ce que suppose l'utopie, « people [do] 

get tired of happiness». Tout porte l'individu au mouvement et si l'immobilisme voulu 

par l'utopie ne peut être atteint, le bonheur utopique ne peut l'être également. 

v. L'échec de la raison dominante 

Alors qu'à l'image de Descartes, bon nombre de philosophes modernes miseront 

sur la raison pour soustraire l'homme à sa condition animale et lui redonner sa toute-

puissance, d'autres minimiseront, voire contesteront, ce rôle qui lui est accordé. C'est le 

cas des auteurs rattachés au pessimisme anthropologique, pour qui la raison humaine ne 

possède pas la capacité d'établir la vérité dans l'absolu. C'est notamment ce qui explique 

l'importance que revêt chez eux le parallèle animalier, puisque minorer le rôle de la 

raison qui, suivant Descartes, serait le propre de l'homme, tend à réintroduire ce dernier 

au sein du règne animal. Ce processus qui caractérise l'œuvre de Hobbes et de certains 

moralistes va ainsi à l'encontre de l'une des règles fondamentales de l'utopie, à savoir que 

« l'homme est un être rationnel et peut travailler à le devenir davantage l36 ». 

Hobbes, qui, peut-être plus que tout autre, animalise l'homme, minimise le rôle 

de la raison en lui retirant le caractère inné que certains cherchent à lui attribuer. Ainsi 

soutiendra-t-il qu'elle ne naît pas avec l'homme comme la sensation et le souvenir et 

qu'elle ne s'acquiert pas seulement par l'expérience, comme c'est le cas de la prudence. 

Pour lui, la raison relèverait plutôt de l'industrie: 

Les enfants [ ... ] ne sont doués d'aucune raison avant d'avoir acquis l'usage de la 
parole; mais on les appelle des créatures raisonnables à cause de la possibilité qui 
apparaît chez eux d'avoir l'usage de la raison dans l'avenir. E t la plupart des 

136 Voir supra, note 46. 



hommes, encore qu'ils aient assez d'usage du raisonnement pour faire quelques 
pas dans ce domaine (pour ce qui est, par exemple, de manier les nombres jusqu'à 
un certain point), n'en font guère d'usage dans la vie courante [ .. . ] 137. 

44 

Hobbes rejette le caractère inné de la raison: celle-ci n'est que possibilité. Elle n'est pas 

intrinsèque à la nature humaine et tout homme n'est pas apte à en faire usage. Hobbes 

souscrirait par conséquent à cette distinction établie par Swift dans sa correspondance 

entre deux expressions servant à définir l'homme, soit animal rationale et rationis capax138
• 

Alors que la première expression suppose que la raison est innée en l'homme et que, ce 

faisant, il est en mesure d'en faire usage comme bon lui semble, la seconde suggère 

plutôt que l'homme est un être capable de raison139
. Cette définition n'implique aucun 

innéisme et n'en fait pas une disposition inconditionnelle en l'homme, réfutant ainsi la 

thèse de Descartes. C'est à cette position qu'adhérera Swift dans ses VlD'ages, dans 

lesquels il s'évertuera à montrer que l'homme, de tous les animaux, est celui qui possède 

le moins la raison en partage. Pascal, quant à lui, met à mal la raison en réduisant 

l'importance de son pouvoir d'action et en privilégiant davantage le sentiment religieux. 

De ce fait, s'il y a un rôle à accorder à la raison, c'est celui de tenir l'homme 

« dans l'incertitude et dans un perpétuel balancementl40 »; « elle le déçoit par ses 

sophismes, [ ... ] l'abandonne là où elle lui serait le plus nécessaire et ne lui dit rien qu'il 

lui importerait le plus de savoirl41 ». Ainsi ne lui permet-elle pas d'accéder aux hautes 

vérités, qui sont systématiquement placées hors de sa portée. Et si la raison se trouve 

137 Thomas Hobbes, op. cit., p. 43. 
138 Dans une lettre adressée à .Alexander Pope, datant du 29 septembre 1725; Jonathan Swift, 
Correspondence, Harold Williams, éd., Oxford, Clarendon Press, voL 3, 1963, p. 104. 
139 Cette distinction n'est toutefois pas nouvelle, puisqu'on la retrouvait déjà chez Sénèque, qui, prompt à 
exposer les travers de l'humanité, ne pouvait faire fi d'un potentiel parallèle entre l'homme et l'animal: « tu 
peux mettre sur Oe] même plan les hommes que leur esprit obtus et leur ignorance d'eux-mêmes ravalent 
au rang de bétail ou d'êtres inanimés. Il n'y a pas de différence entre les uns et les autres, puisqu'en ceux-ci 
la raison est absente et en ceux-là elle est faussée, et adroite seulement à leur faire du tort et à les 
pervertir» ; Sénèque, La vie heureuse - La brièveté de la vie, Paris, Arléa, 1989, p. 26. 
140 Gonzague Truc, op. cit., p. 199. 
141 Idem. 



45 

dans une telle incapacité à guider l'homme, c'est du fait de l'imagination, qui serait la 

véritable faculté dominante. Vis-à-vis de l'imagination, la raison perd son pouvoir 

d'action et se révèle « incapable de construire quoi que ce soit de solide142 ». Outre 

l'imagination, le sentiment tend encore à mettre en échec la raison humaine. Si Pascal 

privilégie le sentiment au détriment de cette dernière dans le cheminement vers la vérité, 

c'est parce que « c'est Uui] qui est premier et la raison, si l'on peut dire, ne fait que le 

justifier ou l'expliciter; les données mêmes de la raison ou ses conclusions, ne sont 

valables et agissantes qu'adoptées par le sentiment [ ... f 3 ». Pour Pascal, « le mouvement 

de la grâce est un mouvement du cœurl44 » et, alors que « la raison enchaîne; le 

sentiment délie145 ». Le cœur est donc l'instance de connaissance par excellence. C'est lui 

qui permet à l'homme d'accéder à la vérité, lui qui lui permet de sentir Dieul46
• 

Comme Pascal, Nicole abaisse la raison au rang de ces puissances trompeuses qui 

obscurcissent l'esprit humain. Toutefois, ce sont pour lui les passions qui, dans un 

premier temps, doivent faire l'objet d'une condamnation: 

Il n'y a personne qui ne demeure d'accord, que la raison nous est donnée pour 
nous servir de guide dans la vie, pour nous faire discerner les biens & les maux, & 
pour nous regler dans nos désirs & dans nos actions. Mais combien y en a-t-il peu 
qui l'emploient à cet usage, & qui vivent [ ... ] selon leur propre raison, tout 
aveugle & toute corrompue qu'elle est? Nous flottons dans la mer de ce monde 
au gré de nos passions, qui nous emportent [ ... ] comme un vaisseau sans voile & 
sans pilote: & ce n'est pas la raison qui se sert des passions, mais ce sont les 
passions qui se servent de la raison pour arriver à leur fin147. 

1~2 Philippe Sellier, Port-Rqyal et la littérature: Pascal, Paris, Honoré Champion, 1999, p. 254. 
1~3 Gonzague Truc., op. cit., p. 195. 
144 Idem. 
145 Idem. 
146 Cette valorisation du cœur et du sentiment trouvera un écho dans l'œuvre des anti-utopistes, qui 
soumettront la raison dominante à une critique sévère: cette dernière, lorsque portée à son paroxysme, 
assujettit le fond et la forme de la cité utopique à une froideur mathématique qui n'autorise aucune forme 
de sentimentalisme. 
1~7 Pierre Nicole, Essais de morale, tome 1, op. cit., p. 49-50. 



46 

Loin de seconder l'homme dans la lutte qui l'oppose à son amour-propre, la raison s'y 

soumet plutôt, rendant vaine toute forme de combat. Dans un même ordre d'idées, 

Esprit affirme que, malgré toute son industrie, « la raison [ ... ] ne sauroit détruire une 

passion qui s'est enracinée dans le cœur de l'homme, ni par le secours d'aucun âge, ni par 

la force d'aucun exemple, ni par la crainte d'aucun malheur [ .. . t 8 ». Avec Nicole et 

Esprit, on assiste au triomphe des passions et à l'abdication de la raison. Ils soutiennent 

une position qui sera l'exact opposé de celle qu'adopteront, au XVIIIe siècle, des auteurs 

comme Condorcet, pour qui l'esprit humain possède une capacité de progrès infinie. Si 

cette dernière position sera également celle des utopistes, ce sera, nous le verrons, celle 

que chercheront à leur tour à contester les anti-utopistes. 

La critique de l'utopie, dont les contours sont encore flous au XVIre siècle, se 

précise au cours du siècle suivant, avec des auteurs comme Voltaire. Dans son Candide, le 

philosophe est catégorique: rien de si chimérique que le « wathever is is right» d'Alexander 

Pope et de Leibniz, rien de si utopique qu'un « tout va pour le mieux dans le meilleur des 

mondes possibles ». Pour combattre cette illusion, pour révéler le caractère « hérétique» 

de cet optimisme leibnizien (de cet optimisme qui, de façon plus générale, caractérise 

tout projet à caractère utopique), Voltaire aura recours aux mêmes armes que celles 

employées par Swift et Desfontaines dans leurs récits, soit celles de l'ironie et de la satire. 

Rien, dès lors, ne se révélera plus efficace que ces dernières dans la lutte que mèneront 

les héritiers du pessimisme anthropologique contre la nature humaine et la société qu'elle 

modèle à son image. Rien ne se révélera plus efficace dans la lutte contre l'optimisme 

utopique. 

148 Jacques Esprit, « Préface », op. cit. 



CHAPITRE II 

Les Voyages de GuDiver 

C'est notamment parce qu'il fut témoin de l'oppression anglaise exercée sur 

l'Irlande (oppression contre laquelle il s'insurge dans ses écrits pamphlétaires et 

satiriques) que Jonathan Swift se fait l'un des critiques les plus virulents de la nature 

humaine. Allant plus loin que ses prédécesseurs et brandissant les armes de l'ironie et de 

l'humour noir, il considère comme profondément antinomiques l'idée même d'humanité 

et l'aspiration utopique. Bien que les Vtryages de Gulliver (et ce sera encore le cas du 

N ouveau Gulliver) ne relèvent pas entièrement du genre utopique O'utopie et l'anti-utopie y 

adoptent plutôt la forme qu'elles revêtaient généralement à l'époque, soit celle de brefs 

récits imbriqués dans de plus grands), le livre demeure l'un des plus emblématiques du 

pessimisme anthropologique. En effet, bien qu'entretenant une illusion positive en ce 

qu'il adopte, comme l'utopie, la forme d'un récit de voyage mettant en scène un héros 

marqué par le goût de l'aventure et une insatiable soif de connaissances, il est surtout 

empreint d'une connotation négative héritée du siècle précédent, notamment en ce qui a 

trait à la figure de l'homme, que Swift, de son propre aveu, pervertit et humilie dans le 

but de choquer ses semblables : « la fin principale que je me propose dans toutes mes 



48 

œuvres est de meurtrir les hommes plutôt que de les amuser149 ». De ce fait, les V qyages 

choquèrent presque autant qu'ils charmèrent, et si la duchesse de Marlborough salue son 

caractère inStructifl50, Lord Bolingbroke en condamne la « visée diabolique »151. Un 

auteur anonyme, que l'on sait toutefois membre du clergé, réprouve pour sa part le 

caractère abject de l'œuvre, de même que le fait qu'aucun, fut-il représentant de l'autorité 

royale, ne soit épargné par la plume acerbe de l'auteur : 

[ ... ] a Man grows sick at the shocking things inserted there ; his Gorge rises ; he is 
not able to conceal his Resentment ; and closes the Book with Detestation [ ... ] 
He [the author] spares neither Age nor Sex, neither the Living or the Dead ; 
neither the Rich, the Great, or the Good ; the best of Characters is no Fence, the 
Innocent are the least secure ; even his Majesty's Person is not sacred, the Royal 
Blood affords no Protection here ; he equaily endeavours to bring into Contempt 
with the People, his Majesty, the Royal Family, and the Ministry152. 

Il ne faut donc pas s'y méprendre: dans la lutte qui oppose l'optimisme au pessimisme 

chez le satiriste anglais, le second l'emporte aisément. C'est dans cette optique que la 

majorité de son œuvre s'accorde avec la pensée de saint Augustin et de ceux qui s'en 

réclament: comme chez ces derniers, l'homme demeure profondément corrompu, ce qui 

entraîne l'improbable réalisation d'une quelconque cité idéale153. 

149 « the chief end 1 propose to my self in ail my labors is to vex the world rather then divert it » 
(traduction française de Jacques Pons, dans Jonathan Swift, V qyages de Gul/iver, op. cit., p. 340, note 1.) ; 
Jonathan Swift, Com spondence, op. cit., p. 103. 
150 Dans une lettre du 17 novembre 1726 adressée à Swift, John Gay informe ce dernier des réactions de 
lecture qu'il a suscitées: « The Duchess Dowager of Marlborough is in raptures at it ; she says she can 
dream of nothing else since she read it ; she declares, that she hath now found out, that her whole life hath 
been lost in caressing the worst part of mankind, and treating the best as her foes ; and that if she knew 
Gulliver, tho' he had been the worst enemy she ever had, she would give up ail her present acquaintance 
for his friendship. »; Kathleen Williams, éd. , Jonathan Swift: The Critical Heritage, Londres, Routledge, 1995, 
p.63. 
151 Dans la même lettre que la précédente : « Your Lord [Bolingbroke] is the person who least approves it, 
blaming it as a design of evil consequence [ .. . ] » ; ibid, p. 62. 
152 Ibid, p. 67-69. 
153 Le lien entre Swift et les moralistes est d'autant plus légitime que, pour la rédaction de ses Verses on the 
Death of Dr. Swift (sa propre nécrologie), le satiriste anglais s'inspire de la maxime du duc de La 
Rochefoucauld suivant laquelle « dans l'adversité de nos meilleurs amis, nous trouvons toujours quelque 
chose qui ne nous déplaît pas ». Après avoir traduit la maxime (<< In ail dis tresses of our friends / we fÏrst 
consult our private ends »), il s'emploie à l'exemplifier en soulignant le caractère jaloux et envieux de la 
nature humaine, caractère qui rend nécessairement houleux tout rapport social : «We ail behold with 
envious eyes / Our equals rais'd above our size. / Who would not at a crowded show / Stand high 



49 

1. Gulliver et le pessimisme anthropologique 

La place qu'occupent les Vtij'ages au sein de notre corpus se justifie aisément par 

le désenchantement qu'inspire à Gulliver la nature humaine. Plus le narrateur progresse 

dans son périple, plus la désillusion est grande vis-à-vis de ses semblables. D'abord muni 

d'une foi inébranlable en l'humanité (comme le sont d'ailleurs tous les utopistes et 

idéalistes de l'époque), les sociétés auxquelles il sera confronté, qu'elles relèvent d'une 

perfection utopique qui n'admet aucun parallèle avec la Cité des hommes ou, au 

contraire, d'un cauchemar anti-utopique qui autorise toute comparaison, seront chargées 

de démentir ses prétentions. De Lilliput à la terre des chevaux, Gulliver fait l'expérience 

d'un monde qui l'amène à reconsidérer l'amour qu'il porte à ses semblables. À la fin du 

récit, le doute n'est plus permis: la Cité des hommes, reflet de la Cité des Yahoos, est 

inaltérable dans sa monstruosité. 

Dans la première partie du livre, c'est principalement la figure du dirigeant qui est 

mise à mal, contredisant l'une des règles fondamentales de l'utopie voulant qu' « il existe 

des hommes en mesure de diriger de façon juste, ou du moins des hommes peuvent être 

choisis et entraînés dans l'optique d'un gouvernement justeI54 ». Rappelons à ce propos 

qu'en Utopie, « la tyrannie est un danger qui peut être éliminé grâce à l'éducation, une 

sélection sage, une discipline ascétique ou grâce au principe des freins et contrepoids 155 ». 

himself, keep others low? 1 l love my friend as weil as you 1 But would not have him stop my 
view. 1 Then let him have the lùgher post: 1 l ask but for an Inch at most». Après avoir ainsi décrié les 
rapports qu'un homme entretient avec son prochain, il se plaît à imaginer la réaction de ses proches (et 
moins proches) à l'annonce de sa mort: « The rest will give a Shrug and cry 1 l'm sorry, but we ail must 
dye. 1 Indifference clad in Wisdom's Guise 1 AlI Fortitude of Mind supplies: 1 For how can stony Bowels 
melt l In those who never Pity felt». Jack Lynch, éd., Verses on the Death of Doctor Swift [1739], dans Jack 
Lynch, Site personnel, < http://andromeda.rutgers.edu/ -jlynch/ Texts/ verses.html#15 > (page consultée le 
23 mars 2015). 
154 Voir supra, note 48. 
155 Voir supra, note 49. 



50 

Or, pour Swift, héritier d'une pensée s'apparentant à celle de Nicole et de La 

Rochefoucauld, la tyrannie est une disposition indéracinable en l'homme: ni l'éducation, 

ni un quelconque ascétisme ne peuvent en extraire les racines. Ainsi, si l'empereur de 

Lilliput paraît d'abord relever d'une certaine perfection utopique (le narrateur ne peut 

s'empêcher d'admirer son physique et ses gestes empreints de majesté), ses actions 

révèlent le contraire, laissant entendre que l'homme ne peut, malgré la volonté qui 

l'anime, gouverner de façon juste et honnête de façon permanente. Comme tout homme, 

le dirigeant est en proie à des passions qui l'entraînent, tôt ou tard, sur la voie de la 

corruption. Il n'y a en effet rien d'utopique dans la figure d'un empereur qui cherche à se 

faire maître du monde et qui qualifie d'« indulgence156 », de « grande faveur l 57 » et de 

« grande générositél 58 » le fait de faire perdre la vue et de faire mourir d'inanition un 

innocent envers lequel il a développé une certaine antipathie afin de s'en débarrasser, 

tout en masquant le caractère injuste du geste posé. Toutefois, cette apparence de vertu 

ne trompe pas toujours et de ce fait, « rien ne terrifiait tant la population que ces 

panégyriques de la clémence royale, car on avait remarqué que de tels éloges étaient 

d'autant plus outrés que la sentence était plus inhumaine et la victime plus innocentel59 ». 

Ainsi Gulliver constate-t-il, au rebours d'un relativisme anthropologique tel que défendu 

par Montaigne et autres sceptiques, que les princes sont partout les mêmes, tous 

prisonniers des chaînes de l'amour-propre, de l'orgueil et de l'ambition: 

J'avais, il est vrai, lu et entendu bien des choses sur les caprices des grands princes 
et de leurs ministres - mais j'étais loin d'imaginer qu'ils puissent avoir des 
conséquences si terribles dans un pays si lointain, et gouverné, me semblait-il, 
selon d'autres principes que les États d'Europe I60. 

156 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cil., p. 101. 
157 Idem. 
158 Ibid., p. 106. 
159 Ibid., p. 101. 
160 Ibid., p. 94. 



51 

Gulliver fera de nouveau l'expérience d'une telle tyrannie dans la troisième partie du 

livre, dans laquelle le Roi de Laputa exerce un contrôle absolu et despotique sur le 

royaume de Balnibarbi161
• De fait, 

si une ville entre en rébellion ou se mutine, si elle est le lieu de graves désordres ou 
refuse de payer l'impôt, le Roi dispose de deux moyens pour la réduire à 
l'obéissance; le premier, qui est le plus doux, consiste à laisser l'île planer comme 
un milan au-dessus de la ville et de sa banlieue, il peut ainsi la priver de soleil et de 
pluie et condamner les habitants à la misère et à la maladie. Il peut même, pour 
des fautes plus graves, accabler ceux-ci de grosses pierres dont ils ne peuvent se 
défendre qu'en fuyant dans les caves ou les grottes, mais laissant mettre en pièces 
les toits de leurs maisons. Si la révolte fait long feu, ou si l'insurrection générale 
menace, le Roi emploie alors le dernier remède ; il laisse tomber verticalement l'île 
sur la tête des récalcitrants, et plus rien ne reste ni des hommes ni des maisons l62• 

C'est ce désir profondément ancré en l'homme de tout soumettre à sa volonté (désir qui, 

comme l'a bien explicité Hobbes, ne cesse qu'à la mort), et qui se traduit ici par la 

tyrannie sans bornes qu'une cité est à même d'exercer sur une autre, que déplore Swift. 

Rien de plus condamnable, car rien de plus négatif dans ses effets: le peuple de 

Balnibarbi erre dans les rues de la ville, vêtu de haillons et affichant un air farouche. Et 

l'état de ses maisons, pratiquement toutes délabrées et en ruines, laisse envisager une 

misère perpétuelle. Cette critique de la figure du dirigeant, qui parcourt la totalité de 

l'œuvre, emprunte également au topos du mundus inversus. En pervertissant les principales 

qualités liées à cette figure, Swift permet de mieux souligner les nombreux aspects 

négatifs qui la composent. Ainsi Gulliver apprend-il, en visitant l'Institut des Sciences 

politiques de l'île de Balnibarbi, que les « malheureux163 » qui y travaillent 

s'étaient mis dans la tête de convaincre les rois qu'un favori devait être choisi pour 
sa sagesse, sa capacité, sa vertu; que les ministres devaient apprendre à se soucier 
du Bien public; qu'on devait récompenser le mérite, les grands talents, les 
éminents services; qu'un prince devait reconnaître son véritable intérêt, lequel 
n'est jamais différent de l'intérêt du peuple; qu'il fallait mettre à un poste la 

161 La troisième partie du livre cherche à rendre compte et à condamner l'oppression anglaise exercée sur 
l'Irlande à l'époque de Swift. 
162 Jonathan Swift, VlZ}'ages de Gulliver, op. cit., p. 228-229. 
163 Ibid., p. 249. 



personne qualifiée pour le tenir; plus une quantité d'autres balivernes qu'aucune 
cervelle humaine n'avait jamais conçues 1<H. 

52 

Cette critique, qui repose sur une inversion des valeurs, a pour effet de mettre en relief 

les faiblesses inhérentes au gouvernement européen: qualifier de « malheureux» des 

hommes œuvrant pour le bien de la société, aspiration assimilée à des « balivernes », c'est 

admettre le mal qui la gouverne réellement et qui a désormais force d'habitude. Tenter de 

redresser la politique européenne et de la ramener sur la voie de la vertu relève désormais 

de l'illusion. Finalement, la critique du dirigeant passe par la voie de l'absurde, l'une des 

armes favorites de Swift dans sa lutte contre le pompeux despotisme des personnages de 

haut rang. Ainsi ironise-t-il d'ailleurs sur son séjour à la cour de Luggnagg, où le roi 

impose à ses visiteurs de lécher le sol jusqu'à son trône: 

Mais, eu égard à ma qualité d'étranger, on avait balayé avec tant de soin que je 
n'avalai pas trop de poussière. Ceci était cependant une faveur exceptionnelle, 
qu'on accordait aux seules personnes de haut rang, lorsqu'elles demandent 
audience. On allait même, quand la personne introduite avait des ennemis à la 
Cour, jusqu'à rajouter de la poussière sur le plancherl6s . 

Le texte fait mention d'un seigneur qui avait avalé tellement de poussière qu'il fut 

incapable d'articuler mot devant le roi, précisant que cracher ou s'essuyer la bouche est 

considéré comme un crime capital. Et lorsque le roi souhaite se débarrasser d'une 

personne, il n'a guère qu'à répandre sur le sol de la poudre empoisonnée. Rien de si 

condamnable, en somme, que cette figure du dirigeant dont certains ingénus ne cessent 

de vanter les vertus. Et sans la présence d'un roi profondément vertueux prêt à faire de 

son intérêt personnelle reflet de l'intérêt public, point d'utopie possible. 

Si le personnage du dirigeant est l'un des plus critiqués chez Swift, il ne faut pas 

oublier que c'est l'humanité même que l'auteur vise dans son œuvre. Cherchant à rendre 

1 6~ Idem. 
165 Ibid., p. 271. 



53 

compte de sa véritable nature, il s'amuse à la pervertir et à la VlCler, en mettant 

notamment l'accent sur sa laideur physique et morale. Pour ce qui est de cette dernière, 

les exemples abondent, et l'un des extraits les plus saisissants à cet égard demeure le 

débat qui divise certains penseurs sur l'île de Balnibarbi et qui consiste à trouver une 

solution pour faire rentrer de l'argent dans les coffres de l'État. Gulliver résume la 

discussion en ces termes : 

Le premier affirmait que la méthode la plus jus te serait de taxer les vices et les 
sottises de chaque individu, en laissant à un jury de voisins le soin de fixer 
loyalement le montant de la taxe. Mais l'autre était d'une opinion exactement 
contraire; il voulait taxer les qualités physiques et morales dont chaque homme 
était le plus fier, et on aurait d'autant plus à payer que l'on s'estimerait plus haut; 
ainsi, le montant de l'impôt serait établi par le contribuable lui-même [ . . . ] Quant à 
l'honneur, la justice, la raison et le savoir, ils seraient entièrement libres de taxes, 
car ce sont des vertus d'une espèce si singulières que les hommes ne consentent ni 
à les reconnaître chez leur prochain, ni à les estimer en eux-mêmes [ ... ] [Et] on ne 
taxerait pas la fidélité conjugale, ni la chasteté, ni le bon sens, ni le bon caractère, 
car les rentrées ne couvriraient pas les frais de perception l66. 

L'homme peint par Swift est celui des moralistes classiques : s'aveuglant sur son moi rée~ 

il s'estime pourvu des qualités les plus louables et dépourvu des travers les plus dignes de 

reproches. Ainsi n'aperçoit-il que grandeur en lui-même et que bassesse en son prochain. 

Rien de plus lucratif, donc, que de taxer les qualités dont il se croit doté. Et pour ce qui 

est de la laideur physique, notons qu'elle entretient un rapport métonymique avec la 

morale: la première est le reflet de la seconde, profondément dégénérée. Le voyage à 

Brobdingnag, où le narrateur entre en relation avec un peuple de géants, sert de prétexte 

au développement de cette idée. C'est sur cette île que le héros réalise, suivant la théorie 

du relativisme, que ce qui semble admirable vu de loin se révèle autre vu de près. Voici 

d'ailleurs la réflexion qui l'anime, après que son regard se soit posé sur le sein géant d'une 

paysanne: « Ceci me fit méditer sur les jolies peaux de nos dames anglaises, dont toute la 

beauté vient de ce qu'elles sont à notre échelle, et que leurs défauts ne peuvent être 

166 Ibid., p. 252-253. 



54 

perçus qu'à travers des verres grossissants; l'expérience prouve alors que le teint le plus 

lisse et le plus blanc apparaît grossier, rugueux et d'une vilaine couleurl67 ». Ainsi les 

Vtryages, selon l'hypothèse de Jacques Pons, permettent-ils à Swift de développer l'une de 

ses idées philosophiques favorites, soit celle de la « nécessité où nous sommes d'être 

trompés par nos sens pour percevoir quelque chose de beau dans l'univers 168 ». Si par 

hasard, et suivant la logique pascalienne des puissances trompeuses, nous percevons 

quelque chose d'admirable en l'homme, c'est que nos sens se sont joués de nous. Servant 

un même objectif d'avilissement physique et moral, le voyage sur l'île de Glubbdubdrib 

traite du thème de la dégénérescence de l'homme à la faveur d'un parallèle entre les 

Anciens et les Modernes. Sur cette île, le roi possède le pouvoir de ramener les morts à la 

vie l'espace d'un certain temps. Permettant à Gulliver d'interroger les personnalités de 

son choix, ce dernier note que l'avantage va aux Anciens. Alors qu'il s'émerveille devant 

les grands noms de l'Antiquité que sont Homère, Alexandre et Brutus, il déplore la 

corruption qui est à même de caractériser à elle seule l'histoire moderne. Ainsi réalise-t-il 

l'altération physique qui accompagna l'évolution de l'homme: « les tailles [d'aujourd'hui] 

étaient moins hautes, les nerfs moins vifs, les muscles et les tendons moins fermes, les 

couleurs du visage moins saines; et les chairs paraissaient flasques et corrompues l69 ». Il 

constate donc rapidement, suivant une conception du temps dominée par l'idée de 

décadence, l'infériorité de ses semblables par rapport à ceux des temps jadis: « Je ne pus 

sans un serrement de cœur comparer les vivants et les morts, ni me dire que toutes ces 

belles vertus d'autrefois étaient maintenant prostituées [ ... ] 170 ». Et lorsqu'il est mis au 

fait des véritables motifs ayant régi toutes les grandes actions humaines (et que l'on 

167 Ibid., p. 127. 
168 Ibid., p. 127, note 1. 
169 Ibid., p. 268. 
170 Idem. 



55 

regroupe à tort sous la bannière du progrès), il estime que le parjure, l'oppression, la 

corruption et la fraude ne sont pas des faiblesses aussi condamnables qu'il le croyait. La 

critique que comporte le passage de Gulliver sur ces îles est à peine voilée: 

profondément corrompu du fait de son amour-propre, il ne reste rien de louable en 

l'homme moderne. Qui plus est, la pente descendante sur laquelle il est irrémédiablement 

engagé l'empêche de prétendre à la dynamique de perfectibilité telle que mise de l'avant 

par l'utopie positive. 

Dans une même optique d'avilissement destiné à « faire sentir la vanité des 

grandeurs humaines l 7 1 », Swift développe une certaine obsession pour les excréments et 

pour tout besoin naturel ayant pour effet de rabaisser l'homme au rang de la bête. Cette 

« animalisation », qui tenait, nous l'avons vu, une place privilégiée dans l'œuvre de 

Hobbes et des moralistes classiques, se présente dans les V qyages comme une arme de 

choix, car rien ne déprécie tant l'homme que ce parallèle qui l'oblige à descendre de son 

piédestal. Ainsi Swift, comme ses prédécesseurs, affiche-t-il une conception purement 

naturelle de l'homme, ce dernier n'étant qu'un animal parmi les autres. Et pour le 

dépouiller de sa soi-disant grandeur morale, il n'a guère qu'à montrer comment il est mu 

par les mêmes considérations que le reste du règne animal. C'est de cette façon qu'à 

Lilliput, les besoins naturels de Gulliver l'amènent à négliger les règles qui régissent toute 

vie de cour: 

Je commençais à sentir les tortures de la faim, car j'avais mangé pour la dernière 
fois plusieurs heures avant de quitter le navire, et j'étais tellement harcelé par cette 
exigence de la nature, que je ne pus m'abstenir de traduire mon impatience 
(enfreignant peut-être ainsi les règles de la stricte civilité)172. 

171 Desfontaines, « Préface du traducteur, mise à la tête de l'édition de 1728 », op. cit., p. xxiv. 
172 Jonathan Swift, Vl9'ages de Gulliver, op. cit., p. 39-40. 



56 

Pour Swift, point de doute: l'homme réel est fort éloigné de cet homme peint par 

Descartes, séparé des animaux par un abîme et maître de la nature. Au contraire, il est si 

soumis à cette dernière qu'il ne peut faire fi de ce qu'elle lui commande. C'est encore ce 

qui le motive à faire part au lecteur de toutes les occasions où le héros ressent un 

quelconque besoin de se soulager: 

Depuis des heures, j'étais extrêmement pressé par certaine nécessité de la 
nature [ ... ] Entre l'urgence et la honte, je me trouvai dans le plus cruel embarras. 
Le meilleur expédient dont je m'avisai fut de me glisser dans ma maison, de 
fermer la porte derrière moi, et reculant de toute la longueur de ma chaîne, 
d'alléger mon corps de ce gênant fardeau 173. 

Le lecteur aura encore l'occasion de le « voir» uriner dans le jardin des fermiers géants 

chez qui il loge, de même que sur le palais royal de Lilliput. Et pour ce qui est des 

excréments, le narrateur donne la description détaillée de ceux des Yahoos qu'il 

rencontre en Houyhnhnmlande: « [ ... ] pendant que je tenais dans mes mains la sale 

petite bête, elle couvrit tous mes habits de ses excréments, une horrible matière, jaune et 

liquide174 ». La question des excréments est également à l'honneur sur l'île de Balnibarbi, 

où un questionnaire destiné à identifier les coupables d'une conspiration contre le régime 

se décline comme suit: « Que mangeaient-ils, et à quelle heure? Sur quel côté 

dormaient-ils? Avec quelle main se torchaient-ils le derrière? Que pouvait-on dire de 

leurs excréments? Quels en étaient la couleur, l'odeur, le goût, la consistance ?175» Tous 

ces détails, qui témoignent d'une attention accrue accordée aux matières fécales et aux 

fonctions digestives, sont généralement occultés dans les œuvres littéraires, car ils vont à 

l'encontre des règles de la bienséance. Le fait que Swift multiplie ce genre de descriptions 

au point d'en faire une fixation permet de souligner la dimension critique de son 

entreprise. En effet, cette obsession ne serait-elle pas le parfait reflet de la perception 

173 Ibid., p. 47. 
174 Ibid. , p. 351. 
175 Ibid., p. 254. 



57 

qu'a l'auteur de la nature humaine? Ne pourrait-on pas faire du pessurusme 

anthropologique qui l'anime la raison de son obsession pour tout ce que la bienséance 

commande de dissimuler? Il semble que oui: pour bien faire entendre l'antipathie qu'il 

ressent envers ses semblables (et que sa misanthropie de plus en plus prononcée 

confirme), rien de plus efficace que de révéler dans leurs moindres détails leurs 

faiblesses, tout ce qui, autrement dit, en fait des animaux abjects et dépourvus de 

grandeur physique et morale. C'est conformément à ce dessein d'avilissement, d'ailleurs, 

que Gulliver est présenté au royaume des géants telle une bête de foire: transporté par 

son maître de village en village, il est exposé aux regards de tout un peuple, qui 

s'émerveille devant la présence d'une aussi petite créature, qui avait la forme d'un 

homme et savait faire mille jolis tours. L'expression «avoir la forme de» revêt ici une 

importance capitale, puisque les habitants refuseront toujours de reconnaître son statut 

d'homme, comme il refusera d'abord, nous le verrons, de reconnaître aux Houyhnhnms 

leur caractère raisonnable. Ils le considèrent plutôt comme un splacknuck, une «petite 

bête d[u] pays, très jolie à voir, et longue de six pieds I76 ». Selon les dires du narrateur, sa 

condition sur l'île ne semble en outre guère différente de celle de l'animal: « [ ... ] cette 

forme d'esclavage perpétuel qui consistait à amuser la populace à longueur de journée 

avait fortement compromis ma santé, et c'est incontestablement parce qu'il pensait que je 

n'avais plus longtemps à vivre que mon maître m'avait cédé à si bon prix I77 ». Perçu 

comme de la petite «vermine» et traité en conséquence, il est encore qualifié par les 

experts du roi de relplum scalcath, de lusus naturae178
, c'est-à-dire d'« erreur de la nature », de 

176 Ibid., p. 134. 
177 Ibid. , p. 139-140. 
178 Ibid., p. 142. 



58 

« monstre». On considère Gulliver (ou la race humaine qu'il représente) comme l'était 

tout animal depuis l'Antiquité, soit comme un être dénué de raison et de conscience. 

Outre 1'« animalisation» de l'homme, Swift emprunte encore au topos du regard 

étranger pour renforcer son point de vue pessimiste sur ses contemporains. En effet, 

attribuer la critique sur l'homme à un étranger, à un inconnu qui possède une soi-disant 

vision objective des choses, permet d'attirer l'attention du lecteur sur les vices et les 

faiblesses de l'homme, devenus banals, voire invisibles, par force d'habitude. Comme 

l'affirme Frédéric Rouvillois dans son liminaire à une étude sur la notion de progrès, « on 

ne voit pas ce qu'on a trop vu, et paradoxalement, l'évidence finit par n'être que ce qu'on 

ne regarde plus, ce qu'on oublie à force de le connaître 179». C'est pourquoi l'homme 

devra, « pour être bien peint, [ ... ] l'être par un autre animal que l'hommeI80 ». Suivant cet 

objectif, le :XVlne siècle passera maître dans l'art de révéler par le biais de l'étranger, de 

rendre visible par le biais de la critique éloignée. Braga fera encore de ce processus, qu'il 

désigne sous l'expression de « confrontation des opinions», un procédé typique de 

l'utopie. Dans tous les cas, il s'agit de condamner les mœurs européennes, de les tourner 

en ridicule, en ayant recours à un point de vue « extérieur». Ainsi le regard porté par le 

bon roi brobdingnagnien sur l'égoïste et fourbe européen possède-t-il un pouvoir 

critique des plus efficaces. Le rôle que Swift lui attribue dès ses premiers entretiens avec 

le narrateur est de critiquer la grandeur que l'homme, aveugle lorsqu'il s'agit de sa 

personne, est prompt à s'accorder. La perception qu'aura le roi de Gulliver et de ses 

semblables est résumée dans un traité de morale brobdingnagnien, dont le propos 

montre quel 

179 Frédéric Rouvillois, L'invention du progrès: aux origines de la pensée totalitaire (1680-1730), Paris, Kimé, 1996, 
p.13. 
180 Desfontaines, « Préface du traducteur, uùse à la tête de l'édition de 1728 », op. cit., p. xxii 



animal chétif, méprisable et désarmé, l'homme était de nature; combien il était 
incapable de se défendre des inclémences du temps ou de la férocité des bêtes; à 
quel point toutes les autres créatures le dépassaient, l'une en force, l'autre en 
vitesse, la troisième en prudence, la quatrième en habileté. Il ajoutait que la nature 
avait dégénéré au cours de ces derniers temps de décadence universelle, et que les 
êtres qu'elle produisait n'étaient que de pauvres avortons en comparaison de 
jadis isi . 

59 

Comme un Pascal ou un La Rochefoucauld, l'auteur de ce traité réintroduit l'homme au 

sein du règne animal, dans lequel, de surcroit, il lui attribue une position d'infériorité. Et 

comme les moralistes, il fait mention de la pente descendante sur laquelle il se trouve 

entraîné, sans que sa volonté puisse l'en détourner. Ce sont à toutes ces faiblesses, qui 

concernent autant la perception que l'homme a de lui-même que celle qu'il aura des 

mœurs et coutumes de sa société, que le roi s'attaquera. C'est dans cette optique qu'il 

demande à Gulliver, qui ne cesse de vanter les mérites de l'Angleterre, de lui décrire les 

habitudes de son pays, espérant y retirer quelque chose à imiter. Mais le discours du 

narrateur aura l'effet contraire. Après avoir chanté les louanges de son pays, les 

commentaires du roi et les interrogations qu'il soulève n'ont pour effet que d'en 

souligner les nombreuses tares : 

Il fut complètement ébahi de l'historique que je lui avais fait de nos affaires au 
cours du dernier siècle. Il n'y voyait [ .. . ] qu'une accumulation de conspirations, 
rébellions, meurtres, massacres, révolutions, bannissements, le tout n'étant que 
l'effet désastreux de notre cupidité, notre esprit de faction, notre hypocrisie, notre 
perfidie, notre cruauté, notre rage, notre folie, notre haine, notre luxure, notre 
malveillance et notre ambition l82. 

Swift se fait ici maître dans l'art de l'énumération critique. Chaque élément ajouté à cette 

longue liste des faiblesses humaines ne fait que marteler davantage celles-ci à l'esprit du 

lecteur, lui rappelant à quel point sa condition est chétive et méprisable. C'est encore 

dans cette optique moralisante qu'il mettra l'accent, par le biais du roi, sur la fausseté des 

vertus humaines : 

IS1 Jonathan Swift, Vtryages de Gulliver, op. ci!., p. 185. 
IS2 Ibid., p. 178. 



Mon petit ami Grildrig, vous m'avez fait de votre pays un panégyrique tout à fait 
admirable. Vous avez nettement prouvé que l'ignorance, l'incapacité et le vice sont 
les qualités que vous requérez d'un législateur, et que personne n'explique, 
n'interprète et n'applique les lois, aussi bien que ceux dont l'intérêt et le talent 
consistent à les dénaturer. [ . . . ] Il ne ressort pas, de votre exposé, qu'une seule 
vertu soit jamais exigée pour l'obtention d'une de vos charges publiques, et encore 
moins que les prêtres soient promus pour leur piété et leur savoir, les soldats pour 
leur fidélité et leur vaillance, les juges pour leur intégrité, les sénateurs pour leur 
patriotisme et les conseillers pour leur sagessel 83 . 

60 

Lorsque Gulliver suggère de lui enseigner comment fabriquer et se servir des armes dont 

il a la connaissance (comme la poudre à canon), le roi, stupéfait, s'interroge sur le fait 

qu'un « insecte si impuissant [ . . . ], et réduit à ramper [ ... ], pût nourrir des idées si 

inhumaines et s'être tellement habitué à elles qu'il ne manifestait pas la moindre émotion 

devant les scènes de massacre et de désolation qu'[il] donnai[t] comme des conséquences 

normales à l'emploi de ces machines exterminatrices184 ». La conclusion qu'il tire du 

tableau qui lui est peint de l'ambition et de l'hypocrisie des hommes est que la race 

humaine « form[e], dans [son] ensemble, la plus odieuse petite vermine à qui la Nature ait 

jamais permis de ramper à la surface de la terre185 ». Cette critique a d'autant plus de force 

qu'elle est formulée par un roi dont la véritable grandeur contraste nettement avec celle 

de l'homme, ce qui a pour effet de souligner l'aspect chimérique de cette dernière. 

Autrement dit, le caractère utopique du dirigeant de Brobdingnag (le seul qui soit revêtu 

d'une telle perfection dans l'œuvre, notamment en ce qu'il croit que « toute la science du 

gouvernement se ramèn[e] à quelques principes très simples, au sens commun et à la 

raison, à la justice et à la bonté [ ... f 86 ») permet de mettre en évidence le caractère 

contre-utopique des autres figures peuplant le roman, qu'il s'agisse des Lilliputiens et de 

leur soif de domination, des Académiciens de Balnibarbi empreints d'un savoir illusoire 

et absurde ou des Européens, dont les ressorts principaux sont l'intérêt personnel et 

183 Idem. 
184 Ibid., p. 182. 
185 Ibid., p. 179. 
186 Ibid. , p. 183. 



61 

l'amour-propre. Le fait que la société des hommes contraste toujours avec les mœurs et 

les coutumes utopiques des Brobdingnagiens en fait donc une société purement contre-

utopique et, par conséquent, condamnable. 

Bien que le voyage à Brobdingnag participe fortement à la déconstruction de 

toute figure idéalisée de l'homme, c'est en Houyhnhnmlande que la critique atteint son 

apogée, grâce au rapport de comparaison qui s'établit entre l'homme, le cheval 

raisonnable et le Yahoo. Dans un premier temps, le regard que les chevaux portent sur 

l'Européen s'apparente à celui du roi de Brobdingnag et a encore pour effet de souligner 

les travers humains. La première faiblesse mise de l'avant par l'hôte de Gulliver est celle 

du physique, qui dément la grandeur dont l'homme se prétend pourvu : 

Il commença [ ... ] à critiquer les [ .. . ] parties de mon corps: ma figure, qui était 
toute plate; mon nez, qui était proéminent; mes yeux, placés exactement de face, 
de sorte que je ne pouvais regarder de côté sans tourner la tête; [ .. . ] mon corps 
avait besoin d'être défendu contre la chaleur et le froid et j'étais obligé de lui 
mettre et de lui ôter chaque jour, au prix d'un travail long et ennuyeux, une 
enveloppe protectricel87. 

Pour ce qui est du physique, donc, point de doute: l'homme ne possède aucune qualité 

propre à en faire un être supérieur au sein du règne animal. Au contraire, son corps et sa 

figure sont si disgracieux qu'ils participent à son avilissement plutôt qu'à son élévation. 

L'autre faiblesse que permettent de souligner les entretiens entre Gulliver et son hôte 

relève de sa morale. En interrogeant le narrateur sur les causes des guerres dans son pays, 

par exemple, le cheval met en relief le caractère absurde de ces dernières et, par le fait 

même, de l'état d'esprit qui anime les Européens. Car quelles sont les causes des guerres, 

sinon l'ambition des princes, la corruption des ministres et les différences d'opinions? 

« Jamais une guerre, du propre aveu de Gulliver, n'est aussi acharnée et sanglante, jamais 

elle ne dure si longtemps, que lorsqu'elle a éclaté à propos d'une différence d'opinion, 

187 Ibid., p. 318-319. 



62 

portant le plus souvent sur des vétilles188 ». Il affirme encore que, si un prince envoie une 

armée dans un pays où la population est pauvre et ignorante, il a le droit, voire le devoir, 

d'en mettre la moitié à mort et de réduire le reste en esclavage, le tout dans le but de les 

soustraire à leur « barbare façon de vivre189 ». Et un soldat, explique-t-il, n'est rien de 

moins qu'un Yahoo « que l'on paie pour tuer, de sang-froid, le plus qu'il pourra de ses 

semblables - lesquels pourtant ne lui ont jamais fait de mall90 ». Rien, de ce fait, n'est 

plus apte à souligner le caractère tyrannique, ambitieux et pervers de l'homme que ce 

résumé de la mécanique qui régit les grandes guerres européennes. Le Houyhnhnm en 

vient rapidement à la conclusion que l'homme surpasse le Yahoo en termes de 

dégénérescence et de monstruosité, comme tendra à le confirmer le parallèle qui les unit 

et qui porte la critique anthropologique à son paroxysme. 

Il semble en effet que rien ne plaise davantage à l'auteur des V tryages que de 

soumettre l'homme à un examen comparatif (destiné à souligner sa faiblesse soit en le 

rapprochant d'êtres vils soit en le distinguer d'êtres profondément bons) pour tenter de 

l'humilier et de lui dessiller les yeux sur sa véritable nature. C'est ce procédé qui sera à 

l'œuvre en Houyhnhnmlande, où la figure de l'homme est tantôt mise en parallèle avec 

celle des chevaux savants, tantôt avec celle des êtres monstrueux qui leur servent de 

bêtes de somme. Mais pour établir le parallèle, une description de ces animaux s'impose. 

Gulliver présente les Yahoos comme des « bêtes très bizarres et difformes 191 », des 

espèces de « démons 192 », aux « griffes longues et puissantes, aux pointes aiguës et 

188 Ibid., p. 323-324. 
189 Ibid., p. 324. 
190 Ibid., p. 325. 
191 Ibid., p. 294. 
192 Ibid., p. 295. 



63 

recourbéesI93 ». Leur tête, leur poitrine et leurs parties génitales sont couvertes d'une 

toison brune, rousse ou blonde et on les voit souvent en position aSSIse, bien qu'ils 

puissent se lever sur leurs deux pattes de derrière. À ce stade, impossible pour le lecteur 

de s'y méprendre: le portrait esquissé du Yahoo, figure anti-utopique par excellence, est 

celui de l'homme. La ressemblance est frappante, et rien ne répond davantage à la 

volonté de l'auteur. Cela étant dit, notons encore que ces animaux se nourrissent de 

raves crues et de morceaux de charognes qu'ils déchirent avec leurs dents. Dans leur 

comportement, le narrateur détecte des « dispositions perverses et rétives I94 », précisant 

qu'ils sont « sournois, méchants, traîtres et vindicatifs. Ils sont forts et résistants, mais 

couards par nature, ce qui les rend insolents, abjects et cruels 195 ». Ils sont ingénieux pour 

faire le mal et se révèlent être les plus « irréductibles des brutes 196 ». Gulliver admet 

n'avoir jamais croisé d'animaux capables d'inspirer un tel mépris et une antipathie aussi 

instinctive, ignorant alors qu'il porte cette accusation contre lui-même et ses semblables. 

Tout semble distinguer ces animaux des Houyhnhnms, qui sont quant à eux des chevaux 

doués de raison, affectueux, charitables, courtois, qui reçoivent leurs hôtes avec civilités 

et qui, contrairement aux Yahoos, se nourrissent avec « beaucoup de décence et de 

bonnes manières I97 ». Ils sont près de la Nature (leurs habitations et leur alimentation 

sont simples, mais bonnes pour eux) et aucun mot dans leur langage n'est à même 

d'exprimer des notions telles que le mensonge et la fausseté. Ils possèdent d'ailleurs un 

vocabulaire assez pauvre, « car leurs besoins et leurs passions sont moins nombreux que 

les nôtres I98 ». Ils ont donc vaincu ce que des générations de moralistes ont cherché à 

193 Ibid., p. 294. 
194 Ibid., p. 351. 
195 Ibid., p. 351-352. 
196 Ibid., p. 309. 
197 Ibid., p. 305. 
198 Ibid., p. 317-318. 



64 

corriger chez les hommes, soit les passions destructrices qui les entraînent sur la voie du 

mal. De ce fait, «pouvoir, administration, guerre, loi, châtiment et mille autres termes 

[que Gulliver doit inévitablement employer pour décrire la société des hommes] 

n'avaient aucun équivalent dans leur langage199 ». C'est ce qui en fait, à ce stade, un 

peuple s'apparentant à ceux des grandes utopies positives. C'est encore ce dont témoigne 

le principe auquel ils s'en remettent en toutes circonstances et qui répond à l'idéal des 

Lumières, soit qu'« il faut cultiver la raIson et se laisser entièrement gouverner par 

elle2°° ». Cette dernière n'est d'ailleurs JamaIS sujette à controverse, car elle « s'impose 

immédiatement, et fait naître la conviction, comme elle devrait le faire toujours, si elle 

n'était pas troublée, obscurcie, ou effacée par la passion et l'intérêe o1 ». C'est pourquoi 

on ne retrouve « les controverses, les chicanes, les disputes et l'acharnement à soutenir 

des opinions fausses ou douteuses202 » que dans la Cité des hommes, dont les membres, 

nous l'avons vu, se détournent (volontairement ou non) de la raison. Si la rencontre de 

Gulliver avec les Yahoos lui inspire crainte et mépris, celle avec les Houyhnhnms fait 

naître en lui admiration et respect. Et s'il est d'abord réticent à leur accorder cette estime 

(en tant qu'homme, il fait preuve d'un état d'esprit relativement « spéciste » 203 en 

admettant mal l'idée qu'une créature puisse être l'égale de l'homme, voire le surpasser), 

son attitude se modifie lorsqu'il réalise la ressemblance qui l'unit au Yahoo et qui, ce 

faisant, l'éloigne de l'idéal raisonnable personnifié par les Houyhnhnms. Le premier 

élément qui les rapproche, et qui tend à suggérer que la race des Yahoos n'est rien de 

moins que le résultat de la dégénérescence complète de l'homme, relève du physique : 

199 Ibid., p. 321. 
200 Ibid., p. 353. 
201 Idem. 
202 Ibid., p. 354. 
203 Le terme, qui apparaît au XXe siècle, est certes anachronique en ce qui a trait au contexte qui nous 
intéresse, mais il est le plus à même de résumer l'état d'esprit qui, selon Swift, anime les hommes. 



Mon horreur et ma stupéfaction furent inexprimables quand je constatai que cet 
ignoble animal offrait une image absolument humaine. [ ... ] Les pattes de devant 
du Yahoo ne différaient de mes mains que par la longueur de leurs ongles, 
l'extrême callosité de leurs paumes et l'épaisseur du poil qui en recouvrait le 
dessus. Il y avait autant de ressemblance entre nos pieds [ ... ] Et on pouvait en 
dire autant de toutes les parties du corps qui ne se distinguent que par leur pilosité 
et leur couleur [ .. . ]2().l. 

65 

L'une des rares choses qui le distingue de la bête est son vêtement, qui se présente au 

final comme un argument peu recevable, car qu'est-il, sinon un voile superficiel qui ne 

sert qu'à camoufler ce qui est réellement? D'ailleurs, la ressemblance se situe également 

au niveau du tempérament: 

C'est un fait connu [ ... ] que les Yahoos se haïssent entre eux, bien plus qu'ils ne 
haïssent aucune autre race d'animaux, et l'on admet généralement que cette haine 
naît de la hideur de leurs formes, que tous peuvent voir chez leurs semblables, 
mais non pas en eux-mêmes. Voilà pourquoi j'ai commencé à trouver raisonnable 
votre façon de couvrir votre corps, et d'avoir ainsi un moyen de vous cacher les 
uns aux autres une grande partie de vos difformités, dont la vue est à peine 
tolérable205• 

Ce que Swift, dans le sillage de Hobbes et des moralistes, cherche à rappeler à son 

lecteur, c'est que l'homme n'est qu'un loup pour l'homme, car aucun être au sein du 

règne animal ne méprise son semblable comme il le fait. Mentionnons encore que les 

vêtements qui servent à lui couvrir le corps rappellent le rôle que joue le masque dans la . 

pensée morale, qui sert à l'homme à cacher sa monstruosité à lui-même et à ses 

semblables, le tout dans le but de préserver l'apparence de vertu et d'entretenir le lien 

social. Mais là où la critique swiftienne atteint son plus haut degré d'acuité, c'est lorsque 

le cheval fait réaliser à Gulliver son infériorité par rapport au Yahoo. Après avoir 

examiné la structure de son corps, qu'il juge difforme et dérangée, il concède qu'il est 

plus propre et moins contrefait que les bêtes qui peuplent son pays. En ce qui a trait aux 

avantages réels, toutefois, 

204 Jonathan Swift, V tryages de Gu//iver, op. tit., p. 302-303. 
205 Ibid., p. 343. 



ceux-ci étaient, à son avis, bien mieux partagés que ~ui]. [Ses] ongles ne ~ui] 

servaient à rien, ni cemc des pieds de devant ni ceux des pieds de derrière ; du reste 
[ses] pieds de devant ne méritaient pas ce nom, puisqu'il ne ~]'avait jamais vu 
[s]'en servir pour marcher et qu'ils étaient trop délicats pour supporter le contact 
du so1206. 

66 

Ce qui fait du Yahoo un être supérieur est son enracinement dans la Nature: il ne 

cherche pas, comme l'homme, à dépasser les limites de son moi et à s'attribuer des 

qualités dont il est dépourvu. Le cheval affirme d'ailleurs que, « malgré [son] dégoût pour 

les Yahoos de [son] pays, [il] ne saurai[t] pas plus leur reprocher leurs côtés odieux, que 

taxer de cruauté un gnnqyh (sorte d'oiseau de proie) ou blâmer une pierre pointue qui a 

entaillée [son] sabot207 ». Le cheval traite ici d'un thème profondément augustinien, ses 

propos rappelant ceux de La Bruyère qui, après avoir fait une liste des défauts 

attribuables aux autres, affIrme qu'il est injuste de s'en plaindre, car ils font partie de leur 

nature. Il serait aussi insensé de s'en indigner que de reprocher au feu de brûler: « Ne 

nous emportons point contre les hommes en voyant leur dureté, leur ingratitude, leur 

injustice, leur fierté, l'amour d'eux-mêmes, et l'oubli des autres: ils sont ainsi faits, c'est 

leur nature, c'est ne pouvoir supporter que la pierre tombe ou que le feu s'élève208 ». Et 

comme, rappelons-le, rien n'est plus condamnable pour un moraliste qu'un être qui fait fi 

des limites de son moi, l'avantage va aux Yahoos. Si nous choisissons donc de percevoir, 

comme nous l'avons fait, le Yahoo comme une personnification de l'homme et le 

Houyhnhnrn comme un animal raisonnable muni de tous les principaux attributs 

utopiques, il est possible de considérer cet épisode comme le témoignage de l'anti-

utopisme de l'auteur. Swift semble de ce fait suggérer que l'état utopique est inaccessible 

à l'homme, que seules les bêtes, plus près de la Nature, peuvent y prétendre. 

206 Ibid., p. 318. 
207 Ibzd., p. 326. 
208 ] ean de La Bruyère, Les Caractères ou Mœurs de ce siècle, Paris, Gallimard, 1975, p. 224. 



67 

II. Lien social et bonheur 

L'une des conséquences de cette conception anthropologique est l'improbable 

réalisation de l'idéal communautaire auquel asptte l'utopie, car, nous l'avons vu, 

discréditer l'homme revient à disqualifier l'utopie et ses principales composantes. Si les 

moralistes trouvent dans le lien social un remède contre le mal lui-même O'apparence de 

vertu triomphe là où la véritable vertu échoue), Swift, toujours plus critique et acerbe que 

ses prédécesseurs, n'accordera pas une telle chance à ses personnages. Chez lui, le lien 

social est possible, certes, mais pas pour l'homme qui a su percer le voile de la nature 

humaine. À la fin du roman, Gulliver ne possède plus l'hypocrisie que les moralistes 

jugent nécessaire à une bonne entente collective. Dès lors, la seule option envisageable 

sera son retrait de la société des hommes. 

Si Gulliver demeure convaincu de la supériorité morale de son Angleterre natale 

au cours de son premier voyage, c'est parce que les habitants de Lilliput sont aussi 

corrompus, sinon davantage, que les Européens. L'empereur, par exemple, est en proie 

aux mêmes passions que les rois qui se succèdent en Angleterre et dans les pays 

avoisinants : en voulant exercer un contrôle absolu sur l'île de Blefuscu et en souhaitant 

se faire maître du monde par l'entremise du narrateur, il prétend du moins à la même 

ambition et à la même tyrannie. À ce stade, l'attention du protagoniste demeure trop 

centrée sur le caractère despotique de son hôte pour réaliser que les tares attribuables aux 

Lilliputiens sont également celles de la société anglaise. Sa perception se modifie 

néanmoins au contact des peuples fondamentalement « bons» ou supérieurs que sont les 

Brobdingnagiens et les Houyhnhnms. Après avoir fréquenté ces derniers, il réalise la 

faiblesse de son gouvernement et la laideur physique et morale de ses semblables, le 



68 

rendant toujours plus misanthrope vis-à-vis de la société des hommes. Sa perception des 

choses et son comportement commencent donc à se modifier dès la deuxième partie du 

livre, dans laquelle il séjourne sur l'île des géants. Cette dernière, qui est empreinte d'une 

certaine perfection utopique, provoque une série de réflexions de plus en plus 

pessimistes chez le héros. Voici, d'ailleurs, la manière dont il perçoit désormais le 

pompeux artifice des personnages de hauts rangs et le caractère absurde qui en résulte: 

[ . . . ] si j'avais vu alors un groupe de dames et de seigneurs anglais jouer leurs 
personnages dans le meilleur style de la cour, saluer, babiller et se pavaner dans 
leur brillante parure de fête, j'aurais, à dire vrai, été fort tenté de me moquer d'eux 
autant que le Roi et ses grands pouvaient se moquer de moi209• 

La moquerie demeure légère, mais elle gagne en âpreté lorsqu'il reprend contact avec ses 

semblables, comme en témoigne la réflexion qui l'anime après être monté à bord du 

vaisseau destiné à le ramener chez lui : 

Quand j'étais monté à bord et que l'équipage faisait cercle autour de moi, je crus 
avoir affaire à la plus méprisable petite vermine que j'ai vue de ma vie. Et il est 
bien vrai que pendant mon séjour chez ce monarque mon œil s'était tellement 
habitué aux proportions énormes des objets, que je ne pouvais supporter de me 
voir dans une glace, où, par comparaison, je m'apparaissais à moi-même comme 
un être insignifiant210. 

Gulliver attribue à ses semblables le qualificatif que lui avaient attribué les 

Brobdingnagiens, soit celui de « vermine ». Mais ce qui frappe davantage dans cet extrait, 

c'est son incapacité à soutenir la vue de sa propre image, qu'il associera désormais à celle, 

corrompue et dégénérée, de l'Européen en général. Si la critique de l'homme prononcée 

par le roi de Brobdingnag le rend distant vis-à-vis de ses compatriotes, celle professée 

par les chevaux raisonnables aura pour effet d'en faire un véritable misanthrope. C'est 

que les Houyhnhnms possèdent une grandeur et une noblesse avec lesquelles l'homme 

ne peut rivaliser et les fréquenter aussi longtemps que l'a fait le narrateur ne peut 

209 Jonathan Swift, Vtryages de Guf/iver, op. tit., p. 146. 
210 Ibid., p. 200. 



69 

désormais que rendre intolérable la présence de gens de sa propre espèce. Ainsi se fait-il, 

au contact des chevaux, toujours plus critique envers les siens: 

[ ... ] j'avouerai franchement que les nombreuses vertus de ces excellents 
quadrupèdes, mises en balance avec la dépravation humaine, m'avaient si 
largement ouvert les yeux, m'avaient tellement développé l'entendement, que je 
commençais à voir les actions et les passions de l'homme sous un jour bien 
différent. Je ne croyais plus que l'honneur de ma race méritât d'être ménagé211 . 

Gulliver, qui avait jusqu'alors vanté sans mesure les vertus de sa terre natale, révise sa 

position. Les hommes ne sont pas ce qu'ils prétendent être: ils sont corrompus et cette 

corruption, indéracinable, car indissociable de leur nature même, en fait des êtres abjects. 

L'homme ne tient pas la comparaison vis-à-vis du Houyhnhnm, à un point tel que le 

narrateur fera le vœu, irréalisable nous le verrons, de ne plus jamais retourner vivre parmi 

les siens. Mais ce qui ajoute encore à sa misanthropie, c'est la monstruosité des Yahoos, 

qu'il est désormais impossible de distinguer de celle de l'homme: 

Quant à ces sales Yahoos, j'avais beau à l'époque porter à l'humanité un amour 
dont bien peu étaient capables, je confesse que je n'ai jamais vu d'êtres aussi 
dégoûtants, à tout point de vue, dans toute la gent animale, et plus je les 
fréquentai, plus je les trouvai haïssables, tout le temps que je passai dans le pays212. 

Admettre d'emblée l'incapacité de la plupart de ses congénères à aimer l'humanité; c'est 

rendre compte du caractère méprisable de cette dernière. Et associer comme il le fait la 

figure du Yahoo à celle de l'homme a pour effet d'en faire l'objet d'une même critique: 

le caractère « haïssable» de l'un est attribuable à l'autre et vice versa. Ainsi raisonnera-t-il, 

après avoir fait de l'homme et du Y ahoo un seul et même animal, dont les différences 

sont si subtiles, au final, qu'elles méritent à peine d'être soulevées: 

Quand je pensais à ma famille, à mes amis, à mes compatriotes et à la race 
humaine en général, je les voyais tels qu'ils étaient en réalité, c'est-à-dire comme 
des Yahoos, dans leur forme comme dans leurs dispositions morales, peut-être un 
peu plus civilisés et doués de paroles, mais ne se servant de leur raison que pour 

211 Ibid., p. 340. 
212 Ibid., p. 304. 



accroître et multiplier ces vices dont leurs frères de ce pays-là n'avaient reçu que la 
part inhérente à leur nature213 . 

70 

Il réitère ici l'idée selon laquelle l'homme n'est supérieur qu'en apparence: le Yahoo, lui, 

a au moins le mérite de ne pas développer des vices que la Nature ne lui a pas donnés en 

partage (idée déjà rousseauiste de la corruption que provoque le perfectionnement des 

arts) . Il perçoit donc, au contact des chevaux et des Yahoos, l'infériorité de la race 

humaine, pour laquelle il en vient à éprouver une profonde contemption. Après avoir 

fréquenté les Houyhnhnms, il finit également par développer une certaine haine vis-à-vis 

de lui-même, au point de se considérer comme un être « insignifiane14 » et digne de peu 

de valeur; il en vient, autrement dit, à se considérer comme les chevaux considèrent le 

Yahoo, comme un être inférieur et sans intérêt. C'est pourquoi il aura tendance à se 

défaire de tout ce qui le rattache à la race humaine pour adopter les habitudes du 

Houyhnhnm, comme sa démarche ou son accent chevalin. Mais ce bonheur suprême 

dont il jouit à vivre parmi des chevaux raisonnables qui lui font progressivement oublier 

sa piètre condition humaine n'est qu'éphémère. Perçu comme un Yahoo par les plus 

sages d'entre eux, deux choix lui sont offerts: vivre tel un Yahoo et adopter son mode 

de vie bestial ou s'exiler et tenter de rejoindre son pays d'origine. Refusant de perdre 

l'élévation physique et morale qu'il prétend avoir acquise en vivant au sein de ses hôtes, il 

choisit, à regret, l'exil, avec la ferme intention 

de découvrir une petite île déserte, mais offrant assez de ressources pour qu' fil] 
véc[ût] de [s]on travail, ce qui eût été pour Oui] un plus grand bonheur que d'être 
Premier ministre dans la plus raffinée des cours d'Europe ; tant l'idée de retourner 
vivre dans une société composée de Yahoos et gouvernée par eux Oui] paraissait 
horrible215. 

213 Ibid., p. 368. 
214 Ibid., p. 373. 
215 Ibid., p. 374. 



71 

Mais encore une fois, ce bonheur lui sera refusé. Sitôt qu'il met pied sur une île qui 

semble répondre à son idéal de retraite, un bateau accoste et il est pris en charge par des 

Européens qui se font un devoir de le ramener chez lui. Dès qu'il monte à bord et qu'il 

reprend contact avec la société des hommes, il refuse de les considérer comme des êtres 

raisonnables (le seul terme de « Y ahoo » servira désormais à les désigner) et développe 

une antipathie profonde à leur égard. Il se montre réticent à enfiler des vêtements déjà 

portés par cette race vile et corrompue et à se nourrir avec des ustensiles dont elle a déjà 

fait usage. Il cherche donc à minimiser le contact avec ses semblables et c'est encore la 

règle qui prévaut à son retour chez lui. Affirmant qu'avec le temps sa terreur vis-à-vis des 

siens diminue, il ne peut toutefois en dire autant de son mépris qui, lui, ne fait que 

croître. Lorsqu'il reprend contact avec sa femme et ses enfants, il ne ressent que 

haine, dégoût et mépris, surtout quand [il] considérai[t] combien ils Oui] étaient 
proches [ ... ] Et quand il Oui] fallut penser qu'en [s]'accouplant avec un individu de 
l'espèce yahoo [il] en avai[t] procréé d'autres, [il] fu[t] comme assommée de honte, 
de confusion et d'horreur216. 

Au cours de la première année faisant suite à son retour, il ne peut supporter leur 

présence, ne souffrant pas même qu'ils prennent un repas dans la même pièce que lui. 

Encore cinq ans plus tard, époque à laquelle se termine le récit, il ne tolère pas qu'on 

boive dans le même verre ou qu'on lui tienne la main. 

Ainsi Gulliver, qui était d'abord mu par le désir de voyager et d'entrer en contact 

avec le plus de sociétés possible dans le but de multiplier ses connaissances et de 

satisfaire sa curiosité, place désormais son bonheur dans la retraite et dans une vie menée 

à l'écart de ces mêmes sociétés. Les Vrryages se présentent comme un exemple parfait de 

ce qu'affirme R. Mauzi, à savoir que désormais, « bonheur, morale et société [ ... ] ne font 

216 Ibid., p. 383. 



72 

qu'un217 ». Tant que Gulliver maintenait vivante l'illusion selon laquelle la société 

européenne possède une grandeur morale indépassable, il pouvait connaître un certain 

bonheur. Un bonheur illusoire, certes, mais un bonheur tout de même. Suivant une 

logique pascalienne, sa félicité résidait alors dans la distraction et dans l'ignorance des 

choses vraies. Mais dès qu'il lève le voile sur les véritables ressorts qui régissent les 

actions humaines, dès qu'il prend conscience de la corruption et de la dégénérescence de 

sa race, l'illusion se brise, de même que le bonheur qui en résulte. Impossible pour lui, 

désormais, d'être heureux parmi les hommes. Et Swift, en lui refusant toujours le 

bonheur qu'il aurait pu trouver dans la retraite (il est toujours ramené, contre sa volonté, 

parmi les siens), en fait, au final, un être profondément misérable. Et loin de ne refuser le 

bonheur qu'à son héros, il le refusera, en bon détracteur de la race humaine, à la Cité des 

hommes prise dans sa forme la plus générale. 

III. Raison et bonheur 

Depuis près d'un siècle avant la publication des V V'ages, la littérature tend à se 

rationaliser. Avec l'avènement de la science moderne et de la philosophie nouvelle avec 

Descartes, on privilégie désormais le vrai au fabuleux, la sobriété à l'ornement, la raison 

au sentiment. À l'époque où paraissent les aventures de Gulliver, la raison tient d'ailleurs 

lieu de valeur suprême, comme en témoigne le saperc aude que Kant empruntera à Horace 

pour en faire la devise des Lumières. Si pour les philosophes du XVI ne siècle, rien n'est 

donc plus apte que la raison à libérer l'homme de l'obscurantisme dans lequel le 

retiennent prisonnier les chaines de l'autorité étatique et cléricale, Swift semble pour sa 

217 Robert Mauzi, op. cil., p. 14. 



73 

part avertir son lecteur: poussé à son paroxysme, l'usage de la raison risque, de façon 

paradoxale, de faire de l'homme un être dénué de bon sens. Ainsi l'auteur des Vlryages ne 

se contente-t-il pas d'humilier l'homme; il doit encore humilier la raison qui, selon 

Descartes, lui accorde ce statut d'homme. Swift comble le fossé que le philosophe 

français s'était évertué à creuser un siècle plus tôt entre l'homme et l'animal, en faisant 

notamment de ce dernier, comme nous l'avons vu avec les Houyhnhnms, le véritable 

détenteur de la sagesse. S'attaquer ainsi à l'entendement humain fait donc partie de la 

vaste entreprise d'humiliation de l'auteur, que nous désignerons dans cette section, à la 

suite de Jacques Pons, sous l'expression d'« anti-intellectualisme218 ». 

Swift, qui fut l'un des membres les plus influents du Scriblerus club219, met 

d'abord à mal l'intellectualisme par le biais de la description qu'il fait des habitants de 

Laputa, qui consacrent leur vie aux mathématiques et à la musique et qui rejettent 

comme vulgaire tout ce qui ne relève pas de ces deux disciplines, privilégiant en toutes 

circonstances l'intellect et la froide logique à la spontanéité et à la fantaisie. Notons 

d'abord que les Laputiens « [ont] tous la tête inclinée, soit à gauche, soit à droite, et un 

œil tourné vers le dedans, tandis que l'autre se fixait sur le zénith220 », laissant entendre le 

vaste intérêt qu'ils portent à la science. Mais cet intérêt, loin d'en faire, comme le 

voudrait toute bonne utopie, des êtres plus sages et raisonnables engagés sur la voie 

toujours ascendante du progrès, en fait plutôt d'« éternels distraits221 », incapables «de 

tenir ou d'écouter une conversation, si [des laquais] ne tien[nent] pas en éveil par quelque 

218 Jacques Pons, dans Jonathan Swift, V qyages de Gu//iver, op. cit. , p. 183, note 2. 
219 Groupe littéraire de la première moitié du XVIIIe siècle, on compte parmi ses membres les plus 
influents Jonathan Swift, Alexander Pope, John Gray, Thomas Parnell et John Arbuthnot. Par le biais d'un 
auteur fictif du nom de Martinus Scriblerus, le groupe se proposait de ridiculiser les excès d'une érudition 
jugée prétentieuse; « Scriblerus Club », dans Enryclopcedia Britannica, 
< http://www.britannica.com/ topic/ Scriblerus-Club > (page consultée le 2 février 2015). 
220 Jonathan Swift, Vqyages de Gu//iver, op. cit., p. 214. 
221 Suivant l'expression de Jacques Pons, ibid., p. 215, note 1. 



74 

attouchement leur organe du parler ou de l'ouïe222 ». Ils sont d'ailleurs si absorbés par 

leurs spéculations qu'« il[s] cour [ent] le risque manifeste de tomber dans le premier 

précipice venu, ou de donner du crâne contre un poteau; et, dans la rue, de renverser les 

gens ou d'être renversé[s] [eux]-même[s] dans la rigole223 ». Impossible, dès lors, de faire 

fi du parallèle potentiel entre le Laputien et la figure de Thalès de Milet telle qu'évoquée 

par Platon dans son Théétète: celui-ci « observait les astres et, comme il avait les yeux au 

ciel, [ ... ] tomba dans un puits. Une servante de Thrace, fine et spirituelle, le railla [ ... ] en 

disant qu'il s'évertuait à savoir ce qui se passait dans le ciel, et qu'il ne prenait pas garde à 

ce qui était devant lui et à ses pieds224 ». À cet égard, Platon ajoute que «la même 

plaisanterie s'applique à tous ceux qui passent leur vie à philosopher225 
». C'est cette 

même figure, si absorbée par des considérations d'ordre métaphysique, si absorbée par sa 

quête du savoir, qui sera peinte par La Fontaine: 

Un A.strologue un jour se laissa choir 
A.u fond d'un puits. On lui dit : Pauvre bête, 
Tandis qu'à peine à tes pieds tu peux voir, 
Penses-tu lire au-dessus de ta tête ?226 

Le Laputien s'inscrit donc dans une longue tradition de figures destinées à mettre à mal 

le mauvais usage fait de la sagesse philosophique et scientifique. L'asservissement de son 

esprit par la méditation le rend parfaitement ignorant de ce qui prend place autour de lui, 

dans le monde physique, augmentant toujours les probabilités de chute dans un puits. Et 

derrière ce manque de connaissances et de considérations pour les choses pratiques 

relevant du quotidien se fait sentir la condamnation de l'auteur, car rien ne se veut plus 

absurde que ses effets: les maisons du pays menacent constamment de s'écrouler, en 

222 Jonathan Swift, Vtryages de Gulliver, op. cit., p. 214. 
223 Ibid. , p. 215. 
224 Platon, Théétète - Parménide, Paris, Garnier Frères, 1967, p. 109. 
225 Idem. 

226 Jean de La Fontaine, « L'astrologue qui se laisse tomber dans un puits », Fables, Paris, Gallimard, 1995, 
p. l08. 



75 

nuson du mépris de leurs propriétaires pour la géométrie pratique, jugée vulgaire et 

artisanale. Ce qui accentue encore le caractère dérisoire de cette forme d'intellectualisme, 

c'est le triomphe des mathématiques et de la musique. Les vêtements des Laputiens sont 

ornés de soleils, d'étoiles, de trompettes et de guitares, et leur cuisine se soumet à cette 

même logique: lors d'un banquet, on sert au narrateur de l'épaule de mouton coupée en 

triangle équilatéral, des saucisses ayant l'aspect de flûtes et de hautbois et du pain en 

forme de cône et de parallélogramme. Cette omniprésence de la musique et des 

mathématiques n'en fait toutefois pas des êtres plus sensibles ou plus éclairés et, 

s'ils font preuve d'intelligence sur le papier, s'ils manient bien la règle, le crayon, le 
compas à pointes, [ .. . ] dans la vie de tous les jours, [il n'est] de gens si maladroits, 
gauches et incapables, ni d'esprits plus lents, et plus hésitants sur toutes les 
questions qui ne sont pas de mathématiques ou de musique227 . 

Et même s'ils rejettent le reste comme trivial, ils aiment à prendre position dans des 

débats qui sont hors de portée de leur entendement. Ainsi voulaient-ils 

tout savoir des affaires publiques et tranchaient les questions administratives, 
s'acharnant à défendre pied à pied les thèses de leur parti. J'ai d'ailleurs observé la 
même tendance chez les mathématiciens que j'ai connus en Europe, bien que je 
n'aie pu voir ce qu'avaient de commun la science du gouvernement et celle des 
nombres. Ces gens-là se figurent-ils peut-être que, de même qu'un grand cercle ne 
se divise pas en plus de degrés qu'un petit, de même on peut régenter et 
administrer toute la Terre sans avoir besoin de plus de qualités que pour 
manœuvrer et faire tourner une boule? Je retrouve plutôt sous cette manie un 
vice commun à tous les hommes: ce qui éveille le plus notre intérêt, ce qui nous 
passionne, c'est précisément le sujet qui nous convient le plus mal, tant à cause de 
notre nature que de notre formation228. 

Encore une fois, Swift met à mal l'homme qui sort des limites de son moi. Sortir de son 

champ d'action pour s'adonner à des activités hors de notre ressort revient à faire un 

mauvais usage de la raison et ne peut, par conséquent, qu'être néfaste pour la société. 

C'est, du moins, ce dont témoigne le monde profondément dégénéré et mal calculé des 

Laputiens. Notons finalement que Swift, comme tout bon anti-utopiste, emprunte au 

227 Jonathan Swift, VlD'ages de Gu//iver, op. cit., p. 220. 
228 Ibid., p. 221 . 



76 

topos du mundus inversus pour souligner le caractère absurde que revêt l'intellectualisme 

laputien. De ce fait, le seul homme sur l'île pouvant prétendre au titre de « raisonnable» 

est également le moins respecté, dans la mesure où il ne s'y connait guère en musique et 

en mathématiques et qu'il s'intéresse aux affaires des autres nations. N'ayant besoin 

d'aucun laquais pour le rappeler à l'ordre, il écoute le narrateur avec attention et fait des 

remarques pertinentes sur ses propos. Outre ce prince, les seules personnes avec qui 

Gulliver est en mesure d'avoir des « échanges raisonnables229 » sont les laquais, les 

boutiquiers et les femmes. Ce sont donc ceux qui donnent l'impression d'avoir le moins 

de bons sens qui en possèdent le plus et si leur présence sur l'île tend à prouver que cette 

dernière n'est pas exempte de sagesse, du moins légitime-t-elle les propos de Jean-Paul 

Marat: « pour un sage, que d'hommes vains et superficiels ,230 » 

La critique de l'intellectualisme se poursuit sur l'île de Balnibarbi, influencée de 

façon négative par l'île flottante. Après avoir séjourné sur cette dernière, certains 

Balnibarbiens reviennent au pays la tête « emplie [d'] humeurs volatiles231 », avec pour 

conséquence la perte du sens pratique. Cet état d'esprit se répand à un point tel qu'on ne 

trouve plus à Balnibarbi de ville importante qui n'ait sa propre académie232. Toutefois, 

loin de vanter les mérites des académies, le roman semble avoir pour fonction de 

montrer que, poussés à leur paroxysme, certains idéaux issus de ces dernières ont un 

effet néfaste sur la société233
• Ainsi, de tous les projets présentés au narrateur à 

229 Ibid., p. 233. 
230 Jean-Paul Marat, Les charlatans modernes, ou lettres sur le charlatanisme académique, Paris, Imprimerie Marat, 
1791, p. 5. 
231 Jonathan Swift, Vtryages de Gulliver, op. cit., p. 237. 
232 La multiplication des académies balnibarbiennes est à mettre en parallèle avec la multiplication des 
académies européennes. Qu'elles s'implantent dans les capitales ou dans les provinces, qu'elles prennent 
pour objet de recherche les lettres, la musique, la peinture, l'architecture, les mathématiques, la médecine, 
l'astronomie, la physique ou la chimie, force est de constater que le XVIIIe siècle européen « fourmille» 
(Marat, op. cit., p. 10) d'académies de toutes sortes, destinées à 1'« avancement» des savoirs. 
233 Voir la « Law of Reverse Effect» selon Chad Walsh, supra, note 11 . 



77 

l'Académie de Lagado, aucun « n'est [ ... ] tout à fait au point, et, en attendant, le pays 

tout entier se trouve dans un état misérable, avec des maisons en ruines et des gens sans 

pain ni vêtements234 ». La science, comme le veulent les utopies du XVIIe siècle, 

triomphe, mais elle le fait au détriment de la vie humaine et des considérations pratiques, 

amenant l'auteur à critiquer l'effet nuisible de certaines formes de progrès pour 

l'humanité235. C'est encore ce dont témoigne le non-sens des recherches faites dans les 

académies, montrant que la science ne doit pas toujours faire office d'étalon suprême. Le 

plus vieux membre de l'Académie, par exemple, cherchait depuis son arrivée à 

reconvertir les excréments humains à leur état initial de nourriture, « en isolant leurs 

divers éléments, en leur ôtant le liant qu'ils reçoivent de la bile, en faisant se dégager leur 

odeur et en les purifiant de la salive236». Un architecte suggérait encore de commencer la 

construction des maisons par le toit, alors qu'un aveugle de naissance était chargé de 

préparer les couleurs pour les peintres. Trop de temps investi dans la contemplation et 

trop peu dans les considérations pratiques ont fait de Balnibarbi une ville profondément 

dégénérée. Cette critique des académies balnibarbiennes s'inscrit, de façon plus générale, 

dans le contexte historique qui voit naître l'œuvre. Pour bien appréhender la situation, il 

suffit d'avoir recours à une brochure publiée par Jean-Paul Marat en 1791, Les Charlatans 

modernes, ou lettres sur le charlatanisme académique, qui cristallise les critiques formulées au 

cours du XVIIr siècle contre l'institution en question. Dans cette brochure, l'auteur y 

décrie des Condorcet, des Rochon, des La Lande, des Lavoisier et des Cadet comme des 

« faquin[s] littéraire[s] 237 », des « paysan[s] parvenu[s]238», des « chat[s] de goutieres239 » et 

234 Jonathan Swift, V!D'ages de Gulliver, op. cit., p. 238. 
235 À ce titre, les V!D'ages préfigurent les grandes dystopies contemporaines, qui à leur tour critiqueront les 
horreurs perpétrées au XXe siècle au nom du progrès. 
236 Jonathan Swift, V!D'ages de Gul/iver, op. cit., p. 241. 
237 Jean-Paul Marat, op. cit., p. 33. 
238 Ibid., p. 34. 

http://www.rapport-gratuit.com/


78 

des « torche-cul des douairieres240 ». Il y décrie des mathématiciens comme La Place, 

Monge et Cousin, des chimistes comme Sage, Beaumé et Cornette, des astronomes 

comme Cassini et des physiciens comme Le Roi. Son but: nous faire entendre que, « en 

dépit des philosophes de nos jours, non, il n'est point de progrès pour la raison 

humaine241 » (du moins pas à l'intérieur des académies, symboles de l'Ancien Régime et 

de l'obscurantisme, symboles de l'ignorance et du « vieux préjugé242 »). Aussi, désireux de 

réformer l'État, pose-t-illa question: « A quoi bon [ ... ] cette multitude d'académies dont 

le royaume fourmille, et qu'ont-elles fait jusqu'ici pour justifier leur institution ?243 » Les 

académies sont toutes filles de l'orgueil et de l'amour-propre, faisant des hommes qui les 

occupent des êtres vains et orgueilleux qui concourent au malheur public en privilégiant 

en toute circonstance leur intérêt personnel: 

Faux amans de la vérité, apôtres sinceres du mensonge, adorateurs de la fortune; 
peu appliqués, peu instruits, peu dociles: mais très-dissipés, très-présomptueux, 
très-entêtés, ils sont curieux de distinctions et passionnés pour l'or; ils ont le 
même ton, les mêmes principes, la même allure, les mêmes procédés, et rien au 
monde ne ressemble plus à un académicien qu'un autre académicien2.J.l. 

La conclusion que l'auteur en tire, et qui pourrait être celle de Swift dans ses V f!Yages (du 

moins si l'on accepte l'idée suivant laquelle le narrateur est un « porte-parole à revers» de 

l'auteur), est que « le bien qu'ils Ues corps académiques] operent est presque nul; le mal 

qu'ils font est extrême; les regler est chose impossible, il faudrait les anéantir24s ». 

Après avolt ainsi décrié le « charlatanisme académique» et l'effet perrucleux 

d'une science métaphysique qui triomphe au détriment de la vie pratique, Swift orne sa 

239 Idem. 
2~O Idem. 
W Ibid., p. 5. 
242 Ibid., p. 17. 
W Ibid., p. 10. 
2.J.l Ibid., p. 35. 
2~5 Ibid., p. 22. 



79 

critique de l'intellectualisme d'une nouvelle parure. Dans la quatrième et dernière partie 

du roman, il critique dans un premier temps l'usage que l'homme fait de la raison, pour 

ensuite s'attaquer à la raison elle-même. Ainsi n'est-il pas animé par le même optimisme 

que le sera, par exemple, Emmanuel Kant, apôtre par excellence de la raison humaine; il 

ne considère pas, comme le philosophe allemand, que l'homme possède les capacités 

nécessaires pour se servir de son entendement et c'est par le biais des chevaux 

raisonnables qu'il professera sa critique. En effet, l'hôte de Gulliver avance comme 

première preuve de cette insuffisance le fait que l'homme, bien que la Nature s'applique 

à lui montrer la voie du bien, persiste à emprunter celle du mal. Ainsi en va-t-il, par 

exemple, de la justice, qui au lieu de servir à la protection de la majorité sert à la ruine de 

plusieurs. Rien dans le discours du narrateur n'incite à croire que l'homme possède la 

raison en partage, et c'est encore ce que nous invite à considérer l'intérêt que ce dernier 

porte au vin, qu'il ne cesse de convoiter malgré l'état déplorable qui résulte de sa 

consommation: 

Nous ne faisons pas verur [ ... ] du V1n des pays étrangers parce que nous 

manquons d'eau ou d'autres choses à boire, mais parce que cette boisson est un 

liquide spécial, qui nous rend joyeux en nous faisant perdre la raison ; il dissipe 

toutes les pensées mélancoliques, fait naître en nos cerveaux des images 

désordonnées et extravagantes, relève nos espoirs et chasse nos craintes, mais 

nous prive complètement pour un temps de l'usage de notre raison et nous rend 

même incapables de nous servir de nos membres [ ... ]246. 

Le vin, comme le tabac et l'opium à la même époque, sera caractérisé par l'abbé Galiani 

comme un « contre-poison à la vie247 ». Alors que Pascal parlait d'un évanouissement de 

soi dans les divertissements, Galiani parlera d'un évanouissement de soi dans les drogues. 

Las d'une existence de misères, las de cette impression de vide existentiel qui le tenaille 

de l'intérieur, l'homme pèsera dans une même balance les effets néfastes résultant d'une 

246 Jonathan Swift, V~ages de Gu//iver, op. cit., p. 333. 
W Abbé Galiani, cité par Robert Mauzi, op. cit., p. 62, note 1. 



80 

telle consommation et le bien-être qu'elle lui procure, sous la forme de la dissipation de 

l'être. Et comme les plaisirs, bien qu'illusoires, l'emportent systématiquement sur les 

déplaisirs, la balance penchera en faveur de ce prétendu bien-être. Dans un même ordre 

d'idées, cette consommation est révélatrice de l'hypothèse développée par Nicole suivant 

laquelle l'homme aime à se faire bête. Désireux de se défaire de tout ce qui fait de lui un 

homme, de tout ce qui, autrement dit, fait de lui un être pleinement mnscient de sa 

condition et de son malheur, il accueille avec enchantement tout ce qui lui permet de 

réduire son existence. Pour les Houyhnhnms, donc, point d'hésitation à avoir sur le 

sujet: il faut retirer le trop grand prestige que l'on tend à accorder à la raison humaine, 

car dans toutes ses entreprises, celle-ci ne fait que se soumettre à la volonté des passions. 

L'hôte de Gulliver, après l'avoir écouté énumérer les horreurs perpétrées par la race 

humaine, en vient d'ailleurs à la conclusion que, « puisqu'une créature se prétendant 

douée de raison peut commettre de telles abominations, il faut craindre que la corruption 

de cette faculté ne soit pire que l'animalité elle_même248 ». Ce que Gulliver qualifie à tort 

de « raison» n'est serait dès lors « qu'une sorte de qualité naturelle, servant à décupler 

[ses] vices249 ». Ainsi Swift s'approprie-t-il l'idée développée par les moralistes voulant 

que, au lieu de guider l'homme et l'aider à progresser sur la voie de la vertu, la raison, en 

se soumettant aux passions et en multipliant les vices, ne participe qu'à son érosion. 

Swift complète sa critique de la raison humaine en s'attaquant directement à cette 

dernière, prenant position dans la lutte qui l'oppose au sentiment en faveur de ce dernier. 

Mais pour développer cette idée, il nous faut d'abord revisiter une hypothèse que nous 

avions émise plus haut (qui demeure pourtant vraie sous l'angle dont elle a d'abord été 

248 Jonathan Swift, V tryages de Gulliver, op. cit., p. 326. 
249 Idem. 



81 

traitée) et qui suggérait que l'état utopique n'est réservé qu'aux bêtes, personnifiées dans 

le livre par les chevaux savants. Modifions un peu le propos: faire de l'état utopique un 

état possible serait faire fi du pessimisme incommensurable qui anime l'auteur. Il semble 

en effet qu'aucune utopie ne soit envisageable, pas même celle des Houyhnhnms. Pour 

discréditer la prétention des chevaux à l'état utopique, il suffit de se rapporter à Jean 

Starobinski, qui prouva grâce à l'exemple d'Alceste dans Le Misanthrope, que même le 

démystificateur le plus averti n'est pas à l'abri de la mystification. Pour preuve: bien que 

le misanthrope s'érige en ennemi du monde, il ne fait pas moins partie de ce monde. 

Ainsi « Molière ne le fait pas moins orgueilleux que les autres. Par quel aveuglement, de 

surcroît, l'ennemi des masques choisit-il d'aimer l'être le plus masqué qui soit? Molière 

introduit, chez cet homme qui veut n'être dupe d'aucune illusion, une contradiction 

dévastatrice entre la conduite et les maximes250 ». Si le démystificateur n'est pas à l'abri de 

la mystification, comment peut-il légitimer la critique qu'il fait de ses semblables? 

Comme l'affirme Starobinski, « rien ne permet mieux de discréditer un propos dangereux 

que de déclarer "hors de sens" la personne qui le tiene51 ». C'est l'argumentum a persona qui 

nous permettra à notre tour de discréditer les chevaux raisonnables lorsqu'il s'agit de 

raison. Si leurs actions ne confirment pas leurs propos, ces derniers perdent leur validité, 

refusant à leur utopie toute viabilité. Il semble en effet que, si leur capacité de raisonner 

et d'agir en sages fait des Houyhnhnms un peuple à caractère utopique, l'usage qu'ils font 

de cette raison et de cette sagesse relègue par ailleurs leur communauté au rang d'anti-

utopie. Ce qui nous permet d'abord de l'affirmer, c'est la férocité de plus en plus 

prononcée dont ils font preuve et qui s'accorde mal avec l'image d'une société qui doit 

avant tout se caractériser par sa bonté naturelle. L'un des exemples les plus saisissants à 

250 Jean Starobinski, Le remède dans le ma/, op. cit., p. 87. 
251 Ibid., p. 89. 



82 

cet égard demeure la volonté des chevaux d'asservir la race des Yahoos. De ce fait, 

lorsque ces derniers sont apparus sur l'île, 

Les Houyhnhruns, pour se soustraire à cette calamité, organisèrent une battue 
générale, et finirent par capturer tout le troupeau. On extermina les sujets les plus 
vieux, et chaque Houyhnhnm conserva un couple de jeunes; on mit donc les 
Yahoos en chenil et on les dressa aussi bien qu'on peut dresser un animal si 
naturellement sauvage. On s'en servait depuis comme bêtes de trait ou de 
somme252. 

Cet exemple souligne la disposition tyrannique des chevaux raisonnables et a pour effet, 

comme le souligne Jacques Pons253
, de les ramener au niveau du gouvernement de 

Laputa et de l'oppression qu'il exerce sur l'île de Balnibarbi. Il rappelle encore, comme il 

en a été question plus haut, le processus à l'œuvre lorsqu'un peuple européen en envahit 

un autre. Sur ce point, les chevaux ne sont donc pas meilleurs que les hommes qu'ils 

critiquent, retirant tout fondement à la condamnation qu'ils professent. Qui plus est, 

asservir les Yahoos ne sera bientôt plus suffisant: il sera encore question de les 

éradiquer. Ainsi, lorsque Gulliver entretient ses hôtes sur la façon dont ses semblables 

châtrent les bêtes en Europe, les chevaux s'emparent de l'idée et proposent de l'appliquer 

aux Yahoos afin de supprimer la race « sans carnage». Ces dispositions despotiques ne 

relèvent certes pas d'une perfection utopique, et c'est encore ce que suggère le rapport de 

dominant-dominé qui s'établit entre eux et toute autre créature (incluant le narrateur) et 

qui va à l'encontre des idéaux utopiques d'égalité et de communauté. C'est en effet au 

contact des chevaux raisonnables que Gulliver en vient à se créer une piètre opinion de 

lui-même et de ses semblables, désirant au flnal se retirer de la société des hommes. Il 

flnit par se considérer comme un animal, une bête digne de peu d'intérêt et dépourvue 

de raison. Toutes les tares qu'il attribuait d'abord aux Yahoos, il se les attribue 

maintenant à lui-même, en raison de la force du regard que les Houyhnhnms, si 

252 Jonathan Swift, Vtryages de Gulliver, op. cit., p. 358. 
253 Jacques Pons, ibid., note 1. 



83 

« parfaits », posent sur lui. Et s'il n'éprouvait d'abord pour eux que respect et admiration, 

il en vient à éprouver la même crainte que les Y ahoos à leur égard, accentuant leur 

caractère oppressif. On note encore dans le récit que la raison des chevaux n'est pas sans 

faille. Lorsqu'ils réussissent à asservir les Yahoos, il est dit qu'ils en viennent à mettre de 

côté les ânes, qui étaient pourtant bien plus aptes au travail que leurs successeurs. Ils font 

ainsi preuve d'une imprudence qui, comme le note Jacques Pons, « est incompatible 

théoriquement avec leur état d'animal parfaitement raisonnable254 ». Et si les chevaux du 

Houyhnhnmlande flanchent parfois vis-à-vis de la raison, qu'en est-il des hommes, qui 

leur sont bien inférieurs en termes de volonté et de sagesse? Si l'utopie n'est pas pour les 

premiers, elle n'est donc certes pas pour les seconds. Et même si nous leur concédons 

une quelconque supériorité en matière de raison, il faut encore se poser la question à 

savoir si l'état qui en résulte peut réellement être caractérisé d'utopique et si l'exemple de 

bonheur qu'ils offrent au lecteur est réellement enviable. Car si leur capacité à raisonner 

en fait un peuple empreint d'une certaine grandeur morale dont semblent dépourvus les 

Européens tels que dépeints dans le récit, elle en fait encore une communauté dénuée de 

sentiments et d'humanité. En ce qui concerne le mariage, par exemple, « on tient surtout 

compte des couleurs: il faut éviter que la descendance ait le pelage mêlé et disgracieux. 

On apprécie surtout la force chez le mâle et la beauté chez la femelle, non qu'on en fasse 

une question d'amour, mais pour préserver la race de la dégénérescence255 ». Et les 

relations parent-enfant, pas plus que les mariages, ne sont « question d'amour ». Les 

Houyhnhnms « n'ont pas de tendresse pour leurs poulains ou leurs pouliches, mais le 

254 Ibid., p. 359, note 1. 
255 Jonathan Swift, ibid., p. 355. 



84 

som qu'ils mettent à bien les éduquer procède exclusivement des eX1gences de la 

raisonZ56». Notons encore que, pour les questions d'enfants, 

les familles s'arrangent entre elles [ .. . ] Par exemple: si un Houyhnhnm a deux 
mâles, il en échange un avec quelqu'un qui a deux femelles, et si un enfant est 
mort d'accident quand sa mère a passé l'âge de la fécondité, on décide quelle 
famille du voisinage va en procréer un pour compenser cette perte257• 

Cette absence apparente d'amour, qui va dans le cas du mariage jusqu'à la valorisation de 

pratiques eugéniques, relève d'un usage excessif de la raison au détriment du sentiment. 

Ce sera d'ailleurs l'un des éléments les plus critiqués dans les grandes dystopies 

contemporaines, dans lesquelles les rapports qu'entretiennent entre eux les différents 

personnages sont si « rationnels» qu'ils revêtent une froideur mécanique, robotique. Tels 

les D-S03 et 1-330 D'Eugène Zamiatine, une perte d'« humanité» menace les 

Houyhnhnms, car qu'est-ce qui les distingue, à ce stade, des simples bêtes faites pour 

l'accouplement et la prospérité de la race? Qu'est-ce qui les distingue de ces animaux-

machines de Descartes? En outre, « à moins d'être victimes d'accidents, ils ne meurent 

que de vieillesse; on les enterre dans les lieux les plus retirés qui se puissent trouver, et 

leurs amis, pas plus que leurs parents, n'éprouvent ni joie ni peine de leur dépare58». 

Pons note que « l'outrance même de cette morale familiale révèle l'intention ironique de 

Swift. Ces chevaux raisonnables sont des "sans-cœurs"Z59 ». La fin du récit, où ils offrent 

le choix à Gulliver entre être traité en Yahoo ou retourner à la nage dans son propre pays 

à ses risques et périls, confirme cette hypothèse. Malgré le dévouement et le respect dont 

a fait preuve le narrateur à leur égard, ils n'ont confiance qu'en leur propre race, qu'ils 

jugent en toutes circonstances supérieure et qu'ils refusent de souiller par la présence de 

l'autre. Ce « spécisme», qui se traduit par l'exil forcé d'un innocent, en fait au final une 

256 Ibid., p. 354. 
257 Ibid., p. 357. 
258 Ibid., p. 362. 
259 Jacques Pons, ibid. , p. 357, note 1. 



85 

société fermée et extrêmement rigide. Gulliver admet lui-même, malgré l'admiration qu'il 

leur voue, que montrer moins de rigueur ne serait pas incompatible avec la raison, ce qui 

nous amène à nous questionner sur l'usage qu'ils font de cette dernière. Se révèle-t-il 

moins absurde, au final, que celui qu'en font les Laputiens et les Balnibarbiens ? 

Cette absence d'émotions, thème par excellence de la littérature an ti-utopique, 

nous invite finalement à poser cette question: qu'est-ce qui est le plus apte à guider 

l'homme sur la voie du bonheur: la raison ou le sentiment? La férocité et l'indifférence 

des Houyhnhnms, qui résultent d'un usage excessif et rigoureux de la raison, nous 

amènent à pencher en faveur de la sensibilité dans la lutte qui l'oppose au rationalisme. 

C'est également ce que nous invite à penser la rigidité intellectuelle régnant sur l'île de 

Laputa, dont la critique sera prise en charge par les femmes qui, contrairement aux 

hommes qu'elles méprisent, débordent de vitalité. Ces dernières choisissent leurs galants 

parmi les étrangers, pourtant regardés « de très haut pour leur insuffisance 

intellectuelle260 », et rien ne leur est plus commode que ces relations extraconjugales, 

puisque le mari « est toujours si absorbé dans ses spéculations, qu'il laisse les deux 

amants se caresser à sa barbe, pourvu qu'on l'ait fourni d'un papier et d'une trousse à 

dessin et qu'on ait éloigné son frappeur261 ». Ainsi les femmes se plaignent-elles de leur 

vie sur l'île et rêvent-elles de visiter le monde. Et lorsqu'elles en ont l'occasion, elles en 

reviennent rarement. La femme du premier ministre, par exemple, l'abandonna pour un 

vieillard qui la battait quotidiennement. Lorsqu'elle fut retrouvée et ramenée sur l'île, elle 

trouva le moyen de s'échapper de nouveau et de retourner dans les bras de son amant. 

Par le biais des Laputiennes, Swift critique la sévérité de l'intellectualisme utopique, lui 

260 Jonathan Swift, VqyageJ de Gu/liver, op. cit., p. 222. 
261 Idem. 



86 

préférant une spontanéité chaotique. Bien que ces femmes semblent au final quitter une 

vie misérable pour une autre, elles paraissent se complaire davantage dans la seconde, 

invitant à penser que la rigidité utopique qui se décline en termes de raison, de sagesse et 

d'intellectualisme ne peut assurer un bonheur à long terme. Les Laputiens « sont 

[d'ailleurs] toujours en proie à l'inquiétude [et] leur esprit n'a jamais une minute de 

paix262 ». Ils ont constamment peur que la Terre finisse par être absorbée et avalée, 

qu'elle soit détruite par une comète et que le Soleil se consume et se réduise au néant. 

« Ces appréhensions [ ... ] les font vivre dans un tel état d'alarme perpétuelle, qu'ils ne 

sauraient ni reposer tranquillement dans leur lit, ni prendre goût aux plaisirs ou 

amusements ordinaires de la vie263 ». Ainsi leur esprit, comme celui de Thalès, est-il si 

absorbé par l'au-delà qu'il les empêche de jouir de l'ici et du maintenant. Et pour ce qui 

est des Houyhnhnms, il est désormais évident que l'exemple de bonheur qu'ils offrent au 

lecteur n'est guère enviable. Dépourvus de tout sentiment humain, ils prennent l'aspect 

d'êtres froids et distants, prophétisant les hommes-machines des dystopies 

contemporaines. Ce sont donc ceux qui semblent avoir la raison en partage qui offrent 

l'exemple de félicité le moins estimable, invitant à penser que la raison n'est pas (ou ne 

doit pas être) la mesure de toute chose. 

Ainsi la critique sur l'homme, qui s'apparente à celle des moralistes, rend-elle 

inenvisageable l'édification d'une société purement idéale. L'homme, encore une fois, 

n'est ni fondamentalement bon, ni malléable à souhait, ce qui mine toute possibilité de 

perfectibilité. Peu importe l'angle sous lequel il est présenté (que ce soit par le biais du 

Lilliputien vindicatif et despotique, du Laputien ridiculement savant, du Yahoo bestial et 

262 Ibid., p. 221. 
263 Ibid., p. 222. 



87 

dépravé ou du Houyhnhnm dénué de sentiment), l'homme est condamné à se VOlt 

refuser l'entrée en Utopie. D'ailleurs, en quoi celle-ci est-elle souhaitable, si elle doit se 

présenter sous la forme d'un intellectualisme et d'une sagesse tels que dépeints sur 

Laputa et en Houyhnhnmlande ? Si plusieurs à l'époque de Swift vantent sans mesure les 

bienfaits d'une raison dominante, celle-ci ne semble, au final, qu'être en mesure de 

proposer un bonheur artificiel, un bonheur qui, comme le laissait entendre Pascal, ne 

peut toucher le cœur au même titre que le sentiment. En critiquant les excès du 

raisonnement au profit du sentiment, Swift s'inscrit dans une tradition que traduit 

admirablement Toussaint Rémond de Saint-Mard dans ses lettres sur la décadence du 

goût: 

Nous ne voïons rien au dessus de nous, parce que nous sçavons tirer une belle 
chaine de conséquences: on diroit que nous sommes devenus des Substances 
absolument pensantes, des Esprits purs, & que nous avons renoncé à sentir, pour 
être désormais mieux en état de penser. [ .. . ] nous avons renoncé de propos 
délibéré au beau feu, au beau naturel; nous immolons tout à une Raison 
Sévère [ ... ]264. 

Pour Saint-Mard, la philosophie, qui a commencé à envahir la littérature et les arts avec 

Descartes, a fini par les corrompre. Pour Swift, elle fera inévitablement de même avec les 

hommes. C'est pourquoi le partisan des Anciens valorise, lorsqu'il est question de 

bonheur, les modèles épicuriens et stoïciens: jouir de l'ici et du maintenant et non d'un 

idéal inscrit dans un passé désormais hors d'atteinte ou d'un futur inconnu sur lequel 

l'homme ne possède aucune emprise. Ce sera encore la position défendue, nous le 

verrons, par le second auteur figurant au sein de notre corpus. 

264 Toussaint Rémond de Saint-Mard, Réflexions sur la poésie en général, sur l'églogue, sur la fable, sur /'élégie, sur la 
satire, sur l'ode et sur les autres petits poé'mes comme sonnet, rondeau, madrigal, &c., suivies de trois lettres sur la décadence 
du goût en France, La Haye, Rogissart, 1734, p. 305-306. 



CHAPITRE III 

Le Nouveau Gulliver 

L'entreprise de Desfontaines s'inscrit, comme son titre l'indique, dans le 

prolongement de celle de Swift: en discréditant l'homme, c'est-à-dire en participant à 

l'avilissement de sa figure et de ses principaux attributs, l'auteur discrédite ses 

prétentions à l'utopie. Et comme il en fut question dans l'introduction générale, c'est 

notamment par le biais de la critique des modes que Desfontaines fera entendre tout le 

ridicule de l'homme moderne et de la société qu'il modèle à son image. 

1. Une critique sur l'homme 

Le voyage sur l'île de Babilary, qw met en scène une lnVerSlOn des rôles 

traditionnels entre les hommes et les femmes, est destiné à la critique de lieux 

communs - à la critique, autrement dit, de vices qu'ont maintes fois soulevés Swift et les 

moralistes. Mais plus que chez ces derniers - notamment parce qu'elle s'accorde avec les 

règles de la vraisemblance - , la critique prend l'aspect d'une dystopie, donc d'un 

avertissement: si l'Européen continue de progresser sur la voie de la frivolité, un destin 

semblable à celui des Babilariens le menace. De ce fait, l'histoire de ces derniers raconte 

que leur faiblesse et leur intempérance, qui les amenaient à sacrifier à leur bon plaisir 

toute affaire sérieuse, bouleversèrent l'ordre social. Les femmes, dépeintes comme 



89 

naturellement ambitieuses, profitèrent de la nonchalance des hommes pour s'emparer du 

pouvoir. Loin de protester contre cette révolution qui eut pour conséquence de les 

relayer au rang du sexe faible, ces derniers se firent toujours plus paresseux et oisifs et 

vivent désormais sous un joug dont il n'est plus question de s'affranchir. Ainsi Gulliver 

constate-t-il que tout ce qui intéresse les hommes de cet État n'est que vanité et 

bagatelles. Entre eux, ils 

s'entret[iennent] de leurs parures & de leurs ajustements. Quelques fois ils 
disput[ent] ensemble ; mais les questions ordinaires qu'ils agit[ent], [est] de sçavoir, 
si les cheveux longs & flottans sur les épaules [ont] plus de grace qu'attachés avec 
un ruban; si un rouge artificiel étendu sur leurs joues n'en rel[ève] pas l'éclat, & si 
le couleur naturelle n ' lest] pas moins brillante que les couleurs empruntées [ ... ]265 . 

Une même frivolité caractérise le rôle qui leur est accordé au sein de la société. Ils sont 

chargés de « juger avec precision du degré de blanc & de rouge que chaque homme, 

selon la nature de son teint & le nombre de ses années, peut mettre en usage, pour plaire 

aux femmes [ ... ] 266 », d'évaluer les modes et d'approuver les changements ainsi que de 

faire procès aux hommes d'âge avancé « qui se donnent pour jeunes267 ». Comme la loi 

ne permet que de se retrancher dix ans, ceux qui s'en retirent davantage sont condamnés 

à porter sur une médaille pendue à leur cou, « l'année, le mois, & le jour de leur naissance 

écrits en gros caracteres. Ceux qui par malignité ont dans leurs discours calomnieux 

augmenté l'âge des autres, sont condamnés à ne jamais mettre de rouge, & à paroître le 

reste de leur vie à visage decouvert268 ». Cette conséquence ne relève pas du hasard: 

comme le soutenaient déjà les moralistes, rien n'est plus apte à punir l'homme, à lui faire 

sentir le poids de sa propre déchéance, que de l'obliger à dévoiler son véritable moi, 

dépourvu de tous les artifices auquel il recourt dans l'intention de plaire. Mais si 

265 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 60-61. 
266 Ibid., p. 85. 
267 Ibid., p. 86. 
268 Idem. 



90 

l'indolence et la coquetterie des hommes révèlent rapidement leur caractère absurde, 

l'orgueil et le pédantisme des femmes n'en feront pas moins pour ces dernières. Ainsi 

n'étudient-elles point pour le plaisir d'étudier ou de se perfectionner. La science ne fait 

l'objet de leur étude que dans la mesure où elle leur permet de se faire valoir tout en 

méprisant celles qui n'étudient point. Celles qui cultivent la science sont donc d'un 

orgueil extrême; la plûpart se perdent dans des spéculations abstraites; elles 
renoncent quelques fois au bon sens, en faveur du bel esprit; elles remuent des 
questions qui étonnent la raison; elles s'avisent de composer de gros volumes sur 
la nature des choses impossibles, & sur les propriétés du néant. Lorsqu'elles se 
trompent, jamais elles n'en conviennent [ ... ]269. 

En d'autres mots, l'usage qu'elles font de la science n'est guère différent de celui qu'en 

faisait l'homme, légitimant la critique que formulera à cet égard l'auteur des Charlatans 

modernes quelques décennies plus tard: 

Il en est des sciences, comme de la vertu, rarement les aime-t-on pour elles­
mêmes; et de fait, elles n'ont rien d'assez attrayant pour séduire, pour inspirer un 
goût soutenu, et le tourner en passion : aussi n'y a-t-il gueres que les avantages 
qu'on en retire qui puissent engager à les cultiver27o. 

La science, « fille de l'amour-propre & de la curiosité27 1 
», témoigne au même titre que les 

modes de l'esprit frivole qui tient en otage un xvnr siècle qui se caractérise, dans les 

milieux mondains du moins, par un désir de plaire à tout prix. Ainsi, si les hommes font 

preuve d'une même utilité sociale que les Académiciens de Balnibarbi (qui est, rappelons-

le, inexistante), les femmes manifestent pour leur part un même orgueil et un même 

pédantisme que les Laputiens, menaçant, comme ces derniers, l'ordre de leur société. 

Dès lors, l'utopie des femmes, qui repose sur une inversion des rôles, est, comme celle 

des hommes, vouée à l'échec: en léguant leurs propres vices à la gent masculine et en 

s'appropriant ceux de cette dernière, elles ne font que rejouer le jeu des passions 

destructrices sur une nouvelle scène. Dans tous les cas, le résultat demeure le même: une 

269 Ibid., p. 81. 
270 Jean-Paul Marat, op. cit., p. 16. 
271 Desfontaines, Le Nouveau Gu//iver, tome 1, op. cit., p. 79. 



91 

société terne, sans éclat, qUl consacre le règne de l'amour-propre, de l'orgueil et de 

l'ambition démesurée. 

Comme nous pouvons déjà le constater à la lumière de ce premier voyage, l'anti-

utopie satirique de Desfontaines, comme celle de Swift avant elle, s'inscrit dans la longue 

durée historique en ce qui a trait à la question anthropologique: l'homme dont il dépeint 

les travers n'est guère différent de celui que peignait déjà La Bruyère, voire Théophraste. 

Épris de lui-même et détracteur de son prochain, cet homme n'est guidé que par son 

seul intérêt personnel. Toutefois, ce qui consacre l'originalité de l'abbé, ce qui permet 

réellement d'affirmer que son Gulliver n'est pas celui du satiriste anglais, c'est, 

l'introduction le mentionne, le traitement qu'il fait de l'actualité sociale. La critique de la 

frivolité sur l'île de Babilary, à laquelle se subordonne une critique du goût pour le luxe et 

les modes, offre à cet égard un exemple des plus saisissants. De ce fait, l'un des 

symptômes les plus probants de cette frivolité triomphante est ce goût qui, s'il traverse 

l'Histoire272
, caractérise plus particulièrement un XVIIIe siècle qui multiplie les excès en 

la matière. En effet, loin d'adopter de façon unanime le caractère sérieux et progressiste 

qu'on tend aujourd'hui à lui prêter, l'époque s'érige, et de façon parfois paradoxale, en 

véritable siècle de la légèreté, futile et immoral. Les fêtes galantes en peinture, le rococo 

en architecture et la théorie des vapeurs (de même, pourrions-nous ajouter, que les 

ballons des frères Montgolfier) en sciences, témoignent tous de cette légèreté, à la fois 

physique et morale, qui semble tenir l'époque sous son empire. Toutefois, tous ne s'y 

rallient pas et la question qui constituera le cœur d'un débat qui interpellera à la fois 

272 Dans l'article qu'il consacre à la question du luxe au XVIIIe siècle, Arnaud Diemer fait remonter le 
débat au livre II de La République, dans lequel Platon oppose « la frugalité de Socrate au confort de 
Glaucon » ; Arnaud Diemer, « Quand le luxe devient une question économique: retour sur la querelle du 

, luxe du 18e siècle», Innovations, 2/ 2013, nO 41, p. 1, < www.caim.info/ revue-innovations-2013-2-page-
9.htm > (page consultée le 14 mars 2015). 



92 

philosophes et économistes est la suivante: le luxe, manifestation la plus éloquente de 

cette légèreté, est-il oui ou non bénéfique pour la société? Pour ses apologistes, point de 

doute: le luxe sert, sur les plans économique et culturel, les progrès des arts et de 

l'industrie. Cette position, qui sera tenue par les Mandeville, Voltaire et Smith, trouvera 

écho dans l'article que Saint-Lambert consacrera à l'EnrycloPédie: 

aussi l'opinion la plus générale aujourd'hui est-elle que pour tirer les nations de 
leur foiblesse & de leur obscurité, & pour leur donner une force, une consistance, 
une richesse qui les élevent sur les autres nations, il faut qu'il y ait du luxe; il faut 
que ce luxe aille toujours en croissant pour avancer les arts, l'industrie, le 
commerce, & pour amener les nations à ce point de maturité suivi nécessairement 
de leur vieillesse, & enfin de leur destruction273• 

Le luxe, dans la mesure où il assure la circulation des richesses et l'essor du commerce, 

contribue certes à la progression d'une nation et doit, par le fait même, faire l'objet 

d'éloges. Toutefois, demandent ses détracteurs, s'il est celui qui porte une nation à 

maturité, n'est-il pas encore celui qui concourt à sa perte? Les partisans du luxe n'ont de 

ce fait, affirme en contrepartie Saint-Lambert, « rien répondu de bon à ceux qui, en 

suivant le fil des événemens, les progrès & la décadence des empires, ont vû le luxe 

s'élever par degrés avec les nations, les mœurs se corrompre, & les empires s'affüiblir, 

décliner & tombei74 ». Le luxe corrompt les nations et rien ne témoigne davantage de 

cette corruption, semble-t-il, que les modes. Suivant l'auteur de l'article consacré à ce 

sujet dans l'EnrycloPédie, ces dernières doivent être vues comme « le fruit du ra finement & 

d'une présomption impuissante, qui, hors d'état de produire le grand & le beau, se 

tourne du côté du merveilleux et du colifichee75 ». C'est dire, en d'autres mots, que les 

273 Saint-Lambert, « Luxe », Enryclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, etc., op. cit., 
voL 9, p. 764. 
274 Idem. 
275 [Anonyme], « Mode», ibid., voL 10, p. 598. 



93 

modes ne sont que futilités et participent d'une société des apparences dépravée qui mise 

sur l'instantané: 

Les modes se détruisent & se succedent continuellement, quelquefois sans la 
moindre apparence de raison, le bizarre étant le plus souvent préféré aux plus 
belles choses, par cela seul qu'il est plus nouveau. Un animal monstrueux paroît-il 
parmi nous, les femmes le font passer de son étable sur leurs têtes. Toutes les 
parties de leur parure prennent son nom, & il n'y a point de femmes comme il 
faut qui ne porte trois ou quatre rhinocéros [ ... ]276 ». 

Les modes sont de ce fait « le vrai domaine du changement et du caprice277 », comme le 

signale encore la conclusion du Tableau de Pans de Louis-Sébastien Mercier, empreinte de 

sarcasme: 

Je voulais donner ici un petit dictionnaire des modes et de leurs singularités; mais 
tandis que j'écrivais, la langue des boutiques changeait; on ne m'entendrait plus 
dans un mois, et il me faudrait un commentaire pour me faire comprendre. La 
moitié de mon livre, je le répète, aura perdu de ses couleurs avant qu'il soit 
imprimé278• 

C'est parce que les modes sont la création de l'homme qu'elles offrent, par le fait même, 

un gage certain de l'inconstance de ce dernier. Pour l'attester, il suffit de relever les 

expressions employées par les mémorialistes de l'époque, lorsqu'ils s'entretiennent sur 

leurs contemporains et leur assujettissement aux modes: « fantaisies changeantes279 », 

« capnces . d 280 matten US », « amusements de l'opulence281 », « tournoiements 

. . 282 ,. 283' 284 285 Ain . b' vertlgmeux », « exageratlon », « mconstance », « extravagances », etc. SI, len 

que triomphe sous l'Ancien Régime une véritable société du spectacle dans laquelle tout 

276 Idem. 
277 Idem. 
278 Louis-Sébastien Mercier, dans Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, Les Français vus par eux -mêmes -
Le XVIII' siècle. Anthologie des mémorialistes du XVIII' siècle, Paris, Robert Laffont, 1996, p. 555. 
279 Ibid., p. 554. 
280 Idem. 
281 Idem. 
282 Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, ibid., p. 551 . 
283 Mme Campan, ibid., p. 553. 
28.J Idem. 
285 La baronne d'Oberkirch, ibid., p. 557. 



94 

se subordonne à la volonté de plaire, bien que des auteurs comme Voltaire n'ont eu de 

cesse de vanter les mérites et les bienfaits du luxe et du raffinement, il ne faut pas s'y 

méprendre: le :XVIIr siècle n'est pas entièrement voué à l'apologie de cette société des 

apparences qui, la plupart du temps, s'inscrit sous le signe de la légèreté et de la frivolité. 

Ne pourrait-on pas, d'ailleurs, expliquer la chute de Babilary comme certains 

expliquèrent celle de Rome, c'est-à-dire en accusant le luxe, l'orgueil et la frivolité qui en 

sont les conséquences nécessaires? De ce point de vue, Babilary, véritable miroir de la 

société européenne, est le symbole par excellence de l'empire en déclin: soumise aux 

modes et à la légèreté d'esprit, elle montre des signes manifestes de sa corruption, de 

son érosion. Comment, dès lors, une utopie pourrait-elle prétendre y survivre? 

Comme permet de le constater cette première critique du luxe et de la frivolité, 

l'œuvre de Desfontaines s'ancre dans un :XVIIr siècle que l'on pourrait situer entre la 

Description de l'île de Portraiture et de la ville des Portraits (1659) de Sorel et la comédie des 

Philosophes (1760) de Palissot. Alors que le premier recourt au topos de l'île utopique pour 

mieux peindre des caractères (celui du coquet, du vaniteux, de l'ambitieux et de 

l'inconstant, par exemple), le second utilise ce même motif à des fins polémiques, dans le 

contexte d'un débat agitant l'opinion publique: celui du statut du philosophe, de 

l'homme de lettres, du « bel esprit» (sur lequel nous reviendrons éventuellement). En se 

détournant d'une dimension plus strictement anthropologique, la satire devient donc 

sociale, glissement que suscite l'expérience journalistique de son auteur. Cet usage 

journalistique qui est fait de l'anti-utopie trouvera une fortune considérable dans le 

deuxième tome du Nouveau Gulliver, alors que l'hôte du narrateur sur l'île des États lui fait 

la description de certaines communautés avoisinantes, qui rivalisent toutes d'absurdité en 

ce qui a trait à la figure de l'homme. La description de ces îles est calquée sur le modèle 



95 

de Sorel, dont l'œuvre, comme son titre l'indique, était destinée à la critique de 

l'engouement qu'avait conçu le XVIr siècle pour l'art des portraits286
• Desfontaines 

s'inspirera du modus operandi de Sorel, qui sera plus généralement celui d'un XVIIr siècle 

féru de satires: critiquer une société donnée en ayant recours aux armes de la démesure 

et de l'absurde, le tout afin d'en révéler le caractère vain et illusoire. Ainsi, pour chaque 

île qu'aborde Gulliver, un aspect de l'époque est tourné en dérision. L'île des Poètes, par 

exemple, développe une critique de la fausse érudition et du pédantisme que seront 

appelés à prendre en charge les antiphilosophes de la seconde moitié du XVIIr siècle (et 

qui atteindra son apogée avec Les Philosophes de Palissot). La langue qui est en usage sur 

l'île témoigne à elle seule de cette sagesse avilie, dans la mesure où elle est définie comme 

« fort difficile à parler, parce que ~es Grands du Royaume] sont obligés de la parler en 

cadence, en mesure & en rimes, & d'emploïer un Langage détourné, & très éloigné de 

celui du vulgaire287 ». Bien que cette difficulté langagière puisse, de prime abord, donner 

l'illusion d'une intelligence supérieure (comme c'était le cas, par exemple, chez les 

Laputiens), le bon sens n'est pas le propre de ces gens, qui sont à la fois « vains, 

superbes, jaloux, envieux, inconstans, factieux, & toujours inquiets288 ». La superstition et 

le préjugé, qui sont, dans un XVIIr siècle philosophique, le propre des ignares qui font 

fi des principes du sapere aude, sont à ajouter à la longue liste de leurs imperfections. Le 

récit mentionne en effet que le dernier roi à avoir régné était, malgré ses défauts 

langagiers, un être véritablement empreint de sagesse. Comme il était éclairé, il résolut de 

286 Sur l'île de Portraiture, tout le monde est portraitiste ou marchand de portraits. Cet engouement pour la 
représentation picturale de soi ou de l'autre donne lieu à une véritable société du spectacle, où tout n'est 
que vanité et illusion. 
287 Desfontaines, Le Nouveau Gul/iver ou V ~age de Jean Gulliver, }ils du capitaine Gul/iver, 1730, tome 2, p. 56, 
dans Bibliothèque nationale de France, Ga//ica, 
< http: //gallica.bnf.fr/ ark: / 12148/ bpt6k844716.r=Le+nouveau+Gulliver+ou+Voyage+de+Jean.langF > 
(page consultée le 20 janvier 2015). 
288 Ibid., p. 55. 



96 

s'attaquer à la superstition et d'engager l'île sur la vOle du progrès. Ce faisant, il se 

prononça en faveur de l'abolition du culte d'Hérosom, poète auquel on attribue une 

parenté divine. Préférant les ténèbres du préjugé aux lumières de la raison, la population 

détrôna le roi et vit depuis ce jour dans l'anarchie. 

Cette critique des raffinements du bel esprit s'inscrit dans le prolongement de 

celle entamée sur la première île à propos de la légèreté de l'homme: il s'agit, dans tous 

les cas, de dénoncer la grandeur que ce dernier tend à s'accorder, grandeur qui n'est rien 

d'autre, au final, que « vain fantôme». Dans un monde idéal, l'homme d'esprit est celui 

qui, comme l'écrit le cardinal de Bernis, « éclaire son siècle par des ouvrages utiles, [ ... ] 

rend les hommes heureux par de sages lois, [ ... ] les rend meilleurs par une morale plus 

pure, et par des préceptes ennoblis par l'éloquence et embellis par l'imagination289 », 

ajoutant que « tout ouvrage qui ne remplit pas, avec supériorité, un objet d'utilité 

physique ou morale, ne devrait pas acquérir à son auteur la réputation d'homme 

d'esprie90 ». En d'autres mots, bon sens et vertu ne devraient faire qu'un. Idéal ô 

combien respectable, mais ô combien chimérique, comme cherchent à le faire entendre 

les critiques de l'époque! Depuis Sénèque (et ce sera d'autant plus vrai au cours d'un 

second XVIIr siècle que préfigure l'œuvre de Desfontaines), la littérature se voit dotée 

d'un idéal d'utilité. Elle doit concourir à rendre les hommes meilleurs et travailler à leur 

bonheur, autant individuel que collectif. Toutefois, et Desfontaines se fait un devoir de 

le rappeler à ses contemporains: tout n'est pas pour le mieux dans le meiiieur des mondes 

possibles. C'est ce dont témoigne le cardinal de Bernis, lorsque vient l'heure de rendre 

compte non pas d'un idéal, mais d'une réalité qu'il côtoie quotidiennement: 

289 Cardinal de Bernis, dans Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, op. cit., p. 451. 
290 Idem. 



Le caractère essentiel et distinctif des gens de lettres, c'est l'amour-propre. C'est 
aussi ce qui rend quelquefois leur commerce fatigant et dangereux : fatigant, parce 
qu'il faut se résoudre à les louer sans cesse, ou à les entendre se donner des 
louanges; dangereux, parce que la moindre égratignure faite à leur vanité allume 
leur haine, excite leur vengeance. Une femme ne pardonne jamais un outrage fait à 
sa figure, l'homme de lettres n'oublie jamais un manque de respect à son esprit29 1. 

97 

Le voyage sur l'île de Babilary en témoignait: le frivole ne pardonne jamais « un outrage 

fait à sa figure ». Le voyage sur l'île des Poètes le rappelle à son tour: l'homme 

d'« esprit» (c'est-à-dire l'homme qui s'estime tel) « n'oublie jamais un manque de 

respect à son esprit ». Non seulement fatigue-t-il par son besoin inassouvissable de 

louanges, mais encore représente-t-il un danger pour la société si ce besoin ne trouve pas 

satisfaction (d'où la fragilité du lien social). En outre, dans une société où triomphent le 

spectacle et l'illusion, comment distinguer l'homme d'esprit de l'ignorant? Ainsi les bons 

mots, pas plus que l'apparence de systèmes d'ailleurs, ne garantissent la sagesse d'un 

homme. 

C'est encore, d'ailleurs, ce que cherche à faire entendre l'auteur par le biais de l'île 

des Philosophes, où les habitants s'évertuent à 

peser l'air, [ ... ] à mesure le chaud, le froid, le sec, & l'humide; à comparer deux 
gouttes d'eau, & à examiner si elles se ressemblent parfaitement; à chercher des 
definitions, c'est-à-dire, remplacer un mot par plusieurs autres équivalens, à 
disputer sur la nature de l'être, sur l'infini, sur les entités modales, sur l'origine des 
pensées, & autres pareilles matieres qu'ils croiënt extrêmement dignes d'occuper 
l'esprit humain. Ils se plaisent surtout à entreprendre de vastes édifices, qu'ils 
apellent des sistêmes. Ils les commencent d'abord par le faîte, qu'ils étaïent le 
mieux qu'ils peuvent, en attendant que les fondemens soient posés; mais souvent 
dans cet intervalle le bâtiment s'écroule, & l'Architecte est écrasé292. 

Peser l'air, chercher des définitions et raisonner sur l'origine des pensées relevaient, à 

l'époque moderne, de la philosophie et des sciences. Alors que, par exemple, des Cassini 

et des Lavoisier étaient chargés, à l'Académie royale des sciences, de réformer les poids 

et les mesures, des philosophes comme Locke spéculaient sur les rapports entre le 

29 1 Ibid., p. 450. 
292 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 2, op. cit., p. 64-65. 



98 

langage et la sCIence, entre le langage et l'expérience. Toutefois, les détracteurs des 

académies, comme Swift et Marat, se font un devoir de porter à l'attention le rôle plus 

obscur joué par ces dernières. Loin de rallier les rangs du mouvement optimiste qui fait 

du XVIII" siècle l'emblème par excellence de la raison dominante et du progrès, les deux 

auteurs s'attaquent à l'un des principaux symboles qui participent de cette croyance: les 

académies. L'auteur des Charlatans modernes affirme de ce fait que, si « la manie des 

systèmes s'est [ .. . ] emparée de tous les savans », leurs écrits ne contiennent « pas un 

principe lumineux, pas une loi certaine, pas une conséquence exacte, pas un phénomène 

bien vu. Aussi leurs sublimes découvertes se réduisent-elles à confondre tous les ètres, et 

à replonger dans les ténebres les matieres les mieux éclaircies293 ». Soumises à une 

conception du temps cyclique, il en irait dès lors des sciences comme des modes: « elles 

éprouvent de perpétuelles révolutions294 », rendant illusoires les notions de progrès et de 

perfectionnement. Pour preuve, les propos entendus par l'auteur du pamphlet dans un 

club de réunion: « trente ans plutôt, toute l'académie était cartesienne, et elle faisait la 

guerre à Newton; aujourd'hui elle est toute Newtonienne, et elle fait la guerre à 

Descartes. - Tout est de mode, opinions et systèmes [ ... ] 295 ». Rien de moins étonnant, 

dès lors, que sur l'île des Philosophes les édifices tendent tôt ou tard à « écraser» leurs 

concepteurs ; rien de plus instable et de plus éphémère que ces prétendus « édifices ». Le 

narrateur rapporte d'ailleurs que « [c]eux qui ont eu la curiosité d'aborder dans cette Isle, 

pour apprendre quelque chose, en reviennent toujours presqu'aussi ignorans, que ceux 

qui n'y ont jamais été296 ». Constamment recouvert de neige et parsemé de chemins 

impraticables et propices à l'égarement, aucun paysage ne pourrait ètre plus apte à 

293 Jean-Paul Marat, op. cit. , p. 8. 
294 Ibid., p. 9. 
295 Ibid., p. 25. 
296 Desfontaines, Le Nouveau Gu//iver, tome 2, op. cit., p. 65. 



99 

symboliser et à critiquer une forme d'intellectualisme semblable à celle des Laputiens et 

des Balnibarbiens et qui se résume, comme ces dernières, en termes de « stérilité» et de 

« vacuité». Tout sur cette île (et cette critique sera relayée par les antiphilosophes du 

second XVIIIe siècle) semble au final donner raison au cardinal de Bernis: « rien n'est 

moins philosophe que les philosophes297 ». 

Mais là où triomphent les doctrines les mOillS salutaires à la vie sociale, c'est, 

ironiquement, sur l'île des Médecins. Ses habitants sont tous très riches, dans la mesure 

où leurs voisins, convaincus d'avoir besoin de leur secours, affluent les poches pleines 

pour ensuite « s'en retourn[er] [ ... ] nuds & les mains vuidés, s'ils peuvent s'en retourner: 

car plusieurs meurene98 ». Aussi les campagnes sont-elles parsemées de cimetières et l'île, 

selon la légende, possèderait un souterrain qui conduirait directement aux enfers « par 

des chemins très-courts299 ». Les médecins, non plus associés à la perpétuation de la vie, 

sont désormais associés à la mort. C'est encore ce dont témoigne la querelle qui prend 

place entre eux et l'ordre des chirurgiens. Voyant que ces derniers gagnaient en 

popularité, les médecins publièrent un livre, Les meurtres & homicides des Chirurgiens, 

contenant la liste de tous ceux qu'ils ont estropiés ou massacrés au cours du dernier 

siècle. En réponse à cette attaque, les chirurgiens publièrent à leur tour la liste de ceux 

que leurs adversaires avaient assassinés depuis dix ans (liste qui formerait vingt volumes 

in-folio en caractères très menus). Comble de l'ironie, ces publications les font désormais 

regarder comme les destructeurs de l'humanité et, si l'on continue de leur rendre visite, 

c'est n'est que parce que « l'amour de la vie [selon la formule consacrée de Hobbes] est 

297 Cardinal de Bernis, dans Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, op. cit., p. 451. 
298 Desfontaines, Le Nouveau Gul/iver, tome 2, op. cit., p. 70. 
299 Ibid., p. 71. 



100 

plus fort que tous les ralssonnemens [sic] & que toutes les expenences, & qu'un seul 

homme, qu'ils guerissent, efface l'idée d'un million qu'ils ont fait perir300 ». 

Cette querelle des médecins et des chirurgiens traduit, encore une fois, deux 

préoccupations majeures de l'époque. Elle renvoie a la fois à une querelle qui eut 

réellement lieu entre les deux ordres sous l'Ancien Régime et qU1 ne prend fin que 

lorsque, au cours du XVIIr siècle, la chirurgie se distingue des métiers de barbier et de 

dentiste Gusqu'alors chargés des opérations) en accédant au statut de science; et au débat 

qui fit rage autour de la notion de « division des savoirs ». Les détracteurs des académies, 

par exemple, présentent ces dernières comme l'emblème par excellence de cette division. 

La lettre X des Charlatans modernes résume la situation en ces termes: 

Elle ~'A.cadémie des sciences] est divisée en plusieurs classes, dont chacune se met 
sans façon au-dessus de toutes les autres, et fait bande à part. Dans leurs séances 
publiques et particulieres, ces classes ne manquent jamais de se donner 
réciproquement des marques d'ennui et de mépris. Il y a plaisir à voir les 
géometres bailler, tousser, cracher, ricaner lorsqu'on y lit un mémoire de chymie ; 
et les chymistes ricaner, cracher, tousser, bailler, lorsqu'on y lit un mémoire de 
géométrie301. 

Or, l'auteur de la brochure tranche la question de façon catégorique: « le progrès passe 

par la réunion des savoirs» et « il n'est point de vraie réunion des lumieres, tant que les 

sciences qui se prêtent de mutuels secours, sont cultivées séparémeneo2 ». La division des 

savoirs, comme celle qui amène la médecine et la chirurgie à se livrer une guerre 

d'influence sous l'Ancien Régime, concourt au malheur public. Préoccupés comme ils le 

sont de l'éclat que produit leur domaine de spécialité respectif au sein de la société, 

préoccupés comme ils le sont, autrement dit, de leurs intérêts personnels, les médecins et 

les chirurgiens prostituent l'esprit de leurs professions, soit celui de concourir au bien 

300 Ibid., p. 73. 
301 Jean-Paul Marat, op. cit., p. 33. 
302 Ibid., p. 15. 



101 

collectif. C'est encore ce que suggèrent les relations que l'île des Médecins entretient avec 

celle des Gourmands: en refusant d'adopter un mode de vie plus modéré, ces derniers 

fournissent d'importants capitaux aux premiers, qui les soignent non par bonté d'âme, 

mais par appât du gain. Mais si l'ambition et la vanité des Médecins sont condamnables, 

l'intempérance des Gourmands l'est tout autant. Sur cette île, les plaisirs des sens règnent 

en maître et ne connaissent aucune modération. On compte parmi les personnes les plus 

puissantes de l'État les prêtres, disciples du Dieu Ventre. Lourds, paresseux et oisifs, ils 

s'entretiennent des affaires de la religion et du gouvernement à table, subordonnant 

systématiquement les intérêts de l'État à leurs intérêts propres. Ce passage laisse encore 

une fois deviner la position adoptée par l'auteur sur la question du luxe et de la frivolité. 

Si ces deux « vices» faisaient l'objet d'une condamnation féroce en ce qui trait à leur 

emprise sur les milieux mondains, qu'en était-il de celle qu'ils avaient sur le clergé? À cet 

égard, la critique du XVIIr siècle sera sans appel, comme l'indiquent les propos tenus 

par François-Vincent Toussaint: « Il est en France une autre espèce d'hommes plus 

dangereux, parce qu'ils ne tiennent à rien, et qu'ils n'ont personnellement rien à perdre. 

Ce sont les moines303 ». S'il représente un tel danger, c'est parce que l'intérêt les domine 

et qu'ils déploient constamment art et génie « pour parvenir à leurs fins304 ». 

Finalement, et toujours dans la perspective de rendre compte des grandes 

préoccupations de l'époque - perspective elle-même soumise à celle, plus ambitieuse, 

d'une critique de l'homme moderne -, Desfontaines aborde un sujet appelé à faire l'objet 

d'un interminable débat : celui du statut de l'animal. C'est à l'occasion de son voyage sur 

l'île des Letalispons que le narrateur expose à son hôte, Taïfaco, les deux systèmes qui 

303 François-Vincent Toussaint, dans Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, op. cit., p. 366. 
304 Idem. 



102 

prévalent en Europe concernant les bêtes. Alors que le premier refuse aux animaux toute 

forme de sentiment, faisant d'eux de véritables machines incompatibles avec les notions 

de plaisir, de douleur, de crainte et d'amour (c'est le système qui prévaut, notamment, 

chez Descartes), le second, bien que leur accordant une âme, leur refuse toute capacité 

de réflexion. Dans tous les cas, l'animal demeure inférieur à l'homme, qui occupe le rang 

le plus élevé sur l'échelle de la civilisation. Taïfaco sera toutefois chargé de désabuser son 

invité: si l'homme était de ce fait supérieur en tous points aux animaux, il y aurait 

certainement « bassesse à abuser de leur faiblesse, & à [se] prevaloir de [sa] superiorité 

pour les oprimer30S ». Ce que critique le Letalispon, c'est l'usage que l'homme fait de sa 

prétendue « supériorité» sur l'animal, qu'il croit avoir été créé pour son propre plaisir. 

Suivant cet état d'esprit relativement « spéciste» (état d'esprit que l'on critiquait déjà, 

nous l'avons vu, dans les V qyages), il est tout à fait justifié de tuer les animaux et de se 

nourrir de leur chair. Mais ayant évolué au sein d'un peuple en parfaite harmonie avec les 

lois de la Nature (au sein d'un peuple qui, autrement dit, connaît les limites de son être), 

Taïfaco condamnera cette philosophie barbare: « Pourquoi vous comportez-vous envers 

elles ~es bêtes] d'une manière, dont vous seriez très fâchés qu'elles se comportassent 

envers VOUS
306 » ? Question légitime, dans la mesure où Gulliver affirmait déjà, sur l'île de 

Manouham, que la première règle de morale des Européens renvoyait à l'intemporelle 

formule « ne fais pas aux autres ce que tu ne veux pas qu'on te fasse », rendant apparent 

le décalage entre le raisonnement de l'homme et ses actions. Desfontaines recourt ainsi à 

son tour à l'argumentum ad persona pour discréditer l'homme : si les actions de ce dernier 

sont en désaccord avec sa morale, comme peut-il prétendre à une quelconque supériorité 

en ce qui a trait à cette dernière ? Ce discrédit aura pour conséquence, comme ce fut le 

305 Desfontaines, Le Nouveau Gul/iver, tome 2, op. cit. , p. 102. 
306 Ibid. , p. 102-103. 



103 

cas chez les moralistes, de redéfinir la place qui échoit à l'homme et à l'animal sur 

l'échelle de la Nature. L'homme demeurera en position d'infériorité (infériorité d'autant 

plus humiliante que l'homme s'estime davantage) aussi longtemps qu'il ne suivra pas 

l'exemple des animaux et des Letalispons, qui eux-mêmes « ne prennent conseil que de la 

nature307 ». 

Chacune de ces îles, à travers la critique ponctuelle d'un XVIII' siècle 

désenchanté, s'attaque à une facette différente de la nature humaine, dessinant au final 

un tableau global, mais des plus détaillés, de l'homme déchu, mu par l'amour de soi et la 

vanité. Mais l'originalité du Nouveau Gulliver se fait sentir sur un autre plan (et qui n'est 

pas sans rapport avec cette volonté d'une critique inscrite dans la courte durée 

historique) : celui du traitement qui est fait de la figure du sauvage, absente du récit de 

son prédécesseur. C'est, de ce fait, la référence au bon sauvage qui portera le coup ultime 

à la figure de l'homme, c'est elle qui parachèvera le désenchantement à l'égard de ce 

dernier aux yeux du lecteur et qui condamnera son aspiration à l'utopie. À ce stade, il est 

important, voire essentiel, de revenir sur l'une des croyances les plus tenaces au sujet du 

XVIII' siècle, qui consiste à faire de cette époque un âge entièrement voué à l'apologie 

du progrès. Aussi Y ohann Ariffin souligne-t-il, dans son introduction à la Généalogie de 

l'idée de progrès, que l'historiographie classique de l'idée de progrès s'est employée à réduire 

le discours des Lumières à une seule conception du temps: celle, conquérante, de la 

linéarité308
. Ainsi associe-t-on généralement les Lumières à des auteurs comme 

Condorcet, qui s'employèrent à montrer qu' 

il n'a été marqué aucun terme au perfectionnement des facultés humaines; que la 
perfectibilité de l'homme est réellement indéfinie; que les progrès de cette 

307 Ibid., p. 134. 
308 Yohan Ariffin, Généalogie de l'idée de progrès. Histoire d'une philosophie cruelle sous un nom consolant, Paris, 
Éditions du Félin, 2012, p. 21. 



perfectibilité, désormais indépendante de toute puissance qui voudroit les arrêter, 
n'ont d'autre terme que la durée du globe où la nature nous a jetés309• 

104 

Mais si l'époque demeure, dans l'imaginaire collectif, celle qui a posé les bases des 

philosophies de l'histoire, il est primordial, dans un travail qui prend appui sur le 

pessimisme anthropologique, de rappeler que ce genre discours ne faisait pas consensus. 

De fait, « des recherches plus nuancées ont [ ... ] montré que le mouvement des Lumières 

n'a guère manifesté d'unanimité sur la question de la "perfectibilité indéfinie" de 

l'homme310 », ni sur celle de l'histoire en général. C'est ce dont témoignent, par exemple, 

les différentes acceptions du mot « révolution» dans la seconde moitié du XVIII" siècle, 

qui autorisent autant d'usages qu'il y a de conceptions du temps. Pour preuve : alors que 

perdure la signification qui est la sienne depuis l'Antiquité et qui, en s'appuyant · sur le 

mouvement des astres, fait apparaître le temps comme « toujours de qualité égale, clos 

sur lui-même, se répétant à l'infini31 1 », d'autres conceptions, qui naissent dans le sillage 

des troubles politiques qui marquent la France, l'Angleterre et l'Amérique, rattachent le 

terme en question à la notion de discontinuité. Pour les partisans de la révolution, il est 

désormais synonyme de « progrès », alors que pour ses détracteurs, il implique « ruine » 

et « destruction ». Ainsi le seul vocable de « révolution» permet-il de penser tout à la fois 

l'historiographie des Lumières en termes de « retour circulaire, de brusque progrès et de 

déclin irréversible31z », nous invitant à « éviter les chausse-trappes d'une tradition qui 

voudrait réduire les Lumières à une entreprise pieusement dévouée à l'apologie du 

progrès313 ». C'est encore, dans le cas qui nous intéresse, ce qu'attestent l'avènement de 

309 Condorcet, E squisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain, Paris, Agasse, 1798, p. 4. 
310 Yohan Ariffin, op. cit., p. 37-38. 
311 Reinhart Koselleck, cité par Yohan Ariffin, ibid. , p. 38. 
312 Yohan Ariffin, ibid., p. 40-41. 
313 Ibid., p. 42. 



105 

l'utopie négative314 (quasi inexistante au siècle précédent), de même que la popularité 

qu'acquiert la figure du bon sauvage, que l'on opposera à celle de l'Européen315
• 

II. Le bon sauvage ou la critique du civilisé 

L'œuvre de Desfontaines est intéressante en ce sens qu'elle témoigne de ce 

double discours autour duquel s'articule le :xvur siècle. Ainsi présente-t-elle, dans un 

premier temps, le sauvage tel qu'il était perçu avant la vague de valorisation de l'état de 

nature, soit comme un être barbare et sans scrupules. De ce fait, les premiers insulaires 

avec lesquels Gulliver entre en contact sur l'île de Manouham cherchent à le capturer et à 

s'en nourrir. Ce faisant, Desfontaines met l'accent sur l'anthropophagie, l'une des 

pratiques cultuelles qui, depuis la découverte du Nouveau Monde, ont le plus contribué à 

inspirer le rejet du sauvage. Si cette pratique ne fournissait pas une preuve suffisante 

pour l'exclure de la race humaine, du moins tendait-elle à l'exclure des êtres libres et 

raisonnables, justifiant les violences dont les Européens ont fait preuve à son égard. 

Cette image du sauvage coïncide avec la fonction d'absorption telle que théorisée par 

Ariffin : elle sert de faire-valoir, confirmant l'Européen dans son sentiment 

314 Alors que l'utopie positive appuie sa théorie sur la perfectibilité de l'homme (c'est la capacité de ce 
dernier à progresser, à évoluer, à se perfectionner qui rend possible l'édification d'une société plus 
« parfaite »), l'utopie négative développera un discours diamétralement opposé: refusant à l'homme, dans 
le sillage des moralistes classiques, cette capacité que lui reconnaît son pendant positif, elle refuse toute 
forme de viabilité au projet utopique. Cette fois, c'est en discréditant la notion de progrès que l'on 
discrédite l'utopie. 
315 Le « mauvais » sauvage est l'une des figures par excellence de l'anti-utopie, dans la mesure où elle 
permet de symboliser pleinement la déchéance de « l'homme pêcheur » (Braga, Du paradis perdu à l'antiutopie 
aux XVI'-XVIIl' siècles, op. cit.) Elle permet de critiquer le mythe naissant du bon sauvage et, par le fait 
même, l'optimisme des Lumières. Toutefois, il semble que la figure du « bon» sauvage remplisse un rôle 
similaire. Plutôt que de procéder par association (l'auteur rapproche l'Européen du mauvais sauvage pour 
professer sa critique contre le premier), elle procède par dissociation (l'auteur, en mettant l'accent sur la 
bonté et la sagesse du sauvage, critique l'absence de ces qualités chez ses contemporains). 



106 

d'omnipotence316
• Toutefois, une telle figw:e ne peut prétendre à un destin brillant dans 

une œuvre qui, à la suite de Swift, cherche à peindre avec force la déchéance de 

l'homme. Ce sera plutôt sw: celle qu'Ariffin désigne sous le terme de « mélancolie » (et 

qui participe à la réconciliation du sauvage et de l'aspiration utopique) que sera mis 

l'accent. Inscrite dans un discow:s truffé de concessions dissymétriques, elle sera 

pleinement en mesw:e de faire sentir toute la déréliction de l'homme moderne. 

Le XVIII" siècle convoquera donc expressément la figw:e mélancolique pow: lui 

mettre dans la bouche « un discow:s de révolte contre l'homme civil [ ... ] ; dans ce 

primitivisme anarchisant, l'élément régressif l'emporte entièrement, la civilisation n'ayant 

de mœw:s qu'assez pow: être 
, . , 317 

mepnsee ». Il ne faut toutefois pas s'y 

méprendre: rattacher a la figw:e du sauvage une connotation positive qui invite à la 

valorisation de l'aillew:s et du passé n'est pas le fait des Lumières. Dès le XVI" siècle, 

Montaigne confronte, dans son essai « Des Cannibales», l'Amérique sauvage et l'Ew:ope 

civilisée, faisant tourner la comparaison à l'avantage de la première, qui prend 

rapidement la forme d'un monde meillew:, d'une quasi-utopie. De ce fait, l'Amérique des 

sauvages se résume, pow: le philosophe, en termes de liberté, d'égalité et de fraternité et 

n'est rien de moins qu'une terre d'abondance où l'on passe ses journées à danser. Mieux 

encore, il s'agit de nations chez lesquelles 

il n'y a aucune espèce de trafic, nulle connaissance de lettres, nulle science de 
nombres, nul nom de magistrat, ni de supériorité politique, nul usage de service, 
de richesse, ou de pauvreté, nuls contrats, nulles successions, nuls partages, nulles 
occupations qu'oisives, nul respect de parenté que commun, nuls vêtements, nulle 
agriculture, nul métal, nul usage de vin ou de blé. Les paroles mêmes, qUl 

316 Elle peut toutefois, comme il en fut question dans la note précédente, servir à symboliser la déchéance 
de l'Européen. Dans ce cas, les deux groupes d'insulaires rencontrés par Gulliver serviraient la critique de 
l'homme en général, bien qu'adoptant des stratégies différentes (l'association et la dissociation). 
317 Yohan Ariffin, op. cil., p. 390. 



signifient le mensonge, la trahison, la dissimulation, l'avarice, l'envie, la détraction, 
le pardon, inouïes318. 

107 

Ils vivent toujours, autrement dit, au sein de l'âge d'or. Ce faisant, il n'est plus nécessaire 

de placer l'utopie dans un ailleurs inatteignable : l'Amérique offre un terreau idéal à ce 

genre d'entreprise. Et très tôt, cet essai sur les cannibales imposera à l'esprit du lecteur 

une question qui deviendra bien autrement angoissante au XVIIIe siècle : qui est le 

véritable barbare? Le sauvage qui, suivant les lois de la Nature, erre nu dans les forêts, 

ou l'Européen qui, en multipliant les artifices, a perdu de vue son identité propre? Pour 

Montaigne, la réponse s'impose d'elle-même: 

Ils sont sauvages de même que nous appelons sauvages les fruits, que nature de 
soi et de son progrès ordinaire a produits: là où à la vérité ce sont ceux que nous 
avons altérés par notre artifice, et détournés de l'ordre commun, que nous 
devrions appeler plutôt sauvages. En ceux-là sont vives et vigoureuses, les vraies, 
et plus utiles et naturelles, vertus et propriétés, lesquelles nous avons abâtardies en 
ceux-ci, et les avons seulement accommodées au plaisir de notre goût 
corrompu319. 

Sera désormais qualifié de « sauvage» celui dont l'écart entre l'état d'origine et l'état 

actuel est le plus grand (celui, autrement dit, qui fait fi des limites de son mOl). C'est 

d'ailleurs en s'appuyant sur cette idée que Montaigne conclut que nous pouvons qualifier 

de « barbare» le sauvage en ce qui a trait aux règles de la raison, mais non pas « eu égard 

, . n ] d b b . 320 a nous, qill L~e surpassons en toute sorte e ar ane ». 

Dans une même optique, Voltaire, antiprimitiviste avéré321 et apôtre du progrès 

et de la civilisation, ne daigne pas accorder aux sauvages le privilège de la concession 

,. 322 
symetnque : 

318 Ces différents éléments énumérés par Montaigne deviendront de véritables lieux communs de la 
littérature utopique; Montaigne, Essais l , Emmanuel Naya, Delphine Reguig et Alexandre Tarrête, éd., 
Paris, Gallimard, 2009, p. 398. 
319 Ibid., p. 396-397. 
320 Ibid., p. 404. 
321 Voltaire n'aura de cesse de railler le primitivisme de Rousseau. 



Entendez-vous par sauvages des rustres vivant dans des cabanes avec leurs femelles 
et quelques animaux, exposés sans cesse à toute l'intempérie des saisons; ne 
connaissant que la terre qui les nourrit, et le marché où ils vont quelquefois vendre 
leurs denrées pour y acheter quelques habillements grossiers; parlant un jargon 
qu'on n'entend pas dans les villes; ayant peu d'idées, et par conséquent peu 
d'expressions; soumis, sans qu'ils sachent pourquoi, à un homme de plume, 
auquel ils portent tous les ans la moitié de ce qu'ils ont gagné à la sueur de leur 
front; se rassemblant, certains jours, dans une espèce de grange pour célébrer des 
cérémonies où ils ne comprennent rien, écoutant un homme vêtu autrement 
qu'eux et qu'ils n'entendent point; quittant quelques fois leur chaumière lorsqu'on 
bat le tambour, et s'engageant à s'aller faire tuer dans une terre étrangère, et à tuer 
leurs semblables, pour le quart de ce qu'ils peuvent gagner chez eux en 
travaillant? Il Y a de ces sauvages-là dans toute l'Europe323. 

108 

Si pour Voltaire les sauvages possèdent peu d'atouts propres à attirer ses louanges, il n'en 

va pas autrement de ses compatriotes. Il ira même, dans la critique qu'il formulera vis-à-

vis de ces derniers, jusqu'à accorder aux premiers une quelconque supériorité en ce qui a 

trait à la fabrication des objets dont ils ont usage, la question de l'honneur et la liberté324. 

Toutefois, s'il leur reconnaît certains avantages, il faut mentionner que ces derniers 

s'inscrivent avant tout dans l'entreprise rhétorique du philosophe, qui cherche, en 

ramenant les civilisés au rang des sauvages, à condamner les mœurs parfois « barbares» 

des premiers. Pour preuve: jamais Voltaire ne va louer une qualité chez le sauvage sans 

en déplorer l'absence chez ses semblables. La même règle vaut pour Montaigne: il rédige 

ses Essais dans le contexte des guerres de Religion et jamais, peut-être, le sauvage n'aurait 

revêtu un aspect aussi noble si l'auteur n'avait fait une telle expérience de la barbarie 

européenne. C'est ce qui l'amène à développer un discours relativiste, destiné à montrer 

que la barbarie n'est pas propre à l'Étranger, mais qu'« elle est de tous les temps et de 

tous les pays325 » et que, ce faisant, la cruauté dont ont fait preuve les chrétiens lors des 

guerres de Religion est plus inexcusable que l'anthropophagie ritualisée des 

322 Yohan Ariffin définit la concession symétrique comme suit : « bien que l'autre ne corresponde pas à soi, 
il appartient à la même espèce que soi» ; op. cit., p. 303. 
323 Voltaire, Œuvres complètes de Voltaire: Essai sur les mœurs et l'esprit des nations, Paris, Hachette, 1859, tome 7, 
p. 14. 
324 « Les peuples d'Amérique et d'Afrique sont libres, et nos sauvages n'ont pas même idée de la liberté » ; 
ibid., p. 14. 
325 Note introductive des éditeurs des Essais l à l'essai « Des cannibales » ; Montaigne, op. cit., p. 657. 



109 

Tupinamba326
• Ainsi ne faut-il jamais crier trop tôt à la barbarophilie de certains auteurs, 

puisqu'il s'agit souvent moins pour eux de faire l'apologie du sauvage et de l'état de 

nature que de fustiger les mœurs de leurs contemporains. 

Cela étant dit, l'idée au cœur du programme mélancolique est bien de critiquer la 

place que l'homme civilisé est prompt à s'attribuer sur l'échelle de la civilisation. 

Développant un discours parsemé de concessions dissymétriques (discours qui tend à 

accorder la prééminence à l'autre, rattaché à un passé ou à un ailleurs valorisé), ce 

programme inscrit la figure du sauvage dans une entreprise rhétorique destinée à 

« exprimer des attaques outrées contre ce qu'elle tient pour les causes profondes de la 

barbarie des civilisés3z7 ». Dès lors, seront pesés dans une même balance les deux 

extrêmes que sont la barbarie rude et féroce des sauvages (mais qui, dans tous les cas, 

demeure une barbarie naturelle) et celle molle, luxueuse et corrompue des hypercivilisés, 

qui se définit Oes hommes de Babilary l'exemplifient à merveille) par l'attrait des 

richesses, du plaisir et du repos. Pour les tenants d'une telle rhétorique, le seul défaut 

attribuable à la première réside dans son ignorance et sa naïveté (et peut, par le fait 

même, prétendre à l'amélioration que requiert toute utopie), alors que la seconde, qui 

semble avoir atteint un point de non-retour, ramollit l'âme et est à l'origine du déclin des 

collectivités. En d'autres mots, alors que la première se place sous le signe du progrès, la 

seconde en appelle à la dégénérescence, faisant irrémédiablement pencher la balance en 

faveur du sauvage, désormais chargé d'opposer les lumières de la Nature à ce que les 

civilisés avancent comme preuves de leur évolution, de leur perfectionnement. 

326 Idem. 

327 Yohan Ariffin, op. cit., p. 391. 



110 

Si Ariffin fait du baron de Lahontan le véritable point de départ de cette 

littérature pro-primitiviste à fonction rhétorique328
, il ne faut pas oublier que la moitié des 

d l, ' " 1 329 Cl ' 'd d R . auteurs e epoque s en rec ameront . e sera e cas, eV! emment, e ousseau, malS 

ce sera encore celui de Desfontaines, qui cherchera, en ayant recours à la figure du 

sauvage, à questionner des notions que l'Européen croit lui être exclusives, comme celles 

de « progrès », d'« évolution» et de « civilisation ». Ainsi Gulliver fera-t-il l'expérience, au 

sein du peuple Taouaous, d'une vie purement naturelle qui, comme chez Montaigne, se 

résume en termes de repos, de loisirs et d'absence d'inquiétudes. Ce sont d'ailleurs ces 

caractéristiques, alliées à la bonté d'âme, à la générosité et à la sagesse des sauvages, qui 

contribueront à inscrire leur nom sur la liste des peuples à caractère utopique. Cette 

supériorité déjà apparente qu'ils ont sur l'Européen se verra confirmée dans les dialogues 

que le narrateur entretiendra avec son hôte, un sauvage du nom d'Abenoussaqui, lui-

même décrit comme un être plein de raison et de bon sens, « mais de ce bon sens, tel 

qu'il sort des mains de la Nature, sans être poli & façonné par les passions330 ». La 

distinction est d'entrée de jeu établie: le sauvage, éclairé par les lumières de la Nature, 

s'opposera à l'Européen, soumis pour sa part à ses passions et son intempérance. Et 

cette bataille, ceux qui sont familiers avec les codes que génère une telle littérature le 

savent, est perdue d'avance. Dans ce mundus inversus, le sauvage jouera le rôle de 

l'éducateur et l'Européen celui de l'élève, donnant à leurs entretiens, suivant l'expression 

du narrateur, la forme des Dialogues de Platon331
• Bien qu'ambitieux, il est de ce fait 

328 « Jamais avant Lahontan, affi=e-t-il, ce clivage ethnique entre le naturel et l'artificiel n'aura été présenté 
d 'une façon telle que le second prenne systématiquement le sens d'une "contre-nature" monstrueuse, 
tandis que le premier apparaisse inversement comme toujours juste et raisonnable » ; ibid., p. 401. 
329 Ariffin renonce d'ailleurs à faire un compte rendu de tous les auteurs ayant eu recours à la figure du 
sauvage pour en faire une porte-parole de leurs idées, affirmant, à la suite de Cbinard, qu'il s'agirait 
littéralement de « refaire [ .. . ] toute l'histoire des idées pendant la même période » ; ibid., p. 404. 
330 Desfontaines, Le N ouveau Gulliver, tome 1, op. cit. , p. 210. 
331 « [ . . . ] j'avois de tems en tems avec lui des entretiens, qui valoient peut-être les Dialogues de Platon » ; idem. 



111 

difficile d'ignorer le projet philosophique qui sous-tend leurs échanges: Abenoussaqui 

aura pour llÙssion, en bon maïeuticien, de faire accoucher l'âme du héros (de même que 

celle du lecteur à travers ce dernier), de lui « faire découvrir les vérités de son esprit en lui 

posant une série de questions» et en l'incitant « à la réflexion intellectuelle332 ». Socrate 

en tenu d'Adam, l'hôte de Gulliver sera chargé de lui faire réaliser les faiblesses 

inhérentes à la politique et aux mœurs de sa nation, à commencer par la question, 

éminemment moderne, de l'argent333
• Celle-ci, du propre aveu du narrateur, permet à 

l'Européen de régler les rangs, d'être considéré et d'acquérir mérite et esprit. Il permet 

encore de se procurer « de grandes terres, des maisons commodes, des meubles 

superbes, des habits magnifiques, des honneurs & des rangs, un grand nombre de 

domestiques, de belles femmes [et] des mets exquis334 ». Autant de biens, autrement dit, 

que Gulliver élève au rang des plus grandes valeurs européennes, mais qui ne sont rien 

de moins que ce qu'Épicure classerait, sur son échelle des besoins, au rang des biens non 

nécessaires, donc non souhaitables. En hiérarchisant ainsi ses plaisirs, l'homme concourt 

à son malheur. C'est ce qui explique, notamment, le caractère illusoire du mérite et de 

l'estime que ces choses lui permettent d'acquérir. Mais c'est encore ce qui explique la 

hiérarchie injuste qui caractérise sa société. Lorsqu'Abenoussaqui demande à Gulliver qui 

sont ces « domestiques» dont il lui parle, lorsqu'il lui demande si ce sont des hommes 

d'un autre pays ou des prisonniers de guerre qui méritent cette condition, son 

interlocuteur lui fait comprendre qu'il s'agit, au contraire, « de [ ... ] compatriotes, ceux de 

~eur] Nation, qui, manquant de cet argent [ ... ], se soumettent à [eux], & se rendent en 

332 « Maïeutique », Dictionnaire de définitions, A ntidote HD, version 6 ~ogiciel], Montréal, Druide 
Informatique. 
333 L'argent, comme c'était déjà le cas chez Thomas More, sera systématiquement perçu par les peuples à 
caractère utopique comme une source de malheur. En ce sens, les anti-utopies de l'époque moderne ont 
participé à l'édification d'un débat aujourd'hui bien établi, soit celui de la remise en question des bienfaits 
du luxe et de la richesse. 
334 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 214-215. 



112 

quelque sorte ~eurs] esclaves, pour en acquerir une petite portion, capable de les faire 

subsister335 ». Le discours de Gulliver témoigne dès lors du triomphe de l'égoïsme. Ainsi 

dévoilée, sans détour et sans concession, cette « faiblesse» inhérente au mode de vie à 

l'européenne ne peut désormais qu'apparaître comme insupportable aux yeux du lecteur, 

qui verra encore le caractère immoral de ses mœurs et coutumes renforcé par la 

condamnation prononcée par le sauvage: 

Comment se peut-il faire [ ... ] qu'il y ait des hommes parmi vous d'un cœur assez 
bas, les uns pour se rendre les esclaves de leurs compatriotes, & les autres pour 
souffrir que leurs compatriotes soient leurs esclaves? Je voi que l'argent est votre 
ennemi, puisqu'il vous réduit à l'esclavage, & qu'il vous asservit à ceux qui le 
possedent336. 

Rien de plus égoïste que l'Européen, rien de plus vil et de plus fourbe que la société qu'il 

modèle à son image. 

Ce face-à-face entre le sauvage et l'Européen (qui portera encore sur des 

questions telles que la vaine curiosité de l'homme, la coquetterie des femmes et 

l'application des lois337
), permet, au final, d'aborder la question de leur hiérarchisation 

morale. Lorsqu'Abenoussaqui demande à son invité, après l'avoir entendu faire 

l'apologie de l'Europe, ce qu'il entend par le mot « sauvage», ce dernier lui fait cette 

réponse, qui, bien qu'au premier abord naïve, traduit parfaitement l'esprit du temps (du 

moins en ce qui a trait aux antiprimitivistes) : 

C'est [ ... ] parce que vous & vos compatriotes n'êtes point civilisés & façonnés 
comme nous, que vous vivez dans l'independance, & que vous ne suivez que le 
seul instinct naturel, que vous n'observez que très peu de regles de bienséance, 
que vous manquez de ce que nous appelions monde & sçavoir vivre, [ ... ] enfin 

335 Ibid., p. 220. 
336 Ibid., p. 220-221. 
337 Gulliver affirmait déjà sur l'île de Babilary que « les differends seront rarement bien jugés, tant qu'ils 
seront portés à des Tribunaux humains » ; ibid., p. 89. La critique de la fausse justice, Swift en témoignait 
également, devient un véritable lieu commun à l'époque des Lumières. 



parce que vous êtes nuds, & que vous n'avez ni Princes ni Magistrats comme 
nous338. 

113 

Rappelons que suivant Starobinski, toute société ne se pose qu'en s'opposant à une autre 

et à ce stade du récit, Gulliver est encore persuadé que le Nous des Européens l'emporte 

sur le Vous (ou le Eux) des sauvages. La question qui s'impose dès lors est la suivante: 

les « règles de la bienséance» (qui ne renvoient pourtant, nous l'avons vu avec les 

moralistes, qu'à une apparence de vertu), les vêtements, les princes et les magistrats 

peuvent-ils réellement être avancés comme preuves de la « civilité» d'une nation? La 

réponse du sauvage invite au doute : 

[Q]uel est votre aveuglement [ ... ] ! [ . . . ] Vous vous croïez plus formés, plus polis, 
plus civilisés que nous, à cause de mille institutions arbitraires, ausquelles vous 
avez sacrifié votre liberté. Pour nous, qui conservons la nôtre, & qui la regardons 
comme le plus beau present de la Nature, nous croirions l'avoir perduë, si nous 
étions assujettis à cette multitude de regles superfluës, qui forment votre société 
civile. Quelque chose que vous pensiez, nous trouvons que notre societé est 
beaucoup plus civile que la vôtre, parce qu'elle est plus simple & plus raisonnable; 
nous n'y souffrons ni injustice, ni partialité ; nous nous croïons tous égaux, parce 
que la Nature nous a fait tels, & que nous nous gardons bien d'altérer son 
arrangemen t339. 

Le débat est lancé : qu'est-ce qU1 fait qu'une nation est civilisée? Avec Swift et 

Desfontaines (et, nous l'avons vu, Montaigne), il semble que ce soit l'accord entre 

l'homme et la Nature, car seule la seconde est en mesure de rendre le prenuer 

parfaitement heureux et vertueux340
• Et pour les deux auteurs, sur ce point héritiers de la 

Bruyère, le véritable être raisonnable est celui qui sait se conformer aux lois de la Nature, 

celui qui sait reconnaître les limites de son moi4
/ . Abenoussaqui poursuit d'ailleurs en ces 

termes: 

338 Desfontaines, Le Nouveau Gul/iver, tome 1, op. cit., p. 232. 
339 Ibid., p. 233-234. 
340 C'est d'ailleurs très près de ce qu'affirmait déjà Sénèque dans son De vi/a beata: « Au demeurant, et 
conformément à ce qui rassemble tous les stoïciens, je me règle sur la nature; ne pas s'éloigner d'elle, se 
plier à sa loi et à son exemple, voilà la sagesse. La vie heureuse, c'est donc celle qui est en accord avec sa 

propre nature » ; Sénèque, La vie heureuse - La brièveté de la vie, Paris, Arléa, 1989, p. 22. 
34 \ Malgré les apparences, « raison » ne rime donc pas forcément avec « civilisation ». 



.À l'égard de toutes vos Loix de bienséance, dictées par le caprice, elles ne servent 
qu'à fomenter votre corruption & votre orguëil, & qu'à fla ter toutes vos passions. 
De la manière dont je vous vois vivre ici les uns avec les autres, ce que vous 
apellez politesse & sçavoir vivre n'est que mensonge & dissimulation. Vous vous 
gênez reciproquement pour vous tromper ; & ce soin assidu est une servitude 
continuelle, que vous vous imposez342. 

114 

Cette condamnation qui, comme celle des Houyhnhruns avant eux, a pour effet de 

dénoncer la fausseté des vertus humaines, ne permet aucune équivoque: la société des 

hommes est vouée à l'échec dans la mesure où, comme chez les moralistes, elle ne 

repose que sur la tromperie, le mensonge et l'illusion. Rien de plus faux, autrement dit, 

que le lien social et les « règles de bienséance» que les Européens avancent pour preuves 

de leur perfection morale. Désormais (c'est-à-dire après qu'Abenoussaqui ait, par ses 

réflexions, dessiller les yeux du narrateur et du lecteur sur la véritable nature de l'homme 

« civilisé »), il n'est plus permis d'en douter: le V ous l'emporte sur le N ous. Les Taouaous, 

qui ont érigé leur société sur des notions telles que la suffisance, la simplicité et le 

partage, sont les seuls détenteurs de la sagesse. Seule leur société peut se réclamer de 

l'utopie, car seule leur société est en mesure de prétendre à la sagesse et au véritable 

bonheur collectif. C'est encore ce que laisse entendre la question rhétorique posée par le 

sauvage et qui clôt le débat entre les deux hommes: « V oïez à present la difference, qui 

est entre vous & nous, & quel est le Sauvage de nous deux. Vous semble-t'il que celui qui 

suit les traces de la Nature, est plus Sauvage, que celui qui s'en de tourne & l'abandonne, 

pour suivre l'are43 ?» Ces entretiens font impression sur l'esprit du narrateur, qui, 

comme son père, se voit de plus en plus éclairé sur la nature humaine: « J'étois charmé 

de la profonde sagesse qui regnoit dans les discours de cet Insulaire: mais j'étois en 

même-tems humilié par ses raisons, que je ne pouvois néarunoins m'empêcher de 

342 Desfontaines, Le N ouveau Gul/iver, tome 1, op. ci!. , p. 235. 
343 Ibid., p. 237-238. 



115 

gouter344 ». Ces échanges opèrent donc un retournement de situation et une redéfinition 

des places qui échoient à chacun sur l'échelle de la civilisation. Gulliver, désabusé quant 

aux conceptions d'« évolution », de « civilisation» et de « progrès» auxquelles il adhérait 

et qui faisaient du civilisé le supérieur du sauvage, tend désormais à accorder la 

prééminence à ce dernier, renversant la formule bien admise: désormais, et dans un 

ultime effort de concession dissymétrique, le Vous l'emporte sur le Nous. 

III. L'inaccessible bonheur utopique 

Si, comme nous venons d'en convenir, l'Autre l'emporte sur soi en matière de 

morale, il fait encore sentir sa supériorité en ce qui a trait à la question du bonheur. 

S'appropriant une idée chère aux augustiniens, Desfontaines fera de l'homme l'artisan de 

son propre malheur, rendant inconciliables le bonheur artificiel sur l'autel duquel il 

sacrifie sa liberté et sa sagesse et le bonheur utopique, qui n'admet quant à lui aucune 

concession. À ce sujet, la condamnation de l'auteur est sans appel et c'est par le biais 

d'un autre peuple à caractère utopique, les Tilibetains, qu'il proférera une critique qui ne 

diffère guère de celle qui se trouvait déjà au cœur de son ode sur le Vain tlsage de la vie: 

Toi, que la parque favorable 
A laissé doucement vieillir, 
Dis-moi de la course durable 
Quel fruit as-tu su recueillir ? 
[ ... ] 
Ô que d'inutiles journées! 
N on, malgré tes longues années 
Tu n'as vécu que peu de tems.345 

344 Ibid. , p. 239. 
3~5 Pierre-François Guyot Desfontaines, Vain usage de la VIC [1 715], Cyberpoète, 
< http://cyberpoete.fr/ blog/ index.php?post/ 2014/ 03 / 08/ LE-VAIN-USAGE-DE-LA-VIE. > (page 
consultée le 4 février 2015). 



116 

Desfontaines traite ici d'un thème à caractère intemporel et dont la réflexion fut initiée 

par Sénèque dans son De brevitate vitœ. Dans ce dialogue à sens unique, Sénèque 

développe l'idée suivant laquelle pour accéder au véritable bonheur, il faut privilégier la 

stabilité au mouvement, l'ataraxie de l'âme à la tempête passionnelle. En d'autres mots, il 

faut consacrer son temps (bien si précieux, mais si peu estimé des hommes) à l'atteinte 

de la sagesse et condamner toute activité vaine et stérile commandée par des passions 

telles que l'orgueil, la vanité et l'ambition. Déjà à son époque, Sénèque réalise le caractère 

universel et intemporel qui entoure la question de la brièveté de la vie. Il remarque 

qu'Aristote, par exemple, s'en indignait déjà: « [La vie] s'est montrée si indulgente avec 

les animaux qu'elle leur a donné une existence équivalent à cinq, voire dix générations 

humaines, alors que pour l'homme, né pour tant de grands accomplissements, le terme 

vient infiniment plus vite346 ». Ce faisant, Aristote met en parallèle l'espérance de vie d'un 

homme et le potentiel de ce dernier : ce que l'homme peut accomplir en raison de ses 

facultés, il ne peut le mettre à profit en raison de la brièveté de sa vie. Sénèque 

relativisera l'affirmation de son prédécesseur et imputera la faute à l'homme, faisant de 

ce dernier l'artisan de son propre malheur: « Non, ce n'est pas qu'une vie brève nous 

soit impartie, c'est nous qui la rendons telle347 ». Suivant la logique du stoïcien, la vie est 

d'une durée propre à nous permettre d'accomplir « les plus hautes destinées348 ». 

Toutefois, elle parait nécessairement courte lorsqu'elle est « dissipée» dans le llLxe et la 

nonchalance. Ainsi doit-on établir, à la suite du philosophe, une distinction entre vivre et 

être: « Ne va pas croire [dit Sénèque à Paulinus] que des cheveux blancs et des rides 

prouvent qu'un homme a longtemps vécu: il n'a pas longtemps vécu, il a longtemps 

346 Aristote, cité par Sénèque, La brièveté de la vie, op. cit., p. 90. 
347 Ibid., p. 90-91. 
348 Ibid., p. 90. 



117 

été349 ». Ainsi est-il possible d'affirmer, à la suite d'Épicure cette fois, que « ~]'insensé se 

propose toûjours de vivre, [mais] il ne vit jamais350 ». 

C'est précisément ce thème, qui rend compte à la fois de la nature inaltérable de 

l'homme, de sa perpétuelle insatisfaction et de sa méconnaissance de soi (de laquelle 

résulte une méconnaissance du souverain bien), qui sera repris lors du voyage de Gulliver 

sur l'île de Tilibet, où les habitants ne vivent que vingt ans. Le débat, on le devine 

aisément, portera sur l'usage que l'Européen et le Tilibetain font de leur vie respective, 

de durée inégale. Après avoir été informé que l'Européen possède une espérance de vie 

supérieure à la sienne, l'hôte de Gulliver, Furofolo, le questionne: à quoi avait-il employé 

les premières années de sa vie, lui dont le temps lui permet de se réaliser pleinement? 

Après avoir admis qu'il avait passé « les six ou sept premieres années [ . .. ] sans faire 

aucun usage ni de [s]a raison, ni de [s]a liberté », le narrateur admet qu'il « begaïoi[t] 

encore à trois ans; à l'âge de quatre ans [il a] commencé à parler un peu, alors on ~ui] a 

apris à lire & ensuite à écrire: après cela on W]a envoïé au College, où [il a] étudié plus de 

sept ans [ .. . ] des langues éteintes qu'aucun peuple ne parle plUS351 ». Ce faisant, et suivant 

le propre aveu du narrateur, les savants les plus estimés d'Europe sont ceux qui ont le 

courage « de passer toute leur vie à remplir leur mémoire de la datte & des circonstances 

de tous les évenemens, & à apprendre tout ce qui s'étoit passé dans le monde, avant 

qu'ils y fussent, depuis la création de l'Univers jusqu'à presene52 ». La condamnation que 

prononce Furofolo après s'être interrogé sur la légitimité d'études qui ne servent ni à sa 

famille, ni à sa patrie, ni à l'amélioration de sa vie, sera irrévocable : 

349 Ibid. , p. 108. 
350 Épicure, cité par Diderot, « Epicuréisme ou Epicurisme », art. cit., voL 5, p. 784. 
351 Desfontaines, Le N ouveau Culliver, tome 1, op. cit. , p. 151-152. 
352 Ibid. , p. 152-153. 



Que vous profitez mal de la longue vie que le Ciel vous a accordée! [ ... ] Je vois 
que quoique vous viviez quatre fois plus long-tems que nous, vous ne vivez pas 
davantage; puisque les trois quarts de votre vie sont perdus. N 'est-ce pas une folie 
de passer tant de tems à aprendre l'art d'exprimer une même chose en plusieurs 
termes differens? Vous ressemblez à un Ouvrier, qui au lieu d'aprendre son 
metier & de s'y perfectionner, emploïeroit un grand nombre d'années à mettre 
dans sa mémoire les noms differens que les anciens peuples donnoient aux 
instruments de la professions353. 

118 

Comme chez Swift, ce passage est destiné non pas à la critique de la raison en tant que 

telle, mais à l'usage qui en est fait. C'est d'ailleurs ce à quoi fait référence Sénèque, 

lorsqu'il aborde la question des « inutiles travaux d'érudition354 » : 

Ce fut jadis une maladie des Grecs que de se demander combien Ulysse avait de 
rameurs, si c'est l'Iliade ou l'Odyssée qui a été écrite en premier, ensuite si elles 
sont du même auteur, ou autres sottises du même genre que tu peux garder pour 
toi sans que ta conscience s'en trouve mieux, ou publier sans paraître plus docte, 
mais seulement plus ennuyeux355. 

Employer temps et sagesse à se demander quel fut le parcours des errances d'Ulysse 

plutôt que de les employer à déterminer comment ne pas errer toujours, voilà ce que 

Sénèque reproche à l'érudit. Au surplus, l'extrait tiré du Nouveau Gulliver ne pourrait être 

plus révélateur d'un XVIIIe siècle qui, inscrit entre les Some Thoughts Concerning 

Education (1693) de Locke et l'Émile (1762) de Rousseau356
, débat sur la meilleure forme 

d'éducation à prodiguer à la jeunesse. Dans l'article qu'il rédige pour l'EnçycloPédie de 

Diderot et d'Alembert, Dumarsais affirme que l'éducation doit faire l'objet d'une 

réflexion sérieuse et continue, afin qu'elle remplisse une triple nécessité. De ce fait, la 

formation du cœur et de l'esprit est nécessaire non seulement à l'individu lui-même (elle 

lui permet, grâce aux connaissances qu'il acquiert, de se rendre utile pour la société dans 

laquelle il est appelé à s'insérer), mais également à sa famille (qu'il doit soutenir et 

353 Ibid., p. 153. 
354 Sénèque, La brièveté de /a vie, op. cit., p. 125. 
355 Idem. 
356 « Science et éducation », Yann Fauchois, Thierry Grillet, Tzvetan Todorov, dir., Lumières! Un héritage 
pour demain [exposition], 2006, dans Bibliothèque nationale de France, 
< http://expositions.bnf.fr / lumieres/ arret/ 03_2.htm > (page consultée le 2 février 2015). 



119 

perpétuer) et à l'État, « qui doit recueillir les fruits de [sa] bonne éducation357 ». 

Dumarsais met ainsi l'accent, dès les premières lignes de son article, sur une notion chère 

aux Lumières et à la défense de laquelle se porte Desfontaines par le biais des 

Tilibetains : celle de l'utilité. L'éducation ne doit pas se perdre dans d'« inutiles travaux 

d'érudition », mais concourir au bien individuel et collectif. Pour ce faire, et ce 

programme atteindra son apogée chez Rousseau, l'éducation devra porter sur trois 

objets: la santé du corps, la formation de l'esprit et l'éducation morale. Mais il semble 

bien s'agir là d'un idéal et, comme Desfontaines cherchera à le faire entendre à ses 

lecteurs, quel décalage n'y a-t-il pas entre l'idéal pédagogique des Lumières et la réalité de 

l'enseignement prodigué dans les collèges! La critique que formulent à ce sujet Mallet et 

d'Alembert en 1753 (et qui ne diffère guère de celle que formulait déjà le Tilibetain quant 

à l'enseignement à l'européenne) prouve que le système éducatif ne se prêta à aucune 

réforme notable depuis la parution du N ouveau Gulliver: 

[ ... ] un jeune homme après avoir passé dans un collége dix années, qu'on doit 
mettre au nombre des plus précieuses de sa vie, en sort, lorsqu'il a le mieux 
employé son tems, avec la connoissance très-imparfaite d'une langue morte, avec 
des préceptes de Rhétorique & des principes de Philosophie qu'il doit tâcher 
d'oublier; souvent avec une corruption de mœurs dont l'altération de la santé est 
la moindre suite; quelques fois avec des principes d'une dévotion mal-entendue ; 
mais plus ordinairement avec une connoissance de la Religion si superficielle, 
qu'elle succombe à la première conversation impie, ou à la premiere lecture 
dangereuse358. 

L'enseignement semble de ce fait mal adapté à l'individu et au rôle, soumis à la notion 

d'utilité, qu'il est appelé à jouer dans la société. La critique de l'éducation telle que 

formulée par le Tilibetain traduit donc les préoccupations d'une époque sur l'un des 

sujets les plus fondamentaux qui soient: celui de la formation de l'individu. Mais si, 

ajoute Sénèque, le temps doit se garder d'être dilapidé dans d'inutiles travaux d'érudition 

357 Dumarsais, « Éducation », Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, etc., op. cit., vol. 
5, p. 397. 
358 Mallet, d'Alembert, « Collége », ibid. , vol. 3, p. 635. 



120 

qui, tout en prétendant rapprocher l'homme de la sagesse, l'en éloignent d'autant plus 

qu'ils ne se résument qu'en terme de « stérilité »359, il doit également se garder d'être 

gaspillé dans l'attente d'un futur qui pourrait ne jamais survenir ou d'un passé qui, 

comme sa définition l'indique, relève désormais de l'inaccessible. Dans cette optique, 

pourquoi, demande Furofolo, vous mettez-vous tant en peine de ce qui est arrivé 
depuis le commencement du monde? Ce qui se passe sous nos yeux n'est-il pas 
un spectacle suffisant pour nous occuper, ou nous amuser? [ ... ] Le passé n'a pas 
plus de réalité que l'avenir, qui n'en a point encore, & je trouve qu'il est aussi 
inutile de songer à l'un, que de songer à l'autre360. 

Les contemporains de Gulliver qui, suivant l'expression de Sénèque, « perdent le jour par 

l'attente de la nuit [et] la nuit par la crainte de l'aube361 », ne seraient-ils pas plus heureux 

s'ils vivaient comme les gens de ce pays? Occupés comme ils sont du passé et de 

l'avenir, ils ne profitent, au même titre que les Laputiens, ni de l'ici, ni du maintenant, car 

« le tems rapide [ne] se consume [guère] / [qu'][à] blâmer sa triste lenteur362 », 

Et dans l'avenir on présume 
De trouver enfin son bonheur. 
Souvent, par une ardeur fatale, 
L'homme se plaint de l'intervalle 
Qui retarde un heureux moment; 
Épris d'une indiscrète envie 
Il consent d'abréger sa vie, 
Pour hâter son contentement363 . 

Si le spleen, c'est-à-dire la délectation morose que procurent les larmes et la mélancolie, 

sera la grande maladie du XL'Xe siècle, l'ennui, comme en témoigne cet extrait, 

constituera certainement celle d'un XVIII' siècle qui, désireux de pallier le vide qu'il 

engendre, s'érige en véritable société du spectacle, où tout n'est que mouvements, 

359 Delisle de Sales laissera d'ailleurs entendre que « la manie de tout expliquer [ .. . ] a répandu plus de 
ténèbres sur l'entendement humain que l'ignorance même » ; paraphrasé par Serge Leroux, « L'éducation 
au XVIIIe siècle: Rousseau, les sCiences et la vertu », Rousseau Studies, 
< http: //rousseaustudies.free.fr/ articlecompterendu.htrnl > (page consultée le 21 mai 2015). 
360 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 154. 
361 Sénèque, La brièveté de la vie, op. cit., p. 137. 
362 Desfontaines, Vain usage de la vie, op. cit. 
363 Idem. 



121 

masques et parures. En adoptant une perspective critique à l'égard de cette vie mondaine 

qui met l'accent sur l'étourdissement de l'être, Desfontaines se rapproche d'un point de 

vue plus pascalien: frappé par l'ennui de ses longs jours et désireux de faire fi. du temps 

qui coule, l'homme multiplie les divertissements pour oublier qu'il esi'64. Rien, de ce fait, 

n'est plus apte à vaincre l'ennui que de s'abandonner à ses passions, rien n'est plus à 

même de nous faire oublier que nous sommes que de multiplier les plaisirs futiles. Du 

propre aveu du héros, le plus grand malheur de ses contemporains est effectivement 

« d'être réduits à penser qu'[ils] [sont] : pensée qui Ues] détruit en quelque sorte365 ». C'est 

dans cette optique que l'homme fera reposer son bonheur dans la formule « vivre 

longtemps, mais trouver la vie courte366 », qui rend compte d'une insatisfaction 

perpétuelle à l'égard de lui-même et à laquelle Desfontaines faisait déjà référence dans 

son ode: 

Notre amour propre est le principe 
Qui fait naître tous nos désirs; 
Cependant ce qui nous dissipe 
Fait aussi naître nos plaisirs . 
.Ah! s'il est vrai que l'homme s'aime, 
D'où vient que de se voir lui-même 
Jamais son cœur ne se repaît? 
Quelle erreur, ou quelle faiblesse 1 
À le voir s'éviter sans cesse, 
N e dirait-on pas qu'il se hait ?367 

Contrairement aux Européens qui, en se fuyant, se dérobent au véritable bonheur368
, les 

Tilibetains ne connaissent pas l'ennui, en raison de leur courte vie, qu'ils utilisent 

toujours à bon escient. Aucun mot de leur langue n'est à même d'exprimer cette 

364 « Tems précieux / nos ames folles / Dans mille amusemens frivoles / Nous font sans cesse évanouir » ; 
idem. 
365 Desfontaines, Le N ouveau Gul/iver, tome 1, op. cit., p. 156. 
366 Ibid., p. 161-162. 
367 Desfontaines, Vain usage de la vie, op. cit. 
368 Épicure posait déjà la question: « Comment celui qui se sera trompé dans le choix d'un état sera-t-il 
heureux? [Et] comment se choisir un état sans se connoître? » ; Diderot, « Epicuréisme ou Epicurisme », 
art. cit., vol. 5, p. 784. 



122 

« maladie de l'âme369 », renforçant le caractère utopique de leur société370
• Ils ne sont ni 

« melancoliques par temperamene71 
», ni « tristes par caprices372 ». « La joïe & la 

satisfaction de leurs ames est empreinte sur leurs visages toujours ouverts et sereins373 » 

et on dit encore qu' 

ils semblent pratiquer à la lettre le precepte d'Horace : Dona praesentis rape lae/us 
home. Occupés du present qui les emplit, ils oublient le passé & meprisent 
l'avenir; & leur cœur est également fermé aux craintes frivoles, & aux esperances 
chimeriques. La vie leur paroît trop bornée, pour se livrer à des de sirs sans fin, & 
pour consumer le present en idées de l'avenir. Ils sont heureux aujourd'hui, & ne 
songent point à l'être demain374. 

Le bonheur est la mesure de toute chose et pour les Tilibetains, ce bonheur se traduit par 

une résurgence des grandes valeurs antiques, résumées dans le Carpe diem d'Horace: jouir 

de l'ici et du maintenant, là réside le véritable contentement. C'est également ce que 

laissait entendre Sénèque, dont la morale ne diffère guère ici de celle professée par l'école 

du Jardin: « heureux celui qui se contente des biens qui s'offrent à lui aujourd'hui375 ». Le 

sage est donc celui qui « vit dans l'allégresse du présene76 » et à ce titre, le contraste entre 

les Européens et les insulaires ne pourrait être plus frappant, puisqu'alors que les 

premiers font reposer leur bonheur dans un futur inatteignable et dans l'acquisition de 

connaIssances inutiles qui les distraient d'eux-mêmes et d'un présent insatisfaisant 

(( people [do] get tired of happiness »), les seconds « ne song[ent] qu'à jouïr, sans se 

mettre en peine de connoître377 ». Alors que les premiers se proposent à peine d'être, les 

seconds s'évertuent à vivre. L'exemple de bonheur qu'ils offrent au lecteur est encore 

369 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 156. 
370 Les Tilibetains semblent posséder tous les éléments nécessaires à la survie de toute utopique: un 
gouvernement qui dirige avec sagesse, un Prince dont les intérêts sont inséparables de ceux du peuple, des 
ministres prudents et modérés, une prééminence accordée à la noblesse de l'âme sur celle du sang, etc. 
m Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 157. 
372 Idem. 
373 Idem. 
m Idem. 
375 Sénèque, La vie heureuse, op. cit., p. 28. 
376 Ibid. , p. 79. 
377 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p.154. 



123 

contraire à celui qu'offraient les Laputiens (et desquels se rapproche l'Européen), centré 

sur un intellectualisme à la fois radical et absurde. Sans valoriser l'ignorance, l'auteur 

invite plutôt ses lecteurs à reconsidérer ses priorités: à l'aube d'une pensée plus utilitaire, 

il semble suggérer, dans la lignée des grandes philosophies antiques, d'investir moins de 

temps dans l'acquisition de connaissances stériles qui ne servent qu'à flatter son amour-

propre, et davantage dans l'acquisition d'un savoir destiné à rendre la vie meilleure. 

Ce savoir « utilitaire» prôné par les Tilibetains connaîtra une fortune tout aussi 

considérable sur l'île des Letalispons. La particularité de ces derniers réside, encore une 

fois, dans leur espérance de vie : après avoir vieilli près de soixante ans, ils rajeunissent 

pour s'éteindre vers l'âge de cent vingt ans. La réflexion que leur mode de vie suscite 

s'inscrit donc dans le prolongement de celle entamée sur l'île précédente quant à l'usage 

qui doit être fait de la vie et quant aux moyens d'accéder au souverain bien. Notons 

d'abord que, comme leurs homologues, les Letalispons regardent la vie comme « le plus 

grand de tous les biens378 ». Ce faisant, ils témoignent d'une idée chère aux Lumières en 

faveur de laquelle plaideront des auteurs tels que Montesquieu et Mme de Graffigny: 

« Le plaisir d'être, ce plaisir oublié, ignoré même de tant d'aveugles humains, cette pensée 

si douce, ce bonheur si pur, je suis, je vis, j'existe, pourrait seul rendre heureux, si l'on 

s'en souvenait, si l'on en jouissait, si l'on en connaissait le prix379 ». La vie doit être 

regardée comme la source première de notre bonheur et c'est dans une véritable 

perspective hobbesienne que les Letalispons s'évertueront à développer une philosophie 

propre à assurer leur conservation. Première nécessité : fuir tout ce qui est en mesure 

d'agiter l'âme, privilégiant ainsi, au même titre que les stoïciens, l'ataraxie à l'expression 

378 Ibid. , p. 122. 
379 Mme de Graffigny, citée par Robert Mauzi, op. cit., p. 293, note 1. 



124 

tumultueuse des passions. Suivant cette logique qui consiste a éloigner l'âme de tout 

remous susceptible de la contrarier, 

ils ne se haïssent point, ils ne se persecutent point, ils ne se dechirent point l'un 
l'autre par des medisances malignes, ou par des calomnies cruelles: Personne n'a 
d'ennemis, parce que personne n'est offensé par un autre, & que s'il échape à la 
fragilité quelque chose qui puisse blesser, il est pardonné aussi-tôt que reparé38o. 

Pour prévenir les dérèglements de l'âme, ils s'accoutument dès l'enfance à « reprimer 

~eurs] passions, & à dompter l'amour propre qui en est toujours le principe381 ». Leur 

éducation insiste ainsi sur la question de la morale et contraste par le fait même avec celle 

des Européens, qui cherchent à cultiver l'esprit des jeunes gens plutôt qu'à former leur 

cœur. Nous y avons déjà fait allusion: au XVIIr siècle, l'éducation est jugée incomplète 

si elle ne s'attache qu'à l'esprit. Bien que la formation de ce dernier représente un pan 

corisidérable de tout programme éducatif, la santé du corps et l'éducation morale ne sont 

pas à négliger, d'autant plus que seule la seconde, suivant l'expression de Daragon, est en 

mesure de rendre l'individu pleinement heureux382
• Or, cette partie si fondamentale de 

l'enseignement, qui consiste non pas à former des savants, mais de véritables « citoyens 

patriotes383 », fait défaut au sein des institutions européennes. Jean-Marie-Louis Coupé 

regrette par exemple, à la suite des Letalispons, que les maîtres s'attachent davantage à 

« omer l'esprit des jeunes gens, qu'à leur former le cœur et leur donner des principes de 

conduite384 ». La formule, pour les critiques du système éducatif moderne, est pourtant 

simple: sans morale, point de vertu et sans vertu, point de société stable. C'est ce que 

tenteront de pallier les Letalispons qui, en réintroduisant les questions de la morale et de 

380 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 2, op. cif., p. 159. 
381 Ibid., p. 129. 
382 Serge Leroux, op. cit. 
383 Idem. 
384 Coupé, cité par Serge Leroux, idem. 



125 

la santé physique au cœur de leurs préoccupations, répondent à un idéal des Lumières 

que reflète à merveille, selon Dumarsais, le modèle militaire. Les mœurs 

y sont en sûreté, tant par les bons exemples, que par l'impossibilité où les jeunes 
gens se trouvent de contracter des liaisons qui pourroient les écarter de leur 
devoir. Ils sont éclairés en tout tems & en tout lieu. Une vigilance perpétuelle ne 
les perd jamais de vûe : cette vigilance est exercée pendant le jour & pendant la 
nuit, par des personnes sages qui se succedent en des tems marqués. Heureux les 
jeunes gens qui ont le bonheur d'être reçûs à cette école! ils en sortiront avec un 
tempérament fortifié, avec l'esprit de leur état, & un esprit cultivé, avec des mœurs 
qu'une habitude de plusieurs années aura mises à l'abri de la séduction [ . . . ]385 . 

Si l'école militaire tient lieu de modèle par excellence en ce qui a trait à l'éducation, c'est 

parce qu'il forge à la fois, grâce à l'encadrement qu'il assure, l'esprit, les mœurs et le 

corps. Et si ce dernier tient une place aussi considérable dans l'idéal éducatif des 

Lumières, c'est parce que, comme le constate R. Mauzi, l'âme et le corps étaient alors 

considérés comme deux entités interdépendantes: 

Si l'homme du XVIIIe siècle est à ce point attentif à son corps, ce n'est pas 
seulement que celui-ci recèle les sources de la vie. C'est surtout que s'y trouvent 
déposés les germes du bonheur moral. Montaigne l'avait déjà remarqué : « Notre 
condition est merveilleusement corporelle. » Montesquieu dit à son tour: « L'âme 
est dans notre corps comme une araignée dans sa toile. » Le secret du bonheur se 
trouve donc bien souvent dans la « machine »386. 

L'instruction de l'esprit ne peut donc à elle seule garantir une bonne éducation, dans la 

mesure où le bonheur, comme la sagesse, passe par la santé du corps et que la santé du 

corps passe par la satisfaction spirituelle, rendant inenvisageable le développement de 

l'une des deux entités au détriment de l'autre. Charron l'affirmait déjà: 

Sans la santé, [ . .. ] la vie est à charge, & le mente s'évanoüit. Quel secours 
apportera la sagesse au plus grand homme [ ... ] s'il est frappé du haut-mal ou 
d'apoplexie? La santé est un don de nature; mais elle se conserve [ ... ] par 
sobriété, par exercice modéré, par éloignement de tristesse & de toute passion387. 

385 Dumarsais, « Éducation », art. cit., vol. 5, p. 403. 
386 Robert Mauzi, op. cit., p. 306-307. 
387 Charron, cité par Dumarsais, art. cit., vol. 5, p. 398. 



126 

Aussi recommande-t-illa tempérance en tout genre, affirmant que « le vice contraire fait 

périr un plus grand nombre de personnes que le glaive388 ». En mettant la répression des 

passions, de même que la formation de l'esprit, des mœurs et du corps, au centre de 

leurs préoccupations quotidiennes, les Letalispons répondent à un triple idéal que 

cristallisera à son tour, des années plus tard, l'Émile de Rousseau. En conciliant le 

développement des facultés intellectuelles et celui du cœur, ils participent à la formation 

de citoyens sages et vertueux et, en accordant une place privilégiée à la question du 

corps et à la répression des passions Oe tout dans un objectif d'autoconservation), ils 

s'offrent la possibilité d'une vie longue et en santé qui leur permettra de réaliser 

pleinement le potentiel inhérent à la nature humaine. C'est cette volonté d'assurer leur 

conservation qui, d'ailleurs, les amène à préférer la campagne à la ville: 

Il me semble que les Villes sont aux hommes ce que les cages sont aux oiseaux. Ce 
feu celeste qui est dans nous ne veut point être enfermé; il aime l'air & les 
champs. C'est-là qu'il pense librement & à loisir, & qu'il est plus à couvert des 
pre jugés & des passions. Dans les grandes Villes, les vices en foule ne doivent 
point se sentir, mais se glisser par tout, sans qu'on s'en aperçoive. La vertu y doit 
être éclipsée & y perir presque toujours par la contagion de l'exemple. La vie 
champêtre est toute en exercice & en action; ce qui aiguise l'appetit, endurcit & 
fortifie le corps. C'est donc avec beaucoup de sagesse que nos Loix nous 
defendent de bâtir des Villes389 . 

Si Jean-Paul Barbe se plaît à retrouver cette tension entre la ville et la campagne dans les 

voyages fictifs allemands qui clôturent l'époque390
, il est important de mentionner qu'elle 

règne sur tout le XVIne siècle qui, dans la mouvance de Rousseau, interroge les bienfaits 

de la ville en regard de ceux de la campagne. L'une des positions adoptées à l'égard de ce 

débat, et à laquelle se rallieront la majorité des peuples à caractère utopiques de l'époque, 

se verra concrétisée dans l'adage omne malum ex urbe (tout le mal vient de la ville). Si, 

388 Idem. 
389 Desfontaines, Le Nouveau Culliver, tome 2, op. cit. , p. 119-120. 
390 Jean-Paul Barbe, « La tension ville / campagne dans les voyages fictifs allemands à la fin du XVIIIe 
siècle », Revue germanique internationale, nO 7, 1997, p. 59-70, < http: / / rgi.revues.org/ 607 >. 



127 

comme l'affirme Ernest Bonnejoy, cet aphorisme n'est point toujours vrai en ce qui a 

trait aux arts, aux lettres et aux sciences (la ville, qui favorise l'émulation, permet un 

progrès réel au sein de ces différents domaines391
), du moins « ne saurait[-il] rencontrer 

de dénégations au point de vue de la santé; et si, comme le dit un autre axiome 

populaire, celle-ci est le premier de tous les biens, sans lequel les autres ne sont rien: la 

conclusion se devine392 ». Cet axiome, que tend en partie à confirmer l'idéal éducatif des 

Lumières, n'admet aucune équivoque: si la santé est le premier de tous les biens et que la 

ville nuit à la santé, les critiques qui prennent pour cible cette dernière sont tout à fait 

légitimes. De ce fait, que favorise la ville, s'interroge le Letalispon, sinon un piètre 

sommeil, un travail exigeant et une vie austère propre à épuiser le corps et l'âme? Que 

favorise-t-elle, sinon le sacrifice de sa liberté et de sa vertu au profit d'une multitude de 

vices et d'un malheur inaltérable? Suivant une telle perspective, la ville n'est rien de 

moins que cet espace mondain que condamnent les moralistes classiques: théâtre au sein 

duquel l'homme avance masqué et où la frivolité a élu domicile, elle enivre le citoyen et 

l'invite à s'évanouir dans un tourbillon d'affections passagères propres à le détourner des 

principes moraux qui doivent régler sa conduite. C'est, à peu de choses près, les propos 

que tiendra Rousseau sur Paris, alors considérée comme l'emblème de la civilisation (et 

donc comme le lieu idéal pour « appréhender les vicissitudes de la condition 

humaine393 ») : « On y apprend à plaider avec art la cause du mensonge, à ébranler à force 

391 Rousseau lui-même n'est pas étranger à cette idée: « Veux-je trouver, écrit-il dans la Nouvelle Héloïse, des 
lumières et de l'instruction? C'en est ici l'aimable source, et l'on est d'abord enchanté du savoir et de la 
raison qu'on trouve dans les entretiens, non seulement des savants et des gens de lettres, mais des hommes 
de tous les états et même des femmes [ . .. ] »; cité par Marc Vacher, « Le discours de Jean-Jacques 
Rousseau sur Paris », colloque Ville mal aimée, ville à aimer, Centre Culturel International de Cerisy, Bernard 
Marchand et Joëlle Salomon Cavin, dir., 2007, p.2, < http://www-ohp.univ­
paris1.fr/ Textes/Vacher_Last.pdf > (page consultée le 7 mai 2015). 
392 Ernest Bonnejoy, Principes d'alimentation rationnelle, hygiénique & économique: avec des recettes de cuisine 
végétarienne et le portrait de l'auteur, Paris, Berthier, 1884, p. 203. 
393 Marc Vacher, op. cit., p. 3. 



128 

de philosophie tous les principes de la vertu, à colorer de sophismes subtils ses passions 

et ses préjugés et à donner à l'erreur un certain tour à la mode selon les maximes du 

jour394 ». La capitale, qui déguise le mensonge en vérité et le vice en vertu, est pour lui la 

source de tous les dérèglements moraux. En éloignant l'homme des valeurs naturelles 

que sont l'égalité et la solidarité, elle favorise les différents maux, à la fois et physiques et 

moraux, que sont l'égoïsme, la corruption, la misère et la maladie395
. Suivant cette 

perspective, c'est parce que l'homme est l'artisan des villes qu'il est, par extrapolation, 

l'artisan de son propre malheur. Pour les Letalispons, seule une vie en parfait accord 

avec la Nature, une vie qui, autrement dit, incite non pas à la multiplication de vices créés 

de manière artificieuse, mais au bon maintien d'une vertu déjà présente en l'homme, est 

en mesure de garantir le véritable bonheur. C'est dans cette mesure que les utopies à 

inflexion rousseauiste du XVIII" siècle délaisseront la ville au profit de la campagne, 

foyer de la liberté et des vertus naturelles. C'est parce qu'ils privilégient la vie à la 

campagne et qu'ils font montre d'une volonté réelle de former le cœur et de réprimer les 

passions dans une perspective d'autoconservation, que les Letalispons peuvent prétendre 

à l'utopie. Contrairement aux Européens qui concoururent constamment à leur malheur 

en nourrissant dans leur corps « un feu qui les consume396 », ils choisissent la voie d'un 

bonheur tel que le prônera Jean-Jacques, quelques années plus tard. 

Les Taouaous, les Tilibetains et les Letalispons, tout comme les Brobdingnagiens 

et, dans une certaine mesure, les Houyhnhnms avant eux, possèdent donc toutes les 

qualités requises pour assurer leur place en Utopie: en développant une morale qui incite 

au gouvernement de soi et à la maîtrise des passions et en s'évertuant à respecter les 

39-1 Jean-Jacques Rousseau, cité par Marc Vacher, ibid., p. 4. 
395 « Dans ses écrits sur la capitale, note Vacher, Rousseau fait siennes les préoccupations des penseurs et 
des hygiénistes de son temps qui cherchent à transformer l'espace social» ; idem. 
396 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 2, op. cit., p. 114-115. 



129 

règles de la Nature, ils sont en mesure d'édifier leur société respective sur les bases d'un 

lien social fort et inébranlable, d'un bonheur inaltérable et d'une sagesse irréprochable. 

Ils ont accompli l'idéal des grandes philosophies antiques, tout en évitant les pièges d'une 

société du spectacle que condamnent les moralistes. Si l'Européen ne peut prétendre à la 

même perfection, c'est parce qu'il s'apparente davantage aux Lilliputiens, aux Laputiens, 

aux Babilariens et aux peuples des îles fictives: coquet, vain, pédant, ignorant, ambitieux, 

intempérant et inconstant, il témoigne d'un amour-propre qui rend inenvisageable toute 

forme de perfectionnement. Avec Swift et Desfontaines s'opère donc un 

désenchantement qui ne fera que gagner en puissance avec les dystopies contemporaines. 

Si Swift contribua à ce désenchantement par le biais du pessimisme qui anime son 

œuvre, Desfontaines y participe en insérant son discours dans un espace public de débats 

(un espace qui, dès lors qu'il interroge l'absurdité des modes, les excès du luxe, la vanité 

et l'inconstance de l'homme, les dérives du pédantisme et l'ambition de l'autorité, ne 

laisse d'autres choix à ses contemporains que de se sentir directement interpelés par le 

récit et les vices qui y sont mis en relief). Ce désenchantement, tantôt pris en charge par 

le sauvage, tantôt par d'autres peuples à caractère utopique, nous invite non seulement à 

un décentrement (avec l'arrivée sur la scène internationale des bons sauvages et des 

raisonnables Houyhnhnms, l'Européen perd son statut de « centre du monde »), mais 

encore à une remise en question de cette prétendue supériorité dont se réclame 

l'Européen. Alors que l'Autre accède au statut de figure utopique, l'Européen, 

inversement, accède au statut de figure anti-utopique. Symbole de la corruption, il est cet 

homme dépeint par Hobbes et les moralistes français. Dans cette optique, les voyages du 

premier Gulliver et ceux du second remplissent un objectif semblable à celui que s'était 

fixé Jacques Esprit: faire entendre au lecteur la fausseté des vertus humaines. 



CONCLUSION 

Les V tryages de Swift et le Nouveau Gulliver de Desfontaines assurent le même rôle 

que les traités des moralistes classiques: animés par la volonté de révéler l'homme à lui-

même, ils cherchent à mettre à nu les rouages de son « mécanisme ». En développant une 

conception anthropologique des plus pessimistes, ils tendent également à redéfinir 

l'utopie: désormais, cette dernière renvoie à ce « mythe grotesque d'une société parfaite 

[composée] d'hommes imparfaits397 ». Ce que les deux satiristes cherchent à faire 

entendre, c'est que la contradiction entre la nature humaine et l'aspiration utopique ne 

pourrait être plus apparente: tant que l'homme sera homme, l'utopie demeurera un 

projet inenvisageable. C'est la conclusion à laquelle en arrivent Raymond Trousson et 

Chad Walsh, mais c'est encore celle que sous-entend, au XVIIIe siècle, le narrateur de 

L'an deux mille quatre cent quarante: « Peut-être que l'homme est un "être foible et borné" 

pour lequel la perfection est un idéal insaisissable. Peut-être que pour nous surpasser 

nous-mêmes il faudrait "dépouiller notre vêtement mortel" et atteindre une nouvelle 

condition, de nature spirituelle et transcendante398 ». Ce constat pessimiste fait écho à la 

question, rhétorique, que suggère la quatrième partie des V tryages de Gulliver: l'état actuel 

de l'homme est-il réellement propre à lui assurer une place en Utopie? La réponse que 

propose Swift (et que proposeront dans son sillage les anti-utopistes de l'époque 

397 Thomas Molnar, op. cit. , p. 7. 
398 Cité par Corin Braga, Du paradis perdu à l'antiutopie aux XVl'-XVIIl' siècles, op. cit., p. 150-151. 



131 

moderne et contemporaine) est la suivante: la condition actuelle de l'homme, qw se 

résume en termes d'intérêt, d'amour-propre et d'égoïsme, est ce qui invalide les cités 

idéales au profit de leurs revers cauchemardesques. L'homme n'est ni fondamentalement 

bon, ni malléable à souhait, éliminant du vocabulaire des anti-utopistes les termes de 

« progrès» et de « perfectibilité humaine». Cette idée suivant laquelle l'entreprise 

utopique se révèle stérile dès lors que l'on admet le caractère non malléable de l'homme 

connaîtra d'ailleurs un destin semblable chez Simone de Beauvoir. Dans Tous les hommes 

sont mortels, le narrateur, Fosca, s'entretient avec Charles Quint du bonheur public (de 

celui qu'il est possible ou non d'accorder à la communauté des hommes), pour en venir à 

la conclusion suivante: « C'est contre moi qu'il prêchait, contre moi qui voulais faire de 

cette terre un paradis où chaque grain de sable eût été à sa place, où chaque fleur se fût 

épanouie à son heure. Mais ils ~es hommes] n'étaient ni des plantes ni des pierres ; ils ne 

voulaient pas être changés en pierre399 ». De nombreuses années se sont écoulées entre 

les aventures des deux Gulliver et celles de Fosca. Pourtant, le constat demeure 

inchangé: le bonheur utopique relève de la chimère en raison de l'inconstance de 

l'homme. Alors que le prenuer requiert la stabilité O'utopie suppose une fin 

« eschatologique» des temps), le second se caractérise par le mouvement, refusant au 

projet de bonheur et de paix perpétuel de Fosca (et de tout utopiste) toute viabilité400
• La 

seule chose qui soit réellement inaltérable en l'homme est l'égoïsme. C'est donc la nature 

humaine qui, au final, participe à la déconstruction des grandes aspirations inhérentes à 

l'utopie positive. Alors que Swift mine cette dernière par le biais d'un pessimisme 

anthropologique incommensurable - dans un accès de misanthropie à l'égard de la Cité 

des hommes, il affirme que « les Yahoos sont une race d'animaux qu'il n'est pas possible 

399 Simone de Beauvoir, Tous les hommes sont mortels, Paris, Gallimard, 1946, p. 318. 
-100 « [ .. . ] il n'y a que des hommes, des hommes à jamais divisés » ; ibid., p. 31 7. 



132 

d'amender, ni par préceptes, ni par l'exemple401 » -, Desfontaines le fait en ayant recours 

à la notion de frivolité triomphante: chez lui, l'homme prend la forme d'un être vain et 

inconstant, livré aux artifices et à la légèreté d'esprit. Comment une utopie pourrait-elle 

survivre, dès lors que cette dernière doit se caractériser par son inaltérabilité ? Tôt ou 

tard et suivant une dynamique de changement perpétuel (l'an ti-utopie adhère de ce fait à 

une conception du temps cyclique que traduisent, entre autres choses, les notions de 

pantha rei et de memento mon), l'utopie est appelée à faire place à son revers négatif. 

Autrement dit, alors que pour les utopistes, le péché originel ne donne pas lieu à une 

situation irrémédiable (il est possible d'agir et de rétablir une perfection semblable à celle 

que l'on retrouvait avant la Chute), les moralistes et leur postérité anti-utopique, en bons 

pessimistes, refuseront cette possible évolution, leur conception du temps n'admettant 

qu'une succession cyclique où la décadence est la conséquence inévitable des progrès. 

C'est ce suggère notamment Gulliver, lorsqu'il précise à son lecteur qu'il ne décrira les 

institutions de Lilliput (cette précision pourrait s'appliquer à toutes les autres sociétés 

visitées) que dans « l'état où elles étaient à l'origine et non dans celui de scandaleuse 

corruption, où les firent tomber [ ... ] les vices inhérents à la nature humaine402». Pour 

prétendre à la perfection sociale, politique et morale, il faudrait une société d'hommes 

exempts de toutes passions destructrices. Or, ces dernières sont constitutives de la nature 

humaine, nous invitant à conclure, avec Raymond Trousson, que « pour réaliser l'utopie, 

il faudrait se passer des hommes403 ». L'inaltérable égoïsme de l'homme et l'immuable 

perfection de la cité utopique sont deux droites destinées à ne jamais se rencontrer (ou si 

elles le font, elles ne le font que temporairement). 

~Ol Jonathan Swift, « Lettre du capitaine Gulliver à son cousin Sympson », dans V!D'ages de Gulliver, op. cit., 
p.396. 
~02 Jonathan Swift, V!D'ages de Gulliver, ibid., p. 86. 
~03 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », op. cit., p. 16. 



133 

L'utopie, qu'elle soit positive ou négative, invite donc à prendre position en 

faveur de l'existence d'une « nature humaine », en faveur d'un ensemble de traits qui 

caractériseraient, de façon irrémédiable, le genre humain. Alors que l'utopie positive 

spécule sur la bonté de l'homme (autorisant par le fait même l'existence d'un lien social 

fort et inébranlable et la possibilité d'un bonheur à long terme), son revers mise sur son 

égoïsme (détruisant ces mêmes possibilités). Dans cette optique, l'homme est soit 

parfaitement blanc, soit parfaitement noir. Toutefois, le XVIIIe siècle introduira dans 

cette palette de couleurs une nuance fondamentale, qui se reflètera même dans les 

œuvres les plus satiriques. À cet égard, considérons un épisode du Nouveau Gulliver, qui 

prend place après que les Taouaous (qui font d'abord preuve, nous l'avons vu, de toutes 

les qualités attribuables au « bon sauvage ») eurent vaincu leurs ennemis, les Kistrimaux. 

Voyant que les Taouaous réservent un sort cruel et barbare à ces derniers, les Européens 

(que la formule avait pourtant relayé à un rang inférieur à celui des sauvages) recouvrent 

la sagesse et misent à leur tour sur une conduite plus modérée : 

Est-il possible, ô genereux Taouaous, que des hommes si éclairés, si sages, si 
vertueux, aïent tant d'inhumanité? N'est-ce pas assez que vous aïez vaincu vos 
redoutables ennemis [ .. . ] & que vous aïez couvert de leurs bataillons terrassés la 
plaine sanglante [ ... ] ? Le carnage a cessé; faut-il que de malheureux vaincus [ ... ] 
soient après la victoire les victimes de votre couroux ? [ ... ] Quelle gloire trouvez­
vous à faire mourir cruellement un ennemi désarmé? Si en sauvant la vie dans le 
combat à ces malheureux, vous avez pretendu les faire servir à votre triomphe, 
que ne rendez-vous ce triomphe plus durable, en conservant ceux dont vous avez 
triomphé, qui, tant qu'ils respireront, publieront malgré eux votre gloire & leur 
defaite ? Quels avantages ne retirerez-vous pas de cette conduite 
moderée? [ ... ]404. 

Davantage: ce sont Gulliver et ses compagnons (qui avaient été dépeints par 

Abenoussaqui et les siens comme des êtres vils et dégénérés) qui plaident cette fois en 

faveur du pardon et de la paix : 

404 Desfontaines, Le Nouveau Gu//iver, tome 1, op. cit., p. 250-251. 



Ne vous contentez pas d'abolir parmi vous un sage barbare, contraire à la raison 
& à la vertu, & de sauver la vie à des Guerriers infortunés qui ne peuvent plus 
vous nuire; faits plus: rendez leur la liberté & renvoïez-les genereusement à leurs 
compatriotes [ ... ] Est-il un bien plus précieux que la paix? On ne doit faire la 
guerre que pour y parvenu·IOS . 

134 

La formule connaît ainsi un nouveau reversement : le Nous des Européens recouvre sa 

place originelle sur l'échelle de la civilisation, alors que le Vous des sauvages réintègre les 

rangs des barbares. Nous l'avons vu avec les Houyhnhnms et nous le voyons encore 

avec les Taouaous: même les sociétés qui se rapprochent le plus de la perfection 

utopique sont appelées à faillir, invitant à développer une conception anthropologique 

plus modérée, moins manichéenne. Il ne s'agit plus de déclarer l'homme bon ou 

mauvais, mais de montrer la complexité de son être. C'est cet élément pour le moins 

révolutionnaire qu'imposera le XVIIr siècle à l'esprit du lecteur. Si l'époque ne nie pas 

(et Swift et Desfontaines s'en portent garants) que 1'« intérêt égoïste» soit l'un des 

ressorts fondamentaux du comportement humain, elle ne le considère plus comme le 

seul. C'est ce que traduisent, notamment, LA fable des abeilles (1705) de Bernard de 

Mandeville et le Cleveland (1731-1739) de l'abbé Prévost. Tout en continuant de 

s'interroger « sur les conditions de réalisation du bonheur utopique406 » Oes deux œuvres 

dont il est question ne dressent pas un portrait plus valorisant de l'homme - Cleveland 

réitère constamment son désir de se retirer de la société, qu'il juge profondément 

corrompue, alors que ce sont des hommes qui, sur l'île des Galligènes, conduisent une 

révolte contre les leurs), elles introduisent néanmoins un nouveau paradigme qui 

participe à la réhabilitation des passions humaines. Adoptant une pensée similaire à celle 

d'auteurs tels que Francis Hutcheson, David Hume, Adam Smith et Jean-Jacques 

Rousseau, Mandeville et Prévost accordent à l'homme un intérêt pour son prochain, qui 

-lOS Ibid., p. 252. 
~06 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », op. cit. , p. 14. 



135 

reste étranger à des vues strictement égoïstes en rruson d'un sentiment naturel de 

bienveillance. De fait, tous ces auteurs plaident en faveur d'une m~me idée: « Quelque 

égoïste que l'on puisse supposer l'homme, sa nature renferme à l'évidence certains 

principes qui le font s'intéresser à la fortune des autres en lui rendant nécessaire leur 

bonheur, même s'il n'en tire d'autre profit que le plaisir d'en être le spectateur407 ». Cette 

« faculté de partager les passions des autres408 » devient, au XVIIr siècle, le fondement 

d'un vaste !)stem of !)mpatf?y qui s'oppose au pessimisme des moralistes classiques. Dans 

ce contexte, si chez des auteurs tels que Prévost l'utopie est encore vouée à l'échec, ce 

n'est plus parce que le cœur de l'homme n'est rempli que de lui-même. C'est au contraire 

au nom d'une cause aussi noble que celle du sentiment moral (notion qui, nous en avons 

vu les fondements chez Swift, commence à prévaloir sur celle de la raison au cours de la 

première moitié du siècle des Lumières) que l'utopie, avec son cortège de règles et de 

lois, semble vouée à l'échec. L'un des passages les plus caractéristiques à cet égard 

demeure le séjour de Bridge, beau-frère de Cleveland, au sein d'une colonie rochelaise. 

De prime abord, cette dernière a tout d'un paradis terrestre: sur une île éloignée du 

commerce des autres hommes, la terre y est féconde et tout y est en partage. L'argent n'a 

plus de valeur, ce qui résout les problèmes de l'ambition et de l'avarice. Toutefois, un 

élément l'empêche d'accéder au statut d'utopie: le sexe masculin y est en minorité et 

beaucoup de jeunes filles restent à marier. Pour remédier à la situation, des jeunes 

hommes du monde extérieur sont recrutés. Lorsque Bridge et ses compagnons 

débarquent sur l'île, on laisse le sort, suivant la tradition, leur attribuer une épouse. Le 

~07 « How selfish soever man may be supposed, there are evidently some principles in his nature, which 
interest him in the fortune of others, and render their happiness necessary to him, though he derives 
nothing from it, except the pleasure of seeing it» Ge traduis) ; Adam Smith, The Theory of Moral Sentiments, 
David D. Raphael et Alexander L. Macfie, éd., dans The Glasgow edition of the works and correspondence of Adam 
Smith, Oxford, Oxford University Press, 1976, p. 47. 
~08 Adam Smith, Théorie des sentiments moraux, Paris, Buisson, 1798, p. 10. 



136 

problème est que d'autres jeunes femmes que celles que le sort leur destine se sont 

rendues maîtres de leur cœur. C'est donc au nom du sentiment que Bridge et ses amis 

bouleverseront l'île et ses traditions, la faisant sombrer dans la contre-utopie. Pour ce qui 

est de Mandeville, il avance, dans sa Fable, l'idée paradoxale que les vices privés forment 

la source des vertus publiques. La fable narre le passage d'une ruche gouvernée par les 

vices à une ruche qui ne connaît que la vertu. Dans le premier cas, l'injustice, la 

corruption et l'égoïsme participent à la prospérité de la communauté. Dans le second 

cas, la vertu contribue à son effondrement. La morale de l'histoire: « Le vice est aussi 

nécessaire dans un État florissant que la faim est nécessaire pour nous obliger à 

manger409 ». Le texte produit un véritable scandale, tant auprès de l'opinion publique que 

de l'Église. Conséquence inévitable, lorsqu'on sait que le XVIIr siècle produisit son lot 

de penseurs, avec à leur tête Rousseau, qui condamnèrent fortement l'idée de luxe. 

Cependant, comme tout ce qui crée une controverse à l'époque, le texte de Mandeville 

est lu et relu, ce qui lui assure une place de choix au sein de la postérité, autant littéraire 

qu'économique. Bien qu'héritier de la pensée des moralistes classiques (l'homme 

demeure profondément imbu de lui-même), l'auteur introduit une nouvelle donnée dans 

l'équation: il rattache à l'égoïsme fondamental qui caractérise l'homme l'idée d'utilité 

sociale. Il ne s'agit plus d'expliquer l'échec de l'utopie en s'appuyant sur l'idée d'une 

corruption indépassable du cœur, mais plutôt en fonction d'une morale utilitariste qui 

associe aux vices la prospérité économique. C'est donc le réalisme qui, en l'occurrence, 

mine l'utopie: l'auteur ne fait pas « bon marché », pour reprendre l'expression de 

Trousson, « de la dynamique humaine et sociale41O » réelle. Au contraire, il cible ses 

caractéristiques fondamentales et compose avec elles afin de participer à la prospérité 

~09 Bernard de Mandeville, La Fable des abeilles, Londres, Aux dépens de la Compagnie, 1740. 
~1 0 Raymond Trousson, « L'utopie en procès au siècle des Lumières», op. cil., p. 316. 



137 

générale. Pour Mandeville, le « meilleur des mondes» pour l'homme est un monde 

adapté à son être, un monde qui prend en considération sa nature et qui ne cherche pas à 

l'altérer. Inutile, dès lors, de faire fi des passions humaines. C'est à cet égard qu'il 

défendra dans sa fable tout ce que condamnent les utopistes (Thomas More à leur tête) 

au nom d'un idéal plus juste: avec l'auteur de la Fable, le luxe, l'injustice, l'oisiveté, le 

désir de conquête, la mégalomanie, la corruption, la distribution inégale des richesses et 

la propriété privée sont élevés au rang de vertus publiques. 

La cohabitation au sein d'un même siècle des œuvres à caractère pessimiste de 

Swift et de Desfontaines et celles, plus optimistes ou réalistes, de Mandeville et de 

Prévost, nous permet d'esquisser un tableau sommaire des transformations de la pensée 

morale qui s'effectuent dans le passage du XVIIe au XVIIr siècle. Bien que l'utopie soit 

toujours vouée à l'échec, elle l'est pour de nouveaux motifs, qui laissent entrevoir un 

certain optimisme en faveur duquel plaide un XVIIr siècle désireux de redonner à 

l'homme sa pleine dignité. Mandeville et Prévost se font bien les porte-paroles d'une 

nouvelle tendance qui s'affirmera à l'époque des Lumières en faveur d'une réhabilitation 

de la nature humaine: chez eux, l'homme demeure homme et il n'y a certes pas lieu de 

l'en blâmer. 

http://www.rapport-gratuit.com/


BIBLIOGRAPHIE 

«Empirisme I / Hobbes », dans Peter Kunzmann, Franz-Peter Burkard, Franz Wiedmann, 
dit., Atlas de la philosophie, Paris, Le Livre de Poche, 1993, p. 117. 

«Le siècle des Lumières: la place du sentiment au XVIII' siècle », dans BiblioLettres, 
< http://www.bibliolettres.com/w /pages/page.php?id_page=256 > (page consultée le 8 
novembre 2014). 

« Maïeutique », Dictionnaire de définitions, Antidote HD, version 6 ~ogiciel], Montréal, Druide 
Informatique. 

« Scriblerus Club », Enryclopcedia Britannica [en ligne], 
< http://www.britannica.com/topic/Scriblerus-Club > (page consultée le 2 février 
2015). 

« Utopie », dans Grand Dictionnaire EnrycloPédique Larousse, Paris, Librairie Larousse, 1985, 
tome 10, p. 10 582. 

ALLEMAND, Roger-Michel, L'Utopie, Paris, ellipses, 2015, 235 p. 

ANCTIL, Dave, Hobbes - Léviathan, Québec, Les éditions CEC, 2009, 143 p. 

ARIFFIN, Yohan, Généalogie de l'idée de progrès. Histoire d'une philosophie cruelle sous un nom consolant, 
Paris, Éditions du Félin, 2012, 551 p. 

BARBE, J ean-Paul, « La tension ville/campagne dans les voyages fictifs allemands à la fin du 
XVIII' siècle », Revue germanique internationale, n° 7, 1997, p.59-70, 
< http://rgi.revues.org/ 607 >. 

BEAUVOIR, Simone de, Tous les hommes sont mortels, Paris, Gallimard, 1946, 529 p. 

BERNERI, Marie Louise, Journry through utopia: Studies in the Libertarian and Utopian Tradition, 
New York, Schocken Books, 1971,339 p. 

BERNIER, Marc-André, « Présentation. Les métamorphoses de la sympathie au siècle des 
Lumières», dans Marc-André Bernier, Deidre Dawson, dit., Les 'Lettres sur la !JImpathie ' 
(1798) de Sophie de Groucf?y, marquise de Condorcet: philosophie morale et réforme sociale, Oxford, 
Voltaire Foundation, 2010, p. 1-27. 



139 

BRAGA, Corin, « Utopie, eutopie, dystopie et an ti-utopie », Metdbasis.it, septembre 2006, 
n° 2, < http://www.metabasis.it/articoli/2/2_Braga.pdf > (page consultée le 18 août 
2015). 

BRAGA, Corin, De !'utopie à la contre-utopie aux XVl'-XIX siècles, Ph. D. (Philosophie), Lyon, 
Université Jean Moulin Lyon 3, 2008, 530 p. 

BRAGA, Corin, Du paradis perdu à !'antiutopie aux XVl'-XVIII' siècles, Éditions Classiques 
Garnier, 2010, 416 p. 

BRAGA, Corin, Les Antiutopies classiques, Paris, Classiques Garnier, 2012, 350 p. 

BOILEAU, Nicolas, Satires et œuvres diverses, Paris, Rollin fils, 1757,445 p. 

BOLDEANU, Corina, « Naissance de l'antiutopie: une histoire des paradis manqués », dans 
Fabula [en ligne], < http://www.fabula.org/revue/document5968.php > (page consultée 
le 21 mai 2015). 

BONNEJOY, Ernest, Principes d'alimentation rationnel/e, ~giénique & économique: avec des recettes de 
cuisine végétarienne et le portrait de !'auteur, Paris/Lausanne, Berthier/Benda, 1884,256 p. 

BRAYARD, Florent, Arnaud de Maurepas, Les Français vus par eux-mêmes - Le XVIII' siècle. 
Anthologie des mémorialistes du XVIII' siècle, Paris, Robert Laffont, 1996, 1392 p. 

CAILLÉ, Alain, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dit., Histoire raisonnée de la philosophie morale et 
politique: le bonheur et l'utile, Paris, La Découverte, 2001, 755 p. 

CHINARD, Gilbert, L'Amérique et le rêve exotique dans la littérature française au XVII' et au XVIII' 
siècle, Genève, Droz, 2011, 448 p. 

CONDORCET, Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain, Paris, Agasse, 1798, 
392p. 

DAGEN, Jean, « Le XVIIe siècle, siècle de saint Augustin », dans Cahiers de l'Association 
internationale des études françaises, 1953, nO 3-5, p. 31-38. 

DELIUS, Christoph, Matthias Gatzemeier, Deniz Sertcan, Histoire de la Philosophie de l'Antiquité 
à nos jours, Paris, Éditions Place des Victoires, 2005, 120 p. 

DESFONTAINES, Pierre-François Guyot, Le Nouveau Gul/iver ou Vtryage de Jean Gul/iver,fils du 
capitaine Gul/iver, 1730, tome 1., 262 p., dans Bibliothèque nationale de France, Gal/ica, 
< http://visualiseur.bnf.&/CadresFenetre?O=NUMM-84470&M=notice > (page 
consultée le 12 janvier 2015). 



140 

DESFONTAINES, Pierre-François Guyot, Le Nouveau Gulliver ou Vtryage de Jean Gulliver,fiis du 
capitaine Gulliver, 1730, tome 2., 259 p., dans Bibliothèque nationale de France, Gallica, 
< http://gallica.bnffr/ark:/12148/bpt6k844716.r=Le+nouveau+Gulliver+ou+Voyage 
+de+Jean.langFR> (page consultée le 20 janvier 2015). 

DESFONTAINES, Pierre-François Guyot, « Préface du traducteur, mise à la tête de l'édition 
de 1728», dans Jonathan Swift, Vtryages de Gulliver, Paris, Guérin, 1762, p. v-xxxvi. 

DESFONTAINES, Pierre-François Guyot, Vain usage de la vie [1715], Çyberpoète, 
< http://cyberpoete.fr/blog/index.php?post/2014/03/08/LE-VAIN-USAGE-DE-LA­
VIE. > (page consultée le 10 décembre 2014). 

DIDEROT, Denis, Jean le Rond d'Alembert, éd., EnrycioPédie ou dictionnaire raisonné des sciences, 
des arts et des métiers, etc., dans ARTFL Encyclopédie Project, Chicago, 2013, Robert 
Morrissey, éd., < http://encyclopedie.uchicago.edu/ >. 

DIEMER, Arnaud, « Quand le luxe devient une question économique: retour sur la querelle 
du luxe du 18e siècle», Innovations, 2/2013, n° 41, p. 1, p. 9-27, < www.cairn.info/revue­
innovations-2013-2-page-9.htm> (page consultée le 14 mars 2015) . 

DUCROS, Bernard, « Mandeville Bernard de (1670-1733)), Enryciopœdia Universalis [en 
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/bernard-de­
mandeville/ > (page consultée le 23 novembre 2013). 

ESPRIT, Jacques, Lafausseté des vertus humaines, Paris, Guillaume Desprez, tome 1, 1678, 614 p. 

FAUCHOIS, Yann, Thierry Grille t, Tzvetan Todorov, dir., Lumières! Un héritage pour demain 
[exposition], 2006, dans Bibliothèque nationale de France, 
< http://expositions.bnffr/lumieres/arret/03_2.htm > (page consultée le 2 février 
2015). 

FLUCHÈRE, Henri, « Swift Jonathan (1667-1745) », Enryciopœdia Universalis [en 
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/jonathan­
swift/ > (page consultée le 14 novembre 2013). 

GODIN, Christian, « Sens de la contre-utopie», Cités, 2/2010, n° 42, p.61-68, 
< ·www.cairn.info/ revue-cites-2010-2-page-61.htm > . 

GOULEMOT, Jean, André Magnan, Didier Masseau, dir., Inventaire Voltaire, Paris, Gallimard, 
1995, 1479 p. 

HOBBES, Thomas, Uviathan, Paris, Éditions Sirey, 1971, 780 p. 

HUDDE, Hinrich, « Utopie», dans Dictionnaire Européen des Lumières, Michel Delon, dir., Paris, 
Presses Universitaires de France, 1997, p. 1078-1082. 



141 

KU MAR, Krishan, Utopia and Anti-Utopia in Modern Times, Oxford, Basil Blackwell, 1987, 506 p. 

KUMAR, Krishan, Utopianism, Milton Keynes/Minneapolis, Open University Press/University 
of Minnesota Press, 1991, 136 p. 

LA BRUYÈRE, Jean de, Les Caractères ou Mœurs de ce siècle, Paris, Gallimard, 1975, 508 p. 

LA FONTAINE, Jean de, Fables, Paris, Gallimard, 1995, 538 p. 

LA ROCHEFOUCAULD, François de, Maximes et Réflexions diverses, Jean Lafond, éd., Paris, 
Gallimard, 1976,314 p. 

LAZZERI, Christian, « La querelle de l'intérêt et de la sympathie. Petite anthologie 
philosophique des XVIIe et XVIIr siècles », Revue du Mauss, 2008, n° 31, p. 33-66. 

LÉGER, Benoît, « La traduction au XVIIr siècle», dans Benoît Léger, Site personnel, 
< http://alcor.concordia.ca/ ~ bleger/ desfontainespresent.html > (page consultée le 18 
août 2015). 

LEROUX, Serge, « L'éducation au XVIIr siècle: Rousseau, les sciences et la vertu», Rousseau 
S tudies, < http://rousseaustudies.free.fr/ articlecompterendu.html > (page consultée le 21 
mai 2015). 

LYNCH, Jack, éd., Verses on the Death of Doctor Swift [1739], dans Jack Lynch, Site personnel, 
< http://andromeda.rutgers.edu/ ~jlynch/Texts/verses.html#15 > (page consultée le 23 
mars 2015). 

MANDEVILLE, Bernard de, La Fable des abeilles, Londres, Aux dépens de la Compagnie, 1740. 

MANNHEIM, Karl, Idéologie et utopie, Paris, Librairie Marcel Rivière et Cie, 1956,233 p. 

MARAT, Jean-Paul, Les charlatans modernes, ou lettres sur le charlatanisme académique, Paris, 
Imprimerie Marat, 1791,40 p. 

MARt"X, Jacques, Tiphaigne de La Roche, modèles de l'imaginaire au XVIE! siècle, Éditions de 
l'Université de Bruxelles, 1981, 107 p. 

MAUZI, Robert, L'idée du bonheur dans la littérature et la pensée françaises au XVII! siècle, Paris, 
Armand Colin, 1967, 725 p. 

MERCIER, Roger, La réhabilitation de la nature humaine (1700-1750), Villemonble, La Balance, 
1960,491 p. 

MOLNAR, Thomas, L'Utopie, Éternelle Hérésie, Paris, Éditions Beauchesne, 1973,267 p. 



142 

MONTAIGNE, Essais I, Emmanuel Naya, Delphine Reguig et Alexandre Tarrête, éd., Paris, 
Gallimard, 2009, 709 p. 

MORE, Thomas, L'Utopie. Discours du très excellent homme Raphael Hythlodqy sur la meilleure 
constitution d'une République, Paris, Éditions Sociales, 1976,206 p. 

MOREL, Anne-Rozenn, « Passé, présent et avenir: le temps dans les fictions utopiques de la 
révolution française (1789-1804) », dans Tristan Coignard, Peggy Davis, Alicia C. 
Montoya, dit., Lumières et Histoire. Enlightenment and History, Paris, Honoré Champion, 
2013,352 p. 

NICOLE, Pierre, Essais de morale, contenus en divers traités sur plusieurs devoirs importans, Paris, 
Desprez, 1755, tome 1, 405 p. 

NICOLE, Pierre, Essais de morale, contenus en divers traités sur plusieurs devoirs importans, Paris, 
Desprez, 1681, tome 3, 402 p. 

NICOLE, Pierre, Essais de morale, contenus en divers Traittez sur plusieurs devoirs importans, Paris, 
Desprez, 1682, vol. 2., 324 p. 

OLANDER, Joseph D., Eric S. Rabkin, Martin H. Greenberg, éd., No place else ,' explorations in 
Utopian and Dystopian Fiction, Southem Illinois University Press, 1983, 278 p. 

ORWELL, George, « Arthur Koesder (1944) », dans Project Gutenberg Australia [en ligne], 
< http://gutenberg.net.au/ebooks03/0300011h.html#part24 > (page consultée le 21 
mai 2015). 

PALISSOT DE MONTENOY, Charles, Les philosophes, comédie en trois actes, en vers, Paris, 
Duchesne, 1760, 91 p., dans Bibliothèque nationale de . France, Gallica, 
< http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k71017c > (page consultée le 3 janvier 2015). 

PASCAL, Blaise, Œuvres complètes, Paris, Gallimard, 1954, 1529 p. 

PLATON, Théétète - Parménide, Paris, Garnier Frères, 1967,309 p. 

POLIN, Raymond, « Hobbes Thomas (1588-1679) », Enryclopœdia Universalis [en 
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/ thomas­
hobbes/ > (page consultée le 21 novembre 2013). 

PRÉVOST D'EXILES, Antoine, Cleveland. Le philosophe anglais ou histoire de M. Cleveland, fils 
naturel de Cromwell, Paris, Desjonquères, 2003, 1131 p. 

RACAULT, Jean-Michel, L'utopie narrative en France et en Angleterre,' 1675-1761, Oxford, The 
Voltaire Foundation, 1991,830 p. 

RACAULT, Jean-Michel, Nulle part et ses environs,' vqyages aux confins de l'utopie littéraire classique 
(1657-1802), Paris, Presses de l'Université de Paris-Sorbonne, 2003, 473 p. 



143 

ROCHE, Daniel, Académies et académisme: le modèle français au XVII! siècle, dans Mélanges de IÉcole 
française de Rome. Italie et Méditerranée, 1996, vol. 108, nO 2, p.643-
658, < http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/mefr_1123-
9891_1996_num_l08_2_ 4461 > (page consultée le 10 mars 2015). 

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes, Paris, 
Flammarion, 2008, 302 p. 

ROUVILLOIS, Frédéric, L'invention du progrès: aux origines de la pensée totalitaire (1680-1730), 
Paris, Kimé, 1996, 487 p. 

SAINT-MARD, Toussaint Rémond de, Réflexions sur la poiisie en général, sur l'églogue, sur la fable, sur 
l'élégie, sur la satire, sur l'ode et sur les autres petits poifmes comme sonnet, rondeau, madrigal, &c., 
suivies de trois lettres sur la décadence du goût en France, La Haye, Rogissart, 1734, 349 p. 

SELLIER, Philippe, Port-Rqyal et la littérature: Pascal, Paris, Honoré Champion, 1999,356 p. 

SELLIER, Philippe, Port-Rqyal et la littérature: Le siècle de saint Augustin, La Rochefoucauld, Mme de 
Lafqyette, Sary, Racine, Paris, Honoré Champion, 2000, 294 p. 

SÉNÈQUE, La vie heureuse - La brièveté de la vie, Paris, Arléa, 1989, 192 p. 

SGARD, Jean, « Prévost Abbé (1697-1763) », Enryclopcedia universalis [en 
< http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/prevost/ > 
consultée le 14 novembre 2013). 

SMITH, Adam, Théorie des sentiments moraux, Paris, Buisson, 1798, 112 p. 

ligne], 
(page 

SMITH, Adam, The Theory of Moral Sentiments, David D. Raphael et Alexander L. Macfie, éd., 
dans The Glasgow edition of the works and correspondence of Adam Smith, Oxford, Oxford 
University Press, 1976. 

SOREL, Charles, La description de l'isle de Portraiture et de la ville des Portraits, Paris, Charles de 
Sercy, 1659, 132 p., dans Bibliothèque nationale de France, Gallica, 
< http://gallica.bnf.fr/ ark:/12148/bpt6k6297118c/ f4.image.r=La%20description%20de 
%20l%27Isle%20de%20portraiture%20et%20de%20la%20ville.langFR > (page 
consultée le 3 janvier 2015). 

STAROBINSKI, Jean, Le remède dans le mal: critique et légitimation de l'artifice à l'âge des Lumières, 
Paris, Gallimard, 1989,286 p. 

STEWART, Philip, L'invention du sentiment: roman et économie affective au XVIII siècle, Oxfort, The 
Voltaire Foundation, 2010, 250 p. 

SUVIN, Darko, Pour une poétique de la science-fiction: études en théorie et en histoire d'un genre littéraire, 
Montréal, Les Presses de l'Université du Québec, 1977,228 p. 



144 

SWIFT, Jonathan, Correspondence, Harold Williams, éd., Oxford, Clarendon Press, 5 volumes, 
1963-1965. 

SWIFT,Jonathan, Vl!Yages de Gulliver, Paris, Gallimard, 1976,468 p. 

TIPHAIGNE DE LA ROCHE, Charles-François, Histoire des Galligènes ou Mémoires de Duncan, 
Genève, Slatkine, 1979. 

TISSOT, Henri, Les utopies, Paris/Lausanne, Robert Laffont/Grammont, 1977, 141 p. 

TROUSSON, Raymond, « L'utopie en procès au siècle des Lumières », dans Jean Macary, éd., 
Essqys on the age of Enlightenment in honor of Ira O. Wade, Genève, Librairie Droz, 1977, 
p.313-327. 

TROUSSON, Raymond, « Le ver est dans le fruit », dans Carmelina Imbroscio, dir., Requiem 
pour l'utopie? Tendances autodestructives du paradigme utopique, Pise, Libreria Goliardica, 1986, 
p.11-16. 

TROUSSON, Raymond, Vl!Yages aux pqys de nulle part. Histoire littéraire de la pensée utopique, 
Bruxelles, Éditions de l'Université de Bruxelles, 1999,318 p. 

TRUC, Gonzague, Pascal, son temps et le nôtre, Paris, éditions Albin Michel, 1949,396 p. 

VACHER, Marc, « Le discours de Jean-Jacques Rousseau sur Paris », colloque Ville mal aimée, 
ville à aimer, Centre Culturel International de Cerisy, Bernard Marchand et Joëlle Salomon 
Cavin, dir., 2007, < http://www-ohp.univ-paris1.fr/Textes/VachecLast.pdf > (page 
consultée le 7 mai 2015). 

VAN DELFT, Louis, Le moraliste classique: essai de définition et de rypologie, Genève, Librairie Droz, 
1982,405 p. 

VAN DELFT, Louis, Les moralistes: une apologie, Paris, Gallimard, 2008, 458 p. 

VAN DELFT, Louis, Les spectateurs de la vie: généalogie du regard moraliste, Québec, Presses de 
l'Université Laval, 2005, 314 p. 

VAN DELFT, Louis, Littérature et anthropologie: nature humaine et caractère à l'âge classique, Paris, 
Presses Universitaires de France, 1993,283 p. 

VOLTAIRE, Œuvres complètes de Voltaire: Essai sur les mœurs et l'esprit des nations, Paris, Hachette, 
1859, tome 7, 648 p. 

WALSH, Chad, From utopia to nightmare, Westport, Greenwood Press, 1972, 190 p. 

WEBER, Dominique, « Le "commerce d'amour-propre" selon Pierre Nicole », Astérion [en 
ligne], 2007, n° 5, < http:/ /asterion.revues.org/848 > (page consultée le 14 décembre 
2013). 



145 

WILDE, Oscar, « The Soul of Man under Socialism» [1891], dans Marxists Internet Archive [en 
ligne], < https:/ /www.marxists.org/reference/archive/wilde-oscar/soul-
man/index.htm> (page consultée le 21 mai 2015). 

WILLIAMS, Kathleen, éd., Jonathan Swift: The Criticai Heritage, Londres, Routledge, 1995, 
348 p. 

WYBRANDS, Francis, « Léviathan, livre de Thomas Hobbes », Enryclopcedia universaiis [en 
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/leviathan­
thomas-hobbes/ > (page consultée le 1 décembre 2013). 


