TABLE DES MATIERES
REME R CIEMEN TS o e 1
TABLE DES MATIERES ..ot iii
INT RO DU CTTION o e e e e i, 1
CHAPITRE I
MISE EN CONTEXTE DU PESSIMISME ANTHROPOLOGIQUE ............... 17
I. Saint Augustin et la nature humaine ... 20
I1. Hobbes, les moralistes et la nature humaine ..............coooiiiiiiiiiiii, 21
ITI. La fragilité du lien social ... 32
IV. L’tmpossible bonheur utopique ... 38
V. L’échec de 1a ra1ison dominante .. .....o.eiiieeeeie e et e e 43
CHAPITRE II
LES VOYAGES DE GULLIV E R oo e e e e 47

L. Gulliver et le pessimisme anthropologique .........................nn 49

TL. Lien social et BOMREUE .. .. \\\\ee s 67
TI1. Raison et bonheur ... 72
CHAPITRE III
LE NOUVEAU GULLITV E R o e e 88
I. Une crtique sur 'homme ... 88
II. Le bon sauvage ou la critique du c1vilisé ... 105
III. L’inaccessible bonheur utopique ... 115
CON CLUSTON . e e e, 130

BIBLIOGRAPHIE .. i e 138



INTRODUCTION

Voit-on les loups brigands, comme nous inbumains,
Pour détrousser les loups, courir les grands chemins ?
Jamais, pour sagrandir, vit-on dans sa manie
Un tigre en  factions partager Hyrcanie ?
Loours a-t-il dans les bois la guerre avec les ours ¢
Le vantour dans les airs fond-il sur les vautours 2
[
Lihomme seul) lbomme seul en sa fureur extréme,
MeT un brutal honneur a s'égorger soi-méme.

Nicolas Boileau, Sasre VT

En 1891, Oscar Wilde écrivait qu’« une carte du monde sur laquelle ne figure pas
I'Utopie ne vaut pas le coup d’ceil, dans la mesure ou cette carte fait fi du seul pays vers
lequel tend constamment Phumanité' ». En 1944, dans Dessai qu’l consacre a Arthur
Koestler, George Orwell réitere I'idée, affirmant que le réve d’'une société juste semble
invariablement hanter 'imagination humaine?®. C’est du moins ce qu’l note lorsque vient
I'heure de consacrer aux Gladiators (1939) de Koestler une analyse plus approfondie. Au
cceur de P'ceuvre : le combat que mene un groupe d’esclaves au nom d’un idéal, celu
d’une cité plus juste, dépourvue de faim, de servitude, d’injustice, de flagellations et
d’exécutions arbitraires. Mais si cette république des esclaves s’apparente a une utopie en
ce sens qu’elle vise la formation d’un monde meilleur et plus parfait, elle est, comme tous

les projets qui nourrissent cette ambition et que 'on a cherché a inscrire dans la longue

'« A map of the world that does not include Utopia 1s not worth even glancing at. for it leaves out the one
country at which Humamry 1s always landing» (je tradws) ; Oscar Wilde, « The Soul of Man under
Socialism » [1891], dans Marcists Internet Archive [en ligne],
< https:/ /www.marxists.org/reference/archive/wilde-oscar/soul-man/index.htm > (page consultée le 21
mai 2015).

2 « the dream of a just society [...] seems to haunt the human imagination ineradicably and in all ages » (je
traduis) ; George Orwell, « Arthur Koestler (1944) », dans Project  Gutenberg . Australia [en hgne],
< http:/ /gutenberg.net.au/ebooks03 /0300011 h.html#part24 > (page consultée le 21 mai 2015).


http://www.rapport-gratuit.com/

durée, vouée a I’échec. De fait, aussitot que s’éleve sur ces fondements cette Sun City,
cette derniere se révele tout aussi injuste, laborieuse et tourmentée par la peur que la
précédente, offrant I'un des exemples les plus probants du caractere illusoire de tout
projet utopique — de tout projet, autrement dit, qui reposerait sur des notions comme
celles d’égalité et de fraternité. L.a date de publication de I'ccuvre de Koestler en
témoigne : cette utopie avortée participe d’une époque ou les doutes émis a 'encontre de
’homme et de sa capacité a faire le bien s’expriment avec une vigueur sans précédent.
Suivant ce point de vue — qui est également celui qu'adoptent les ceuvres d’Eugene
Zamiatine, d’H. G. Wells, d’Aldous Huxley et de George Orwell —, beaucoup seront
prompts a faire de la dystopie, avec cette perspective dun monde pire, voire
cauchemardesque, un genre du XX siecle, destiné a mettre en échec la vision optimiste
d’'un XIX® siecle féru de progres, mais pourtant appelé, nous le savons désormais, a
revédr un double visage. Le XX siecle, clameront-ils, est 'époque par excellence du
pessimisme anthropologique, celle qui a vu la montée des totalitarismes, du radzkal Bise —
du Mal radical, suivant Pexpression d’Hannah Arendt— et de la vértable laideur
humaine. Toutefois, et Corin Braga se fait un devoir de le rappeler dans Du paradis perdu
a lantintopie anx XVT-XVIIT sigcles, le XX siécle n’a pas le monopole de I'utopie
négative, ni celui, tant s’en faut, de la monstruosité humaine®. C’est ainsi que 'anti-utopie
se rapporterait davantage a une « transformation (thématique) qu [se serait] produite
bien avant et dont 'utopie portait déja les germes® ». Il est toutefois nécessaire de noter
que, bien que I’époque moderne (XVII-XVIII® siecles) soit celle qui assiste 2 la naissance

de I'utopie négative, il est alors impossible de parler de « dystopie » au sens ou I'entendra

3 Braga situe la naissance de I'anti-utopie en 1605, avec des ceuvres comme Mundus alter ¢t idem de Joseph
Hall et L Tsle des Hermaphrodites de Thomas Artus.

4+ Corna Boldeanu, « Naissance de 'antiutopie : une histoire des paradis manqués », dans Fabula [en ligne],
< http:/ /www.fabula.org/ revue /document5968.php > (page consultée le 21 mai 2015).



I'époque contemporaine. Pour désigner le phénomene, on fait plutot usage d’expressions
telles que « revers de I'utopie », « limites de I'utopie », « insuffisances de l'utopie » ou
« utopie négative ». On commence alors a percevoir les faiblesses de 'utopie positive et
ce sont ces faiblesses que I'on expose et exemplifie dans les récits. Si, d’ailleurs, ce
mémoire s’intéresse aux anti-utopies du XVIII® siecle, c’est précisément parce que le
genre connait un véritable foisonnement, annongant un changement de paradigme. 11
s'agira des lors d’exposer cette faiblesse utopique qui consiste a placer en '’homme et en
ses capacités une foi inébranlable. Cela dit, on ne se trouve toujours pas dans une
dynamique d’anticipation (dynamique qui caractérisera la dystopie), comme ce sera le cas
avec Orwell, Huxley ou Wells. C’est pourquot, pour les besoins de ce mémoire, nous
emploierons les expressions d’« utopie négative », d’« anti-utopie » et de « contre-utopie »
(tout ce qui, autrement dit, a trait au 7ezers de P'utopie) comme synonymes, tout en évitant

d’employer le terme « dystopie » (en ce qui a trait 2 'époque moderne du moins)’.

Apres avoir insisté sur le caractére évolutif de P'anti-utopie, Braga s’interroge :
qu’est-ce qui provoque ce glissement de paradigme ? Qu’est-ce qui, entre les XVI® et
XIXE siecles, invalide les cités idéales au profit de leurs revers cauchemardesques ? Avant
de formuler sa réponse, il s’attarde a celles que proposent Jean-Michel Racault et
Raymond Trousson. Le premier, apreés avoir patrcouru le Pawl et Virginze de Bernardin de
Saint-Pierre, avance quatre arguments susceptibles d’expliquer cet échec : U'intrusion de
I'événement et du devenir au sein d’'un microcosme idéalement inaltérable (Iutopie

« suppose habituellement la fin des temps, terme garant d’un ordre clos et immuable® ») ;

5 Pour une meilleure compréhension des différents termes servant a définir le genre, nous suggérons au
lecteur de se rapporter a I'article de Corin Braga, « Utopie, eutopie, dystopie et anti-utopie », dans Metabasis
[en ligne], septembre 2006, n° 2, < http://www.metabasis.it/articoli/2/2_Braga.pdf > (page consultée le
18 aott 2015).

¢ Roger-Michel Allemand, L Utgpée, Pans, ellipses, 2015, p. 9.



la rupture de la cloture qui I'isole du reste du monde (et qui assure la pérennité de son
innocence) ; une incapacité a intégrer le sentument individuel dans un ordre collectif ; et
les contradictions idéologiques entre les diverses valeurs fondatrices de I'utopie. A son
tour, et apres avoir consacré son étude a La Fable des abeilles de Mandeville, aux [Voyages de
Gulliver de Swift, au Cleveland de Prévost et a I'Histoire des Galligénes de Tiphaigne de la
Roche, Trousson identifie quatre causes a2 meéme d’expliquer la désagrégation de I'idéal
utopique a 'époque moderne : le réalisme (I'utopie fait « bon marché de la dynamique
humaine et sociale » réelle) ; le pessimisme (qui mine toute prétention « au progres et a
Pexcellence de [’homme] »’) ; 'individualisme (inconciliable avec le bonheur collectif) ;
et le scepticisme (la nature humaine « empéche de croire a linfaillibilité de quelque
systéme que ce soit »’). Braga discute ces théses et, aprés s’étre constitué son propre
corpus, attire a son tour lattention sur deux types de cause susceptibles de miner
I'utopie : les causes internes et les causes externes. Les premicres se fondent sur I'idée
voulant que l'utopie porte en elle-méme les germes de sa propre destruction. Pour
appuyer cette idée, Braga recourt a la these de Jung suivant laquelle « toute action
psychique engendre, par enantiodromze, une réaction de sens contraire'’ ». C’est une these
qui s’apparente a la « Law of reverse effect » telle que formulée par Walsh : « si on s’efforce
trop d’obtenir un résultat, ou si I'on s’efforce de I'obtenir sans tenir compte d’autres
objectifs tout aussi valables, on risque de récolter Iinverse de ce que I'on désirait'' ».

Dans un tel ordre d’idées, « plus I'utopie tend a lidéalité et a I'abstraction, plus elle

7 Raymond Trousson, « L’utopie en procés au siécle des Lumiéres », dans Jean Macary, éd., Essays on the age
of Enlightenment in honor of Ira O. Wade, Geneve, Librairie Droz, 1977, p. 316.

8 Ibid., p. 319.

? Ibid., p. 326.

0 Corin Braga, Du paradis perdu a lantintopie aux XVI-XVIIT siécles, Editions Classiques Garnier, 2010,
p. 16.

1« if you try too hard for something, or try for it at the disregard of other and equally valid goals, you are
likely to get the opposite of what you want » (je traduis) ; Chad Walsh, From Utopia to Nightmare, Westport,
Greenwood Press, 1972, p. 151.



renforce I'animalité, le ptirnit:ivisme[2 ». Pour ce qui est des causes externes, elles se
divisent pour leur part en trois branches: la théologie chrétienne («les thémes de
I'utopisme “paien” [...] ont été combattus a partir de la vision chrétienne, centrée sur le
dogme de la condition déchue de ’homme [..]"”»); le rationalisme cartésien (qui a
soumis limagination a une critique sévere); et lempirisme anglais (la pensée

pragmatique [...] a rendu le paradis terrestre ou 'utopie introuvables sur les cartes' »).

On le constate a la lumiere de ces arguments, qui, bien qu’admettant certaines
différences, se recoupent tous sur un point essentiel : pour mettre en échec la vision
optimiste de 'utopie, les textes qui, au XVIII® siecle, exploitent son revers négatif auront
principalement recours a un argument que ne fera guére que reprendre a son compte
leur postérité au XX° siecle, soit celui du caractere fondamentalement mauvais de
’homme et de la société qu’il modele a son image. Des lors, tout projet d’envergure qui
nait de I'esprit de ’homme et dont la construction et le maintien reposent sur la force
morale de ce dernier ne peut se solder que par I'insucces. Cette idée suivant laquelle
I'utopie, parce qu’elle porte 'homme en son sein, renferme « les germes de sa ruine' »,
connaitra un destin glorieux sous la plume de Raymond Trousson, comme en témoigne
le atre de l'article qu’il consacre a Pouvrage de Carmelina Imbroscio sur les tendances
autodestructrices du paradigme utopique: « Le ver est dans le fruit». L'idée qu’l y
défend : toute utopie est vouée a 'échec dés lors que « le loup est dans la bergerie »".
L’utopie est condamnée au naufrage dés lors qu’elle doit composer avec 'homme et,

comme le ver vient invariablement avec le fruit, comme le loup a de tout temps habité la

12 Corin Braga, Dy paradis perdu a lantintopie anx XVT-XVIF siécles, op. cit., p. 16.

B Ihid., p. 17.

" 1bid., p. 18.

15 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit», dans Carmelina Imbroscio, dir., Reguem pour I'ntopie ?
Tendances antodestructives du paradigme ntopique, Pise, Librena Goliardica, 1986, p. 15.

16 [dem.



bergerie, elle ne peut connaitre qu’un destin tragique. C’est donc le pessimisme
anthropologique qui, fondamentalement, rend antinomiques I'idée méme d’humanité et
aspiration utopique. Voila, du moins, la these que compte a son tour explorer ce
mémoire en proposant une lecture de deux oeuvres du premier XVIII® siecle dans
lesquelles s’embrassent plusieurs récits a connotation utopique et anti-utopique et dans
lesquelles rayonnent avec force les idées développées par la pensée morale de I'époque
précédente : les Voyages de Gulliver (1726) de Jonathan Swift et Le Nowvean Gulliver (1730)

de Pierre-Francois Guyot Desfontaines.

On connait le Jonathan Swift (1667-1745) des Voyages de Gulliver et, a P'occasion,
celut des pamphlets circonstanciels. que sont Le Conte du tonnean (1704), La Bataille des
livres (1704) et la Modeste proposition concernant les enfants des classes pauvres (1729). On connait
encore le Swift qui, grice a «une prose anglaise limpide et assassine'’», «excite
limagination du lecteur, brutalise sa conscience et sollicite son intelligence'® ». Mais qui
était exactement ce virulent pamphlétaire ? Apres I'interruption de ses études au Trinity
College, Swift devient le nouveau protégé de sir William Temple, chez qui il acquiert une
expérience a la fois culturelle, littéraire et polidque. C’est encore I'époque a laquelle il se
fait homme d’Eglise, situation qui ne le satisfera cependant jamais, puisqu’on lui refusera
toujours son élévation hiérarchique (I’Eglise ne lui pardonnera jamais le ton qu’l
emprunte a son égard dans ses pamphlets). Swift participe également 2 la vie polinque de
son époque, autant dans ses engagements en faveur des Irlandais (il s’insurge contre
I'oppression exercée sur ces derniers par les Anglais) que dans son ceuvre littéraire. Cest

ce dont témoignent les 17oyages. Toutefois, bien que ces derniers adoptent la forme de la

17 Henn Flucheére, « Swift Jonathan (1667-1745) », dans Encyclopeedia Universalis [en ligne],

< http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.ugtr.ca/encyclopedie/jonathan-swift/ > (page consultée le
21 novembre 2013).

'8 Tdem.



safire politjquelg, ils demeurent avant tout un vaste projet destné a « fouiller les
entrailles » de I'humanité. Les aventures de Gulliver chez les Lilliputiens, les
Brobdingnagiens, les Laputiens et les Houyhnhnms poursuivent de ce fait toutes le
meéme objectf : celui de faire voir au lecteur la vértable laideur humaine ; celui de lui
renvoyer, par le biais du miroir qu’est Pceuvre, la monstruosité de sa propre image. Ainsi
sera-t-il confronté, a la fin du récit, a2 une réflexion bien autrement angoissante :
« regarde-to1, créature, et dis-moi donc si le Yahoo que jai rencontré au pays des
Houyhnhnms est une caricature de ta personne, ou un véritable portrait I*' » Outre le fait
qu'elle participe a la déconstruction de la grandeur prétendue de '’homme, 'ceuvre de
Swift justifie la place qu’elle occupe au sein de notre corpus par celle qu’elle habite, de
facon plus générale, au sein l'histoire de I'utopie : « Swift s’est avéré, affirme Braga, étre
le pivot central pour la consolidation de la branche négative, du double d’ombre des
utopies prémodernes : les antj—utopies22 ». Pour ce faire, c’est-a-dire pour mettre en échec
loptimisme renaissant, il ne lui suffit guére que de «reforgler], dans des moules
beaucoup plus acides et sarcastiques, le pessimisme anthropologique augustinien™ ».
C’est dans cette lignée, comme en témoigne le titre qu’il donne a son ceuvre et qui

implique un rapport de continuité, que s’inscrit encore le second auteur de notre corpus.

A Tinstar de plusieurs hommes de lettres de I'époque, Pierre-Francois Guyot
Desfontaines (1685-1745) a mené une vie qu se place sous le signe du mouvement.

Apres avoir étudié chez les Jésuites, il est tour a tour secrétaire aupres de Bentivoglio,

12 Braga note a ce propos que, dans la mesure ou elles ont toutes deux pour objectf de soumettre la
société dans laquelle elles s’insérent 4 une crtique sévere, 'utopie (qu’elle soit positive ou négative) et la
satire « sont deux opérations imaginaires complémentaires » ; Conn Braga, « Utopie, eutopie, dystopie et
antd-utopie », ar?. cil.

2 Henn Fluchére, art. at.

24 Idem.

22 Corin Braga, Du paradis perdu a lantiutopie anx XVT-XVIIT siécles, op. cit., p. 360.

3 Ibid., p. 332.



nonce du Pape, détenteur de la cure de Thorgny et collaborateur au Journal des scavans.
Accusé de sodomie, puis libéré de Bicetre grace a l'intervention de Voltaire, il fonde le
Nouvelliste du Parnasse et se fait traducteur™. Bien que considéré aujourd’hui comme I'un
des pionniers de la critique littéraire d’actualité et comme le « pére du journalisme™ », ce
sont avant tout ses querelles avec Voltaire, qui se traduisent par une « série d’attaques et
de contre-attaqueszc » melant « critiques acerbes® » et «vers diffamatoires® », qui lui
assurent une place au sein de la posténté littéraire. Au reste, ses différentes publications
révelent Pampleur de ses champs d’intéret, allant de la vulgarisation historique a la satire,
en passant par le roman et la critique littéraire : Ode sur le vain wusage de la vie (1715),
Ductionnatre néologique (17206), Lettre d'un comédien frangois au sujet de [Histoire du théitre
ttalien (1728), Nouvelles Histoire de France par demandes et réponses (1730), Anecdotes galantes et

tragiques de la cour de Néron (1735), etc.

L’analogie entre les [Voyages et Le Nouvean Gulliver est frappante : se cotolent, dans
les deux récits, voyages en mer, sociétés fantastiques, figures du mundus inversus, souci de
faire vrai (qui, tout en permettant a l'auteur de passer outre la censure, donne lieu 3 un
meélange d’éléments fictifs et véridiques dans le but de faire « adhérer» le lecteur a
certains faits racontés) et soucl de répondre aux intéréts de I'époque (voyages
extraordinaires, figure du sauvage, Nouveau Monde, etc.). Toutefois, 'auteur francais
affirme dans sa préface : son Gulliver n’est pas celui du satiriste anglais ; et, de fait, son

técit n’est pas qu’une pale copie du précédent. Ce qui consacre l'originalité de 'abbé,

2 L'une de ses traductions les plus notables, notamment parce qu’elle inspirera son propre récit, est celle
des Voyages de Gulliver, publiée en 1727.

% Balcou, cité par Benoit Léger, « La traduction au XVIIIe siécle », dans Benoit Léger, Site personnel,
< http://alcor.concordia.ca/~bleger/desfontainespresent.html > (page consultée le 18 aout 2015).

26 [dem.

2 Idem.

2 Idem.



c’est le traitement qu’il fait de l'actualité sociale de I'époque, qu’éclaire son expérience
journalistique. Alors que le récit de Swift s’imbrique dans une critique du politique (sa
stigmatisation de la nature humaine s’accompagnant immanquablement de celle des
institutions politiques et de ses principaux acteurs), celui de Desfontamnes se fait
davantage ponctuel : 1 prend tour a tour pour objet des sujets qui font débat dans la
courte durée historique qu’est le XVIII® siecle francais. Autrement dit, si son ceuvre tend,
comme celle de Swift, a inscrire la figure de Phomme dans une nature invariable (il y a
bien, au ceeur du Noxvean Gulliver, une critique de 'homme intemporel dont la nature
pernicieuse est profondément inaltérable), elle participe davantage a son inscription
historique dans une période déterminée®. Mais si, au final, auteur semble plus soucieux
de s’attaquer a certaines modes qu'a quelques grands noms de la sphere politique, i
poursuit la méme entreprise que celle de son homologue anglais, soit celle de « rapeller
utilement des vérités communes, mais solides™ », en ce qui a trait 2 la nature humaine.
Comme Swift, il s’évertuera a «attaque[r] 'Homme en général, & [a] faire sentr le
ridicule & la misere de I'esprit humain®' », notamment en dessillant les yeux du lecteur

sur «des vices énormes qu’[l] [s’est] accoutum[é] a regarder tout au plus comme de

2 Dans une lettre adressée a Desfontaines, Swift justifie le caractére universel et intemporel de son ceuvre :
« Les memes vices et les memes folies regnent par tout ; du moins dans tous les pais civilisés de 'Europe :
et I'auteur qui n’ecrit que pour une ville, une province, un royaume ou meme un siecle merite si peu d’étre
traduit, qu’il ne merite pas d’étre 10 ». C’est encore cette capacité d’inscrire une ceuvre dans la longue durée
historique qui, selon I'auteur, témoigne de la valeur de cette derniére : « les partisans de ce Gulliver qui ne
laissent pas d’étre en fort grand nombre [...], soutiennent que son livre durera autant que notre langue,
parce quil ne tire pas son merite de certaines modes ou manieres de penser et de parler, mais d'une suite
d’observations sur les imperfections, les folies et les vices de I'homme » ; « Lettre de Swift a I'abbé
Desfontaines (en francais) », dans Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, Panis, Gallimard, 1976, p. 401.

30 Pierre-Frangois Guyot Desfontaines, « Epitre », dans Le Nouveau Gulliver ou Voyage de Jean Gulliver, fils du
capitaine  Gulliver, 1730, tome 1, n. p., dans Bibliothéque nationale de France, Gallica,
< http://visualiseur.bnf.fr/CadresFenetre?O=NUMM-84470&M=notice > (page consultée le 12 janvier
2015). Désormais abrégé sous le titre de Le Nowveau Gulliver.

31 Pierre-Fran¢ois Guyot Desfontaines, « Préface du traducteur, mise a la téte de I'édidon de 1728 »,
p- xxv-xxvi, dans Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, Panis, Guérin, 1762.



10

légers défauts™ ». Ainsi les deux ceuvres font-elles preuve d’originalité, tout en admettant
une ressemblance fondamentale qui justifie la place qu’elles occupent au sein de ce
corpus : la critique des fondements de l'utopie, qui passe invariablement par une critique

de ’homme et de sa capacité a faire le bien™.

Cela dit, quels sont, plus précisément, ces « fondements » que seront chargées de
remettre en question les ant-utopies du XVIII® siecle ? Nous ne nous aventurerons
point 2 multiplier les définitions™ ; a ce sujet, nous suggérerions plutdt au lecteur de se
rapporter a celles, excellentes, qu'ont formulées Raymond Trousson et Jean-Michel
Racault au sujet de l'utopie littéraire classique®”. Nous nous contenterons plutot
d’énumérer les principales regles de l'utopie (ses invariants, ses fondements, les aprioris
nécessaires a sa réalisation et a2 son bon maintien), que mineront et contesteront les anti-
utopies des Lumieres. Pour ce faire, nous aurons recours aux présuppositions (€élevées au
rang de « regles ») formulées par Chad Walsh dans son From Utopia to Nightmare, qui, bien
que n’ayant été théorisées quau XX° siecle, sous-tendent toute utopie positive depuis
Thomas More. Ces regles se déclinent au nombre de neuf, mais nous ne retiendrons,

pour les besoins de ce mémoire, que celles qui seront explicitement mises en échec par

32 Ibid., p. xxvi.

3 Impossible, de ce fait, de penser l'utopie sans penser 'homme. Raymond Trousson y fait d’ailleurs
allusion : « Catholique ou protestante, théocratique ou "scientiste”, communiste ou aristocratique, I'utopie
présente toutes les facettes d’une réflexion dont Phomme est le centre » ; cité par Jean-Michel Allemand,
op. ¢it., p.15, note 1.

M La difficulté d’établir une telle définition, affirme Trousson, réside notamment dans le fait qu'« une
ceuvre littéraire n'est pas seulement la résultante d’une combinatoire préexistante, mais aussi une
transformation de cette combinatoire. La difficulté nait donc de définir des paradigmes dont chaque cas
historique constituera, peu ou prou, une modification » ; Raymond Trousson, Voyager aux pays de nulle part.
Histoire littéraire de la pensée utopigue, Bruxelles, Editons de I'Université de Bruxelles, 1999, p- 23). Braga
souttent quant a lui que c’est le caractére « inclusionuste » du genre qui y fait obstacle. De ce fait, 'utopie se
présente comme un « genre transfrontalier, un generum mixiam » qui autoriserait en son sein plusieurs /opor
lirtéraires, comme la robinsonnade, la satire, le voyage imaginaire, etc. ; Corin Braga, De /utopie a la contre-
utopre anxe XVT-XIX siécles, Ph. D. (philosophie), Lyon, Université Jean Moulin Lyon 3, 2008, p. 418.

3 Pour une définition compléte de l'utopie hittéraire classique, se référer a Raymond Trousson, Voyages anx
pays de Nulle Part. Histoire littéraire de la pensée utopigue, Bruxelles, Editions de I'Université de Bruxelles, 1999
p- 24 et a Jean-Michel Racault, L utopie narrative en France et en Angleterre : 1675-1761, Oxford, The Voltaire
Foundaton, 1991, p. 20-21.



11

les deux ceuvres a I'étude. Premicre présupposition (et il s’agit certainement de la plus
fondamentale, de la plus décisive en ce qui a trait a I’élaboration et a la survie de 'utopie
positive) : « L’homme est fondamentalement bon™» H. G. Wells renforce lidée,
affirmant que « le principe premier de la religion utopienne est la condamnation de la
doctrine du péché originel37 ». A ce stade, impossible de faire fi du contexte historique et
culturel qui voit la naissance de I'utopie, sous 'impulsion du chancelier anglais Thomas
More. Le christanisme, en introduisant la notion de « faute originelle », a condamné
I'acces au Paradis terrestre. Par-dela la thése de la chute, ’humanisme de la Renaissance
offrira pourtant a ’homme une nouvelle « voie de la rédempton », une seconde chance
au bonheur ; il lui offrira 'utopie. Cette derniere se présente des lors comme la solution

proposée par More et ses pairs a la fermeture des portes du jardin d’Eden :

[...] les humanistes ont décidé de donner a 'homme la possibilité de construire
son propre jardin, par ses forces seules. Redéfinissant le role de 'lhomme face a
Dieu et a la nature, Thomas More et ses successeurs ont retité le jardin d’Eden 2
la jurdicton divine et I'ont ré-attribué a Phumanité. A la cité de Dieu, les
humanistes ont opposé une cité construite par ’homme?8,

Ce faisant, I'utopie entame une révolution anthropocentrique qui atteindra son apogée a
I'époque moderne. L’homme, c’est désormats cet etre qui, « placé pour seconder la
nature, préside a tous les étres” ». Animé d’une étincelle divine (humanisme et
I'optimisme des Lumicres participeront de ce fait a la (re)sacralisation de sa figure), il lit,
en sa qualité de « vassal du el » et de « rv7 de la terre », dans le livre du monde, comme le

faisait Dieu avant lui. Et cette suprématie de ’homme n’est rien de moins, suivant une

36 « Man is basically good » (je traduis) ; Chad Walsh, op. 2, p. 70.

37 « The leading principle of the Utopian religion is the repudiation of the doctrine of onginal sin », H.G.
Wells, cité par Chad Walsh, /6., p. 70.

38 Corin Braga, Du paradis perdu a 'antintopie anxe XVI-XVIIT sigcles, op. cit., p. 38-39.

3 Buffon, cité par Robert Mauzi, L7dée du bonkenr dans la littérature et la pensée frangaises an XV siécle, Panis,
Armand Colin, 1967, p. 75, note 4.

40 Idem.

A Idem.



logique qui caractérisera la pensée cartésienne, que le fruit de sa raison et de son
application a I’étude de la nature (qu’il sera appelé a controler) et qui font de lui un étre
éminemment supérieur. Cette foi inébranlable que placent les humanistes en la bonté
humaine implique (et c’est ce qui nous amene a la seconde présupposition formulée par
Walsh) la malléabilité (donc la perfectibilité) de ’homme. Pour que P'utopie soit possible,
homme doit de ce fait étre « extremement plastique » (« exceedingly plastic ») ; il doit
etre capable de pmgres afin de correspondre a 'image, idéale, de la cité qu’il est appelé a
édifier. A cet égard, les utopistes, comme les progressistes, adoptent une conception du
temps linéaire qui en appelle a la consécration de ’homme « parfait », du « suthomme »
ou, suivant Pexpression de Teilhard de Chardin, de I'« ultra-humain ». Il s’agit, dans tous
les cas, de marquer l'apothéose de I'homme, d’¢largir ses qualités «jusqu’a des
dimensions cosrniques42 ». La troisieme présupposition a trait, quant a elle, a la question
du bonheur : « Il n’est nul besoin d’une dichotomie entre le bonheur individuel et celui
de la société® ». C’est une regle a laquelle faisait déja référence, nous l'avons vu, Jean-
Michel Racault : pour que I'utopie soit réalisable, I'intéret individuel doit étre conciliable
avec celui de la société. Mieux : I'intérét individuel doit étre le parfait reflet de celui de la
société. Ce faisant, 'utopie se prononce en faveur de la sociabilité naturelle de ’homme :
ce dernier est un animal social dont «tous [ljes instincts [jouent] dans le sens de
Pharmonie universelle” ». De ce point de vue, « dans une société réellement bonne, un
bonheur complet est atteint™ » entre les individus. Quatrieme

présupposition : « L’homme est un etre rationnel et peut travailler a le devenir

12 Thomas Molnar, L'Utapie, Eternelle Hérésie, Pasis, Editions Beauchesne, 1973, p. 87.

3 « There 1s no need for a dichotomy between the happiness of the individual and that of society » (je
traduis) ; Chad Walsh, ap. a2, p. 71.

+ Robert Mauzi, gp. a2, p. 141.

¥ « In a really good society, a total happiness is achieved » (je tradus) ; Chad Walsh, ap. 2, p. 71.



13

davantage® ». Cette régle réitére la foi inébranlable que place l'utopiste, héritier de
’humanisme, en ’homme : ce dernier est en mesure, par le biais de sa raison et de I'usage
qull en fait, de créer et d’entretenir une société qui releve de la perfection. Cinquieme
présupposition : « Le monde ne se lasse pas du bonheur* ». En utopie, tout le monde est
heureux, individuellement et collectivement, éternellement. Sixiéme et derniére
présupposition qui intéressera ce mémoire : « Il existe des hommes en mesure de diriger
de facon juste, ou du moins des hommes peuvent étre choisis et entrainés dans l'optque
d’un gouvernement juste* ». Walsh précise cette idée en affirmant quen Utopie, «la
tyrannie est un danger qui peut étre éliminé grace a 'éducation, une sélection sage, une
discipline ascétique ou grice au principe des freins et contrepoids® ». Ce que toutes ces
présuppositions ont en commun : elles forgent une image purement positive de la
conditon humaine. L’homme est un étre fondamentalement bon et doué de raison,
capable de sacrifier son intérét personnel au profit de celut de la communauté, le tout
dans le but d’atteindre a un bonheur inaltérable. Cette logique présente toutefois une
faille évidente : I'utopie n’est envisageable que dans la mesure ou la bonté humaine l'est
également. Walsh insiste sur cette idée : « si 'on croit en la théorie de la “lo1 de la jungle”
et si 'on suppose que 'homme est pour toujours une béte vorace, préoccupée par sa

seule survie, il n’y a pas d’espoir pour l’utopie50 ».

Or, c’est précisément parce que les anti-utopistes du XVIII® siecle considérent

’homme comme une «béte vorace» préoccupée par son seul intérét que l'utopie

6 « Man is a rational being and can become more so » (Je traduis) ; zdem.

+7 « People don’t get tired of happiness » (je traduis) ; idem.

8 « Rulers can be found who will rule justly, or men can be picked and trained so that they will rule justly »
(je traduis) ; sbzd., p. 72.

4 « The danger of tyranny is slight, and can be reduced towards the vanishing point by educanon, wise
selection, ascetic disciplines, or a few elementary checks and balances*? » (je traduis) ; zdem.

30 « If one believes in the simplest theory of the ‘law of the jungle’ and assumes man i1s for ever a ravening
beast, concerned only with his own brute survival, there 1s no hope of utopia » (je traduis) ; /4., p. 70.



14

échoue. Des que la bonté naturelle de 'homme est contestée, ’édification d’une société
plus parfaite demeure un projet inenvisageable. C’est du moins ce que s’emploient a
montrer Swift et Desfontaines ; s cherchent a faire entendre qu’asseoir ’homme sur le
trone laissé vacant par Dieu n’est pas sans conséquence. Le transfert qu’opere 'utopie
positive renvoie de ce fait a une faute qu’ont fortement condamnée les Anciens, celle de
Ihybres, de la démesure. Ce renversement ne pouvait des lors que provoquer une
conséquence semblable a celle qui fit suite au péché originel : en privilégiant 'amour de
sot au détriment de 'amour de Dieu, 'homme se condamna a la fragile position de
créature mortelle vouée a un malheur quasi éternel. C’est ce que condamneront les anti-
utopies ; elles seront appelées a traduire en mots et en images les conséquences dun
trop-plein de confiance en I'espéce humaine. L’homme a voulu la démesure, ’homme
devra assumer les conséquences de la démesure, au méme titre que le firent avant lui les
héros des tragédies grecques. En d’autres mots, qui joue a Prométhée — qui cherche a
tromper la volonté du Créateur en réintroduisant ’homme au sein d’un lieu idéal aux
allures de Paradis terrestre — s’expose a la colere divine. Si les utopistes, refusant de
reconnaitre I'interdiction divine, éleverent la Cité de 'homme au rang de Cité utopique,
les anti-utopistes, refusant a leur tour cette grandeur impie qu’accordérent leurs
prédécesseurs a une créature déchue et indigne de ce statut, participeront a la
déconstruction de cette meme Cité. Comme saint Augustin, ils considéreront la Cité de
’homme comme « une concurrence blasphématoire a la Cité de Dieu’ » et, en que telle,
cette Cité impie créée par ’homme et pour ’homme sera constamment appelée a faillir
dans sa quéte de perfection. L’ant-utopie, des lors qu’elle offre, sous la plume des

héritiers du pessimisme anthropologique, le tableau d’'un monde dépourvu de valeurs

3t Corin Braga, Du paradis perdu a l'anti-utopie auxe XV'I-XVIIT siéeles, op. cit., p. 156.



15

morales, des lors qu’elle se fait 'expression de I'inhumain, se présente comme le parfait
revers de 'utopie positive. Adoptant une conception du temps cyclique (peu importe le
degré de perfection qu’une société semble avoir atteint, tot ou tard, et a I'image de
’Empire romain, cette méme société connaitra le chaos), elle retire cette foi inébranlable

qu’ont placée les humanistes (et apres eux les optimistes des Lumiéres) en ’homme.

Toute époque, quelque optimiste qu’elle soit, connait donc son lot de penseurs
négatifs qui s’évertuent a détromper leurs contemporains sur la nature humaine. La
Renaissance, sous I'impulsion de Thomas More, a effectivement vu l'avenement de
I'utopie positive : I'avénement, autrement dit, de I'une des manifestations les plus
probantes de cette foi inébranlable que place 'homme en 'homme. Toutefois, elle a
également vu la prolifération d’écrits comme ceux de Machiavel et de Guichardin, qu
dépeignent 'homme comme naturellement ambitieux, arrogant, cupide et lache. Le
XVIII® siecle ne dérogera pas de cette régle. Si des auteurs comme Kant concourent a
I’élévation de la Cité de 'homme au rang de Cité utopique, d’autres, comme Swift et
Desfontaines, travaillent a la déconstruction de cette chimeére. Pour ce faire, ils n’auront
guére qu'a soumettre la pierre angulaire de 'utopie — 'optimisme anthropologique, qui
rend a son tour possibles la formation d’un lien social fort et inébranlable, accessibilité a
un bonheur a long terme et I'usage d’une raison dominante — a une critique sévere. Fait
intéressant : les arguments qu’ils avanceront pour réaliser une telle entreprise seront
ceux, a quelques différences pres, que présenterent moins d’un siecle plus tot Thomas
Hobbes et les moralistes classiques. C’est pourquoi le premier chapitre de ce mémoire
sera destiné a mettre en contexte le pessimisme anthropologique qui sous-tend les deux

ceuvres a I’étude. En accordant la parole a des auteurs comme Hobbes, Pascal, Pierre



16

Nicole, La Rochefoucauld et Jacques Esprit, il permettra d’expliciter la position de Swift
et de Desfontaines sur des questions telles que la nature humaine, le lien social et le
bonheur. Le deuxieme chapitre sera, quant a lui, consacré aux oyages de Gulliver, alors
que le troisieme gravitera autour du Nowvean Gulliver. A la lumiére de cette étude, il sera
désormais impossible de le nier: pour discréditer 'utopie, 1l suffit de discréditer

I’homme.



CHAPITRE 1

Mise en contexte du pessimisme anthropologique

L’optimisme qui accompagne 'avenement de la science moderne au XVII* siecle
offre un cadre propice a la multiplication des utopies positives, comme en témoignent le
Christianopolis (1619) de Johann Valentin Andreae, I.a Nouvelle Atlantide (1627) de Francis
Bacon, ou encore Les Aventures de Télémagne (1699) de Fénelon. Toutefois, nous I'avons
vu, le Grand Siecle voit encore 'avénement d’un genre (bien qu’il serait plus approprié
de parler de « variété générique » a cette époque), essentiellement négatif, qui sera appelé
a se développer de fagcon considérable dans les siecles a venir. En effet, loin d’approuver
de fagon unanime les grandes régles inhérentes a utopie, certains auteurs des XVII® et
XVIII® siecles, soﬁs I'influence de 'augustinisme, se tourneront vers 'anti-utopie pour
critiquer une vision du monde trop idéaliste ou pour en montrer les périls”’. Comme
lobserve Jean Dagen a l'occasion du Congres international des études francaises de
1951, le XVII® siécle est le siécle de saint Augustin™. Il semble alors que « tout ce qui

compte dans l'ordre de lesprit et dans lordre du ceeur » releve de la pensée de ce

52 Bien que certains textes, comme le Mundus alter et idem de Joseph Hall (1605), attestent de I'existence de
récits a caractere anti-utopique des le début du XVIIe siecle (voire la fin du XVI¢ siecle), le Dictionnaire
Européen des Lumiéres de Michel Delon situe la véntable naissance de I'anti-utopie au XVIII¢ siecle. Dés lors,
il serait juste d’affirmer que les Lumiéres participent a la codification d’un genre dont les siécles précédents
portatent déja les germes.

3 Pour de plus amples renseignements, consulter Jean Dagen, « Le XVIIe siécle, siecle de saint Augustin »,
dans Cabers de I’ Assoctation internationale des études frangaises, 1953, no 3-5, p. 31-38.

> Philippe Sellier, Port-Rayal et la littérature : Le siccle de saint Augustin, La Rochefoucanld, Mme de Lafayette, Sacy,
Racine, Paris, Honoré Champion, 2000, p. 139.



18

dernier. Bérulle, La Ceppede, Pascal, Racine, Nicole, Bossuet et Fénelon ne sont que
quelques-uns des plus grands noms de la littérature francaise ayant puisé chez lui
certaines de leurs idées-clés. De plus, loin de se cantonner a certains auteurs phares ou au
seul domaine de Port-Royal, 'augustinisme est présent dans plusieurs salons mondains,
tel que celui de la marquise de Sablé, amie intime de Pascal et de La Rochefoucauld.
Ainsy, la popularité qu’acquiert 'anti-utopie au tournant du XVIII® siecle semble tout a
fait naturelle : elle est révélatrice du Zesgesst, c’est-a-dire de 'ambiance intellectuelle et
spirituelle de I'époque. De fagon plus précise, 'opposition entre Putopie et I'anti-utopie
s'inscrit dans un débat qui divise alors 'Europe occidentale depuis pres d’un siecle. Ce
débat oppose les tenants du pélagianisme, qui expriment une pleine confiance en
'homme et en son libre arbitre, et ceux de I'augustinisme, qui insistent de leur coté sur la
corruption de ’homme et son incapacité a se relever seul de la Chute résultant du péché

originel. Krishan Kumar résume la situation en ces termes :

[-..] Thistoire si entremélée de I'utopie et de 'anti-utopie pourrait se lire en partie
en regard de 'opposition entre augustinisme et pélagianisme, qui marque depuls
longtemps la pensée occidentale. L'utopiste [...] est un partisan du pélagianisme.
1l nie Pexistence du péché orginel et croit que 'homme peut se perfectionner en
créant un environnement propice a ce perfectionnement. L’anti-utopiste [...] est
un partisan de laugustinisme. Il constate la faiblesse d’une créature humaine
succombant sans cesse aux différents péchés que sont lorgueil, Tl'avance
I'ambition, que les circonstances en favorisent ou non l'essor®.

Ainsi 'anti-utopie releve-t-elle d’'un pessimisme anthropologique hérité de la pensée de
saint Augustin. Bien que ce dernier ne soit pas le premier a avoir formulé une réflexion
négative sur la nature humaine, il fait partie de ceux qui se sont montré les plus virulents

a son égard. Le lien entre I'utopie et I'analyse morale est d’autant plus légiime que les

5 «[...] part of the interwoven story of utopia and anti-utopia can indeed be interestingly told as the
longstanding clash between Augustinian and Pelagian traditions within western thought. The utopian [.. ]
1s a Pelagian. He denies orginal sin, and believes that men can perfect themselves by creating the right
environment. The anti-utopian [...] 1s Augustinian. He sees weak human creatures constantly succumbing
to the sins of pride, avarice and ambition, however favourable the circumstances. » (je traduis) ; Krishan
Kumar, Utopia and Anti-Utopia in Modern Times, Oxford, Basil Blackwell, 1987, p. 100.



19

deux cherchent 2 mettre ’homme a nu pour en étudier les principaux ressorts. Raymond
Trousson constate dailleurs que «catholique ou protestante, théocratique ou
“scientiste”, communiste ou aristocratique, I'utopie présente toutes les facettes d’'une
réflexion dont I’homme est le centre”». D’autre part, les deux posent les memes
questions, a savoir celles du bonheur (est-il possible ? Si oui, par quelles voies y accede-t-
on ?) et du lien social (sur quoi repose-t-il ? Est-il viable ?), rappelant au passage qu’a
I'époque moderne, philosophie politique et philosophie morale sont intimement liées.
Les anti-utopistes et les partisans du pessimisme anthropologique proposeront donc le
meéme genre de réponses a ces différentes questions et le constat auquel ils en viendront
trouvera un écho dans la formule de Raymond Trousson voulant que, « pour réaliser
Putopie, il faudrait se passer des hommes® ». Précisant cette pensée, Walsh affirme que
«la question n’est plus de savoir si une société raisonnable et abondante est
techniquement réalisable, mais si les hommes sont capables de faire preuve de la
rationalité et de la bonté nécessaires a sa création et a son maintien®® ». Nous I'avons vu,
C’est parce que les anti-utopistes, dans le sillage d’auteurs tels que Hobbes et les
moralistes, considerent '’homme comme une « béte vorace » préoccupée par son seul
intéret que l'utopie échoue. Deés que la bonté naturelle de 'homme est contestée,

Ieédification d’une société plus parfaite demeure illusoire.

36 Raymond Trousson, cité par Roger-Michel Allemand, op. 72, p. 15.

57 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », op. @£, p. 16.

38 « The question is no longer whether a rational and abundant society is technically feasible, but whether
men are capable of the rationality and goodness to create and sustain it » (je traduis) ; Chad Walsh, gp. oz,
p. 16.



20

I. Saint Augustin et la nature humaine

La pensée morale de tous ces auteurs repose sur un méme socle, soit la vision du
monde développée par I'évéque d’Hippone dans son immense ceuvre théologique et
philosophique. Rappelons que celui que ’on considére aujourd’hui comme I'un des Péres
de I’Eglise occidentale envisage I'état présent de l'homme (qui se caractérise
essentiellement par la concupiscence et 'ignorance) comme le résultat direct de la Chute
causée par le péché originel. 1l est le résultat du choix d’Adam qui, privilégiant Pamour
de soi au détriment de 'amour de Dieu, destina ’humanité au malheur. Depuis ce jour,
et sutvant 'image d’Antoine Arnaud, celle-c1 est comparable 2 «un seul homme qui se
serait jeté volontairement dans un précipice sur des pointes de pierre, s’y serait brisé tout
le corps et aurait glissé dans un lac de boue dont il ne peut plus se retirer lui-méme* ».
Sans la grace de Dieu, ’homme est condamné a demeurer dans cet état vil et dégénéré.
Le probleme (et c’est ce qui fera essentiellement I'objet de la criique) est que la grace de
Dieu n’est accordée qu’a un petit nombre d’élus. Rien ne peut infléchir sa décision ;
aucune action, aussi noble soit-elle, ne peut 'amener a accorder sa grace a un homme. Si
ce dernier ne figure pas au nombre des élus, 1l est abandonné au régne du mal, auquel il
sera a jamais incapable de se soustraire. Désormais guidé par son seul amour-propre, il
connaitra un nombre infini de maux, parmi lesquels figurent « les dissensions, les proces,
les guerres, [...] les flatteries, la fraude, le vol, [...] Torgueil, 'ambiton, I'envie, les
homicides, [...] la sauvagerie, la perversité, la luxure, leffronterie [et] Iimpudence® ».

Michel de Bay, dit Baius, radicalisera cette vision des choses en laissant entendre qu'

¥ Antoine Arnaud, cité par Philippe Sellier, op. ¢z, p. 151,
6 Saint Augustin, cité par Philippe Sellier, /bzd., p. 150.



une faute mettant en échec une volonté divine n’a pu avoir qu'un effet total et
décisif, quelle a dii provoquer une corruption compléte et changer du tout au tout
I’état de I'ame comme 1’état du monde. Dans cette ame et dans ce monde ne
subsistait plus un atome, plus une volonté ou une velléité de bien6!.

Cette idée selon laquelle rien de bon ne subsiste en 'homme et en le monde qu’il habite
sera reprise et développée au cours du XVII® siecle par le mouvement janséniste, que
Sellier caractérise comme «un type de christianisme, qui insiste sur la misere de
’homme, qui se méfie du corps, de la sexualité et de 'action politique [et] qui souligne la
faiblesse de la liberté et le poids des habitudes® ». Influencés soit par 'augustinisme, soit
par le jansénisme, soit par une vision pessimiste plus modérée, les auteurs dont il sera
question dans les pages suivantes se prononcent du moins en faveur des meémes idées :
une nature humaine corrompue, un lien social faible et hypocrite, I'impossibilité

d’accéder a un bonheur a long terme et 'incapacité de la raison a guider ’homme.

II. Hobbes, les moralistes et la nature humaine

Bien que se limitant surtout au domaine de la philosophie poliique, I'ceuvre de
Thomas Hobbes présente plusieurs similarités avec celle de saint Augustin, notamment
en ce qui a trait a la réflexion anthropologique. Si le philosophe anglais s’'intéresse a
'homme, c’est parce que, selon lui, « les principaux corps politiques, les Etats, sont des
compositions d’unités individuelles. On doit [...] envisager les sociétés politiques comme
des composés attificiels, des "automates" entierement constitués d’animaux humains® ».
Ainsi I'étude de la polinque doit-elle débuter par une étude de I'étre humain a Iétat de

nature, état hypothétique destiné a mettre en lumiere les principaux ressorts des actions

¢ Rapporté par Gonzague Truc, Pascal, son temps et ke nétre, Panis, éditions Albin Michel, 1949, p. 64.
62 Philippe Sellier, ap. cit, p. 75.
6 Dave Anctil, Léviathan, Québec, Les éditions CEC, 2009, p. 33.



64 , .
™. Dans son Léuathan,

humaines et a faire comprendre I'importance de 'autorité politique
Hobbes énumere les trois axiomes qui définissent cet état. En premier lieu, I'égalité
naturelle : par nature, les etres humains sont égaux en puissance, parce que tous possedent
les mémes facultés et que tous ont ainsi une chance équivalente d’enlever la vie a autrui.
En second lieu, le principe de conservation : il n’existe par nature aucune définition du bien
ou du juste, sinon que les hommes recherchent de facon universelle a assurer la sécurité
de leur personne et de leurs biens. En troisieme et dernier liew, le drozt nature/ : par nature,
chacun a un pouvoir égal et un droit sur chaque chose pour assurer sa conservation”. Ce
droit renvoie a la liberté que posséde chaque individu d’user comme il souhaite de son
pouvoir sur autrui, le tout dans le but de satisfaire ses besoins et de préserver sa propre
nature. Hobbes fait du principe de conservation le moteur de toutes les actions humaines
et c’est pourquoi son anthropologie, profondément égoiste car fondée sur 'amour de
sol, doit étre considérée comme pessimiste. Dans cet état des choses, « tous les hommes
ont un droit sur toutes choses, et méme les uns sur le corps des autres® ». Cette situation
donne inévitablement lieu a un état de guerre civile permanent, a une guerre de tous
contre tous, qui perdure aussi longtemps que « I'appétit personnel [demeure| la mesure
du bien et du mal”’ » Ainsi Hobbes refuse-t-il la représentation traditionnelle — et
aristotélicienne — voulant que ’homme soit, par nature, un étre sociable. Contrairement a
beaucoup de philosophes politiques depuis Aristote, il fera de ’homme naturel un animal
insociable, mu par «le désir permanent et frénétique d’acquérir pouvoir aprés pouvoir,

désir qui ne cesse qu'a la mort™ ». S’appropriant la célebre maxime romaine, il fera de

6 Ibid., p. 46.

 Tbrd., p. 35.

6 Thomas Hobbes, Léviathan, Paris, Editions Sirey, 1971, p. 129.
7 Ibid., p. 125.

68 Dave Anctil, op. cit., p. 36.



23

’homme un loup pour Phomme®. Toutefois, une nuance qu'invite a prendre en compte

Thomas Molnar se doit d’étre soulevée. Ce dernier affirme que

I'utopiste peut étre pessimiste au sujet de la nature humaine individuelle, mais
optumiste quant a 'aptitude de la nature sociale de 'homme, qui se révele a travers
la société, de surmonter le mauvais vouloir individuel. La résistance individuelle ne
sera pas dominée sans la force, mais I'utopiste professe que si le but est le bien et
la perfection, 'emploi de la force est justifié. 1l est méme justifié d’établir un
gouvernement composé spécialement des élus en qui est déposée la doctrine de la
société parfaite. Ces élus ont le supréme droit d’obliger chaque individu a se
dépouiller de son égoisme et a revétir le vétement d’un candidat a la perfection’.

St ces propos ne font pas explicitement référence a Hobbes, du moins est-il
impossible de faire fi du rapprochement potentiel, invitant a nuancer nos propos sur
le philosophe anglais. Il semble en effet, a la lumiere de ce qu'avance Molnat, que
Hobbes ne peut étre classé de fagon irrémédiable au rang des pessimistes anti-
utopistes. Si sa conception de la nature humaine prise dans forme individuelle est de
ce fait pessimiste, celle prise dans sa forme collective est quant a elle optimiste, ne
niant donc pas la possibilité d’une société plus « parfaite », comme le laissent

entendre les 1dées qu’il développe quant au contrat social.

La conception anthropologique de Hobbes est donc pessimiste, certes, mais elle
demeure d’un pessimisme modéré lorsqu'on la compare a celle de Pascal ou des
moralistes classiques. Si, chez le premier, l'amour que ’homme se porte oscille entre

I'amour de soi et l’amour—propre”, Pambiguité disparait chez les seconds, dont la vision

® Attrbuée 4 Plaute, cette maxime sera reprise par Hobbes dans son Cizoyen.

70 Thomas Molnar, gp. ¢t p. 15-16.

"1 Christian Lazzen fait la distinction entre « amour de soi» et « amour-propre » : « Uamour de sof (ou
“intérét notre”) témoigne fondamentalement du désir de 'agent centré sur lui-méme et sur les avantages
qu’il cherche a obtenir pour soi, mais sans que cela se traduise par une attention exc/usive accordée a ceux-
ci. [...] Cela signifie que 'amour de soi conduit certainement a ne pas sacrifier ses propres intéréts a ceux
d’autrui — car ils possédent un caractere indépassable —, mais que cela ne conduit pas non plus a une
ignorance ou a un désintérét pour ceux d’autrui, pas plus qu’ils ne conduisent a une nvalité permanente.
[-..] L'amour-propre (ou “intérét propre”), a I'inverse, témoigne d’une attention exclusivement consacrée a
ses propres intéréts considérés comme incommensurables au regard de ceux des autres, lesquels sont
systématiquement négligés ou miés [...] de telle sorte que la coopération, lorsqu’elle existe, se trouve en
permanence menacée de défection lorsque celle-ci ne possede pas un colt dissuasif. » ; Christian Lazzen,



de ’homme semble émanée directement de celle de saint Augustin. Pascal, par exemple,
ne fait guere que s’approprer la conception anthropologique développée par le Pere de
I’Eghse, conception voulant que «la pente vers sol est le commencement de tout
désordre™ ». Ainsi ’homme, abandonné par son Créateur apres avoir opté pour 'amour
de soi au détriment de "amour de Dieu, se tourne inévitablement vers le mal et sombre
dans la déchéance, justifiant la raison pour laquelle 'homme pascalien « n’est qu'un sujet
plein d’erreur, naturelle et ineffagable sans la grice” ». Parmi les puissances trompeuses
(celles qui abusent 'homme et I'éloignent de la vérité) figurent les sens et la mémoire,
I'imagination, la coutume, 'amour-propre, 'orgueil et 'esprit de vanité, les contrariétés,
la science humaine et la philosophie, le divertissement et la vie en société. L’amour-
propre, par exemple, fait que « Thomme n’est [...] que déguisement, que mensonge et
hypocrisie, et en soi-méme et a I’égard des autres’* ». Incapable de soutenir la vue de sa
personne (vue qui lui renvoie une image odieuse, monstrueuse, de lui-méme), ’homme
adopte le masque et le déguisement pour camoufler son oz réel. Des lors, « rien n’est si
mnsupportable a 'homme que d’étre dans un plein repos, sans passions, sans affaire, sans
divertissement, sans application. Il sent alors son néant, son abandon, son insuffisance,
sa dépendance, son impuissance, son vide” ». $’l multiplie les divertissements, c’est
patce que ces derniers lui sont nécessaires pour oublier sa misere et sa corruption et pour
se mieux tolérer : « sans divertissement il n’y a point de joie, avec le divertissement il n’y
a point de tristesse’ ». Comme Augustin, Pascal abordera le theme de ’homme voguant

entre deux infinis inatteignables, faisant de sa vie terrestre une entreprise vaine. Dans ses

« La querelle de l'intérét et de la sympathie. Petite anthologie philosophique des XVIIe et XVIII¢ siecles »,
Revue du Mauss, 2008, n° 31, p. 35.

72 Pascal, cité par Gonzague Truc, op. at., p. 201.

73 Blaise Pascal, (Exvres complétes, Panis, Gallimard, 1954, p. 1113.

7 Thid., p. 1125.

5 Ibid., p. 1138.

7 Tbid., p. 1143,



25

Pensées, il s’interroge : « quest-ce quun homme dans linfini ?”'» Cette question
rhétorique permet a Pascal de faire entendre la misére de ’homme. En insistant sur sa
petitesse par rapport a 'Univers et a Dieu, il insiste sur son insignifiance. Placé entre
deux extrémites, le tout et le néant, il n’apercoit aucun des deux, faisant de cette volonté

de tout connaitre qui le caractérise une volonté absurde. De ce fait,

bormés en tout genre, cet état qui tient le milieu entre deux extrémes se trouve en
toutes nos puissances. Nos sens n’apercotvent rien d’extrémes ; trop de bruit nous
assourdit, trop de lumiére nous éblouit, trop de distance et trop de proximité
empéche la vue, trop de longueur et trop de brieveté de discours 'obscurcit, trop
de vérité nous étonne [...] Enfin les choses extrémes sont pour nous comme si
elles n’étaient point, et nous ne sommes point a leur égard : elles nous échappent,
ou nous a elles. Voila notre état véntable ; c’est ce qui nous rend incapables de
savoir certainement et d’ignorer absolument?®.

Le philosophe frangais ne pourrait insister davantage sur le caractere vain et illusoire de

. . . : 79
’homme. Sans Dieu, ce dernier n’est que « néant et pourriture’” ».

Un méme pessimisme caractérise par ailleurs la pensée de Pierre Nicole et de La
Rochefoucauld, chez lesquels triomphe le concept d’amour-propre. Dans ses Essais de
morale, Nicole atfirme qu’il n’existe aucune image plus appropriée pour représenter I’état
morai de ’homme corrompu par le péché que celle employée par PEcriture pour décrire
Jérusalem : « depuis la teste jusques aux pieds, il n’y avait point en elle de partie saine.
[...] Qu'on s’imagine donc une playe universelle ou plutot un amas de playes, de pestes,
de charbons, dont le corps d'un homme soit tout couvert d'une maniere affreuse &
épouvantable [...]* » Pour corriger ’homme et aider a se redresser, une seule solution
envisageable : la connaissance de soi. Toutefois, si cette derniére constitue le plus grand

bien de 'humanité, elle représente également son plus grand mal, car bien que les

7 Ibid., p. 1106.

8 Thid., p. 1108-1109.

79 Gonzague Truc, op. ¢it., p. 65.

80 Pierre Nicole, Essais de morale, contenus en divers traités sur plusieurs devoirs importans, Panis, Desprez, 1681,
tome 3, p. 78. Désormais abrégé sous le titre de Essais de morale.



hommes soient prompts a admettre I'importance que revet ce devoir, ils sont loin d’étre
préts a le mettre en pratique. En effet, et faisant ic1 écho aux propos de Pascal, « rien ne
leur est plus odieux que cette lumiere, qui les découvre a leurs propres yeux, & qui les
oblige de se voir tels qu’ils sont. Ainsi ils font toutes choses pout se la cacher, & ils
établissent leur repos a vivre dans ignorance, & dans Poubly de leur état® ». Pour éviter
de se voir, ’homme se fait maitre dans P'art de couvrir ses défauts d’un voile et de les
effacer de 'image qu’il se forme de lui-méme et qu’il cherche a imposer aux autres. C’est
également dans cette optique qu’il s’attribue, a la faveur de son imagination, quantité de
qualités dont il est dépourvu. L’objectif : présenter a soi-méme et au reste du monde une
image immaculée. C’est ce que Nicole désigne comme le « vain fantome™ » de ’homme,

qui releve d’un aveuglement volontaire quant a sa personne. Sutvant cette perspective,

un capitaine en se regardant soy-meéme voit un phantéme a cheval qui commande
a des soldats. Un Prnce voit un homme rchement vétu quon regarde avec
respect, & qui se fait obeir par tout. [...] Une femme vaine se represente une idole
qui charme par sa beauté ceux qui la voyent. [...] Et ainsi chacun n’a pour but
dans toutes les actions dont 'amour propre est le principe, que d’attacher toujours
a I'idée qu’il 2 de lui-méme de nouveaux ornemens & de nouveaux titress?.

Mais si chacun est prét a s’accorder toute la grandeur du monde, il est également prét a
en dépouiller les autres. Ce qu’il est incapable de condamner en lui-meéme, il est prompt a
le relever chez autrui. C’est ainsi que les personnes les plus vaines se moqueront de la
vanité des autres, que les plus injustes reprocheront a leurs voisins leur injustice et que
les plus aigres feront des lecons de douceur™. Ce qu’il faut retenir avec Nicole, c’est que
’homme corrompu s’aime « sans borne, & sans mesure® ». Il n’aime que sol et rapporte

tout 2 sol. Il se fait le centre de tout et voudrait dominer sur tout. Il voudrait que chacun

8 Ibid., p. 7-8.
8 Ipid,, p. 11.

8 Ibid, p. 12-13.
8 Ibid., p. 42.

5 Ibid., p. 133.



27

n’ait comme seule occupation que de le louer, de le flatter et de 'admirer. Comme
Hobbes, il fera de cette disposition tyrannique la source de la violence, de I'injustice, de

la cruauté, de Pambition et de I'insolence de Phomme.

Bien que son ccuvre demeure plus mondaine (car pratiquement exempte de
considérations religieuses), La Rochefoucauld décrira ’homme dans les mémes termes

que l'ont fait ses prédécesseurs et contemporains :

L’amour-propre est 'amour de soi-méme, et de toutes choses pour soi ; il rend les
hommes idolatres d’eux-mémes, et les rendrait les tyrans des autres st la fortune
leur en donnait les moyens [...] Rien n’est st impétueux que ses désirs, rien de si
caché que ses desseins, rien de si habile que ses conduites [...] On ne peut sonder
la profondeur, ni percer les ténébres de ses abimes [...] De cette nuit qui le couvre
naissent les ridicules persuasions quil a de lui-méme ; de la viennent ses erreurs,
ses ignorances, ses grossiéretés et ses niaiseries sur son sujet [...]%.

Toutefois, 'une des conséquences inévitables de cette multiplication de masques et de
déguisements est I'occultation du mo: véritable. Ainsi sommes-nous « quelquefois aussi
différent de soi-méme que des autres® ». Au cours de ce processus de travestissement
qui tend a obscurcir le oz, ’homme finit inévitablement par s’oublier. Or, pour les

moralistes, rien n’est plus condamnable. De ce fait,

il est scandaleux de ne pas s’en tenir 4 son caractere propre, de ne pas coincider
parfaitement avec lui. Ne point nous connaitre, c’est ne point nous mesurer, ne
point discerner la barriére qui nous ferme, ne point savoir nous renfermer dans le
caractére qui est le nétre. Plus profondément, c’est démentir son principe [...]%.

De plus, le fait que les desseins de 'homme soient cachés, le fait que les véritables
intentions derriére chaque propos et chaque geste demeurent recouvertes d’un voile
relativement opaque, amene a s’interroger : les vertus humaines existent-elles réellement

ou ne sont-elles que le fruit de Pamour-propre déguisé ? L’homme est-il réellement

8 Francois de La Rochefoucauld, Maximes et Réflexions diverses, Jean Lafond, éd., Pars, Gallimard, 1976,
maxime 1 des maximes supprimées apreés la premiere édition, p. 129-130.

87 JIbid., maxime 135, p. 65.

8 Louts Van Delft, Littérature et anthropologee, Paris, Presses Universitaires de France, 1993, p. 42.



capable de compassion et de soldarité, ou n’agit-il que selon son intérét personnel ?
Pour La Rochefoucauld, point de doute : « ce que nous prenons pour des vertus n’est
souvent qu'un assemblage de diverses actions et de divers intéréts, que la fortune ou
notre industrie savent arranger ; et ce n’est pas toujours par valeur et par chasteté que les
hommes sont vaillants, et que les femmes sont chastes® ». Ainsi « les vertus se perdent
dans lintéret, comme les fleuves se perdent dans la mer” » et la bénté, pas plus que la
fidelité, Phumilité, et la pitié, ne s’expliquent autrement que par la notion d’intérét
déguisé.

Jacques Esprit se fera tout aussi virulent que La Rochefoucauld dans son
processus de négation des vertus. Dans son traité sur La fausseté des vertus humaines, i
constate que, « depuis que 'amout-propre s’est rendu le maitre & le tyran de ’'homme, il
ne souffre en luy aucune vertu ni aucune action vertueuse qui ne luy soit utile” ». Aprés
avolr traité¢, comme ses prédécesseurs et contemporains, des themes du 707 obscur et de
Pamout-propre, il s’applique a mettre en doute chaque vertu que I'on tend a attribuer a
'homme. Ainsi s’emploie-t-i a démentir Pidée que se font de 'amitié des Montaigne, en
prétendant, a la suite d’Aristote, que « toutes les amitiés [...] sont comme autant de
ruisseaux qui viennent de la source de 'amour propre” ». Il s’accorde également avec la
pensée d’Epicm:e, qui affirma pour sa part qu’ « il faut semer dans les hommes |[...]
comme 'on seme dans les champs qu’on ne cultive que pour moissonner” ». Autrement
dit, P"amour-propre s’assure que ’homme n’aime que lui-méme et que tous les liens qu’il

cultive avec autrui résultent de la stratégie du donnant-donnant. Si la valeur d’'un geste

 La Rochefoucauld, gp w., maxime 1, p. 43.

N Ibid., maxime 171, p. 71.

1 Jacques Esprit, « Préface », dans La fausseté des vertus humaines, Panis, Guillaume Desprez, tome 1, 1678.
92 Jacques Esprit, La fausseté des vertus humaines, ibid., p. 131.

93 Idem.



29

n’est pas soulignée (sl n’a pas pour conséquence d’attribuer un certain prestige a celui
qui agit), il ne vaut pas la peine d’étre posé. Dans un méme ordre d’idées, Esprit critique

la notion de civilité. Il affirme en effet que

les personnes civiles, honnétes & soigneuses, qu’on trouve si obligeantes, qu'on
aime, qu'on loue, & dont tout le monde est si satisfait, ne songent qua elles-
mémes dans tout ce qu'il semble qu’elles font pour obliger les autres, & qu’ainsi la
cvilité qui n’a point d’autres principes que ceux qui font agir les hommes du
monde, est une vertu trompeuse®.

L’étiquette « vertu trompeuse » est également attribuable au désintéressement. Pour le
moraliste francais, trois raisons motivent ’homme a porter le masque du désintéressé :
Ienvie d’enjoliver I'image qu’il présente a soi et au monde, le désir de satisfaire ses
propres intéréts et la connaissance qu’il a de I'antipathie qu’on témoigne aux personnes
intéressées. Par conséquent, le désintéressement n’est rien de plus que « I'intérét qui a
changé de nom afin de n’étre pas connu, & qui ne paroit pas sous sa figure naturelle, de
peur d’exciter I'aversion des hommes” ». S’ajoutent 4 ces vertus mises 2 mal I'amour de
la vérité, la sincérité, I'indulgence, la pitié, la bonté, la générosité, 'humilité, la justice, la
probite, 'honnéteté et la reconnaissance. Bref, le trait¢ d’Esprit reflete la conception
anthropologique développée par I'augustinisme : il ne reste, ni en 'homme ni en le

monde qu’ll fagonne a son image, rien de bon.

Tous ces auteurs s’entendent, en somme, sur la nature profondément corrompue
de ’'homme. Ce dernier, contrairement a ce que supposent les utopies positives, n’est ni
fondamentalement bon, ni malléable a souhait (donc capable de progres). Tous
possedent une conception généralement naturaliste de I'étre humain ; tous pergoivent

homme, malgré I'esprit religieux et politique du temps, comme « un animal qui, comme

% Tbid, p. 217.
% Tbid,, p. 456-457.



30

les autres, obéit aux lois fondamentales de la nature™ ». C’est dans cette optique que ces
auteurs reprendront a leur compte le parallele homme-béte, enraciné dans la réflexion
morale depuis 'Antiquité”’. Suivant la conception anthropologique classique, la place de
I’homme se trouverait entre la béte et le surhomme : conformément a sa condition
mortelle, 1 est 'égal de la béte, mais en raison de l'activité raisonnée dont il sait faire
preuve, il se rapproche des dieux. Pour faire descendre ’homme de son piédestal, pour
faire entendre I'absurdité de la grandeur qu’il s’attribue, les moralistes chercheront a
creuser un fossé infranchissable entre ’homme et le divin. Pour ce faire, ils s’évertueront
a reléguer ’homme au rang de la béte, voire a un rang inférieur. Dans ses Essais de morale,
Nicole affirme d’ailleurs que les hommes eux-mémes sont prompts a entretenir ce
paralléle, puisqu’inscrire leur faiblesse dans la nature tend 2 la justifier et a 'excuser. Qui
plus est, faire de tous les hommes des betes permet de niveler les rangs sociaux : rois,
princes, savants, philosophes, bourgeois et paysans sont zpso facto relégués au meéme
échelon. Et puisqu’ll semble se complaire dans ce role qui le rapproche de I'animal,
’homme cherche a s’y fixer, de telle sorte que, « moins [il] agit en homme, plus il est
content. Les actions, ou la raison a beaucoup de part, [...] incommodent, & sa pente est
de se réduire [...] 4 la condition des bétes™ ». L.a Rochefoucauld fait quant 2 lui usage de

la comparaison et de la métaphore filée pour rapprocher ’homme de 'animal :

Combien y a-t-il d’homme qui vivent du sang et de la vie des innocents, les uns
comme des tigres, toujours farouches et toujours cruels, d’autres comme des lions,
en gardant quelque apparence de générosité, d’autres comme des ours, grossiers et
avides, [...] d’autres comme des renards, qui vivent d’industrie, et dont le métier
est de tromper! [...] Combien de perroquets, qui parlent sans cesse, et qui

% Dave Anctl, op. cit., p. 5.

97 [’idée suivant laquelle ’homme est un loup pour 'homme se retrouvait déji chez Plaute, alors qu’Esope,
dans ses fables, fut 'un des premiers a avoir recours a la figure de 'arumal pour peindre les travers de la
nature humaine,

8 Pierre Nicole, Essais de morale, Panis, Desprez, 1755, tome 1, p. 66.



31

n’entendent jamais ce quils disent ; [...] combien d’oiseaux de proie, qui ne vivent
que de rapine ; [...]"%

Ces comparaisons font assez bien voir que les hommes sont a 'égard des autres ce que
les différentes especes animales sont entre elles. Hobbes, nous l'avons briévement
évoqué, associera pour sa part 'étre humain a 'animal en faisant de ’homme, 2 la suite
de Plaute, un loup pour ’homme. Féroce et avide de violence, il est prét a tout pour
assurer sa conservation et protéger son bien. Mais si les auteurs dont il est ici question se
contentent pour la plupart de reléguer 'homme au rang de l'animal, d’autres, plus
acerbes et critiques, chercheront a 'abaisser davantage. C’est le cas de Swift (comme 1l en
sera question au chapitre suivant) et de Boileau. Ce dernier, comme le laissent entendre
les premiers vers de la satire VIII, nie I'idée recue voulant que '’homme, de tous les

animaux, soit celui qui ait la raison et la sagesse en partage :

De tous les animaux qui s’élévent dans lair,
Qui marchent sur la terre, ou nagent dans la mer ;
De Paris au Pérou, du Japon jusqu’a Rome,
Le plus sot animal, 2 mon avis, c’est 'Homme
Quot ? dira-t'on d’abord, un ver, une fourmi,
Un insecte rampant qui ne vit qu’a demi,
Un taureau qui rumine, une chévre qu broute,
Ont lesprit mieux tourné que n’a F'Homme ? Oui sans doute!®.

Alors que I'animal se caractérise, pour Boileau, par la constance, 'homme se définit par
le mouvement et linsatisfaction. Alors que I'animal connait la liberté, 'homme est
prisonnier des chaines de 'ambition, de I'amour-propre, de l'avarice et de la haine.

Aucun animal ne lui est inférieur, comme en témoignent les vers qui 'opposent a I'ane :

Quoi ? me prouverés-vous par ce discours profane ;
Que 'homme, qu'un Docteur est au-dessous d’un Ane ?
L]

Dont le nom seul en soi comprend une Satire ?

Oui d'un 4ne ; & qu’a-t'il qui nous excite 4 rire ?

Nous nous moquons de lui, mais s’il pouvoit un jour,
Docteur, sur nos défauts s’exprimer 2 son touf :

9 1.a Rochefoucauld, op.ciz., réflexion diverse XI, p. 180.
100 Nicolas Boileau, Satires et auvres diverses, Pans, Rollin fils, 1757, p. 41.



32

-]

Ah ! Docteur, entre nous, que ne diroit-il pas ?

O I que si 'ane alors, a bon droit misanthrope,

Pouvoit trouver la voix qul eut au tems d’Esope !

De tous cotés, Docteur, voiant les hommes foux

Qu’d diroit de bon ceeur, sans en étre jaloux,

Content de ses chardons, & secoliant la téte,

Ma fo1, non plus que nous 'Homme n’est qu’une béte 110!

Comparer ’homme au loup, comme I'a fait Hobbes, permet de mettre en relief sa
sauvagerie, sa barbarie. Comparer 'homme au tigre, au lion, a Pours et au chat, comme
'a fait La Rochefoucauld, permet de révéler son caractére cruel, hypocrite, grossier et
calculateur. Inverser le rapport hiérarchique entre 'homme et I'ane, comme I'a fait
Boileau, permet de désacraliser pleinement sa figure. Plus les auteurs ont une vision
pessimiste de 'homme, plus ils 'humilient en le rapprochent de I'animal et Swift, plus

que tout autre, entretiendra ce paralléle.

Ainsi ’homme, profondément corrompu, tyrannique et dégénéré, rend-il
inenvisageable lexistence réelle de vertus telles que Plamitié, la avilite¢ et le
désintéressement. C’est notamment la négation de ces différentes vertus qui rendra
impossible I'édification de ce lieﬁ social fort et inébranlable qu’auraient souhaité les
utopistes. L’homme n’est ni fondamentalement bon, ni malléable a souhait, faisant de la

vie qu’il mene en société le prolongement inévitable de sa nature égoiste et calculatrice.
ITI. La fragilité du lien social

Poser la question du lien social, c’est poser celle de I'intérét. Elles entretiennent
une relation d’interdépendance, affirment Caillé et Lazzeri, depuis que le prét usuraire est

devenu, a la Renaissance, le symbole de «la recherche d’un avantage exclusif de

01 Tpid,, p. 50-51.



33

Pindividu per¢u exclusivement comme un désavantage pour la communauté'® ».
Quoiqu’économiquement favorable, une telle conduite était destinée a mettre 2 mal
lintérét commun, puisque laction intéressée « distendait le lien orgam'que103 » que
IAntiquité et le Moyen Age avalent cherché a renforcer entre 'avantage individuel et
celut de la communauté. La rupture entre ces deux formes d’intérét s’accroit lorsque se
greffe au premier la notion d’amour-propre. Dés lors, les intéréts de 'un sont considérés
comme incommensurables au regard de ceux des autres, qui sont pour leur part

. . R s
systématiquement négligés ou niés 04

. Ce sont les notions d’intérét et d’amour-propre
qui, par ailleurs, amenerent Esprit 2 mettre a mal des vertus telles que Pamitié, la sincérité
et la ciwvilité, piliers de toute vie sociale. Mais qu’en est-il de Hobbes et des autres
moralistes ? Les réflexions qu’ils émettent sur ’homme et sur les liens qu’il entretient
avec ses semblables semblent suggérer que toute vie en communauté releve du domaine
de I'utopie, cette fois-ci entendue comme « chimere ». Car que requiert la vie en société,
sinon un certain dévouement envers les autres, un certain désintéressement dont
’homme semble incapable ? Pour les auteurs s’inscrivant dans la tradition du pessimisme
anthropologique, l'intérét « peut sans doute étre contenu dans ses manifestations
négatives au moyen de sanctions lorsqu’il conduit a infliger des dommages a autrui, mais
il ne peut étre éradiqué, de telle sorte qu’il ne pourra manquer de faire sentir de nouveau
ses effets lorsque les circonstances le permettrontlo5 ». Ainsi lintéret et Pamour-propre,
qui forment les ressorts de ce figmentum malum qui incite '’homme a faire le mal, sont
indéracinables. S’ils peuvent étre réprimés, ils ne peuvent étre supprimés, faisant de

Pégoisme qui en résulte une disposition insurmontable. D’ailleurs, I'un des thémes

192 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., Histoire raisonnée de la philosophie morale et politique : le
bonbenr et I'utile, Paris, La Découverte, 2001, p. 24.

103 [bid., p. 277.

104 Christian Lazzen, art. at., p. 35.

105 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., gp. «2., p. 295.



34

favoris des moralistes, qui met a la fois en lumiére la nature humaine corrompue et la
fragilité du lien social, est celut du »07 tyrannique : « le 707 a deux qualités : il est injuste
en soi, en ce qu’il se fait centre de tout ; il est incommode aux autres, en ce qu’ll les veut
asservir : car chaque o7 est Pennemi et voudrait étre le tyran de tous les autres'™ ».
Puisque chacun ne cherche qu’a acquérir un pouvoir toujours plus grand sur ses
semblables, comment envisager le lien social ? Aprés Pascal qui prétend que tous les
hommes se halssent naturellement les uns les autres, Nicole fait du lien social un lien
reposant sur la tromperie. Ainst se plait-il 2 imaginer I’état des choses si chacun disait

réellement ce qu’ll pense au lieu de jouer le jeu hypocrite de 'amité et de la civilité :

Ne vous imaginez pas, Monsieur, que je croye rien de ces louanges que je vous
donne. J’ay pour vous tout le juste mépris que vous mértez, mais comme je scay
que vous estes assez vain pour croire qu'on ait dans le ceeur les sentimens d’estime
que je vous témoigne, & que l'amour excessif que vous avez pour vous-méme
vous pourra disposer par la 2 me faire Jes graces que je souhaite, j’ay crt pour les
obtenir devoir employer un moyen qui devroit attirer tout le contraire!®’.

Une telle franchise mettrait immédiatement fin 2 toute vie en société, car rien n’est si
odieux a ’'homme que de se faire rappeler sa misére par autrui. L.a Rochefoucauld, pour
sa part, insiste sur le role de 'amour-propre et rendra ce dernier, a la suite de Nicole,
incompatible avec celui d’autrui : « Chacun veut trouver son plaisir et ses avantages aux
dépens des autres ; on se préfére toujours a ceux avec qui on se propose de vivre, et on
leur fait presque toujours sentir cette préférence ; c’est ce qui trouble et qui détruit la

société'™ ». Ainsi la vanité des uns semble toujours faire obstacle 4 celle des autres.

Toutefois, et malgré ’antipathie que chacun éprouve envers son prochain, un fait
demeure : rien n’est plus nécessaire 2 ’homme que le lien social. En effet, le commerce

avec les autres est crucial, ne serait-ce que pour entretenir cette image glorieuse que Ion

106 Blaise Pascal, gp. ct., p. 1126-1127.
107 Pierre Nicole, Essats de morale, tome 3, op. cit., p. 143-144.
108 T.a Rochefoucauld, op «2., réflexion diverse 11, p. 163.



35

se forme de soi, ce « vain fantdme » que I'on substitue a notre o/ véritable. De cette
facon, « nous désirons d’étre aimés pour nous aimer encore davantage. I’amour des
autres envers nous fait que nous nous jugeons plus dignes d’amour, & que notre idée se
presente a nous d’une maniére plus aimable” ». Or, pour étre admiré, il faut admirer en
retour et, pour étre loué, il faut louer, car on ne donne que pour obtenir. C’est ce que
Nicole dépeint comme « la source & le fondement de tout le commerce qui se pratique

110
entre les hommes

». ’homme, s’il désire que ce commerce fonctionne, doit camoufler
sa haine sous un dehors vertueux, inscrivant cette opération dans une vaste entreprise
que Jean Starobinski désigne sous lexpression de «remede dans le mal». 1’ Histoire
raisonnée de la philosophie morale et poliftigue pose a ce propos une question des plus
pertinentes : puisque « la guérison des maladies est due a des remedes fabriqués a partic
des poisons, pourquoi n’en irait-il pas de méme en ce qui concerne 'amour-propre et
I'intérét, avec cette particularité qu’ils peuvent étre appelés a la guérison de leurs propres
conséquences ?''' » Bien qu’essentiellement corrompu dans ses effets individuels
immeédiats, Iintérét ne peut-il pas entrer dans la composition d’un plus grand bien
collectif ? C’est encore ce sur quoi s’interroge Frédéric II. Apres avoir défini 'amour-
propre comme « [le] gardien de notre conversation, [I|artisan de notre bonheur, [la]
source Intarissable de nos vices et de nos vertus [et] [le] principe caché de toutes les
actions humaines'® », il pose la question : « Qu’y a-t-il de plus beau et de plus admirable
que de tirer, méme d’un principe qui peut mener aux vices, la source du bien, du

bonheur et de la félicité publique ?'% Au cours de ce processus duquel résulte le lien

social, Nicole et Esprit accordent un role prépondérant a la raison. Celle-ci aurait en effet

1 Pierre Nicole, Essars de morale, Panis, Desprez, 1682, vol. 2, p. 218.
110 Pierre Nicole, Essais de morale, tome 3, op. cit., p. 158.

1 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. a2, p. 278.
12 Donné en exemple par Lazzen, art. cit., p. 33.

13 Tder.



36

pour fonction de persuader 'amour-propre « que la multiplicité des besoins ne peut étre
satisfaite par une contrainte exercée sur autrui qui se solderait nécessairement par un
échec'" ». Elle le persuade, autrement dit, « qu’il ne peut se réaliser par la tyrannie a
I'égard des autres car il n’obtiendrait que le contraire de ce qu’il recherche en matiere
d’estime et de réputation”5 ». Clest cet amour-propre éclairé qui ameéne les hommes,
chez Hobbes, a abandonner leurs velléités égoistes et a entrer dans P’état de société,
puisqu’en échange d’obéissance, il garantit paix et sécurité. Suivant cette perspective,
c’est donc pour leur propre survie que les intérets individuels se soumettent a I'intérét
collectif. C’est principalement la crainte de la mort, ainsi que le désir des choses
nécessaires a une vie confortable, qui'les poussent vers le contrat social. Si 'individu ne
retiralt aucun avantage a se lier avec ses semblables, il ne le ferait pas. C’est ce méme
amour-propre éclairé qui entraine, chez Nicole, un échange de biens et de services dans

lequel 'amour-propre de chacun se voit en partie satisfait :

L’amour des hommes estant donc si necessaire pour nous soutenir, nous sommes
portez naturellement a le rechercher & a nous le procurer. Et comme nous
$Gavons par nostte propre expetience que nous almons Ceux qui nous aiment ; ou
nous almons ou nous feignons aussi d’aimer les autres, afin d’attirer leur affection.
C’est le fondement de la civilité humaine, qui n’est qu'une espece de commerce
d’amour-propre, dans lequel on tiche d’attiter 'amour des autres, en leur
témoignant soy-méme de I'affection!!S.

Le lien social est donc a la fois fragile, en raison des fondements sur lesquels il est érigé,
et fort, puisque tout le monde, pour contenter son amour-propre, s’évertue a le fortifier.
Tous les besoins sont ainsi remplis, affirme Nicole, sans que la charité ne s'en meéle, de
sorte que, « dans les états ou elle [la charité] n’a point d’entrée, parceque la vraye Religion

en est bannie, on ne laisse pas de vivre avec autant de paix, de seureté, & de commodité,

114 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. zt., p. 299.
15 Idem. -
116 Pierre Nicole, Essais de moral, vol. 2, op. ait., p. 219-220.



37

que si Pon étoit dans une Republique de Saints''’ ». Si lintérieur est altéré, rien ne parait
plus réglé et plus civil que I'extérieur. En imitant si bien la charité, 'amour-propre rend
viable le lien social. La solution serait donc la suivante : si on ne peut apprendre aux
hommes la charité, apprenons-leur a se servir correctement de leur amour-propre, afin
quils servent leurs vértables intéréts tout en servant ceux de la communauté. Ces
échanges de civilités dépeints par Hobbes et Nicole reposent sur le principe voulant que
«la passion la plus dominante, celle qui peut contrebalancer les autres, est a méme
d’utiliser la raison pour obtenir sa satisfaction'"® ». Il en sera relativement de méme pour
La Rochefoucauld, bien que celui-ci nie le role prépondérant octroyé a la raison. Pour le
duc, le processus de sociabilité s’enracine dans la seule mécanique des contrepoids liant
entre elles les passions. Ainsi la crainte, qui est a la base de la société chez Hobbes et
Nicole, suffit-elle pour expliquer le lien social chez La Rochefoucauld: «La
réconciliation avec nos ennemis n’est quun désir de rendre notre condition meilleure,
une lassitude de la guerre, et une crainte de quelque mauvais événement'’ ». Clest cette
crainte qui amene les individus a pacifier leurs relations, tout en donnant une autre
vocation a 'amour-propre. Sans renoncer a rechercher admiration des autres, il entre
dans un commerce d’intérét pacifique et dans lequel I'égoisme est dissimulé. Les
conséquences sont semblables a celles d’une victoire militaire qui « est produite par une
infinité d’actions qui au lieu de lavoir pour but regardent seulement les intéréts
particuliers de ceux qut les font, puisque tous ceux qui composent une armée, allant a

leur propre gloire et a leur élévation, procurent un bien si grand et si générallzo ».

"7 Pierre Nicole, Essais de morak, tome 3, op. at., p. 158-159.

118 Alain Caillé, Christian Lazzeri, Michel Senellart, dir., op. cit., p. 299.

19 La Rochefoucauld, op. ait., maxime 82, p. 57.

120 Ta Rochefoucauld, maxime morale 232 de la premiére édition, cité par Alain Caillé, Christian Lazzer,
Michel Senellart, dix., op. iz, p. 301.



38

Le lien social releve par conséquent d’un paradoxe chez Hobbes et les moralistes.
Si 'amour-propre et I'intéret, qui de fagon essentielle caractérisent ’homme, supposent
au premier abord I'improbabilité de ce lien, ce méme amour-propre et ce méme intérét
permettent sa viabilité. L’esprit de communauté voulu par les utopistes est donc, certes,
envisageable, mais il ne repose pas sur les mémes fondements et ne possede par la méme
solidité. Les utopistes cherchent a abolir toute dichotomie entre le bonheur individuel et
le bonheur collectif, assurant que, dans une société réellement bonne, un bonheur
complet est atteint. Or, pour les auteurs dont il est ici question, ce bonheur supréme est
inenvisageable, dans la mesure ou le commerce entre les hommes n’est fait que de
concessions. Si 'amour-propre trouve a se satisfaire (du moins aussi longtemps que
'homme continue de porter le masque de la vertu), il ne trouve a se satisfaire qu’en
partie et de fagon temporaire. St ’homme est capable de créer I'illusion d’un lien social
fort et inébranlable, ce dernier n’en demeure pas moins une illusion fondée sur
Phypocrisie et Pintérét de Phomme, qui eux seuls sont inaltérables. Et pour le marquis de
Mirabeau, point de doute : « la civilisation ne fait rien pour la société si elle ne lui donne
le fond et la forme de la vertu'® ». L’apparence de vertu ne suffit point et c’est

précisément ce manque de fond qui, pour les anti-utopistes, rendra 'utopie précaire.

IV. L’impossible bonheur utopique

Dans son avant-propos, 'Histoire raisonnée de la philosophie politique et morale pose
d’emblée la question du bonheur comme étant intrinseque a la condition humaine : « en

matiere de morale individuelle et collective, comme dans le champ du politique, c’est le

121 T e marquis de Mirabeau, cité par Jean Starobinski, Le reméde dans le mal : critique et ligitimation de lartifice a
ldge des Lumiéres, Paris, Gallimard, 1989, p. 20.



39

bonheur qui fait [...] office d’étalon supréme'* ». Fait intéressant : cette assertion ne
différe guére de ce qu'affirmair déja Epicure, trois siécles avant notre ére : « Le bonheur
est la fin de la vie : c’est 'aveu secret du cceur humain ; c’est le terme évident des actions
mémes qui en éloignent'®». Bien quéloignées sur le plan temporel, ces deux
affirmations posent un probléme qui est quant a lui intemporel : « Existe-t-il une
évidence mieux et plus universellement partagée que celle-ci: nous aspirons tous a étre
heureux. Individuellement et collectivement'** ». La question du bonheur fait partie de
ces questions qui intéressent non seulement les philosophes, mais les individus de toutes
époques et nationalités confondues. Rien, de ce fait, ne résume mieux l'ambition
humaine que cette simple question : que dois-je faire pour étre heureux ? Dans tous les
cas, la question du bonheur est intéressante en ce sens qu’elle complete celle de la
conception anthropologique et du lien social. Comme I'observe R. Mauzi, « I'innovation
du XVIII® siécle est d’enrichir ou d’aggraver la confusion traditionnelle depuis 'antiquité,
entre la morale et la théorie du bonheur, d’'un troisieme terme : 'ordre social. Bonheur,
morale et société désormais ne font quun'® ». Cette triple préoccupation est encore au
ceeur de l'utopie, car que recherche cette derniere, sinon le bonheur le plus complet pour
ses citoyens 7 Que cherche-t-elle a atteindre, sinon un état de bonheur et de paix
mnaltérable au sein de la société ? Le lLen est d’autant plus évident que l'une des
étymologies possibles du mot utopie est ex-fopos, signifiant littéralement «lieu de
bonheur ». Il semble toutefois que la conception du bonheur que suppose I'utopie soit

incompatible avec celle que proposent les moralistes, expliquant en partie la vogue

122 AJain Caillé, Chostian Lazzer, Michel Senellart, dir., op. 2., p. 7.

123 Epicure, cité par Diderot, « Epicuréisme ou Epicurisme », dans Denis Diderot et Jean Le Rond
d’Alembert, éd., Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, ete., vol. 5, p. 783, dans
ARTFL Encyclopédie Project, Chicago, 2013, Robert Morrissey, éd,,
< http://encyclopedie.uchicago.edu/ >.

124 Alain Caillé, Chnstan Lazzen, Michel Senellart, dir., op. ciz., p. 7.

125 Robert Mauzi, cité par Raymond Trousson, « L'utopie en proces au siécle des Lumiéres », gp. ., p. 313.



40

qu’acquiert 'anti-utopie des le début du XVIII® siecle. Pour les utopistes, nous I'avons
vu, lobjectif est la suppression de la dichotomie entre le bonheur individuel et le
bonheur collectif. Ils considerent également, et ce sont-la deux éléments majeurs que
contesteront les moralistes, que l'utopie se rapporte a «[...] la fin des temps, terme
garant d’'un ordre clos et immuable, ou régne un bonheur inaltérable™ » et que les

hommes sont incapables de se lasser de ce bonheur qui les contraint a 'immobilisme.

Chez Hobbes, par exemple, le bonheur individuel peut en apparence s’accorder
avec le bonheur collectif (du moins aussi longtemps que ’homme retire un certain
avantage de la vie en société), mais la dichotomie entre les deux subsiste, dans la mesure
ou 1l fait reposer la félicité dans « la perpétuation de notre conservation par 'acquisition
renouvelée de tout ce qui y contribue'” ». Si un jour venait ou létat de société ne
remplirait plus cette condition, s’il en venait a faire obstacle a 'accumulation des biens et
des pouvoirs qui fondent le bonheur personnel, il serait abandonné. Et en ce qui a trait a
I'état de bonheur supréme et inaltérable tel que voulu par les utopistes, Hobbes en
souligne le caractére chimérique : « [...] en ce qui concerne une fin derniere, en quot les
philosophes de ’Antiquité ont placé la félicité, |...] il n’y a rien de tel au monde, ni
moyens d’y patvenir, pas plus qu'il n’y a de moyens de parvenir a Luopie [...]'" ». Une
meéme vision des choses caractérisera la pensée d’Esprit, qui soumet le bonheur au
pouvoir de I'imagination: « Qui Oteroit a 'homme tous les biens que luy fait son
imagination, & ne luy laisseroit que ceux dont il jouit effectivement, le rendroit la plupart

]129

du temps miserable [....] " ». Suivant un méme ordre d’idées, Pascal confine la félicité

réelle au seul royaume de Dieu, faisant de la vie terrestre une série de miseres

126 Roger-Michel Allemand, op. ¢it., p. 9.

127 Alain Caillé, Chastian Lazzen, Michel Senellart, dir., op. a2, p. 25.
128 Jbid., p. 314.

122 Jacques Espnt, ap. cit., p. 180.



41

insurmontables. Il affirme de plus que ce que certains sont prompts a appeler
« bonheur », « félicité » et « plaisir » lorsqu’ils font référence a la Cité des hommes est
tout aussi fragile que le lien social, puisqu’il repose comme ce dernier sur quelque chose
de faux et de temporaire; i repose, nous l'avons vu, sur un enchainement de
divertissements, de tentatives destinées a s’oublier et a fuir la vérité. Sitot que le
divertissement prend fin, le « bonheur » fait place au malheur, la joie a la tristesse, le
plaisir a2 Pennui. Nicole, en bon moraliste augustinien, fait 2 son tour de notre propre o
Pobstacle ultime a ce bonheur. Notre malheur réside en effet, comme 1l en a été question
plus haut, dans le paradoxe de la connaissance de soi: pour étre heureux, ’homme doit
apprendre a se connaitre. Or, lui-méme place son bonheur dans 'ignorance de soi, car
lorsqu’il cherche a approfondir la connaissance qu’l a de sa personne, il se retrouve vis-
a-vis un amas de miséres qui leffraient et 'amenent a renoncer a cette entreprise.
Chercher a se connaitre, Cest se « faire violence™ ». Dés lors, rien ne va davantage a
Pencontre du principe d’autoconservation que Nicole caractérise, a la suite de Hobbes,
comme le moteur de toute action humaine. Ainsi, s1 la connaissance de soi renvoie au
bonheur, le bonheur absolu est impossible dans la mesure ou la connaissance de soi
absolue lest également. Genevieve Thiroux d’Arconville reprendra ce théme
éminemment augustinien qui consiste a faire de 'homme lartisan de son propre

malheur :

Quelqu'un qui se rappellerait tous les événements qui lut sont arnvés, et qui en
formerait un tableau, qui les lui représenterait, ne pourrait y jetter les yeux qu’avec
douleur, sans doute, et s’il le partageoit ensuite en deux tomes, inscrivant sur 'un
les maladies, les accidents et les chagrins, et sur l'autre, les instans heureux, de
plaisir, méme d’un état calme, ou i n’avait aucun sujet de se plaindre,
phisiquement ni moralement, faisant ensuite la soustraction de cette dernicre
addition, au bas de la premiére, cette régle d’anthmétque, I'affligerait d’autant plus

130 Pierre Nicole, Essais de morale, tome 3, op. cit., p. 9.



qul ne pourrait se dissimuler, qu’il a été souvent I'instrument de la plus grande
partie de ses infortunes, ce qui augmenterait encore ses regrets'3L.

Notre malheur résulte donc principalement, pour les moralistes, de notre aveuglement

sur nous-meémes et sur les autres.

Dans le prolongement de cette question, Hobbes, Pascal et La Rochefoucauld
font résulter le malheur de I'inconstance et de l'insatisfaction intrinseques a ’homme.

Pour le philosophe anglais, par exemple,

quand un homme a atteint le degré supréme dans une discipline ou dans une
forme de pouvoir, son désir lui enjoint de poursuivre ailleurs sa quéte indéfinie de
puissance : les prétentions artistiques de Néron sont la pour nous rappeler que le
succes en politique ne signifie pas la fin de tout désir, le bonheur humain résidant
moins dans la possession ferme d’un bien unique que dans la capacité a toujours
désirer un bien nouveau'??,

Dans cette optique, le bonheur serait, suivant 'expression de Mme de Puisieux, « une
boule apres laquelle nous courons tant qu’elle roule et que nous poussons du pied quand

elle s’arréte’™ ». Boileau poursuit en ces mots ce portrait de la versatilité humaine :

Voila 'Homme en effet. Il va du blanc au noir.

1l condamune au matin ses sentimens du soir.

Importun 2 tout autre, a sol-méme incommode,

Il change 4 tous momens d’esprit comme de mode [...]13%,

La Rochefoucauld complete quant a lui en affirmant qu’« outre les changements qui
viennent des causes étrangeres, il y en a une infinité qui naissent de lui [’homme], et de
son propre fonds ; il est inconstant d’inconstance, de légereté, d’amour, de nouveauté, de
lassitude et de dégoit [...]'"” ». Or, nous 'avons vu avec Pascal, ce mouvement perpétuel

qui est naturel 2 ’homme et qui prend la forme d’une éternelle insatisfaction place le

131 Marie-Genevieve-Charlotte Thiroux d’Arconville, « Sur la vieillesse et 1a mort », dans Pensées, réflexions et
anecdotes, Ottawa, Bibliothéque de I'Université d’Ottawa, Archives et collections spéciales, collection
Chatles-Le Blanc, PQ 2067 .'T28 A6 1800, 12 vol. ms., vol. 2, p. 163-165.

132 Alain Caillé, Christian Lazzen, Michel Senellart, dir., op. ¢it., p. 316.

133 Mme de Puisieux, citée par Robert Mauzi, gp. c2, p. 85.

134 Boileau, op. it., p. 42.

1% La Rochefoucauld, op. ¢, maxime 1 des maximes supprimées apres la premiére édition, p. 131.



43

véritable bonheur hors d’atteinte. Contrairement a ce que suppose 'utopie, « people [do]
get tired of happiness ». Tout porte I'individu au mouvement et si 'immobilisme voulu

par 'utopie ne peut étre atteint, le bonheur utopique ne peut I'étre également.
V. L’échec de la raison dominante

Alors qu'a I'image de Descartes, bon nombre de philosophes modemes miseront
sur la raison pour soustraire ’homme a sa condition animale et lui redonner sa toute-
puissance, d’autres minimiseront, voire contesteront, ce role qui lui est accordé. Clest le
cas des auteurs rattachés au pessimisme anthropologique, pour qui la raison humaine ne
possede pas la capacité d’établir la vérité dans I'absolu. C’est notamment ce qui explique
I'importance que revet chez eux le paralléle animalier, puisque minorer le role de la
raison qui, suivant Descartes, serait le propre de ’homme, tend a réintroduire ce dernier
au sein du regne animal. Ce processus qui caractérise I'ceuvre de Hobbes et de certains
moralistes va ainsi a encontre de 'une des regles fondamentales de I'utopie, a savoir que

« ’homme est un étre rationnel et peut travailler a le devenir davantage136 ».

Hobbes, qui, peut-étre plus que tout autre, animalise 'homme, minimise le role
de la raison en lui retirant le caractere inné que certains cherchent a lui attribuer. Ainsi
soutiendra-t-il qu’elle ne nait pas avec ’homme comme la sensation et le souvenir et
qu’elle ne s’acquiert pas seulement par I'expérience, comme c’est le cas de la prudence.

Pour lui, la raison releverait plutot de 'industrie :

Les enfants [...] ne sont doués d’aucune raison avant d’avoir acquis l'usage de la
parole ; mais on les appelle des créatures raisonnables & cause de la possibilité qui
apparait chez eux d’avoir P'usage de la raison dans I'avenir. Et la plupart des

136 Voir supra, note 46.



44

hommes, encore qu’ils aient assez d’usage du raisonnement pour faire quelques

) nt p quelq
pas dans ce domaine (pour ce qui est, par exemple, de manier les nombres jusqu’a
un certain point), n’en font guére d’usage dans la vie courante [...]"37.

Hobbes rejette le caractere inné de la raison : celle-ci n’est que possibilité. Elle n’est pas
intrinseque a la nature humaine et tout homme n’est pas apte a en faire usage. Hobbes
souscrirait par conséquent a cette distinction établie par Swift dans sa correspondance
entre deux expressions servant a définir P’homme, soit anmimal rationale et rationis mpax”g.
Alors que la premiere expression suppose que la raison est innée en ’homme et que, ce
faisant, i est en mesure d’en faire usage comme bon lui semble, la seconde suggere
plutdt que '’homme est un étre capable de raison'”. Cette définition n’implique aucun
innéisme et n’en fait pas une disposition inconditionnelle en ’homme, réfutant ainsi la
these de Descartes. C’est a cette positon qu’adhérera Swift dans ses [“gyages, dans
lesquels 1l s’évertuera a montrer que ’homme, de tous les animaux, est celui qui possede
le moins la raison en partage. Pascal, quant a lui, met a mal la raison en réduisant
I'importance de son pouvoir d’action et en privilégiant davantage le sentiment religieux.
De ce fait, sl y a un role a accorder a la raison, c’est celui de tenir ’homme
«dans lincertitude et dans un perpétuel balancement'’»; «elle le décoit par ses
sophismes, [...] I'abandonne la ou elle lui serait le plus nécessaire et ne lui dit rien qu’ll

lui importerait le plus de savoir'* » Ainsi ne lui permet-elle pas d’accéder aux hautes

vérités, qui sont systématiquement placées hors de sa portée. Et si la raison se trouve
» 9 y

137 Thomas Hobbes, gp. a2, p. 43.

33 Dans une lettre adressée a Alexander Pope, datant du 29 septembre 1725; Jonathan Swift,
Correspondence, Harold Williams, éd., Oxford, Clarendon Press, vol. 3, 1963, p. 104.

139 Cette distinction n’est toutefois pas nouvelle, puisqu’on la retrouvait déja chez Séneéque, qui, prompt 4
exposer les travers de 'humanité, ne pouvait faire i d’'un potentiel parallele entre ’homme et 'animal : « ru
peux mettre sur [le] méme plan les hommes que leur esprit obtus et leur ignorance d’eux-mémes ravalent
au rang de bétail ou d’étres inanimés. Il n’y a pas de différence entre les uns et les autres, puisqu’en ceux-ci
la raison est absente et en ceux-la elle est faussée, et adrotte seulement a leur faire du tort et a les
pervertis » ; Séneéque, La vie heureuse - La briéveté de la vie, Panis, Arléa, 1989, p. 26.

B0 Gonzague Truc, op. at., p. 199.

B Iden.



45

dans une telle incapacité a guider '’homme, c’est du fait de I'imagination, qui serait la
véritable facult¢é dominante. Vis-a-vis de l'imagination, la raison perd son pouvoir

142
» QOutre

d’action et se révele «incapable de construire quoi que ce soit de solide
Iimagination, le sentiment tend encore a mettre en échec la raison humaine. Si Pascal
prvilégie le sentiment au détriment de cette derniere dans le cheminement vers la vérité,
C’est parce que « c’est [lul] qui est premier et la raison, si 'on peut dire, ne fait que le
justifier ou lexpliciter ; les données mémes de la raison ou ses conclusions, ne sont
valables et agissantes qu’adoptées par le sentiment [...]"* ». Pour Pascal, « le mouvement
de la grice est un mouvement du cceur'® » et, alors que «la raison enchaine; le

. ry 145 . . .
sentiment délie ™ ». Le cceur est donc I'instance de connaissance par excellence. C’est lui

qui permet 2 ’homme d’accéder a la vérité, lui qui lui permet de sentir Dieu'*®.

Comme Pascal, Nicole abaisse la raison au rang de ces puissances trompeuses qui
obscurcissent I'esprit humain. Toutefois, ce sont pour lui les passions qui, dans un

premier temps, doivent faire 'objet d’une condamnation :

Il n’y a personne qui ne demeure d’accord, que la raison nous est donnée pour
nous servir de guide dans la vie, pour nous faire discerner les biens & les maux, &
pour nous regler dans nos désirs & dans nos actions. Mais combien y en a-t-il peu
qui 'emploient 4 cet usage, & qui vivent [...] selon leur propre raison, tout
aveugle & toute corrompue qu’elle est ? Nous flottons dans la mer de ce monde
au gré de nos passions, qui nous emportent [...] comme un vaisseau sans voile &
sans pilote: & ce n’est pas la raison qui se sert des passions, mais ce sont les
passions qui se servent de la raison pour ardver a leur fin+7.

142 Philippe Sellier, Por¢-Royal et la littérature : Pascal, Pans, Honoré Champion, 1999, p. 254.

43 Gonzague Truc., op. cit., p. 195.

4 Tderm.

3 Tderm.

46 Cette valonsation du cceur et du sentiment trouvera un écho dans I'ceuvre des ant-utopistes, qui
soumettront la raison dominante a une cntique sévére : cette derniére, lorsque portée a son paroxysme,
assujettt le fond et la forme de la cité utopique a une froideur mathématique qui n’autonse aucune forme
de sentimentalisme.

147 Pierre Nicole, Essais de moral, tome 1, op. cit., p. 49-50.



46

Loin de seconder ’homme dans la lutte qui 'oppose a son amour-propre, la raison s’y
soumet plutot, rendant vaine toute forme de combat. Dans un méme ordre d’idées,
Esprit affirme que, malgré toute son industrie, « la raison [...] ne sauroit détruire une
passion qui s’est enracinée dans le cceur de 'homme, ni par le secours d’aucun age, ni par
la force d’aucun exemple, ni par la crainte d’aucun malheur [...]'* ». Avec Nicole et
Esprit, on assiste au triomphe des passions et a 'abdication de la raison. Ils soutiennent
une position qui sera I'exact opposé de celle qu'adopteront, au XVIII® siécle, des auteurs
comme Condorcet, pour qui esprit humain possede une capacité de progres infinie. St
cette derniere position sera également celle des utopistes, ce sera, nous le verrons, celle

que chercheront a leur tour a contester les anti-utopistes.

La critique de I'utopie, dont les contours sont encore flous au XVII* siecle, se
précise au cours du siecle sutvant, avec des auteurs comme Voltaire. Dans son Candide, le
philosophe est catégorique : rien de si chimérique que le « wathever is i5 right » d’Alexander
Pope et de Leibniz, rien de s1 utopique quun « tout va pour le mieux dans le meilleur des
mondes possibles ». Pour combattre cette illusion, pour révéler le caractere « hérétique »
de cet optimisme leibnizien (de cet optimisme qui, de fagon plus générale, caractérise
tout projet a caractére utopique), Voltaire aura recours aux memes armes que celles
employées par Swift et Desfontaines dans leurs récits, soit celles de I'ironie et de la satire.
Rien, des lors, ne se révélera plus efficace que ces dernieres dans la lutte que meneront
les hértiers du pessimisme anthropologique contre la nature humaine et la société qu’elle
modele a son image. Rien ne se révélera plus efficace dans la lutte contre 'optimisme

utopique.

48 Tacques Esprit, « Préface », op. ct.
q prt,



CHAPITRE II

Les Voyages de Gulliver

C’est notamment parce qu’il fut témoin de l'oppression anglaise exercée sur
I'lrlande (oppression contre laquelle il s’insurge dans ses écrts pamphlétaires et
satiriques) que Jonathan Swift se fait I'un des critiques les plus virulents de la nature
humaine. Allant plus loin que ses prédécesseurs et brandissant les armes de l'ironie et de
’humour noir, il considére comme profondément antinomiques I'idée meme d’humanité
et laspiration utopique. Bien que les Voyages de Gulliver (et ce sera encore le cas du
Nonvean Gulliver) ne relévent pas entierement du genre utopique (I'utopie et 'anti-utopie y
adoptent plutot la forme qu’elles reveétaient généralement a 'époque, soit celle de brefs
récits imbriqués dans de plus grands), le livre demeure 'un des plus emblématiques du
pessimisme anthropologique. En effet, bien qu’entretenant une illusion positive en ce
qu’il adopte, comme l'utopie, la forme d’un récit de voyage mettant en scene un héros
marqué par le golt de I'aventure et une insatiable soif de connaissances, il est surtout
empreint d'une connotation négative héritée du siecle précédent, notamment en ce qui a
trait 2 la figure de ’homme, que Swift, de son propre aveu, pervertit et humilie dans le

but de choquer ses semblables : «la fin principale que je me propose dans toutes mes



48

ceuvres est de meurtrir les hommes plutot que de les amuser'™” ». De ce fait, les Voyages

choqueérent presque autant qu’ils charmerent, et si la duchesse de Marlborough salue son

fl 50

caractere instructif ™, Lord Bolingbroke en condamne la «visée diabolique »°'. Un

auteur anonyme, que 'on sait toutefois membre du clergé, réprouve pour sa part le
caractere abject de 'ceuvre, de méme que le fait qu'aucun, fut-il représentant de 'autorité

royale, ne soit épargné par la plume acerbe de l'auteur :

[-..] a Man grows sick at the shocking things inserted there ; his Gorge rises ; he 1s
not able to conceal his Resentment ; and closes the Book with Detestation [...]
He [the author] spares neither Age nor Sex, neither the Living or the Dead;
neither the Rich, the Great, or the Good ; the best of Characters is no Fence, the
Innocent are the least secure ; even his Majesty’s Person 1s not sacred, the Royal
Blood affords no Protection here ; he equally endeavours to bring into Contempt
with the People, his Majesty, the Royal Family, and the Ministry!52.

I ne faut donc pas s’y méprendre : dans la lutte qui oppose 'optimisme au pessimisme
chez le satiriste anglais, le second I'emporte aisément. C’est dans cette optique que la
majorité de son ceuvre s’accorde avec la pensée de saint Augustin et de ceux qui s’en
réclament : comme chez ces derniers, 'homme demeure profondément corrompu, ce qui

entraine I'improbable réalisation d’'une quelconque cité idéale'™.

149 « the chief end I propose to my self in all my labors is to vex the world rather then divert it»
(traduction francaise de Jacques Pons, dans Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 340, note 1.) ;
Jonathan Swaft, Correspondence, op. cit., p. 103.

130 Dans une lettre du 17 novembre 1726 adressée a Swift, John Gay informe ce dernier des réactions de
lecture qu’il a suscitées : « The Duchess Dowager of Marlborough is in raptures at it ; she says she can
dream of nothing else since she read it ; she declares, that she hath now found out, that her whole life hath
been lost in caressing the worst part of mankind, and treating the best as her foes ; and that if she knew
Gulliver, tho” he had been the worst enemy she ever had, she would give up all her present acquaintance
for hus friendship. » ; Kathleen Wilkams, éd., Jonathan Swifi : The Critical Heritage, Londres, Routledge, 1995,
p- 63.

131 Dans la méme lettre que la précédente : « Your Lord [Bolingbroke] 1s the person who least approves it,
blaming it as a design of evil consequence [...] » ; ibid, p. 62.

152 Ibid, p. 67-69.

133 Le lien entre Swaft et les moralistes est d’autant plus légitime que, pour la rédaction de ses Verses on the
Death of Dr. Swift (sa propre nécrologie), le satinste anglais s’inspire de la maxime du duc de La
Rochefoucauld suivant laquelle « dans I'adversité de nos meilleurs amis, nous trouvons toujours quelque
chose qui ne nous déplait pas ». Aprés avoir traduit la maxime (« In all distresses of our friends / we first
consult our private ends »), 1l s’emploie a I'exemplifier en soulignant le caractére jaloux et envieux de la
nature humaine, caractére qui rend nécessairement houleux tout rapport social : « We all behold with
envious eyes / Our equals rais’d above our size. / Who would not at a crowded show / Stand high



49

I. Gulliver et le pessimisme anthropologique

La place qu’occupent les 17oyages au sein de notre corpus se justifie aisément par
le désenchantement qu’inspire a Gulliver la nature humaine. Plus le narrateur progresse
dans son périple, plus la désillusion est grande vis-a-vis de ses semblables. D’abord muni
d’une foi inébranlable en 'humanité (comme le sont d’ailleurs tous les utopistes et
idéalistes de ’époque), les sociétés auxquelles il sera confronté, qu’elles relevent d’une
perfection utopique qui n’admet aucun parallele avec la Cité des hommes ou, au
contraire, d’un cauchemar anti-utopique qui autorise toute comparaison, seront chargées
de démentir ses prétentions. De Lilliput a la terre des chevaux, Gulliver fait I'expérience
d’un monde qui 'améne 4 reconsidérer Pamour qu’il porte 4 ses semblables. A la fin du
récit, le doute n’est plus permis : la Cité des hommes, reflet de la Cité des Yahoos, est

inaltérable dans sa monstruosité.

Dans la premiere partie du livre, c’est principalement la figure du dirigeant qui est
mise a mal, contredisant 'une des regles fondamentales de 'utopie voulant qu’ « 1l existe
des hommes en mesure de diriger de fagon juste, ou du moins des hommes peuvent étre
choisis et entrainés dans 'optique d’un gouvernement juste’™ ». Rappelons a ce propos
gu’en Utopie, «la tyrannie est un danger qui peut étre éliminé grace a I’éducation, une

} . . .. R . . - 1155
sélection sage, une discipline ascétique ou grace au prncipe des freins et contrepoids ™ ».

himself, keep others low? /I love my friend as well as you/ But would not have him stop my
view. / Then let him have the higher post: / I ask but for an Inch at most». Aprés avoir ainst décrié les
rapports qu'un homme entretient avec son prochain, il se plait a imaginer la réaction de ses proches (et
moins proches) 4 'annonce de sa mort : « The rest will give a Shrug and cry / I'm sorry, but we all must
dye. / Indifference clad in Wisdom’s Guise / All Fortitude of Mind supplies : / For how can stony Bowels
melt /In those who never Pity felt ». Jack Lynch, éd., Verses on the Death of Doctor Swift [1739], dans Jack
Lynch, Site personnel, < http://andromeda.rutgers.edu/~jlynch/Texts/verses.html#15 > (page consultée le
23 mars 2015).

154 Voir supra, note 48.

135 Voir supra, note 49.



50

Or, pour Swift, héritier d’une pensée s’apparentant a celle de Nicole et de La
Rochefoucauld, la tyrannie est une disposition indéracinable en ’homme : ni ’éducation,
ni un quelconque ascétisme ne peuvent en extraire les racines. Ainsi, si 'empereur de
Lilliput parait d’abord relever d’une certaine perfection utopique (le narrateur ne peut
s'empécher d’admirer son physique et ses gestes empreints de majesté), ses actions
révelent le contraire, laissant entendre que 'homme ne peut, malgré la volonté qui
'anime, gouverner de fagon juste et honnéte de fagon permanente. Comme tout homme,
le dirigeant est en proie a des passions qui entrainent, tot ou tard, sur la voie de la
corruption. Il n’y a en effet rien d’utopique dans la figure d’'un empereur qui cherche a se
faire maitre du monde et qui qualifie d’« indulgence », de « grande faveur' » et de
« grande générosité”™ » le fait de faire perdre la vue et de faire mourir d’inanition un
innocent envers lequel 1l a développé une certaine antipathie afin de s’en débarrasser,
tout en masquant le caractere injuste du geste posé. Toutefois, cette appatence de vertu
ne trompe pas toujours et de ce fait, «rien ne terrifiait tant la population que ces
panégyriques de la clémence royale, car on avait remarqué que de tels éloges étaient
d’autant plus outrés que la sentence était plus inhumaine et la victime plus innocente' ».
Ainsi Gulliver constate-t-il, au rebours d’un relativisme anthropologique tel que défendu
par Montaigne et autres sceptiques, que les princes sont partout les mémes, tous

prisonniers des chaines de 'amour-propre, de 'orgueil et de 'ambition :

Javais, il est vrai, lu et entendu bien des choses sur les caprices des grands princes
et de leurs ministres — mais j'étais loin d’imaginer qu’ils puissent avoir des
conséquences si terribles dans un pays si lointain, et gouverné, me semblait-il,
selon d’autres principes que les Etats d’Europe!®.

156 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. ait., p. 101.
57 Iderm.

158 Ibud., p. 106.

139 [bid., p. 101.

160 Thid., p. 94.



51

Gulliver fera de nouveau l'expérience d’une telle tyrannie dans la troisiéme partie du
livre, dans laquelle le Roi de Laputa exerce un controle absolu et despotique sur le

royaume de Balnibarbi'®'. De fait,

si une ville entre en rébellion ou se mutine, si elle est le lieu de graves désordres ou
refuse de payer I'impoét, le Roi dispose de deux moyens pour la réduire a
I'obéissance : le premuier, qui est le plus doux, consiste a laisser I'lle planer comme
un milan au-dessus de la ville et de sa banlieue, il peut ainsi la priver de soleil et de
plute et condamner les habitants a la misere et a la maladie. Il peut méme, pour
des fautes plus graves, accabler ceux-c1 de grosses pierres dont ils ne peuvent se
défendre qu’en fuyant dans les caves ou les grottes, mais laissant mettre en piéces
les toits de leurs maisons. Si la révolte fait long feu, ou si I'insurrection générale
menace, le Roi emploie alors le dernier remede : il laisse tomber verticalement I'ile
sur la téte des récalcitrants, et plus rien ne reste ni des hommes ni des maisons!62

C’est ce désir profondément ancré en ’homme de tout soumettre a sa volonté (désir qui,
comme I’a bien explicité Hobbes, ne cesse qu'a la mort), et qui se traduit ici par la
tyrannie sans bornes quune cité est a méme d’exercer sur une autre, que déplore Swift.
Rien de plus condamnable, car rien de plus négatif dans ses effets: le peuple de
Balnibarbi erre dans les rues de la ville, vétu de haillons et affichant un air farouche. Et
Iétat de ses maisons, pratiquement toutes délabrées et en ruines, laisse envisager une
misere perpétuelle. Cette critique de la figure du dirigeant, qui parcourt la totalité de
Pceuvre, emprunte également au fopos du mundus inversus. En pervertissant les principales
qualités liées a cette figure, Swift permet de mieux souligner les nombreux aspects
négatifs qui la composent. Ainsi Gulliver apprend-il, en visitant 'Institut des Sciences

politiques de I'lle de Balnibarbi, que les « malheureux'® » qui y travaillent

s’étalent mis dans la téte de convaincre les rois qu’un favor devait étre choist pour
sa sagesse, sa capacité, sa vertu ; que les ministres devaient apprendre a se soucier
du Bien public; qu'on devait récompenser le mérite, les grands talents, les
éminents services ; qu'un prince devait reconnaitre son vértable intérét, lequel
nest jamais différent de Pintérét du peuple; qu'dl fallait mettre a2 un poste la

161 La troisieme partie du livre cherche a rendre compte et a condamner 'oppression anglaise exercée sur
I'lrlande a 'époque de Swaft.

162 Jonathan Swift, Vayages de Gulliver, op. cit., p. 228-229.

163 Thid., p. 249.



52

personne qualifiée pour le tenir ; plus une quantité d’autres balivernes qu’aucune
cervelle humaine n’avait jamais congues!'®.

Cette critique, qui repose sur une inversion des valeurs, a pour effet de mettre en relief
les faiblesses inhérentes au gouvernement européen : qualifier de « malheureux » des
hommes ceuvrant pour le bien de la société, aspiration assimilée a des « balivernes », c’est
admettre le mal qu .la gouverne réellement et qui a désormais force d’habitude. Tenter de
redresser la politique européenne et de la ramener sur la voie de la vertu releve désormais
de I'llusion. Finalement, la critique du dirigeant passe par la voie de I'absurde, I'une des
armes favorites de Swift dans sa lutte contre le pompeux despotisme des personnages de
haut rang. Ainsi ironise-t-il d’ailleurs sur son séjour a la cour de Luggnagg, ou le roi

impose a ses visiteurs de lécher le sol jusqu’a son trone :

Mais, eu égard 2 ma qualité d’étranger, on avait balayé avec tant de soin que je
n‘avalai pas trop de poussiere. Ceal était cependant une faveur exceptionnelle,
qu'on accordait aux seules personnes de haut rang, lorsquelles demandent
audience. On allait méme, quand la personne introduite avait des ennemis a la
Cour, jusqu’a rajouter de la poussiére sur le plancher'¢.

Le texte fait mention dun seigneur qui avait avalé tellement de poussiere qu’il fut
incapable d’articuler mot devant le roi, précisant que cracher ou s’essuyer la bouche est
considéré comme un crime capital. Et lorsque le roi souhaite se débarrasser d’une
personne, il n’a gueére qu’a répandre sur le sol de la poudre empoisonnée. Rien de si
condamnable, en somme, que cette figure du dirigeant dont certains ingénus ne cessent
de vanter les vertus. Et sans la présence d’un roi profondément vertueux prét a faire de

son intérét personnel le reflet de I'intérét public, point d’utopie possible.

Si le personnage du dirigeant est 'un des plus critiqués chez Swift, il ne faut pas

oublier que c’est ’humanité méme que l'auteur vise dans son ceuvre. Cherchant a rendre

64 T der.
165 Jbid., p. 271.



53

compte de sa véritable nature, il s’amuse a la pervertir et a la vicier, en mettant
notamment I'accent sur sa laideur physique et morale. Pour ce qui est de cette dernieére,
les exemples abondent, et I'un des extraits les plus saisissants a cet égard demeure le
débat qui divise certains penseurs sur Ille de Balnibarbi et qui consiste a trouver une
soluton pour faire rentrer de largent dans les coffres de PEtat. Gulliver résume la

discussion en ces termes :

Le premier affirmait que la méthode la plus juste serait de taxer les vices et les
sottises de chaque individu, en laissant a2 un jury de voisins le soin de fixer
loyalement le montant de la taxe. Mais 'autre était d’une opinion exactement
contraire ; 1l voulait taxer les qualités physiques et morales dont chaque homme
était le plus fier, et on aurait d’autant plus a payer que I'on s’estimerait plus haut ;
ainsi, le montant de I'impot serait établi par le contrnibuable lut-méme [...] Quant a
I'honneur, la justice, la raison et le savoir, ils seralent entiérement libres de taxes,
car ce sont des vertus d'une espeéce si singulieres que les hommes ne consentent ni
a les reconnaitre chez leur prochain, ni a les estimer en eux-mémes [...] [Et] on ne
taxerait pas la fidélité conjugale, ni la chasteté, ni le bon sens, ni le bon caracteére,
car les rentrées ne couvriraient pas les frais de perception'¢,

L’homme peint par Swift est celui des moralistes classiques : s’aveuglant sur son oz réel,
il s’estime pourvu des qualités les plus Jouables et dépourvu des travers les plus dignes de
reproches. Ainsi n’apergoit-il que grandeur en lui-meéme et que bassesse en son prochain.
Rien de plus lucratf, donc, que de taxer les qualités dont il se croit doté. Et pour ce qui
est de la laideur physique, notons qu’elle entretient un rapport métonymique avec la
morale : ]a premiére est le reflet de la seconde, profondément dégénérée. Le voyage a
Brobdingnag, ou le narrateur entre en relation avec un peuple de géants, sert de prétexte
au développement de cette idée. C’est sur cette ile que le héros réalise, suivant la théorie
du relativisme, que ce qui semble admirable vu de loin se révele autre vu de pres. Voici
d’ailleurs la réflexion qui ’anime, apreés que son regard se soit posé sur le sein géant d’'une
paysanne : « Ceci me fit méditer sur les jolies peaux de nos dames anglaises, dont toute la

beauté vient de ce qu’elles sont a notre échelle, et que leurs défauts ne peuvent étre

166 Thid., p. 252-253.



54

pergus qu’a travers des verres grossissants ; 'expérience prouve alors que le teint le plus
lisse et le plus blanc apparait grossier, rugueux et d’'une vilaine couleur' ». Ainsi les
0yages, selon ’hypothése de Jacques Pons, permettent-ils a Swift de développer 'une de
ses 1dées philosophiques favorites, soit celle de la « nécessité ou nous sommes d’étre
trompés par nos sens pour percevoir quelque chose de beau dans Punivers'® ». Si par
hasard, et suivant la logique pascalienne des puissances trompeuses, nous percevons
quelque chose d’admirable en ’homme, c’est que nos sens se sont joués de nous. Servant
un méme objectif d’avilissement physique et moral, le voyage sur I'lle de Glubbdubdrib
traite du theme de la dégénérescence de '’homme a la faveur d’un paralléle entre les
Anciens et les Modernes. Sur cette ile, le roi possede le pouvoir de ramener les morts a la
vie Pespace d’un certain temps. Permettant a Gulliver d’interroger les personnalités de
son choix, ce dernier note que 'avantage va aux Anciens. Alors qu’il s’émerveille devant
les grands noms de I'Antiquité que sont Homere, Alexandre et Brutus, il déplore la
corruption qui est 4 méme de caractériser a elle seule I'histoire moderne. Ainsi réalise-t-il
I'altération physique qui accompagna I'évolution de 'homme : « les tailles [d’aujourd’hui]
étalent moins hautes, les nerfs moins vifs, les muscles et les tendons moins fermes, les
couleurs du visage moins saines ; et les chairs paraissatent flasques et corrompuesm » Il
constate donc rapidement, suivant une conception du temps dominée par I'idée de
décadence, l'infériorité de ses semblables par rapport a ceux des temps jadis : « Je ne pus
sans un serrement de cceur comparer les vivants et les morts, ni me dire que toutes ces
belles vertus d’autrefois étaient maintenant prostituées [...]'" ». Et lorsqu’il est mis au

fait des véritables motifs ayant régi toutes les grandes actions humaines (et que 'on

167 Thid., p. 127.
168 Jbid., p. 127, note 1.
169 Jbid., p. 268.

170 Idem.



55

regroupe a tort sous la banniere du progres), il estime que le parjure, oppression, la
corruption et la fraude ne sont pas des faiblesses aussi condamnables qu’il le croyait. La
criique que comporte le passage de Gulliver sur ces iles est a peine voilée :
profondément corrompu du fait de son amour-propre, il ne reste rien de louable en
’homme moderne. Qui plus est, la pente descendante sur laq‘uelle il est irrémédiablement
engagé 'empeche de prétendre a la dynamique de perfectibilité telle que mise de I'avant

par P'utopie positive.

Dans une méme optique d’avilissement destiné a « faire sentir la vanité des
grandeurs humaines'” », Swift développe une certaine obsession pour les excréments et
pour tout besoin naturel ayant pour effet de rabaisser ’homme au rang de la béte. Cette
«animalisation », qui tenait, nous l'avons vu, une place privilégiée dans I'ccuvre de
Hobbes et des moralistes classiques, se présente dans les [“oyages comme une arme de
choix, car rien ne déprécie tant ’homme que ce parallele qui Poblige a descendre de son
piédestal. Ainsi Swift, comme ses prédécesseurs, affiche-t-il une conception purement
naturelle de ’homme, ce dernier n’étant quun animal parmi les autres. Et pour le
dépouiller de sa soi-disant grandeur morale, il n’a guére qu’a montrer comment 1l est mu
par les mémes considérations que le reste du regne animal. C’est de cette fagon qua
Lilliput, les besoins naturels de Gulliver 'ameénent a négliger les regles qui régissent toute

vie de cour:

Je commengais a sentir les tortures de la faim, car j"avais mangé pour la dernicre
fois plusieurs heures avant de quitter le navire, et J’étais tellement harcelé par cette
exigence de la nature, que je ne pus m’abstenir de traduire mon impatience
(enfreignant peut-étre ainst les régles de la stricte civilité)!72,

17t Desfontaines, « Préface du traducteur, mise a la téte de I'édition de 1728 », gp. czt., p. xxiv.
172 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 39-40.



56

Pour Swift, point de doute: '’homme réel est fort ¢loigné de cet homme peint par
Descartes, séparé des animaux par un ablme et maitre de la nature. Au contraire, il est si
soumis a cette derniere qu’il ne peut faire fi de ce quelle lui commande. C’est encore ce
qui le motive a faire part au lecteur de toutes les occasions ou le héros ressent un

quelconque besoin de se soulager :

Depuis des heures, jétais extrémement pressé par certaine nécessité de la
nature [...] Entre 'urgence et la honte, je me trouvai dans le plus cruel embarras.
Le meilleur expédient dont je m’avisai fut de me glisser dans ma maison, de
fermer la porte derriére moi, et reculant de toute la longueur de ma chaine,
d’alléger mon corps de ce génant fardeau!?.

Le lecteur aura encore I'occasion de le « voir » uriner dans le jardin des fermiers géants
chez qui il loge, de méme que sur le palais royal de Lilliput. Et pour ce qui est des
excréments, le narrateur donne la description détaillée de ceux des Yahoos qu’il
rencontre en Houyhnhnmlande : '« [...] pendant que je tenais dans mes mains la sale
petite béte, elle couvrit tous mes habits de ses excréments, une horrible matiere, jaune et
liquide174 » La question des excréments est également a ’honneur sur Ille de Balnibarbi,
ou un questionnaire destiné 2 identifier les coupables d’une conspiration contre le régime
se décline comme suit: « Que mangeaient-ils, et a quelle heure? Sur quel coté
dormatent-ils 2 Avec quelle main se torchaient-ils le derriere ? Que pouvait-on dire de
leurs excréments ? Quels en étatent la couleur, lodeur, le gout, la consistance »'» Tous
ces détails, qui témoignent d’'une attention accrue accordée aux matiéres fécales et aux
fonctions digestives, sont généralement occultés dans les ceuvres littéraires, car ils vont a
I'encontre des régles de la bienséance. Le fait que Swift multiplie ce genre de descriptions
au point d’en faire une fixation permet de souligner la dimension critique de son

entreprise. En effet, cette obsession ne serait-elle pas le parfait reflet de la perception

73 Tbid., p. 47.
4 Tbid,, p. 351.
175 Ibid, p. 254.



qua lauteur de la nature humaine ? Ne pourrait-on pas faire du pessimisme
anthropologique qui 'anime la raison de son obsession pour tout ce que la bienséance
commande de dissimuler ? Il semble que oui : pour bien faire entendre Pantipathie qu’il
ressent envers ses semblables (et que sa misanthropie de plus en plus prononcée
confirme), rien de plus efficace que de révéler dans leurs moindres détails leurs
faiblesses, tout ce qui, autrement dit, en fait des animaux abjects et dépourvus de
grandeur physique et morale. C’est conformément a ce dessein d’avilissement, d’ailleurs,
que Gulliver est présenté au royaume des géants telle une béte de foire : transporté par
son maitre de village en wvillage, il est exposé aux regards de tout un peuple, qui
s’émerveille devant la présence d’une aussi petite créature, qui avait la forme dun
homme et savait faire mille jolis tours. L’expression « avoir la forme de » revét ici une
importance capitale, puisque les habitants refuseront toujours de reconnaitre son statut
d’homme, comme il refusera d’abord, nous le verrons, de reconnaitre aux Houyhnhnms
leur caractere raisonnable. Ils le considerent plutot comme un splacknuck, une « petite
béte d[u] pays, trés jolie a voir, et longue de six pieds'™ ». Selon les dires du narrateur, sa
condition sur I'lle ne semble en outre guere différente de celle de 'animal : « [...] cette
forme d’esclavage perpétuel qui consistait a amuser la populace a longueur de journée
avait fortement compromis ma santé, et c’est incontestablement parce qu’il pensait que je
n’avais plus longtemps a vivre que mon maitre m’avait cédé a si bon prix'"’ ». Percu
comme de la petite « vermine » et traité en conséquence, il est encore qualifié par les

experts du roi de refplum scalcath, de lusus naturae'®, Cest-a-dire d’« erreur de la nature », de

6 Tbid., p. 134,
7 Tbid., p. 139-140.
78 Tbid., p. 142.



58

« monstre ». On considere Gulliver (ou la race humaine qu’il représente) comme 'était

tout animal depuis 'Antiquité, soit comme un étre dénué de raison et de conscience.

Outre '« animalisation » de ’homme, Swift emprunte encore au fgpos du regard
étranger pour renforcer son point de vue pessimiste sur ses contemporains. En effet,
attribuer la crtique sur ’homme a un étranger, a un inconnu qui posseéde une soi-disant
vision objective des choses, permet d’attirer Pattention du lecteur sur les vices et les
faiblesses de ’homme, devenus banals, voire invisibles, par force d’habitude. Comme
Paffirme Frédéric Rouvillois dans son liminaire 4 une étude sur la notion de progres, « on
ne voit pas ce qu’on a trop vu, et paradoxalement, I'évidence finit par n’étre que ce qu’on
ne regarde plus, ce qu’on oublie a force de le connaitre” ». C’est pourquoi '’homme

180 :
». Suivant cet

devra, « pour étre bien peint, [...] I'étre par un autre animal que ’homme
objectif, le XVIII® siécle passera maitre dans l'art de révéler par le biais de Iétranger, de
rendre visible par le biais de la critique ¢éloignée. Braga fera encore de ce processus, qu’il
désigne sous l'expression de « confrontation des opinions», un procédé typique de
'utopie. Dans tous les cas, il s’agit de condamner les meceurs eliropéermes, de les tourner
en ridicule, en ayant recours a un point de vue « extérieur » Ainsi le regard porté par le
bon roi brobdingnagnien sur I'égoiste et fourbe européen possede-t-il un pouvoir
critique des plus efficaces. Le role que Swift lui attribue dés ses premiers entretiens avec
le narrateur est de crtiquer la grandeur que ’homme, aveugle lorsqu’il s’agit de sa
personne, est prompt a s’accorder. La perception qu’aura le roi de Gulliver et de ses

semblables est résumée dans un traité de morale brobdingnagnien, dont le propos

montre quel

17 Frédéric Rouvillois, L 7nvention du progrés : anx origines de la pensée totalitaire (1680-1730), Pans, Kimé, 1996,
p. 13.
180 Desfontaines, « Préface du traducteur, mise 2 la téte de I'édition de 1728 », ap. vit., p. xxi1.



59

animal chétf, méprisable et désarmé, 'homme était de nature ; combien 1l était
incapable de se défendre des inclémences du temps ou de la férocité des bétes ; a
quel point toutes les autres créatures le dépassatent, I'une en force, l'autre en
vitesse, la troisiéme en prudence, la quatrieme en habileté. 11 ajoutait que la nature
avait dégénéré au cours de ces derniers temps de décadence universelle, et que les
eétres quelle produisait n’étaient que de pauvres avortons en comparaison de
jadis!®!.

Comme un Pascal ou un La Rochefoucauld, Pauteur de ce traité réintroduit ’homme au
sein du regne animal, dans lequel, de surcroit, 1l lui attribue une position d’infériorite. Et
comme les moralistes, 1l fait mention de la pente descendante sur laquelle il se trouve
entrainé, sans que sa volonté puisse 'en détourner. Ce sont a toutes ces faiblesses, qui
concernent autant la perception que '’homme a de lui-méme que celle qu’il aura des
meeurs et coutumes de sa société, que le ro1 s’attaquera. C’est dans cette optique qu’il
demande a Gulliver, qui ne cesse de vanter les mérites de I’Angleterre, de lui décrire les
habitudes de son pays, espérant y retirer quelque chose a imiter. Mais le discours du
narrateur aura leffet contraire. Aprés avoir chanté les louanges de son pays, les
commentaires du roi et les interrogations qu’il souleve n’ont pour effet que d’en

souligner les nombreuses tares :

II fut completement ébahi de Thistorique que je lui avais fait de nos affaires au
cours du dernier siecle. II n'y voyait [...] qu'une accumulation de conspirations,
rébellions, meurtres, massacres, révolutions, bannissements, le tout n’étant que
l'effet désastreux de notre cupidité, notre esprt de faction, notre hypocrisie, notre
perfidie, notre cruauté, notre rage, notre folie, notre haine, notre luxure, notre
malveillance et notre ambition'#2,

Swift se fait ici maitre dans 'art de I'énumération critique. Chaque élément ajouté a cette
longue liste des faiblesses humaines ne fait que marteler davantage celles-ci a I'esprit du
lecteur, lui rappelant a quel point sa condition est chétive et méprisable. C’est encore
dans cette optique moralisante qu’il mettra 'accent, par le biais du roi, sur la fausseté des

vertus humaines :

181 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 185.
182 Jhid., p. 178.



60

Mon petit ami Grdldrdg, vous m’avez fait de votre pays un panégyrique tout a fait
admirable. Vous avez nettement prouvé que 'ignorance, I'incapacité et le vice sont
les qualités que vous requérez d’un législateur, et que personne n'explique,
ninterpréte et n’applique les lois, aussi bien que ceux dont l'intérét et le talent
consistent a les dénaturer. [...] Il ne ressort pas, de votre exposé, qu'une seule
vertu soit jamais exigée pour 'obtention d’une de vos charges publiques, et encore
moins que les prétres soient promus pour leur piété et leur savoir, les soldats pour
leur fidélité et leur vaillance, les juges pour leur intégrité, les sénateurs pour leur
patriotisme et les conseillers pour leur sagesse!®.

Lorsque Gulliver suggere de lul enseigner comment fabriquer et se servir des armes dont
il a la connaissance (comme la poudre a canon), le roi, stupéfait, s’interroge sur le fait
qu'un «insecte si impuissant [...], et réduit a ramper [...], pat nourrir des idées si
inhumaines et s’étre tellement habitué a elles qu’il ne manifestait pas la moindre émotion
devant les scenes de massacre et de désolation qu’[i] donnaift] comme des conséquences
normales a Pemploi de ces machines exterminatrices'™* » La conclusion qu’il tire du
tableau qui lui est peint de 'ambition et de hypocrisie des hommes est que la race
humaine « form([e], dans [son] ensemble, la plus odieuse petite vermine a qui la Nature ait
jamais permis de ramper a la surface de la terre' ». Cette critique a d’autant plus de force
qu’elle est formulée par un roi dont la véritable grandeur contraste nettement avec celle
de 'homme, ce qui a pour effet de souligner I'aspect chimérique de cette derniére.
Autrement dit, le caractere utopique du dirigeant de Brobdingnag (le seul qui soit revétu
d’une telle perfection dans I'ceuvre, notamment en ce qu’il croit que « toute la science du
gouvernement se ramen(e] a quelques principes trés simples, au sens commun et a la
raison, a la justice et a la bonté [...]'"* ») permet de mettre en évidence le caractere
contre-utopique des autres figures peuplant le roman, qu’il s’agisse des Lilliputiens et de
leur soif de domination, des Académiciens de Balnibarbi empreints d’un savoir illusoire

et absurde ou des Européens, dont les ressorts principaux sont I'intérét personnel et

183 Tdern.

84 Thid,, p. 182.
185 Jbid., p. 179.
186 Jbid., p. 183,



61

Iamour-propre. Le fait que la société des hommes contraste toujours avec les meeurs et
les coutumes utopiques des Brobdingnagiens en fait donc une société purement contre-

utopique et, par conséquent, condamnable.

Bien que le voyage a Brobdingnag participe fortement a la déconstruction de
toute figure idéalisce de 'homme, c’est en Houyhnhnmlande que la critique atteint son
apogée, grace au rapport de comparaison qui s’établit entre ’homme, le cheval
raisonnable et le Yahoo. Dans un premier temps, le regard que les chevaux portent sur
I'Européen s’apparente a celui du rot de Brobdingnag et a encore pour effet de souligner
les travers humains. La premiere faiblesse mise de avant par ’hote de Gulliver est celle

du physique, qui dément la grandeur dont '’homme se prétend pourvu :

Il commenga [...] a crtiquer les [...] parties de mon corps: ma figure, qui était
toute plate ; mon nez, qui était proéminent ; mes yeux, placés exactement de face,
de sorte que je ne pouvais regarder de coté sans tourner la téte ; [...] mon corps
avait besoin d’étre défendu contre la chaleur et le froid et jétats obligé de lw
mettre et de lu Oter chaque jour, au prix d’un traval long et ennuyeux, une
enveloppe protectrice!'87.

Pour ce qui est du physique, donc, point de doute : 'homme ne possede aucune qualité
propre a en faire un etre supérieur au sein du régne animal. Au contraire, son coxrps et sa
figure sont si disgracieux qu’ils participent a son avilissement plutot qu’a son élévation.
L’autre faiblesse que permettent de souligner les entretiens entre Gulliver et son hote
releve de sa morale. En interrogeant le narrateur sur les causes des guerres dans son pays,
par exemple, le cheval met en relief le caractere absurde de ces dernieres et, par le fait
meéme, de ’état d’esprit qui anime les Européens. Car quelles sont les causes des guerres,
sinon I'ambition des princes, la corruption des ministres et les différences d’opinions ?
« Jamais une guerre, du propre aveu de Gulliver, n’est aussi acharnée et sanglante, jamais

elle ne dure si longtemps, que lorsqu’elle a éclaté a propos d’une différence d’opinion,

187 Ibid., p. 318-319.



62

portant le plus souvent sur des vétlles'™®

». 1] atfirme encore que, si un prince envoie une
armée dans un pays ou la population est pauvre et ignorante, il a le droit, voire le devoir,
d’en mettre la moitié a mort et de réduire le reste en esclavage, le tout dans le but de les
soustraite 2 leur « barbare fagon de vivre' ». Et un soldat, explique-t-il, n’est rien de
moins quun Yahoo « que l'on pale pour tuer, de sang-froid, le plus qu’il pourra de ses
semblables — lesquels pourtant ne lui ont jamais fait de mal'® ». Rien, de ce fait, n’est
plus apte a souligner le caractere tyrannique, ambitieux et pervers de I’homme que ce
résumé de la mécanique qui régit les grandes guerres européennes. Le Houyhnhnm en
vient rapidement a la conclusion que I’homme surpasse le Yahoo en termes de

dégénérescence et de monstruosité, comme tendra a le confirmer le paralléle qui les unit

et qui porte la critique anthropologique a son paroxysme.

Il semble en effet que rien ne plaise davantage a lauteur des [ oyages que de
soumettre ’homme a un examen comparatif (destiné a souligner sa faiblesse soit en le
rapprochant d’étres vils soit en le distinguer d’etres profondément bons) pour tenter de
Phumilier et de lui dessiller les yeux sur sa vértable ﬁauue. C’est ce procédé qui sera a
Ieeuvre en Houyhnhnmlande, ou la figure de '’homme est tantot mise en paralléle avec
celle des chevaux savants, tantot avec celle des étres monstrueux qui leur servent de
bétes de somme. Mais pour établir le parallele, une description de ces animaux s’impose.
Gulliver présente les Yahoos comme des «betes tres bizarres et difformes'' », des

especes de « démons'”», aux « griffes longues et puissantes, aux pointes aigués et

>

188 Thid., p. 323-324.
89 Ihid., p. 324.
90 Ihid,, p. 325.
1 Ihid,, p. 294,
92 [pid,, p. 295,



63

recourbées'” ». Leur téte, leur poitrine et leurs parties génitales sont couvertes d’une
toison brune, rousse ou blonde et on les voit souvent en position assise, bien qu’ils
puissent se lever sur leurs deux pattes de derriere. A ce stade, impossible pour le lecteur
de s’y méprendre : le portrait esquissé du Yahoo, figure anti-utopique par excellence, est
celui de '’homme. La ressemblance est frappante, et rien ne répond davantage a la
volonté de lauteur. Cela étant dit, notons encore que ces animaux se nourrissent de
raves crues et de morceaux de charognes qu’ils déchirent avec leurs dents. Dans leur
comportement, le narrateur détecte des « dispositions perverses et rétives'™* », précisant
qu’lls sont « sournois, méchants, traitres et vindicatifs. Ils sont forts et résistants, mais
couards par nature, ce qui les rend insolents, abjects et cruels'” ». Ils sont ingénieux pour
faire le mal et se révelent étre les plus «irréductibles des brutes'” ». Gulliver admet
n’avoir jamais croisé d’animaux capables d’inspirer un tel mépris et une antipathie aussi
instinctive, ignorant alors qu’il porte cette accusation contre lui-méme et ses semblables.
Tout semble distinguer ces animaux des Houyhnhnms, qui sont quant a eux des chevaux
doués de raison, affectueux, charitables, courtois, qui regoivent leurs hotes avec civilités
et qui, contrairement aux Yahoos, se nourrissent avec « beaucoup de décence et de
bonnes maniéres'”’ ». Ils sont prés de la Nature (leurs habitations et leur alimentation
sont simples, mais bonnes pour eux) et aucun mot dans leur langage n’est 2 meme
d’exprimer des notions telles que le mensonge et la fausseté. Ils possedent d’ailleurs un
vocabulaire assez pauvre, « car leurs besoins et leurs passions sont moins nombreux que

les notres'™ ». 1ls ont donc vaincu ce que des générations de moralistes ont cherché a

193 Ibid,, p. 294.
94 Ibid,, p. 351.
195 Ibid., p. 351-352.
19 Ibid, p. 309.
97 Ihid, p. 305.
198 Thid, p. 317-318.



64

corriger chez les hommes, soit les passions destructrices qui les entrainent sur la voie du
mal. De ce fait, « pouvoir, administration, guerre, loi, chitiment et mille autres termes
[que Gulliver doit inévitablement employer pour décrire la société des hommes]
Navalent aucun équivalent dans leur langagewg ». C’est ce qui en fait, 2 ce stade, un
peuple s’apparentant a ceux des grandes utopies positives. C’est encore ce dont témoigne
le principe auquel ils s’en remettent en toutes circonstances et qui répond a 'idéal des
Lumieres, soit qu«il faut cultiver la raison et se laisser entierement gouverner pat
elle” ». Cette derniére n’est d’ailleurs jamais sujette 2 controverse, car elle « s’impose
immédiatement, et fait naitre la conviction, comme elle devrait le faire toujours, si elle

n’était pas troublée, obscurcie, ou effacée par la passion et lintérét™"

». C’est pourquoi
on ne retrouve « les controverses, les chicanes, les disputes et 'acharnement a soutenir
des opinions fausses ou douteuses™ » que dans la Cité des hommes, dont les membres,
nous I'avons vu, se détournent (volontairement ou non) de la raison. Si la rencontre de
Gulliver avec les Yahoos lui inspire crainte et mépris, celle avec les Houyhnhnms fait
naitre en lui admiration et respect. Et 71l est d’abord réticent a leur accorder cette estime
(en tant quhomme, il fait preuve dun état d’esprit relativement « spéciste » en
admettant mal I'idée qu’une créature puisse étre I'égale de ’homme, voire le surpasser),
son attitude se modifie lorsqu’il réalise la ressemblance qui 'unit au Yahoo et qui, ce
faisant, I’éloigne de l'idéal raisonnable personnifié par les Houyhnhnms. Le premier

élément qui les rapproche, et qui tend a suggérer que la race des Yahoos n’est rien de

moins que le résultat de la dégénérescence complete de ’homme, releve du physique :

199 Ihid,, p. 321.

200 Thid., p. 353.

200 Idems.

202 [bid., p. 354.

23 Te terme, qui apparait au XX¢ siécle, est certes anachronique en ce qui a trait au contexte qui nous
intéresse, mais il est le plus a méme de résumer I'état d’esprit qui, selon Swift, anime les hommes.



65

Mon horreur et ma stupéfaction furent inexprimables quand je constatai que cet
ignoble animal offrait une image absolument humaine. [...] Les pattes de devant
du Yahoo ne différaient de mes mains que par la longueur de leurs ongles,
lextréme callosité de leurs paumes et I'épaisseur du poil qui en recouvrait le
dessus. Il y avait autant de ressemblance entre nos pieds [...] Et on pouvait en
dire autant de toutes les parties du corps qui ne se distinguent que par leur pilosité
et leur couleur [...]%%.

L’une des rares choses qui le distingue de la béte est son vétement, qui se présente au
final comme un argument peu recevable, car qu’est-il, sinon un voile superficiel qui ne
sert qu'a camoufler ce qui est réellement ? D’ailleurs, la ressemblance se situe également

au niveau du tempérament :

C’est un fait connu [...] que les Yahoos se haissent entre eux, bien plus qu'ils ne
haissent aucune autre race d’animaux, et 'on admet généralement que cette hatne
nait de la hideur de leurs formes, que tous peuvent voir chez leurs semblables,
mais non pas en eux-mémes. Voila pourquoi j'ai commencé a trouver raisonnable
votre fagon de couvrir votre corps, et d’avoir ainsi un moyen de vous cacher les
uns aux autres une grande partie de vos difformités, dont la vue est a peine
tolérable?03.

Ce que Swift, dans le sillage de Hobbes et des moralistes, cherche a rappeler a son
lecteur, c’est que 'homme n’est quun loup pour ’homme, car aucun étre au sein du
regne animal ne méprise son semblable comme il le fait. Mentionnons encore que les
vétements qui servent a lui couvrir le corps rappellent le role que joue le masque dans la |
pensée morale, qui sert a '’homme a cacher sa monstruosité a lui-méme et a ses
semblables, le tout dans le but de préserver 'apparence de vertu et d’entretenir le lien
social. Mais la ou la crique swiftienne atteint son plus haut degré d’acuité, c’est lorsque
le cheval fait réaliser a Gulliver son infériorité par rapport au Yahoo. Apres avoir
examiné la structure de son corps, qu’il juge difforme et dérangée, il concede qu’il est
plus propre et moins contrefait que les bétes qui peuplent son pays. En ce qui a trait aux

avantages réels, toutefolis,

204 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 302-303.
25 Tbid., p. 343.



66

ceux-ci étalent, a son avis, bien mieux partagés que [lui]. [Ses| ongles ne [lui]
servalent a rien, i ceux des pieds de devant ni ceux des pieds de derneére ; du reste
[ses] pieds de devant ne méntaient pas ce nom, puisqul ne [I]’avait jamais vu
[s]’en servir pour marcher et qu’ils étaient trop délicats pour supporter le contact
du sol2%,

Ce qui fait du Yahoo un étre supérieur est son enracinement dans la Nature: il ne
cherche pas, comme I'homme, a dépasser les limites de son o et a s’attribuer des
qualités dont il est dépourvu. Le cheval affirme d’ailleurs que, « malgré [son]| dégout pour
les Yahoos de [son] pays, [il] ne saurai[t] pas plus leur reprocher leurs cotés odieux, que
taxer de cruauté un grnayh (sorte d’oiseau de proie) ou blamer une pierre pointue qui a
entaillée [son] sabot™ ». Le cheval traite ici d'un théme profondément augustinien, ses
propos rappelant ceux de La Bruyere qui, aprés avoir fait une liste des défauts
attribuables aux autres, affirme qu’il est injuste de s’en plaindre, car ils font partie de leur
nature. 1l serait aussi insensé de s’en indigner que de reprocher au feu de briler: « Ne
nous emportons point contre les hommes en voyant leur dureté, leur ingratitude, leur
injustice, leur fierté, 'amour d’eux-mémes, et Poubli des autres : ils sont ainsi faits, c’est
leur nature, c’est ne pouvoir supporter que la pierre tombe ou que le feu s’éleve™ ». Ft
comme, rappelons-le, rien n’est plus condamnable pour un moraliste qu’un etre qui fait fi
des limites de son oz, 'avantage va aux Yahoos. S1 nous choisissons donc de percevorr,
comme nous l'avons fait, le Yahoo comme une personnification de ’homme et le
Houyhnhnm comme un animal raisonnable muni de tous les principaux attributs
utopiques, 1l est possible de considérer cet épisode comme le témoignage de 'anti-
utopisme de 'auteur. Swift semble de ce fait suggérer que ’état utopique est inaccessible

a I’homme, que seules les bétes, plus pres de la Nature, peuvent y prétendre.

206 Thid., p. 318.
07 Tbid,, p. 326.
208 Jean de La Bruyere, Les Caractéres ou Maurs de ce siécle, Pans, Gallimard, 1975, p. 224.



67

I1. Lien social et bonheur

L’une des conséquences de cette conception anthropologique est I'improbable
réalisation de I'idéal communautaire auquel aspire l'utopie, car, nous l'avons wvu,
discréditer ’homme revient a disqualifier I'utopie et ses principales composantes. Si les
moralistes trouvent dans le lien social un remede contre le mal lui-méme (apparence de
vertu triomphe la ou la véritable vertu échoue), Swift, toujours plus critique et acerbe que
ses prédécesseurs, n’accordera pas une telle chance a ses personnages. Chez lui, le lien
social est possible, certes, mais pas pour ’homme qui a su percer le voile de la nature
humaine. A la fin du roman, Gulliver ne possede plus hypocrisie que les moralistes
jugent nécessaire a une bonne entente collective. Des lors, la seule option envisageable

sera son retrait de la société des hommes.

S1 Gulliver demeure convaincu de la supériorité morale de son Angleterre natale
au cours de son premier voyage, c’est parce que les habitants de Lilliput sont aussi
corrompus, sinon davantage, que les Européens. L’empereur, par exemple, est en proie
aux meémes passions que les rois qui se succedent en Angleterre et dans les pays
avolsinants : en voulant exercer un controle absolu sur I'ile de Blefuscu et en souhaitant
se faire maitre du monde par I'entremise du narrateur, il prétend du moins a la méme
ambition et 4 la méme tyrannie. A ce stade, attention du protagoniste demeure trop
centrée sur le caractere despotique de son hote pour réaliser que les tares attribuables aux
Lilliputiens sont également celles de la société anglaise. Sa perception se modifie
néanmoins au contact des peuples fondamentalement « bons » ou supéreurs que sont les
Brobdingnagiens et les Houyhnhnms. Apres avoir fréquenté ces derniers, il réalise la

faiblesse de son gouvernement et la laideur physique et morale de ses semblables, le



68

rendant toujours plus misanthrope vis-a-vis de la société des hommes. Sa perception des
choses et son comportement commencent donc a se modifier dés la deuxiéme partie du
livre, dans laquelle il séjourne sur I'ile des géants. Cette derniére, qui est empreinte d’une
certaine perfection utopique, provoque une série de réflexions de plus en plus
pessimistes chez le héros. Voici, d’alleurs, la maniere dont il pergoit désormais le

pompeux artifice des personnages de hauts rangs et le caractére absurde qui en résulte :

[...] st yavais vu alors un groupe de dames et de seigneurs anglais jouer leurs
personnages dans le meilleur style de la cour, saluer, babiller et se pavaner dans
leur brllante parure de féte, jaurais, a dire vrai, été fort tenté de me moquer d’eux
autant que le Roi et ses grands pouvaient se moquer de mot?.

La moquerie demeure légere, mais elle gagne en apreté lorsqu’il reprend contact avec ses
semblables, comme en témoigne la réflexion qui 'anime apres étre monté a bord du

vaisseau destiné a le ramener chez lui :

Quand yétais monté a bord et que I'équipage faisait cercle autour de moi, je crus
avolr affaire a la plus méprisable petite vermine que ja1 vue de ma vie. Et 1l est
bien vrai que pendant mon séjour chez ce monarque mon ceil s’était tellement
habitué aux proportions énormes des objets, que je ne pouvais supporter de me
voir dans une glace, ou, par comparaison, je m’apparaissais a moi-méme comme
un étre insignifiant?10,

Gulliver attribue a ses semblables le qualificatif que lui avaient attribué les
Brobdingnagiens, soit celui de « vermine » Mais ce qui frappe davantage dans cet extrait,
c’est son incapacité a soutenir la vue de sa propre image, qu’il associera désormais a celle,
corrompue et dégénérée, de 'Européen en général. Si la critique de ’homme prononcée
par le roi de Brobdingnag le rend distant vis-a-vis de ses compatriotes, celle professée
par les chevaux raisonnables aura pour effet d’en faire un vértable misanthrope. Cest
que les Houyhnhnms possédent une grandeur et une noblesse avec lesquelles ’homme

ne peut rivaliser et les fréquenter aussi longtemps que I'a fait le narrateur ne peut

29 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 146.
20 Thid., p. 200.



69

désormais que rendre intolérable la présence de gens de sa propre espéce. Ainsi se fait-il,

au contact des chevaux, toujours plus critique envers les siens :

[...] yavoueral franchement que les nombreuses vertus de ces excellents
quadrupedes, mises en balance avec la dépravation humaine, m’avaient si
largement ouvert les yeux, m’avatent tellement développé 'entendement, que je
commengais a voir les actions et les passions de ’homme sous un jour bien
différent. Je ne croyais plus que 'honneur de ma race mértat d’étre ménagé?'’.

Gulliver, qui avait jusqu’alors vanté sans mesure les vertus de sa tetre natale, révise sa
position. Les hommes ne sont pas ce qu’ils prétendent étre : ils sont corrompus et cette
corruption, indéracinable, car indissociable de leur nature meéme, en fait des étres abjects.
L’homme ne tient pas la comparaison vis-a-vis du Houyhnhnm, a un point tel que le
narrateur fera le veeu, irréalisable nous le verrons, de ne plus jamais retourner vivre parmi
les siens. Mais ce qui ajoute encore a sa misanthropie, c’est la monstruosité des Yahoos,

qu’ll est désormais impossible de distinguer de celle de ’homme :

Quant a ces sales Yahoos, ['avais beau a I'époque porter a 'humanité un amour
dont bien peu étaient capables, je confesse que je n’at jamais vu d’étres aussi
dégoutants, a tout point de vue, dans toute la gent animale, et plus je les
fréquentai, plus je les trouvai haissables, tout le temps que je passai dans le pays?!2.

Admettre d’emblée I'incapacité de la plupart de ses congeéneres a aimer 'humanité, c’est
rendre compte du caractére méprisable de cette derniere. Et associer comme il le fait la
figure du Yahoo a celle de 'homme a pour effet d’en faire I'objet d'une méme critique :
le caractére « haissable » de 'un est attribuable a autre et vice versa. Ainsi raisonnera-t-il,
aprés avoir fait de Thomme et du Yahoo un seul et méme animal, dont les différences

sont si subtiles, au final, qu’elles méritent a peine d’étre soulevées :

Quand je pensais 2 ma famulle, 2 mes amis, 4 mes compatriotes et a la race
humaine en général, je les voyais tels qu'ls étaient en réalité, c’est-a-dire comme
des Yahoos, dans leur forme comme dans leurs dispositions morales, peut-étre un
peu plus civilisés et doués de paroles, mais ne se servant de leur raison que pour

21 Ihid, p. 340.
22 Jpid,, p. 304.



70

accroitre et multiplier ces vices dont leurs fréres de ce pays-la n'avaient requ que la
part inhérente a leur nature?!3.

Il réitere ici 'idée selon laquelle Thomme n’est supérieur qu’en appatence : le Yahoo, lui,
a au moins le mérite de ne pas développer des vices que la Nature ne lui a pas donnés en
partage (idée déja rousseauiste de la corruption que provoque le petfectionnement des
arts). Il percoit donc, au contact des chevaux et des Yahoos, I'inférorté de la race
humaine, pour laquelle il en vient a éprouver une profonde contemption. Aprés avoir
fréquenté les Houyhnhnms, il finit également par développer une certaine haine vis-a-vis

Cooa : Sac - C 214
de lui-méme, au point de se considérer comme un étre « insignifiant

» et digne de peu
de valeur ; il en vient, autrement dit, 2 se considérer comme les chevaux considérent le
Yahoo, comme un étre inférieur et sans intérét. C’est pourquoi i} aura tendance a se
defaire de tout ce qui le rattache a la race humaine pour adopter les habitudes du
Houyhnhnm, comme sa démarche ou son accent chevalin. Mais ce bonheur supréme
dont il jouit a vivre parmi des chevaux raisonnables qui lui font progressivement oublier
sa pietre condiion humaine n’est qu’éphémere. Pergu comme un Yahoo par les plus
sages d’entre eux, deux choix Jui sont offerts : vivre tel un Yahoo et adopter son mode
de vie bestial ou s’exiler et tenter de rejoindre son pays d’origine. Refusant de perdre

I’élévation physique et morale qu’il prétend avoir acquise en vivant au sein de ses hotes, il

choisit, a regret, Uexil, avec la ferme intention

de découvrir une petite ile déserte, mais offrant assez de ressources pour qu’[d]
véc[at] de [s]on travail, ce qui et été pour [lui] un plus grand bonheur que d’gtre
Premier ministre dans la plus raffinée des cours d’Europe ; tant I'idée de retourner
vivre dans une société composée de Yahoos et gouvernée par eux [lui] paraissait
hornble?!3,

213 Jhid., p. 368.
28 Tbid,, p. 373.
25 Jbid, p. 374.



71

Mais encore une fois, ce bonheur lui sera refusé. Sitot qu’il met pied sur une ile qui
semble répondre a son idéal de retraite, un bateau accoste et il est pris en charge par des
Européens qui se font un devoir de le ramener chez lui. Dés qu’il monte a bord et qu’il
reprend contact avec la société des hommes, il refuse de les considérer comme des étres
raisonnables (le seul terme de « Yahoo » servira désormais a les désigner) et développe
une antipathie profonde a leur égard. 1l se montre réticent a enfiler des vétements déja
portés par cette race vile et corrompue et a se nourrir avec des ustensiles dont elle a déja
fait usage. Il cherche donc a minimiser le contact avec ses semblables et c’est encore la
regle qui prévaut a son retour chez lui. Affirmant qu’avec le temps sa terreur vis-a-vis des
stens diminue, il ne peut toutefots en dire autant de son mépris qui, lui, ne fait que

croitre. Lorsqu’il reprend contact avec sa femme et ses enfants, il ne ressent que

haine, dégout et mépris, surtout quand [l] considérai[t] combien ils [lui] étaient
proches [...] Et quand i [lui] fallut penser qu’en [s]’accouplant avec un individu de
'espéce yahoo [l] en avai[t] procréé d’autres, [il] fuft] comme assommeée de honte,
de confusion et d’horreur?!S,

Au cours de la premiere année faisant suite a son retour, il ne peut supporter leur
présence, ne souffrant pas méme qu’ils prennent un repas dans la méme piéce que lui
Encore cing ans plus tard, époque a laquelle se termine le récit, il ne tolete pas qu’on

botve dans le méme verre ou qu’on lui tienne la main.

Ainsi Gulliver, qui était d’abord mu par le désir de voyager et d’entrer en contact
avec le plus de sociétés possible dans le but de multiplier ses connaissances et de
satisfaire sa curiosité, place désormais son bonheur dans la retraite et dans une vie menée
a Pécart de ces mémes sociétés. Les [gyages se présentent comme un exemple parfait de

ce quaffirme R. Mauzi, a savoir que désormais, « bonheur, morale et société |...] ne font

216 [hid, p. 383.



72

qu’un217 ». Tant que Gulliver maintenait vivante Iillusion selon laquelle la société
européenne possede une grandeur morale indépassable, il pouvait connaitre un certain
bonheur. Un bonheur illusoire, certes, mais un bonheur tout de meme. Suivant une
logique pascalienne, sa félicité résidait alors dans la distraction et dans l'ignorance des
choses vraies. Mais des qu’il leve le voile sur les véritables ressorts qui régissent les
actions humaines, dés qu’il prend conscience de la corruption et de la dégénérescence de
sa race, I'lllusion se brise, de méme que le bonheur qui en résulte. Impossible pour lui,
désormais, d’étre heureux parmi les hommes. Et Swift, en lui refusant toujours le
bonheur qu’il aurait pu trouver dans la retraite (il est toujours ramené, contre sa volonté,
parmi les siens), en fait, au final, un etre profondément misérable. Et loin de ne refuser le
bonheur qu’a son héros, 1l le refusera, en bon détracteur de la race humaine, a la Cité des

hommes prise dans sa forme la plus générale.

III. Raison et bonheur

Depuis pres d’un siécle avant la publication des [oyages, la littérature tend a se
rationaliser. Avec 'avénement de la science moderne et de la philosophie nouvelle avec
Descartes, on privilégie désormais le vrai au fabuleux, la sobrété a 'ornement, la raison
au sentiment. A I'époque ou paraissent les aventures de Gulliver, la raison tient d’ailleurs
lieu de valeur supréme, comme en témoigne le sapere aude que Iant empruntera a Horace
pour en faire la devise des Lumieres. Si pour les philosophes du XVIII® siecle, rien n’est
donc plus apte que la raison a libérer '’homme de l'obscurantisme dans lequel le

retiennent prisonnier les chaines de 'autorité étatique et cléricale, Swift semble pour sa

217 Robert Mauzi, gp. a2, p. 14.



73

part avertir son lecteur : poussé a son paroxysme, I'usage de la raison risque, de facon
paradoxale, de faire de ’homme un étre dénué de bon sens. Ainsi 'auteur des 1oyages ne
se contente-t-il pas d’humilier ’homme ; il doit encore humilier la raison qui, selon
Descartes, lui accorde ce statut d’homme. Swift comble le fossé que le philosophe
frangais s’était évertué a creuser un siecle plus tot entre 'homme et 'animal, en faisant
notamment de ce dernier, comme nous I'avons vu avec les Houyhnhnms, le véritable
détenteur de la sagesse. S’attaquer ainsi a 'entendement humain fait donc partie de la
vaste entreprise d’humiliation de I'auteur, que nous désignerons dans cette section, a la

. . .. . 218
suite de Jacques Pons, sous 'expression d’« anti-intellectualisme™" ».

Swift, qui fut 'un des membres les plus influents du Scriblerus club®’, met
d’abord a mal I'intellectualisme par le biais de la description qu’il fait des habitants de
Laputa, qui consacrent leur vie aux mathématiques et a la musique et qui rejettent
comme vulgaire tout ce qui ne releve pas de ces deux disciplines, privilégiant en toutes
circonstances intellect et la froide logique a la spontanéité et a la fantaisie. Notons
d’abord que les Laputiens « [ont] tous la téte inclinée, soit a gauche, soit A droite, et un
ceil tourné vers le dedans, tandis que I'autre se fixait sur le zénith™ », laissant entendre le
vaste intérét quils portent a la science. Mais cet intérét, loin d’en faire, comme le
voudrait toute bonne utopie, des étres plus sages et raisonnables engagés sur la voie
toujours ascendante du progres, en fait plutot d’« éternels distraits™' », incapables « de

tenir ou d’écouter une conversation, si [des laquais] ne tien[nent] pas en éveil par quelque

218 Jacques Pons, dans Jonathan Swift, [oyages de Gulliver, op. cit., p. 183, note 2.

219 Groupe littéraire de la premiére moitié du XVIII¢ siecle, on compte parmi ses membres les plus
influents Jonathan Swift, Alexander Pope, John Gray, Thomas Pamell et John Arbuthnot. Par le biais d’un
auteur fictif du nom de Martinus Scriblerus, le groupe se proposait de ridiculiser les excés d’une érudition
jugée prétentieuse ; « Scriblerus Club », dans Encyclopeedia Britannzca,
< http:/ /www.britannica.com/ topic/Scriblerus-Club > (page consultée le 2 février 2015).

220 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 214.

221 Suivant expression de Jacques Pons, s6éd., p. 215, note 1.



74

attouchement leur organe du parler ou de ouie®® ». Ils sont d’ailleurs si absorbés par
leurs spéculations qu’«ilfs] cour[ent] le risque manifeste de tomber dans le premier
précipice venu, ou de donner du crane contre un poteau ; et, dans la rue, de renverser les
gens ou d’étre renversé[s] [eux]|-méme[s] dans la rigole’ ». Impossible, dés lors, de faire
fi du parali¢le potentiel entre le Laputien et la figure de Thales de Milet telle qu’évoquée
par Platon dans son Theéétéite : celui-ci « observait les astres et, comme il avait les yeux au
ciel, [...] tomba dans un puits. Une servante de Thrace, fine et spirituelle, le railla [...] en
disant qu’il s’évertuait a savoir ce qui se passait dans le ciel, et qu’il ne prenait pas garde a
ce qui était devant lui et a ses pieds™ ». A cet égard, Platon ajoute que «la méme
plaisanterie s’applique a tous ceux qui passent leur vie a p‘hilosopherz25 ». Clest cette
meéme figure, si absorbée par des considérations d’ordre métaphysique, si absorbée par sa

quete du savoir, qui sera peinte par La Fontaine :

Un Astrologue un jour se laissa choir

Au fond d’un puits. On lu dit : Pauvre béte,
Tandis qu’a peine a tes pieds tu peux voir,
Penses-tu lire au-dessus de ta téte ?2%

Le Laputien s’inscrit donc dans uné longue tradition de figures destinées a mettre a mal
le mauvais usage fait de la sagesse philosophique et scientifique. L’asservissement de son
esprit par la méditation le rend parfaitement ignorant de ce qui prend place autour de lui,
dans le monde physique, augmentant toujours les probabilités de chute dans un puits. Et
derriere ce manque de connaissances et de considérations pour les choses pratiques
relevant du quotidien se fait sentir la condamnation de l'auteur, car rien ne se veut plus

absurde que ses effets : les maisons du pays menacent constamment de s’écrouler, en

222 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 214.

23 Ihid., p. 215.

224 Platon, Théététe - Parmeénide, Panis, Garnter Freres, 1967, p. 109.

25 Idem.

226 Jean de La Fontaine, « L’astrologue qui se laisse tomber dans un puits », Fables, Paris, Gallimard, 1995,
p. 108.



75

raison du meéprs de leurs propriétaires pour la géométrie pratique, jugée vulgaire et
artisanale. Ce qui accentue encore le caractere dérisoire de cette forme d’intellectualisme,
C’est le triomphe des mathématiques et de la musique. Les vétements des Laputiens sont
ornés de soleils, d’¢toiles, de trompettes et de guitares, et leur cuisine se soumet a cette
meéme logique : lors d’un banquet, on sert au narrateur de 'épaule de mouton coupée en
triangle équilatéral, des saucisses ayant I'aspect de flates et de hautbois et du pain en
forme de cone et de parallélogramme. Cette omniprésence de la musique et des

mathématiques n’en fait toutefois pas des étres plus sensibles ou plus éclairés et,

s’ils font preuve d’intelligence sur le papier, s’ils manuent bien la regle, le crayon, le
compas a pointes, [...] dans la vie de tous les jours, [il n’est] de gens si maladroits,
gauches et incapables, ni d’esprts plus lents, et plus hésitants sur toutes les
questions qui ne sont pas de mathématiques ou de musique??’.

Et méme s’ils rejettent le reste comme trivial, s aiment a prendre position dans des

débats qui sont hors de portée de leur entendement. Ainsi voulaient-ils

tout savoir des affaires publiques et tranchaient les questions administratives,
s’acharnant a défendre pied a pied les theses de leur partl. ]’ai d’ailleurs observé la
méme tendance chez les mathématiciens que j’ai connus en Europe, bien que je
n’ale pu voir ce quavaient de commun la science du gouvernement et celle des
nombres. Ces gens-1a se figurent-ils peut-étre que, de méme qu’un grand cercle ne
se divise pas en plus de degrés qu'un petit, de méme on peut régenter et
administrer toute la Terre sans avoir besoin de plus de qualités que pour
manceuvrer et faire tourner une boule ? Je retrouve plutdt sous cette manie un
vice commun a tous les hommes : ce qui éveille le plus notre intérét, ce qui nous
passionne, c’est précisément le sujet qui nous convient le plus mal, tant a cause de
notre nature que de notre formation??,

Encore une fois, Swift met a mal ’homme qui sort des limites de son moz. Sortir de son
champ d’action pour s’adonner a des activités hors de notre ressort revient a faire un
mauvais usage de la raison et ne peut, par conséquent, qu’étre néfaste pour la société.
C’est, du moins, ce dont témoigne le monde profondément dégénéré et mal calculé des

Laputiens. Notons finalement que Swift, comme tout bon anti-utopiste, emprunte au

227 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 220.
28 bid., p. 221.



76

topos du mundus inversus pour souligner le caractere absurde que revét lintellectualisme
laputien. De ce fait, le seul homme sur I'lle pouvant prétendre au titre de « raisonnable »
est également le moins respecté, dans la mesure ou il ne s’y connait guere en musique et
en mathématiques et quil s’intéresse aux affaires des autres nations. N’ayant besoin
d’aucun laquais pour le rappeler a 'ordre, il écoute le narrateur avec attention et fait des
remarques pertinentes sur ses propos. Outre ce prince, les seules personnes avec qui

. . , . 22!
Gulliver est en mesure d’avolr des «échanges raisonnables ?

» sont les laquais, les
boutiquiers et les femmes. Ce sont donc ceux qui donnent 'impression d’avoir le moins
de bons sens qui en possedent le plus et si leur presence sur I'lle tend a prouver que cette

derniere n’est pas exempte de sagesse, du moins légitime-t-elle les propos de Jean-Paul

Marat : « pour un sage, que d’hommes vains et superficiels %5

La critique de l'intellectualisme se poursuit sur I'ifle de Balnibarbi, influencée de
facon négative par llle flottante. Aprés avoir séjourné sur cette derniére, certains
Balnibarbiens reviennent au pays la téte « emplie [d’] humeurs volatiles®' », avec pour
conséquence la perte du sens pratique. Cet état d’esprit se répand a un point tel qu’on ne
trouve plus a Balnibarbi de ville importante qui n’ait sa propre académie™. Toutefois,
loin de vanter les mérites des académies, le roman semble avoir pour fonction de
montrer que, poussés a leur paroxysme, certains idéaux issus de ces dernieres ont un

effet néfaste sur la société™. Ainsi, de tous les projets présentés au narrateur 2

29 Jbid., p. 233.

20 Jean-Paul Marat, Les charlatans modernes, ou lettres sur le charlatanisme académique, Paris, Imprimerte Marat,
1791, p. 5.

1 Jonathan Swift, Vgyages de Gulliver, op. cit., p. 237.

22 La multiplication des académies balnibarbiennes est a mettre en paralléle avec la multiplication des
académies européennes. Qu'elles s’implantent dans les capitales ou dans les provinces, quelles prennent
pour objet de recherche les lettres, la musique, la peinture, Parchitecture, les mathématiques, la médecine,
'astronomue, la physique ou la chimie, force est de constater que le XVIII¢ siécle européen « fourmille »
(Marat, op. ct., p. 10) d’académies de toutes sortes, destinées a I'« avancement » des savours.

23 Vour la « Law of Reverse Effect » selon Chad Walsh, supra, note 11.



77

I’Académie de Lagado, aucun «n’est [...] tout a fait au point, et, en attendant, le pays
tout entier se trouve dans un état misérable, avec des maisons en ruines et des gens sans
pain ni vétements™* ». La science, comme le veulent les utopies du XVII® siecle,
triomphe, mais elle le fait au détriment de la vie humaine et des considérations pratiques,

amenant lauteur a catiquer leffet nuisible de certaines formes de progrés pour

. 4235 , . .
humanité™. C’est encore ce dont fémoigne lg non-sens des recherches faites dans les

académies, montrant que la science ne doit pas toujours faire office d’étalon supréme. Le
plus vieux membre de I’Académie, par exemple, cherchait depuis son arrivée a
reconvertir les excréments humains a leur état initial de noutriture, « en isolant leurs
divers éléments, en leur otant le liant qu’ils recoivent de la bile, en faisant se dégager leur

odeur et en les purifiant de la salive™®

». Un architecte suggérait encore de commencer la
construction des maisons par le toit, alors qu'un aveugle de naissance était chargé de
préparer les couleurs pour les peintres. Trop de temps investi dans la contemplation et
trop peu dans les considérations pratiques ont fait de Balnibarbi une ville profondément
dégénérée. Cette critique des académies balnibarbiennes s’inscrit, de fagon plus générale,
dans le contexte historique qui voit naitre I'ceuvre. Pour bien appréhender la situation, il
suffit d’avoir recours a une brochure publiée par Jean-Paul Marat en 1791, Les Charlatans
modernes, ou lettres sur le charlatanisme académique, qui cristallise les criiques formulées au
cours du XVIII® siecle contre I'institution en question. Dans cette brochure, 'auteur y

décrie des Condorcet, des Rochon, des L.a Lande, des Lavoisier et des Cadet comme des

« faquin[s] littéraire[s]*"” », des « paysan[s| parvenu[s|”® », des « chat[s] de goutieres® » et

24 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 238.

B5 A\ ce titre, les Voyages préfigurent les grandes dystopies contemporaines, qui 2 leur tour critiqueront les
horreurs perpétrées au XX¢ siecle au nom du progres.

236 Jonathan Swaft, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 241.

27 Jean-Paul Marat, gp. 2., p. 33.

28 Thid, p. 34.


http://www.rapport-gratuit.com/

78

des « torche-cul des douaireres™ ». 1l y décrie des mathématiciens comme La Place,
Monge et Cousin, des chimistes comme Sage, Beaumé et Cornette, des astronomes
comme Cassini et des physiciens comme Le Roi. Son but : nous faire entendre que, « en
dépit des philosophes de nos jours, non, il n’est point de progtes pour la raison
humaine™' » (du moins pas i I'intérieur des académies, symboles de ’Ancien Régime et
de 'obscurantisme, symboles de 'ignorance et du « vieux préjugé™ »). Aussi, désireux de
réformer I'Etat, pose-t-il la question : « A quoi bon [...] cette multitude d’académies dont
le royaume fourmille, et qu’ont-elles fait jusqu’ici pour justifier leur institution ?** » Les
académies sont toutes filles de 'orgueil et de P'amour-propre, faisant des hommes qui les
occupent des étres vains et orgueilleux qui concourent au malheur public en privilégiant

en toute circonstance leur intéret personnel :

Faux amans de la vénté, apotres sinceres du mensonge, adorateurs de la fortune ;
peu apphqués, peu instruits, peu dociles : mais trés-dissipés, trés-présomptueusx,
trés-entétés, is sont curleux de distinctions et passionnés pour 'or; is ont le
méme ton, les mémes principes, la méme allure, les mémes procédés, et ren au
monde ne ressemble plus 2 un académicien qu’un autre académicien?*.

La conclusion que P'auteur en tire, et qui pourrait étre celle de Swift dans ses Vgyages (du
moins si 'on accepte I'idée suivant laquelle le narrateur est un « porte-parole a revers » de
l'auteur), est que « le bien qu’ils [les corps académiques] operent est presque nul ; le mal

quils font est extréme ; les regler est chose impossible, 1l faudrait les anéantir™ ».

Apres avoir ainsi décrié le « charlatanisme académique » et 'effet pernicieux

d’une science métaphysique qui triomphe au détriment de la vie pratique, Swift orne sa

239 Idem.

20 Tdem.

2 Tbid,, p. 5.
22 Thid., p. 17.
23 Thid., p. 10.
2H Thid., p. 35.
25 Thid., p. 22.



79

crtique de l'intellectualisme d™une nouvelle parure. Dans la quatriéme et derniére partie
du roman, i critique dans un premier temps 'usage que I’homme fait de la raison, pour
ensuite s’attaquer a la raison elle-méme. Ainsi n’est-il pas animé par le méme optimisme
que le sera, par exemple, Emmanuel Kant, apotre par excellence de la raison humaine ; i
ne considere pas, comme le philosophe allemand, que 'homme possede les capacités
nécessaires pour se servir de son entendement et c’est par le biais des chevaux
rajsonnables qu’ll professera sa critique. En effet, I'hote de Gulliver avance comme
premiere preuve de cette nsuffisance le fait que ’homme, bien que la Nature s’applique
a lul montrer la voie du bien, persiste a emprunter celle du mal. Ainsi en va-t-il, par
exemple, de la justice, qui au lieu de servir a la protection de la majorité sert a la ruine de
plusieurs. Rien dans le discours du narrateur n’incite a croire que I’homme possede la
ralson en partage, et c’est encore ce que nous invite a considérer 'intérét que ce dernier
porte au vin, quil ne cesse de convoiter malgré I'état déplorable qui résulte de sa

consommation :

Nous ne faisons pas venir [...] du vin des pays étrangers parce que nous
manquons d’eau ou d’autres choses a boire, mais parce que cette boisson est un
liquide spécial, qui nous rend joyeux en nous faisant perdre la raison ; il dissipe
toutes les pensées mélancoliques, fait naitre en nos cerveaux des images
désordonnées et extravagantes, releve nos espoirs et chasse nos craintes, mais
nous prive complétement pour un temps de I'usage de notre raison et nous rend

meéme incapables de nous servir de nos membres [...]%%.

Le vin, comme le tabac et 'opium a la méme époque, sera caractérisé par 'abbé Galiani
comme un « contre-poison 2 la vie™’ ». Alors que Pascal parlait d’'un évanouissement de
sol dans les divertissements, Galiani parlera d’un évanouissement de soi dans les drogues.
Las d’une existence de miseres, las de cette impression de vide existentiel qui le tenaille

de lintérieur, ’homme pesera dans une méme balance les effets néfastes résultant d’une
>

36 Jonathan Swift, Voyager de Gulliver, op. it., p. 333.
27 Abbé Galiam, cité par Robert Mauzi, gp. sz, p. 62, note 1.



80

telle consommation et le bien-étre qu’elle lui procure, sous la forme de la dissipation de
Petre. Et comme les plaisirs, bien qu’illusoires, 'emportent systématiquement sur les
déplaisirs, la balance penchera en faveur de ce prétendu bien-étre. Dans un méme ordre
d’idées, cette consommation est révélatrice de 'hypothéese développée par Nicole suivant
laquelle ’homme aime a se faire béte. Désireux de se défaire de tout ce qui fait de lui un
homme, de tout ce qui, autrement dit, fait de lui un étre pleinement conscient de sa
condition et de son malheur, il accueille avec enchantement tout ce qui lui permet de
réduire son existence. Pour les Houyhnhnms, donc, point d’hésitation a avoir sur le
sujet : 1l faut retirer le trop grand prestige que I'on tend a accorder a la raison humaine,
car dans toutes ses entreprises, celle-ci ne fait que se soumettre a la volonté des passions.
L’hote de Gulliver, aprés I'avoir écouté énumérer les hotreurs perpétrées par la race
humaine, en vient d’ailleurs a la conclusion que, « puisqu’une créature se prétendant
douée de raison peut commettre de telles abominations, il faut craindre que la corruption
de cette faculté ne soit pire que I'animalité elle-méme®* ». Ce que Gulliver qualifie a tort
de « raison » n’est serait des lors « qu’une sorte de qualité naturelle, servant a décupler

[ses| vices™®

». Ainsi Swift s’approprie-t-il 'idée développée par les moralistes voulant
que, au lieu de guider ’homme et I’aider a progresser sur la voie de la vertu, la raison, en

se soumettant aux passions et en multipliant les vices, ne participe qu’a son érosion.

Swift complete sa critique de la raison humaine en s’attaquant directement a cette
derniere, prenant position dans la lutte qui 'oppose au sentiment en faveur de ce dernier.
Mais pour développer cette idée, il nous faut d’abord revisiter une hypothése que nous

avions émise plus haut (qui demeure pourtant vraie sous 'angle dont elle a d’abord été

248 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 326.
249 Idem.



81

traitée) et qui suggérait que I'état utopique n’est réservé quaux bétes, personnifiées dans
le livre par les chevaux savants. Modifions un peu le propos : faire de I'état utopique un
état possible serait faire fi du pessimisme incommensurable qui anime l'auteur. Il semble
en effet qu’aucune utopie ne soit envisageable, pas méme celle des Houyhnhnms. Pour
discréditer la prétention des chevaux a Iétat utopique, il suffit de se rapporter a Jean
Starobinski, qui prouva grace a 'exemple d’Alceste dans Le Misanthrope, que méme le
démpystificateur le plus averti n’est pas a 'abri de la mystification. Pour preuve : bien que
le misanthrope s’érige en ennemi du monde, il ne fait pas moins partie de ce monde.
Ainsi « Moliere ne le fait pas moins orgueilleux que les autres. Par quel aveuglement, de
surcroit, 'ennemi des masques choisit-il d’aimer ’étre le plus masqué qui soit ? Moliére
introduit, chez cet homme qui veut n’étre dupe d’aucune illusion, une contradiction
dévastatrice entre la conduite et les maximes™ ». Si le démystificateur n’est pas a 'abri de
la mystification, comment peut-il légitimer la criique qu’il fait de ses semblables ?
Comme P'affirme Starobinski, « rien ne permet mieux de discréditer un propos dangereux
que de déclarer “hors de sens” la personne qui le tient™" ». C’est Vargumentum a persona qui
nous permettra a notre tour de discréditer les chevaux raisonnables lorsqu’il s’agit de
raison. S1 leurs actions ne confirment pas leurs propos, ces derniers perdent leur validité,
refusant a leur utopie toute viabilité. 1l semble en effet que, si leur capacité de raisonner
et d’agir en sages fait des Houyhnhnms un peuple a caractere utopique, I'usage qu’ils font
de cette raison et de cette sagesse relegue par ailleurs leur communauté au rang d’anti-
utopie. Ce qui nous permet d’abord de laffirmer, c’est la férocité de plus en plus
prononcée dont ils font preuve et qui s’accorde mal avec I'image d’'une société qui doit

avant tout se caractériser par sa bonté naturelle. L’un des exemples les plus saisissants a

20 Jean Starobinski, Ie remeéde dans le mal, op. cit., p. 87.
21 Thid., p. 89.



cet égard demeure la volonté des chevaux d’asservir la race des Yahoos. De ce fait,

lorsque ces derniers sont apparus sur 'ile,

Les Houyhnhnms, pour se soustraire a cette calamité, organisérent une battue
générale, et finirent par capturer tout le troupeau. On extermina les sujets les plus
vieux, et chaque Houyhnhnm conserva un couple de jeunes; on mit donc les
Yahoos en chenil et on les dressa aussi bien qu’on peut dresser un animal si
naturellement sauvage. On s’en servait depuis comme bétes de trait ou de
somme?Z,

Cet exemple souligne la disposition tyrannique des chevaux raisonnables et a pour effet,
comme le souligne Jacques Pons™, de les ramener au niveau du gouvernement de
Laputa et de Uoppression qu’il exerce sur 'lle de Balnibarbi. 11 rappelle encore, comme il
en a été question plus haut, le processus a P'ceuvre lorsqu’un peuple européen en envahit
un autre. Sur ce point, les chevaux ne sont donc pas meilleurs que les hommes qu’ils
critiquent, retirant tout fondement a la condamnation qu’ils professent. Qui plus est,
asservir les Yahoos ne sera bientot plus suffisant: il sera encore question de les
éradiquer. Ainsi, lorsque Gulliver entretient ses hotes sur la fagon dont ses semblables
chatrent les bétes en Europe, les chevaux s’emparent de 'idée et proposent de 'appliquer
aux Yahoos afin de supprimer la race « sans carnage » Ces dispositions despotiques ne
relevent certes pas d’une perfection utopique, et c’est encore ce que suggere le rapport de
dominant-dominé qui s’établit entre eux et toute autre créature (incluant le narrateur) et
qui va a 'encontre des idéaux utopiques d’égalité et de communauté. C’est en effet au
contact des chevaux raisonnables que Gulliver en vient a se créer une piétre opinion de
lui-méme et de ses semblables, désirant au final se retirer de la société des hommes. 1l
finit par se considérer comme un animal, une bete digne de peu d’intérét et dépourvue
de raison. Toutes les tares qu’il attribuait d’abord aux Yahoos, il se les attribue

maintenant a lui-méme, en raison de la force du regard que les Houyhnhnms, si

232 Jonathan Swift, [“oyages de Gulliver, ap. cit., p. 358.
23 Jacques Pons, ibid., note 1.



83

« parfaits », posent sur lui. Et s’il n’éprouvait d’abord pour eux que respect et admiration,
il en vient a éprouver la méme crainte que les Yahoos a leur égard, accentuant leur
caractere oppressif. On note encore dans le récit que la raison des chevaux n’est pas sans
faille. Lorsqu’ils réussissent a asservir les Yahoos, il est dit qu’ils en viennent a mettre de
coté les anes, qui étaient pourtant bien plus aptes au travail que leurs successeurs. Ils font
ainsi preuve d’'une imprudence qui, comme le note Jacques Pons, «est incompatible

254 -
». Et st les chevaux du

théoriquement avec leur état d’animal parfaitement raisonnable
Houyhnhnmlande flanchent parfois vis-a-vis de la raison, qu’en est-l des hommes, qui
leur sont bien inférieurs en termes de volonté et de sagesse ? Si utopie n’est pas pour les
premuers, elle n’est donc certes pas pour les seconds. Et méme si nous leur concédons
une quelconque supériorité en matiere de raison, il faut encore se poser la question a
savolr si I’état qui en résulte peut réellement étre caractérisé d’utopique et si 'exemple de
bonheur qu’ils offrent au lecteur est réellement enviable. Car si leur capacité a raisonner
en fait un peuple empreint d’une certaine grandeur morale dont semblent dépourvus les
Européens tels que dépeints dans le récit, elle en fait encore une communauté dénuée de
sentiments et d’humanité. En ce qui concerne le mariage, par exemple, « on tient surtout
compte des couleurs : il faut éviter que la descendance ait le pelage mélé et disgracieux.
On apprécie surtout la force chez le male et la beauté chez la femelle, non qu’on en fasse
une question d’amour, mais pour préserver la race de la dégénérescence255 » Et les

relations parent-enfant, pas plus que les mariages, ne sont « question d’amour ». Les

Houyhnhnms « n’ont pas de tendresse pour leurs poulains ou leurs pouliches, mais le

4 Tbid., p. 359, note 1.
25 Jonathan Swift, 7bzd., p. 355.



84

soin qu’ils mettent a bien les éduquer procede exclusivement des exigences de la

. 256 -
raison”” ». Notons encore que, pour les questions d’enfants,

les familles s’arrangent entre elles [...] Par exemple : si un Houyhnhnm a deux
males, il en échange un avec quelqu'un qui a deux femelles, et si un enfant est
mort d’accident quand sa mere a passé I'age de la fécondité, on décide quelle
famille du voisinage va en procréer un pour compenser cette perte?’.

Cette absence apparente d’amour, qui va dans le cas du mariage jusqu’a la valorisation de
pratiques eugeéniques, releve d’un usage excessif de la raison au détriment du sentiment.
Ce sera dailleurs 'un des éléments les plus criiqués dans les grandes dystopies
contemporaines, dans lesquelles les rapports qu’entretiennent entre eux les différents
personnages sont si « rationnels » qu’ils revétent une froideur mécanique, robotique. Tels
les D-503 et I-330 D’Eugene Zamiatine, une perte d’« humanité » menace les
Houyhnhnms, car qu’est-ce qui les distingue, a ce stade, des simples bétes faites pour
Paccouplement et la prospérité de la race ? Qu’est-ce qui les distingue de ces animaux-
machines de Descartes ? En outre, « 2 moins d’étre victimes d’accidents, ils ne meurent
que de vieillesse ; on les enterre dans les lieux les plus retirés qui se puissent trouver, et
leurs amis, pas plus que leurs parents, n’éprouvent ni joie ni peine de leur départ258 .
Pons note que « 'outrance méme de cette morale familiale révele 'intention ironique de

. . 259
Swift. Ces chevaux raisonnables sont des “sans-cceurs”

». La fin du récit, ou ils offrent
le choix a Gulliver entre étre traité en Yahoo ou retourner a la nage dans son propre pays
a ses risques et périls, confirme cette hypothese. Malgré le dévouement et le respect dont
a fait preuve le narrateur a leur égard, ils n’ont confiance qu’en leur propre race, qu’ils

jugent en toutes circonstances supérieure et qu’ils refusent de souiller par la présence de

Vautre. Ce « spécisme », qui se traduit par I'exil forcé d’un innocent, en fait au final une

26 [bid., p. 354.
27 Ihid., p. 357.
258 Thid, p. 362.
29 Jacques Pons, ibid., p. 357, note 1.



85

société fermée et extremement rigide. Gulliver admet Jui-méme, malgré 'admiration qu’il
leur voue, que montrer moins de rigueur ne serait pas incompatible avec la raison, ce qu
nous amene a nous questionner sur 'usage qu’ils font de cette derniere. Se révele-t-il

moins absurde, au final, que celui qu’en font les Laputiens et les Balnibarbiens ?

Cette absence d’émotions, theme par excellence de la littérature ant-utopique,
nous invite finalement a poser cette question : qu’est-ce qui est le plus apte a guider
I’homme sur la voie du bonheur : la raison ou le sentment ? La férocité et I'indifférence
des Houyhnhnms, qui résultent d’un usage excessif et rigoureux de la raison, nous
amenent a pencher en faveur de la sensibilité dans la lutte qui 'oppose au rationalisme.
C’est également ce que nous invite a penser la ngidité intellectuelle régnant sur I'lle de
Laputa, dont la critique sera prise en charge par les femmes qui, contrairement aux
hommes qu’elles méprisent, débordent de vitalité. Ces dernieres choisissent leurs galants
parmi les étrangers, pourtant regardés «de tres haut pour leur insuffisance

intellectuelle*”

», et rien ne leur est plus commode que ces relations extraconjugales,
puisque le marn «est toujours si absorbé dans ses spéculations, qul laisse les deux
amants se caresser a sa barbe, pourvu qu’on l'ait fourni d’un papier et d’une trousse a
dessin et qu’on ait éloigné son frappeur261 ». Alnsi les femmes se plaignent-elles de leur
vie sur I'lle et révent-elles de visiter le monde. Et lorsquelles en ont 'occasion, elles en
reviennent rarement. La femme du premier ministre, par exemple, 'abandonna pour un
vieillard qui la battait quotidiennement. Lorsqu’elle fut retrouvée et ramenée sur I'lle, elle

trouva le moyen de s’échapper de nouveau et de retourner dans les bras de son amant.

Par le biais des Laputiennes, Swift critique la sévérité de 'intellectualisme utopique, lut

260 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, op. cit., p. 222.
61 Idem.



86

préférant une spontanéité chaotique. Bien que ces femmes semblent au final quitter une
vie misérable pour une autre, elles paraissent se complaire davantage dans la seconde,
invitant a penser que la rigidité utopique qui se décline en termes de raison, de sagesse et
d’mtellectualisme ne peut assurer un bonheur a long terme. Les Laputiens «sont
[d’ailleurs| toujours en prote a linquiétude [et] leur espfit n’a jamais une minute de
pa.ix”’2 ». Ils ont constamment peur que la Terre finisse par étre absorbée et avalée,
qu’elle soit détruite par une comete et que le Soleil se consume et se réduise au néant.
« Ces appréhensions [...] les font vivre dans un tel état d’alarme perpétuelle, qu’ils ne
sauraient ni reposer tranquillement dans leur lit, ni prendre gout aux plaisirs ou
amusements ordinaires de la vie’ ». Ainsi leur esprit, comme celui de Thales, est-il si
absorbé par l'au-dela qu’il les empéche de jouir de lici et du maintenant. Et pour ce qui
est des Houyhnhnms, il est désormais évident que 'exemple de bonheur qu’ils offrent au
lecteur n’est guere enviable. Dépourvus de tout sentiment humain, ils prennent I'aspect
d’étres froids et distants, prophétisant les hommes-machines des dystopies
contemporaines. Ce sont donc ceux qui semblent avoir la raison en partage qui offrent
Pexemple de félicité le moins estimable, invitant a penser que la raison n’est pas (ou ne

doit pas étre) la mesure de toute chose.

Ainst la critique sur ’homme, qui s’apparente a celle des moralistes, rend-elle
inenvisageable I'édification d’une société purement idéale. L’homme, encore une fois,
n’est 1 fondamentalement bon, ni malléable a souhait, ce qui mine toute possibilité de
petfectibilité. Peu importe I'angle sous lequel il est présenté (que ce soit par le biais du

Lilliputien vindicatif et despotique, du Laputien ridiculement savant, du Yahoo bestal et

22 Thid, p. 221.
%3 Ihid, p. 222.



87

dépravé ou du Houyhnhnm dénué de sentiment), ’homme est condamné a se voir
refuser entrée en Utopie. D’ailleurs, en quoi celle-ci est-elle souhaitable, si elle doit se
présenter sous la forme dun intellectualisme et d’une sagesse tels que dépeints sur
Laputa et en Houyhnhnmlande ? Si plusieurs a I'époque de Swift vantent sans mesure les
bienfaits d’une raison domunante, celle-ci ne semble, au final, qu’étre en mesure de
proposer un bonheur artificiel, un bonheur qui, comme le laissait entendre Pascal, ne
peut toucher le cceur au meéme titre que le sentiment. En critiquant les exces du
raisonnement au profit du sentiment, Swift s’inscnt dans une tradition que traduit
admirablement Toussaint Rémond de Saint-Mard dans ses lettres sur la décadence du

gout :

Nous ne voions rien au dessus de nous, parce que nous scavons tirer une belle
chaine de conséquences: on diroit que nous sommes devenus des Substances
absolument pensantes, des Esprits purs, & que nous avons renoncé a sentir, pour
étre désormats mieux en état de penser. [...] nous avons renoncé de propos
délibéré au beau feu, au beau naturel; nous immolons tout a une Raison
Sévere [...]%64

Pour Saint-Mard, la philosophie, qui a commencé a envahir la littérature et les arts avec
Descartes, a fini par les corrompre. Pour Swift, elle fera inévitablement de méme avec les
hommes. C’est pourquoi le partisan des Anciens valorise, lorsqu’il est question de
bonheur, les modeles épicuriens et stoiciens : jouir de Iici et du maintenant et non d’un
idéal inscrit dans un passé désormais hors d’atteinte ou d’'un futur inconnu sur lequel
’homme ne possede aucune emprise. Ce sera encore la position défendue, nous le

verrons, par le second auteur figurant au semn de notre corpus.

264 Toussaint Rémond de Saint-Mard, Réflexions sur la poésie en général, sur ['églogue, sur la fable, sur '‘éligte, sur la
satire, sur l'ode et sur les antres petits poémes comme sonnet, rondean, madyigal, <., suivies de trois lettres sur la décadence
du gohit en France, La Haye, Rogissart, 1734, p. 305-306.



CHAPITRE III

Le Nouveau Gulliver

L’entreprise de Desfontaines s’inscrit, comme son titre l'indique, dans le
prolongement de celle de Swift: en discréditant 'homme, c’est-a-dire en patticipant a
lavilissement de sa figure et de ses principaux attributs, l'auteur discrédite ses
prétentions a I'utopie. Et comme il en fut question dans l'introduction générale, C’est
notamment par le biais de la critique des modes que Desfontaines fera entendre tout le

ridicule de ’homme moderne et de la société qu’il modele a son image.

I. Une critique sur ’homme

Le voyage sur llle de Babilary, qui met en scéne une inversion des roles
traditionnels entre les hommes et les femmes, est destiné a la criique de lieux
communs — a la critique, autrement dit, de vices qu'ont maintes fois soulevés Swift et les
moralistes. Mais plus que chez ces dermiers — notamment parce qu’elle s’accorde avec les
regles de la vraisemblance —, la critique prend laspect d’une dystopie, donc dun
avertissement : st 'Européen continue de progresser sur la voie de la frivolité, un destin
semblable a celui des Babilariens le menace. De ce fait, ’histoire de ces derniers raconte
que leur faiblesse et leur intempérance, qui les amenaient a sacrfier a leur bon plaisic

toute affaire sérieuse, bouleversérent l'ordre social. Les femmes, dépeintes comme



89

naturellement ambitieuses, profiterent de la nonchalance des hommes pour s’emparer du
pouvoir. Loin de protester contre cette révolution qui eut pour conséquence de les
relayer au rang du sexe faible, ces derniers se firent toujours plus paresseux et oisifs et
vivent désormais sous un joug dont il n’est plus question de s’affranchir. Ainsi Gulliver
constate-t-il que tout ce qui intéresse les hommes de cet Etat n’est que vanité et

bagatelles. Entre eux, ils

s’entretiennent] de leurs parures & de leurs ajustements. Quelques fois ils
disput[ent] ensemble ; mais les questions ordinaires qu’ils agit[ent], [est] de s¢avoir,
si les cheveux longs & flottans sur les épaules [ont] plus de grace qu’attachés avec
un ruban ; si un rouge artificiel étendu sur leurs joues n’en rel[éve] pas 'éclat, & si
le couleur naturelle n’[est] pas moins ballante que les couleurs empruntées [...]%5.

Une meéme frivolité caractérise le role qui leur est accordé au sein de la société. 1ls sont
chargés de «juger avec precision du degré de blanc & de rouge que chaque homme,
selon la nature de son teint & le nombre de ses années, peut mettre en usage, pour plaire
aux femmes [...]* », d’évaluer les modes et d’approuver les changements ainsi que de
faire procés aux hommes d’age avancé « qui se donnent pour jeunes™ ». Comme la loi
ne permet que de se retrancher dix ans, ceux qui s’en retirent davantage sont condamnés
a porter sur une médaille pendue a leur cou, « 'année, le mois, & le jour de leur naissance
écrits en gros caracteres. Ceux qui par malignité ont dans leurs discours calomnieux
augmenté I’age des autres, sont condamnés a ne jamais mettre de rouge, & a paroitre le
reste de leur vie a visage decouvert”® ». Cette conséquence ne reléve pas du hasard :
comme le soutenatent déja les moralistes, rien n’est plus apte a punir ’homme, a lui faire
sentir le poids de sa propre déchéance, que de I'obliger a dévoiler son véritable 07,

dépourvu de tous les artifices auquel il recourt dans lintention de plaire. Mais si

265 Desfontaines, Le Nouvean Gulliver, tome 1, gp. ct., p. 60-61.
%66 Tbid., p. 85.

27 Ibid., p. 86.

28 Idem.



90

Iindolence et ]la coquetterie des hommes révelent rapidement leur caractére absurde,
Vorgueil et le pédantisme des femmes n’en feront pas moins pour ces derniéres. Ainsi
n’étudient-elles point pour le plaisir d’étudier ou de se perfectionner. La science ne fait
Iobjet de leur étude que dans la mesure ou elle leur permet de se faire valoir tout en

meéprisant celles qui n’étudient point. Celles qui cultivent la science sont donc d’un

orgueil extréme ; la plipart se perdent dans des spéculations abstraites; elles
renoncent quelques fois au bon sens, en faveur du bel esprit ; elles remuent des
questions qui étonnent la raison ; elles s’avisent de composer de gros volumes sur
la nature des choses impossibles, & sur les propnétés du néant. Lorsqu’elles se
trompent, jamais elles n’en conviennent [...]%%.

En d’autres mots, l'usage qu’elles font de la science n’est guere différent de celui qu’en
faisait 'homme, légitimant la critique que formulera a cet égard l'auteur des Charlatans

modernes quelques décennies plus tard :

Il en est des sciences, comme de la vertu, rarement les aime-t-on pour elles-
mémes ; et de fait, elles n’ont rien d’assez attrayant pour séduire, pour inspirer un
gout soutenu, et le tourner en passion : aussi n'y a-t-1l gueres que les avantages
qu’on en retire qui puissent engager a les cultiver?0.

La science, « fille de 'amour-propre & de la curiosité?" », témoigne au méme titre que les
modes de l'esprit frivole qui tient en otage un XVIII® siecle qui se caractérise, dans les
milieux mondains du moins, par un désir de plaire a tout prix. Ainsi, si les hommes font
preuve d’une méme utilité sociale que les Académiciens de Balnibarbi (qui est, rappelons-
le, inexistante), les femmes manifestent pour leur part un méme orgueil et un méme
pédantisme que les Laputiens, menagant, comme ces derniers, I'ordre de leur société.
Des lors, 'utopie des femmes, qui repose sur une inversion des roles, est, comme celle
des hommes, vouée a I’échec : en léguant leurs propres vices a la gent masculine et en
s’appropriant ceux de cette derniere, elles ne font que rejouer le jeu des passions

destructrices sur une nouvelle scéne. Dans tous les cas, le résultat demeure le méme : une

209 Thid., p. 81.
20 Jean-Paul Marat, op. cit., p. 16.
21 Desfontaines, Le Nouvean Gulliver, tome 1, op. cit., p. 79.



9

société terne, sans éclat, qui consacre le regne de 'amour-propre, de l'orgueil et de

I’ambition démesurée.

Comme nous pouvons déja le constater a la lumiere de ce premier voyage, 'anti-
utopie satirique de Desfontaines, comme celle de Swift avant elle, s’inscrit dans la longue
durée historique en ce qui a trait a la question anthropologique : ’'homme dont il dépeint
les travers n’est guére différent de celui que peignait déja La Bruyere, voire Théophraste.
Epris de lui-méme et détracteur de son prochain, cet homme n’est guidé que par son
seul intérét personnel. Toutefois, ce qui consacre l'originalité de I'abbé, ce qui permet
réellement d’affirmer que son Guliver n’est pas celui du satiriste anglais, Clest,
Iintroduction le mentionne, le traitement qu’il fait de 'actualité sociale. La critique de la
frivolité sur Ille de Babilary, a laquelle se subordonne une critique du gout pour le luxe et
les modes, offre a cet égard un exemple des plus saisissants. De ce fait, I'un des
symptomes les plus probants de cette frivolité triomphante est ce gout qui, s’il traverse
PHistoire’”®, caractérise plus particulierement un XVIII® siecle qui multiplie les exces en
la matiere. En effet, loin d'adopter de fagon unanime le caractere sérieux et progressiste
qu'on tend aujourd’hui a lui préter, 'époque s'érige, et de fagon parfois paradoxale, en
véritable siecle de la légereté, futile et immoral. Les fétes galantes en peinture, le rococo
en architecture et la théorie des vapeurs (de méme, pourrions-nous ajouter, que les
ballons des freres Montgolfier) en sciences, témoignent tous de cette légereté, a la fois
physique et morale, qui semble tenir 'époque sous son empire. Toutefois, tous ne s’y

rallient pas et la question qui constituera le cceur d’un débat qui interpellera a la fois

212 Dans l'article qu'il consacre a la question du luxe au XVIII¢ siécle, Amaud Diemer fait remonter le
débat au livre II de La Républigue, dans lequel Platon oppose «la frugalit¢é de Socrate au confort de
Glaucon » ; Arnaud Diemer, « Quand le luxe devient une question économique : retour sur la querelle du
" luxe du 18¢ siécle », Innovations, 2/2013, n° 41, p. 1, < www.cairn.info/revue-innovations-2013-2-page-
9.htm > (page consultée le 14 mars 2015).



philosophes et économistes est la suivante : le luxe, manifestation la plus éloquente de
cette légerete, est-1l oul ou non bénéfique pour la société ? Pour ses apologistes, point de
doute : le luxe sert, sur les plans économique et culturel, les progtés des arts et de
industrie. Cette position, qui sera tenue par les Mandeville, Voltaire et Smith, trouvera

écho dans 'article que Saint-Lambert consacrera a ' Encyclopédie :

aussi 'opinion la plus générale aujourd’hui est-elle que pour tirer les nations de
leur foiblesse & de leur obscurité, & pour leur donner une force, une consistance,
une richesse qui les élevent sur les autres nations, il faut qu’il y ait du uxe; 1 faut
que ce /luxe aille toujours en croissant pour avancer les arts, I'industde, le
commerce, & pour amener les nations a ce point de maturité suivi nécessairement
de leur vieillesse, & enfin de leur destruction?”.

Le luxe, dans la mesure ou 1l assure la circulation des richesses et 'essor du commerce,
contribue certes a la progression d’une nation et doit, par le fait meéme, faire I'objet
d’¢loges. Toutefois, demandent ses détracteurs, s’il est celui qui porte une nation a
maturité, n’est-1l pas encore celul qui concourt a sa perte ? Les partisans du luxe n’ont de
ce fait, affirme en contrepartie Saint-Lambert, « rien répondu de bon a ceux qui, en
suivant le fil des événemens, les progrés & la décadence des empires, ont v le /uxe
s’élever par degrés avec les nations, les mceurs se corrompre, & les empires s’affoiblir,
décliner & tomber”™*». Le luxe corrompt les nations et rien ne témoigne davantage de
cette corruption, semble-t-i, que les modes. Suivant l'auteur de l'article consacré a ce
sujet dans 'Encyelopédie, ces dernieres doivent étre vues comme « le fruit du rafinement &
d’une présomption impuissante, qui, hors d’état de produire le grand & le beau, se

tourne du cété du merveilleux et du colifichet’” ». C’est dire, en d’autres mots, que les

23 Saint-Lambert, « Luxe », Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des méteers, etc., op. at.,
vol. 9, p. 764.

214 Idem.

213 [Anonyme], « Mode », ébzd., vol. 10, p. 598.



93

modes ne sont que futilités et participent d’une soci¢té des apparences dépravée qui mise

sur 'instantané :

Les modes se détruisent & se succedent continuellement, quelquefois sans la
moindre apparence de raison, le bizarre étant le plus souvent préféré aux plus
belles choses, par cela seul qu’il est plus nouveau. Un amimal monstrueux paroit-il
parmi nous, les femmes le font passer de son étable sur leurs tétes. Toutes les
parties de leur parure prennent son nom, & il n’y a point de femmes comme il
faut qui ne porte trois ou quatre rhinocéros [...]#76 ».

Les modes sont de ce fait « le vrai domaine du changement et du caprice277 », comme le
signale encore la conclusion du Tublean de Paris de Louis-Sébastien Mercier, empreinte de

sarcasme :

Je voulais donner ici un petit dictionnaire des modes et de leurs singularités ; mais
tandis que jécrivais, la langue des boutiques changeait ; on ne m’entendrait plus
dans un mois, et il me faudrait un commentaire pour me faire comprendre. La
moitié de mon livre, je le répéte, aura perdu de ses couleurs avant qu’il soit
imprimé?’8,

C’est parce que les modes sont la création de ’homme qu’elles offrent, par le fait méme,
un gage certain de l'inconstance de ce dernier. Pour lattester, i suffit de relever les
expressions employées par les mémorialistes de 'époque, lorsqu’ills s’entretiennent sur
leurs contemporains et leur assujetﬁsserﬁent aux modes : « fantaisies changeantes” »,
« caprices inattendus® », «amusements de l’opulence281 »,  «tournolements
vertigineux™ », « exagération™ », « inconstance™* », « extravagances285 », etc. Ansi, bien

que triomphe sous 'Ancien Régime une véritable société du spectacle dans laquelle tout

216 Idem.
277 Idem.

278 [ ouis-Sébastien Mercier, dans Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, Les Frangais vus par eusc-ménes —
Le XVTIT siécle. Anthologie des mémorialistes du XVIIT siécle, Paris, Robert Laffont, 1996, p. 555.

29 Thid., p. 554.

280 Tdem.

21 Idem.

282 Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, #6:d., p. 551.

283 Mme Campan, ééd., p. 553.

284 Idem.

285 La baronne d’Oberkirch, sbud., p. 557.



94

se subordonne a la volonté de plaire, bien que des auteurs comme Voltaire n’ont eu de
cesse de vanter les mérites et les bienfaits du luxe et du raffinement, il ne faut pas s’y
méprendre : le XVIII® siecle n’est pas enticrement voué a 'apologie de cette société des
apparences qui, la plupart du temps, s’inscrit sous le signe de la légereté et de la frivolité.
Ne pourrait-on pas, d’ailleurs, expliquer la chute de Babilary comme certains
expliquerent celle de Rome, c’est-a-dire en accusant le luxe, I'orgueil et la frivolité qui en
sont les conséquences nécessaires ? De ce point de vue, Babilary, véritable miroir de la
société européenne, est le symbole par excellence de 'empire en déclin : soumise aux
modes et a la légereté d’esprit, elle montre des signes manifestes de sa corruption, de

son ¢rosion. Comment, des lors, une utopie pourrait-elle prétendre y survivre ?

Comme permet de le constater cette premiere critique du luxe et de la frivolité,
Pceuvre de Desfontaines s’ancre dans un XVIII® siécle que 'on poutrait situer entre la
Description de !ile de Portraiture et de la ville des Portrasts (1659) de Sorel et la comédie des
Phitosophes (1760) de Palissot. Alors que le premier recourt au sgpos de I'ille utopique pour

mieux peindre des caracteres (celui du coquet, du vaniteux, de l'ambitieux et de
'inconstant, par exemple), le second utilise ce méme motif a des fins polémiques, dans le
contexte d’un débat agitant lopinion publique: celui du statut du philosophe, de
’homme de lettres, du « bel esprit » (sur lequel nous reviendrons éventuellement). En se
détournant d’une dimension plus strictement anthropologique, la satire devient donc
sociale, glissement que suscite l'expérience journalistique de son auteur. Cet usage
journalistique qui est fait de l'anti-utopie trouvera une fortune considérable dans le
deuxieme tome du Noxvean Gulliver, alors que 'hote du narrateur sur I'lle des Etats lui fait
la description de certaines communautés avoisinantes, qui rivalisent toutes d’absurdité en

ce qui a trait a la figure de ’homme. La description de ces iles est calquée sur le modéle



95

de Sorel, dont I'ceuvre, comme son titre lindique, était destinée a la critique de

2, .
#6  Desfontaines

Pengouement qu’avait concu le XVII® siecle pour l'art des portraits
s'inspirera du modus operandi de Sorel, qui sera plus généralement celui d'un XVIII® siecle
féru de satires : critiquer une société donnée en ayant recours aux armes de la démesure
et de 'absurde, le tout afin d’en révéler le caractére vain et illusoire. Ainsi, pour chaque
ile qu’aborde Gulliver, un aspect de 'époque est tourné en dérision. L’lle des Poétes, par
exemple, développe une critique de la fausse érudition et du pédantisme que seront
appelés a prendre en charge les antiphilosophes de la seconde moiti¢ du XVIII® siecle (et
qui atteindra son apogée avec Les Philosophes de Palissot). La langue qui est en usage sur
Ille témoigne a elle seule de cette sagesse avilie, dans la mesure ou elle est définie comme
« fort difficile a parler, parce que [les Grands du Royaume]| sont obligés de la parler en
cadence, en mesure & en rimes, & d’emplofer un Langage détourné, & tres éloigné de
celui du Vulgaire237 ». Bien que cette difficulté langagiere puisse, de prime abord, donner
Iillusion d’une intelligence supérieure (comme c’était le cas, par exemple, chez les
Laputiens), le bon sens n’est pas le propre de ces gens, qu sont a la fois «vains,
superbes, jaloux, envieux, inconstans, factieux, & toujours inquiets288 ». La superstition et
le préjugé, qui sont, dans un XVIII® siécle philosophique, le propre des ignares qui font
fi des principes du sapere ande, sont a ajouter a la longue liste de leurs imperfections. Le

récit mentionne en effet que le dernier roi a avoir régné était, malgré ses défauts

langagiers, un étre véritablement empreint de sagesse. Comme il était éclaire, il résolut de

286 Sur I'lle de Portraiture, tout le monde est portraitiste ou marchand de portraits. Cet engouement pour la
représentation picturale de soi ou de I'autre donne lieu a une véntable société du spectacle, ou tout n’est
que vanité et illusion.

87 Desfontaines, Le Nowvean Gulliver on Voyage de Jean Gulliver, fils dy capitaine Gulliver, 1730, tome 2, p. 56,
dans Bibliotheque nationale de France, Gallica,
< http://gallica.bnf fr/ark:/12148/bpt6k844716.r=Le+nouveau+Gulliver+ou+Voyage+de+Jean.langF >
(page consultée le 20 janvier 2015).

288 Thid., p. 55.



96

s'attaquer a la superstiton et d’engager Ille sur la voie du progrés. Ce faisant, il se
prononga en faveur de I'aboliion du culte d’Hérosom, pocte auquel on attribue une
parenté divine. Préférant les téncbres du préjugé aux lumieres de la raison, la population

détrona le roi et vit depuis ce jour dans 'anarchie.

Cette criique des raffinements du bel esprit s’inscrt dans le prolongement de
celle entamée sur la premiere ile a propos de la légereté de ’homme : il s’agit, dans tous
les cas, de dénoncer la grandeur que ce dernier tend a s’accorder, grandeur qui n’est rien
d’autre, au final, que « vain fantome » Dans un monde idéal, 'homme d’esprit est celui
qui, comme D’écrit le cardinal de Bernis, « éclaire son siecle par des ouvrages utiles, |[...]
rend les hommes heureux par de sages lois, [...] les rend meilleurs par une morale plus
pure, et par des préceptes ennoblis par 'éloquence et embellis par I'imagination™ »,
ajoutant que « tout ouvrage qui ne remplit pas, avec supériorité, un objet dutilite
physique ou morale, ne devrait pas acquérir a son auteur la réputation d’homme
d’esprit”0 ». En d’autres mots, bon sens et vertu ne devraient faire qu’un. Idéal 6
combien respectable, mais 6 combien chimérique, comme cherchent a le faire entendre
les criiques de I'époque ! Deputs Séneque (et ce sera d’autant plus vrai au cours d'un
second XVIII® siecle que préfigure 'ceuvre de Desfontaines), la littérature se voit dotée
d’un idéal d’atilité. Elle doit concourir a rendre les hommes meilleurs et travailler a leur
bonheur, autant individuel que collectif. Toutefois, et Desfontaines se fait un devoir de
le rappeler a ses contemporains : lou! n'est pas pour le mieux dans le meilleur des mondes
possibles. C’est ce dont témoigne le cardinal de Bernis, lorsque vient heure de rendre

compte non pas d’un idéal, mais d’une réalité qu’il cotoie quotidiennement :

28 Cardinal de Bernis, dans Florent Brayard et Arnaud de Maurepas, gp. o, p. 451.
20 Iderm.



97

Le caractére essentiel et distinctif des gens de lettres, c’est 'amour-propre. Clest
aussi ce qui rend quelquefois leur commerce fatigant et dangereux : fatigant, parce
qul faut se résoudre a les louer sans cesse, ou a les entendre se donner des
louanges ; dangereux, parce que la moindre égratignure faite a leur vanité allume
leur haine, excite leur vengeance. Une femme ne pardonne jamais un outrage fait a
sa figure, Thomme de lettres n’oublie jamais un manque de respect a son esprit®!.

Le voyage sur l'lle de Babilary en témoignait : le frivole ne pardonne jamais « un outrage
fait a sa figure». Le voyage sur l'lle des Poétes le rappelle a son tour: ’homme
d’«esprit» (c’est-a-dire '’homme qui s’estime tel) « n’oublie jamais un manque de
respecta son esprit». Non seulement fatigue-t-l par son besoin inassouvissable de
louanges, mais encore représente-t-il un danger pour la société si ce besoin ne trouve pas
satisfaction (d’ou la fragilité du lien social). En outre, dans une société ou tnomphent le
spectacle et I'llusion, comment distinguer 'homme d’esprit de. Iignorant ? Ainsi les bons
mots, pas plus que l'apparence de systemes d’ailleurs, ne garantissent la sagesse d’un

homme.

C’est encore, d’ailleurs, ce que cherche a faire entendre 'auteur par le biais de I'lle

des Philosophes, ot les habitants s’évertuent a

peser l'air, [...] 2 mesure le chaud, le froid, le sec, & ’humide ; 2 comparer deux
gouttes d’eau, & a examiner si elles se ressemblent parfaitement ; a chercher des
defimitions, c’est-a-dire, remplacer un mot par plusieurs autres équivalens, a
disputer sur la nature de I'étre, sur I'infini, sur les entités modales, sur I'origine des
pensées, & autres pareilles matieres qu'ils croiént extrémement dignes d’occuper
lesprit humain. Ils se plaisent surtout a entreprendre de vastes édifices, qu'ils
apellent des sistémes. Ils les commencent d’abord par le faite, qu'ils étaient le
mieux qu'ils peuvent, en attendant que les fondemens soient posés ; mais souvent
dans cet intervalle le batiment s’écroule, & I’Architecte est écrasé®?,

Peser l'air, chercher des définitions et raisonner sur l'origine des pensées relevaient, a
I'époque moderne, de la philosophie et des sciences. Alors que, par exemple, des Cassini
et des Lavoisier étaient chargés, a PAcadémie royale des sciences, de réformer les poids

et les mesures, des philosophes comme Locke spéculaient sur les rapports entre le

21 Ibid., p. 450.
22 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 2, op. cit., p. 64-65.



98

langage et la science, entre le langage et I'expérience. Toutefols, les détracteurs des
académies, comme Swift et Marat, se font un devoir de porter a I'attention le role plus
obscur joué par ces derniéres. Loin de rallier les rangs du mouvement optimiste qui fait
du XVIII* siecle 'embléme par excellence de la raison dominante et du progres, les deux
auteurs s’attaquent a 'un des principaux symboles qui participent de cette croyance : les
académues. L’auteur des Charlatans modernes affirme de ce fait que, si «la manie des
systeémes s’est [...] emparée de tous les savans », leurs écrits ne contiennent « pas un
principe lumineux, pas une loi certaine, pas une conséquence exacte, pas un phénomene
bien vu. Ausst leurs sublimes découvertes se réduisent-elles a confondre tous les étres, et
a replonger dans les ténebres les matieres les mieux éclaircies®™ ». Soumises 2 une
conception du temps cyclique, il en irait des lors des sciences comme des modes : « elles
éprouvent de perpétuelles révolutions™ », rendant illusoires les notions de progres et de
perfectionnement. Pour preuve, les propos entendus par 'auteur du pamphlet dans un
club de réunion : « trente ans plutot, toute P'académue était cartesienne, et elle faisait la
guerre 2 Newton ; aujourd’hui elle est toute Newtonienne, et elle fait la guerre a
Descartes. — Tout est de mode, opinions et systémes [...]* » Rien de moins étonnant,
des lors, que sur I'lle des Philosophes les édifices tendent tot ou tard a « écraser » leurs
concepteurs ; rien de plus instable et de plus éphémere que ces prétendus « édifices ». Le
narrateur rapporte d’ailleurs que « [c]eux qui ont eu la curiosité d’aborder dans cette Isle,
pour apprendre quelque chose, en reviennent toujours presqu’aussi ignorans, que ceux
qui n’y ont jamais été”° ». Constamment recouvert de neige et parsemé de chemins

impraticables et propices a 'égarement, aucun paysage ne pourrait étre plus apte a

3 Jean-Paul Marat, op. 22, p. 8.

23 Ibid., p. 9.

23 Jbid., p. 25.

26 Desfontaines, Le Nouvean Gulliver, tome 2, gp. ct., p. 65.



99

symboliser et a critiquer une forme d’intellectualisme semblable a celle des Laputens et
des Balnibarbiens et qui se résume, comme ces dernieres, en termes de « stérilité » et de
« vacuité ». Tout sur cette ile (et cette critique sera relayée par les antiphilosophes du
second XVIII® siecle) semble au final donner raison au cardinal de Bernis : « rien n’est

moins philosophe que les philosophes™” ».

Mais la ou triomphent les doctrines les moins salutaires a la vie sociale, C’est,
ironiquement, sur I'lle des Médecins. Ses habitants sont tous tres riches, dans la mesure
ou leurs voisins, convaincus d’avoir besoin de leur secours, affluent les poches pleines
pour ensuite « s’en retournfer] [...] nuds & les mains vuidés, s’ils peuvent s’en retourner :
car plusieurs meurent™ ». Aussi les campagnes sont-elles parsemées de cimetieres et I'lle,
selon la légende, possederait un souterrain qui conduirait directement aux enfers « par

. . 29
des chemins trés-courts®”’

». Les médecins, non plus associés a la perpétuation de la vie,
sont désormais associés a la mort. C’est encore ce dont témoigne la querelle qui prend
place entre eux et Pordre des chirurgiens. Voyant que ces derniers gagnaient en
popularité, les médecins publierent un livre, Les menrtres & homicides des Chirnrgiens,
contenant la liste de tous ceux qu’ils ont estropiés ou massacrés au cours du dernier
siecle. En réponse a cette attaque, les chirurgiens publiérent a leur tour la liste de ceux
que leurs adversaires avaient assassinés depuis dix ans (liste qui formerait vingt volumes
in-folio en caracteres tres menus). Comble de I'ironie, ces publications les font désormais

regarder comme les destructeurs de ’humanité et, si 'on continue de leur rendre visite,

c’est n’est que parce que « 'amour de la vie [selon la formule consacrée de Hobbes] est

27 Cardinal de Bernis, dans Flotent Brayard et Amaud de Maurepas, gp. cit., p. 451.
28 Desfontaines, [e Nouvean Gulliver, tome 2, op. i1, p. 70.
29 Thid., p. 71.



100

plus fort que tous les raissonnemens [iz] & que toutes les experiences, & qu’un seul

homme, qu’ils guerissent, efface I'idée d’un million qu’ils ont fait perir’” ».

Cette querelle des médecins et des chirurgiens traduit, encore une fois, deux
préoccupations majeures de I'époque. Elle renvoie 2 la fois a une querelle qui eut
réellement lieu entre les deux ordres sous I’Ancien Régime et qui ne prend fin que
lorsque, au cours du XVIII® siecle, la chirurgie se distingue des métiers de barbier et de
dentiste (jusqu’alors chargés des opérations) en accédant au statut de science ; et au débat
qui fit rage autour de la notion de « division des savoirs ». Les détracteurs des académies,
par exemple, présentent ces dernieres comme ’embléme par excellence de cette division.

La lettre X des Charlatans modernes résume la situation en ces termes :

Elle [PAcadémie des sciences] est divisée en plusieurs classes, dont chacune se met
sans fagon au-dessus de toutes les autres, et fait bande a part. Dans leurs séances
publiques et partculieres, ces classes ne manquent jamais de se donner
réciproquement des marques d’ennui et de méprs. Il y a plaisir a voir les
géometres bailler, tousser, cracher, ncaner lorsqu’on y lit un mémotre de chymie ;
et les chymistes ricaner, cracher, tousser, bailler, lorsqu’on y lit un mémoire de
géométrieV!,

Or, l'auteur de la brochure tranche la question de fagon catégorique : « le progres passe
par la réunion des savoirs » et « 1l n’est point de vraie réunion des lumieres, tant que les
sciences qui se prétent de mutuels secours, sont cultivées séparémentw2 ». La division des
savoirs, comme celle qui amene la médecine et la chirurgie a se livrer une guerre
d’influence sous ’Ancien Régime, concourt au malheur public. Préoccupés comme ils le
sont de I'éclat que produit leur domaine de spécialité respectif au sein de la société,
préoccupés comme ils le sont, autrement dit, de leurs intéréts personnels, les médecins et

les chirurgiens prostituent I'esprit de leurs professions, soit celui de concourir au bien

30 Tbid., p. 73.
3 Jean-Paul Marat, op. a2, p. 33.
302 Jbud., p. 15.



101

collectif. C’est encore ce que suggerent les relations que I'lle des Médecins entretient avec
celle des Gourmands : en refusant d’adopter un mode de vie plus modéré, ces derniers
fournissent d’importants capitaux aux premiers, qui les soignent non par bonté d’ame,
mais par appat du gain. Mais s1 Pambition et la vanité des Médecins sont condamnables,
Iintempérance des Gourmands Pest tout autant. Sur cette ile, les plaisirs des sens régnent
en maitre et ne connaissent aucune modération. On compte parmi les personnes les plus
puissantes de IEtat les preétres, disciples du Dieu Ventre. Lourds, paresseux et oisifs, ils
s’entretiennent des affaires de la religion et du gouvernement a table, subordonnant
systématiquement les intéréts de PEtat a leurs intéréts propres. Ce passage laisse encore
une fois deviner la position adoptée par 'auteur sur la question du luxe et de la frivolité.
Si ces deux «vices » faisaient I'objet d’une condamnation féroce en ce qui trait a leur
emprise sur les milieux mondains, qu’en était-1l de celle qu’ils avaient sur le clergé ? A cet
égard, la criique du XVIII® siecle sera sans appel, comme l'indiquent les propos tenus
par Frangois-Vincent Toussaint: « Il est en France une autre espéce d’hommes plus
dangereux, parce qu’ils ne tiennent a rien, et quils n’ont personnellement rien a perdre.
Ce sont les moines™ ». $’il représente un tel danger, c’est parce que l'intéret les domine

et qu’ils déploient constamment art et génie « pour parvenir a leurs fins®™ ».

Finalement, et toujours dans la perspective de rendre compte des grandes
préoccupations de I'époque — perspective elle-meéme soumise a celle, plus ambitieuse,
d’une critique de ’homme moderne —, Desfontaines aborde un sujet appelé a faire I'objet

d’un interminable débat : celui du statut de I'animal. C’est a 'occasion de son voyage sur

Ille des Letalispons que le narrateur expose a son hote, Taifaco, les deux systemes qui

303 Frangois-Vincent Toussaint, dans Florent Brayard et Armaud de Maurepas, gp. az., p. 366.
304 Tdemn.



102

prévalent en Europe concernant les bétes. Alors que le premier refuse aux animaux toute
forme de sentiment, faisant d’eux de véritables machines incompatibles avec les notions
de plaisir, de douleur, de crainte et d’amour (c’est le systeme qui prévaut, notamment,
chez Descartes), le second, bien que leur accordant une ame, leur refuse toute capacité
de réflexion. Dans tous les cas, 'animal demeure inférieur 2 ’homme, qui occupe le rang
le plus élevé sur I’échelle de la civilisation. Taifaco sera toutefois chargé de désabuser son
invité : st ’homme était de ce fait supérieur en tous points aux animaux, il y aurait
certainement « bassesse a abuser de leur faiblesse, & a [se] prevaloir de [sa] superiorité
pour les oprimer’” ». Ce que critique le Letalispon, c’est I'usage que I’homme fait de sa
prétendue « supériorité » sur 'animal, qu’il croit avoir été crée pour son propre plaisir.
Suivant cet état d’esprit relativement « spéciste » (état d’esprit que I'on criiquait déja,
nous 'avons vu, dans les oyages), 1l est tout a fait justifié de tuer les animaux et de se
nourrir de leur chair. Mais ayant évolué au sein d’un peuple en parfaite harmonie avec les
lois de la Nature (au sein d’un peuple qui, autrement dit, connait les limites de son étre),
Taifaco condamnera cette philosophie barbare : « Pourquoi vous comportez-vous envers
elles [les beétes| d’une maniere, dont vous seriez trés fachés qu’elles se comportassent
envers vous™* » ? Question légitime, dans la mesure ot Gulliver affirmait déja, sur lile de
Manouham, que la premiere régle de morale des Européens renvoyait a I'intemporelle
formule « ne fais pas aux autres ce que tu ne veux pas qu'on te fasse », rendant apparent
le décalage entre le raisonnement de ’homme et ses actions. Desfontaines recourt ainsi a
son tour a Vargumentum ad persona pour discréditer ’homme : si les actions de ce dernier
sont en désaccord avec sa morale, comme peut-il prétendre a une quelconque supérionté

en ce qui a trait a cette derniére ? Ce discrédit aura pour conséquence, comme ce fut le

305 Desfontaines, Le Nowvean Gulliver, tome 2, op. cit., p. 102.
306 Ihid., p. 102-103.



103

cas chez les moralistes, de redéfinir la place qui échoit a 'homme et a l'animal sur
Péchelle de la Nature. L’homme demeurera en position d’infériorité (infériorité d’autant
plus humiliante que ’homme s’estime davantage) aussi longtemps qu’il ne suivra pas
I'exemple des animaux et des Letalispons, qui eux-mémes « ne prennent conseil que de la

07
nature®”’ ».

Chacune de ces iles, a travers la critique ponctuelle d’un XVIII® siecle
désenchanté, s’attaque a une facette différente de la nature humaine, dessinant au final
un tableau global, mais des plus détaillés, de 'homme déchu, mu par I'amour de soi et la
vanité. Mais Poriginalité du Nowvean Gulliver se fait sentir sur un autre plan (et qui n’est
pas sans rapport avec cette volonté d’une critique inscrite dans la courte durée
historique) : celut du traitement qui est fait de la figure du sauvage, absente du récit de
son prédécesseur. Cest, de ce fait, la référence au bon sauvage qui portera le coup ultime
a la figure de ’homme, c’est elle qui parachévera le désenchantement a I'égard de ce
dernier aux yeux du lecteur et qui condamnera son aspiration a 'utopie. A ce stade, il est
important, voire essentiel, de revenir sur 'une des croyances les plus tenaces au sujet du
XVIII* siecle, qui consiste a faire de cette époque un age entierement voué a l'apologie
du progres. Aussi Yohann Arnffin souligne-t-il, dans son introduction a la Généalogie de
Lidée de progres, que ’historiographie classique de I'idée de progres s’est employée a réduire
le discours des Lumieres a une seule conception du temps : celle, conquérante, de la
linéarité’™®. Ainsi associe-t-on généralement les Lumieres a des auteurs comme

Condorcet, qui s’employérent a2 montrer qu’

il n’a été marqué aucun terme au perfectionnement des facultés humaines ; que la
perfecubilité de 'homme est réellement indéfinie; que les progres de cette

307 Tbid., p. 134.
38 Yohan Ariffin, Généalogie de lidée de progres. Histoire d'une philosophie cruelle sous un nonmi consolant, Paris,
Editions du Félin, 2012, p. 21.



104

perfectibilité, désormais indépendante de toute puissance qui voudroit les arréter,
n’ont d’autre terme que la durée du globe ou la nature nous a jetés”.

Mais si I'époque demeure, dans I'imaginaire collectif, celle qui a posé les bases des
philosophies de Thistoire, il est primordial, dans un travail qui prend appui sur le
pessimisme anthropologique, de rappeler que ce genre discours ne faisait pas consensus.
De fait, « des recherches plus nuancées ont [...] montré que le mouvement des Lumieres
n’a guere manifesté d’unanimité sur la question de la “perfectibilité indéfinie” de
'’homme’ », ni sur celle de I’histoire en général. C’est ce dont témoignent, par exemple,
les différentes acceptions du mot « révolution » dans la seconde moitié du XVIII® siecle,
qui autorsent autant d’'usages qu’ll y a de conceptions du temps. Pour preuve : alors que
perdure la signification qui est la sienne depuis 'Antiquité et qui, en s’appuyant sur le
mouvement des astres, fait apparaitre le temps comme « toujours de qualité égale, clos
sur lui-méme, se répétant a linfini’'' », d’autres conceptions, qui naissent dans le sillage
des troubles politiques qui marquent la France, I'Angleterre et TAmérique, rattachent le
terme en question a la notion de discontinuité. Pour les partisans de la révolution, 1l est
désormais synonyme de « progres », alors que pour ses détracteurs, il implique « ruine »
et « destruction ». Ainsi le seul vocable de « révolution » permet-il de penser tout 2 la fois
I'historiographie des Lumieres en termes de « retour circulaire, de brusque progres et de
déclin irréversible’’ », nous invitant a « éviter les chausse-trappes d’une tradition qui
voudrait réduire les Lumiéres a une entreprse pieusement dévouée a l'apologie du

progrés ». C’est encore, dans le cas qui nous intéresse, ce qu’attestent I'avénement de

399 Condorcet, Esquisse d'un tablean historigue des progrés de lesprit humain, Panis, Agasse, 1798, p. 4.
310 Yohan Arffin, op. at., p. 37-38.

311 Reinhart Koselleck, cité par Yohan Ariffin, sbid., p. 38.

312 Yohan Anffin, ., p. 40-41.

313 Thid., p. 42.



Putopie négative’ (quasi inexistante au siécle précédent), de méme que la popularité

qu'acquiert la figure du bon sauvage, que I'on opposera a celle de I'Européen’”.

I1. Le bon sauvage ou la critique du civilisé

L’ceuvre de Desfontaines est intéressante en ce sens qu'elle témoigne de ce
double discours autour duquel s’articule le XVIII® siecle. Ainsi présente-t-elle, dans un
premier temps, le sauvage tel qu’ll était percu avant la vague de valorisation de 'état de
nature, soit comme un étre barbare et sans scrupules. De ce fait, les premiers insulaires
avec lesquels Gulliver entre en contact sur I'lle de Manouham cherchent a le capturer et a
s’en nourrir. Ce faisant, Desfontaines met Paccent sur Panthropophagie, 'une des
pratiques cultuelles qui, depuis la découverte du Nouveau Monde, ont le plus contribué a
inspirer le rejet du sauvage. Si cette pratique ne fournissait pas une preuve suffisante
pour l'exclure de la race humaine, du moins tendait-elle a I'exclure des étres libres et
raisonnables, justifiant les violences dont les Européens ont fait preuve a son égard.
Cette 1mage du sauvage coincide avec la fonction d’absorption telle que théorisée par

Ariffin :elle sert de faire-valoir, confirmant [I'Européen dans son sentiment

314 Alors que l'utopie positive appuie sa théorie sur la perfectibilité de 'homme (c’est la capacité de ce
dernier a progresser, a évoluer, a se perfectionner qui rend possible I'édification d’une société plus
« parfaite »), I'utopie négative développera un discours diamétralement opposé : refusant a ’homme, dans
le sillage des moralistes classiques, cette capacité que lui reconnait son pendant positif, elle refuse toute
forme de viabilité au projet utopique. Cette fois, c’est en discréditant la notion de progrés que I'on
discrédite 'utopie.

35 Le « mauvais » sauvage est 'une des figures par excellence de l'anti-utopie, dans la mesure ou elle
permet de symboliser pleinement la déchéance de « ’homme pécheur » (Braga, Du paradis perdu a l'antiutopse
anx XVT-XVTI sitcks, op. cit.) Elle permet de crtiquer le mythe naissant du bon sauvage et, par le fait
méme, I'optimisme des Lumiéres. Toutefois, il semble que la figure du « bon » sauvage remplisse un r6le
simulaire. Plutot que de proceder par association (Pauteur rapproche I'Européen du mauvais sauvage pour
professer sa cutique contre le premier), elle procede par dissociation (Pauteur, en mettant I'accent sur la
bonté et la sagesse du sauvage, critique 'absence de ces qualités chez ses contemporains).



106

d’ornnjpotence316

. Toutefois, une telle figure ne peut prétendre a un destin brllant dans
une ceuvre qui, a la suite de Swift, cherche a peindre avec force la déchéance de
I’homme. Ce sera plutot sur celle qu’Anffin désigne sous le terme de « mélancolie » (et
qui participe a la réconciliation du sauvage et de l'aspiration utopique) que sera mis

laccent. Inscrite dans un discours truffé de concessions dissymétriques, elle sera

pleinement en mesure de faire sentir toute la déréliction de ’homme moderme.

Le XVIII* siecle convoquera donc expressement la figure mélancolique pour lui
mettre dans la bouche «un discours de révolte contre 'homme civil [...]; dans ce
primitivisme anarchisant, 'élément régressif 'emporte enticrement, la civilisation n’ayant
de mceurs quassez pour étre. méprsée’ » Il ne faut toutefois pas sy
méprendre : rattacher a la figure du sauvage une connotation positive qui invite a la
valorisation de lailleurs et du passé n’est pas le fait des Lumiéres. Des le XVI° siecle,
Montaigne confronte, dans son essai « Des Cannibales », PAmérique sauvage et I'Europe
civilisée, faisant tourner la comparaison a lavantage de la premiere, qui prend
rapidement la forme d’un monde meilleur, d’'une quasi-utopie. De ce fait, PAmérique des
sauvages se résume, pour le philosophe, en termes de liberté, d’égalité et de fraternité et
n’est rien de moins qu’une terre d’abondance ou 'on passe ses journées a danser. Mieux

encore, il s’agit de nations chez lesquelles

il n’y a aucune espéce de trafic, nulle connaissance de lettres, nulle science de
nombres, nul nom de magistrat, n1 de supéronté politique, nul usage de service,
de richesse, ou de pauvreté, nuls contrats, nulles successions, nuls partages, nulles
occupations qu’oisives, nul respect de parenté que commun, nuls vétements, nulle
agriculture, nul métal, nul usage de vin ou de blé. Les paroles mémes, qui

316 Elle peut toutefois, comme il en fut question dans la note précédente, servir a symboliser la déchéance
de 'Européen. Dans ce cas, les deux groupes d’insulaires rencontrés par Gulliver serviraient la critique de
’homme en général, bien qu'adoptant des stratégies différentes ('association et la dissociation).

317 Yohan Anfhin, ap. a2, p. 390.



107

signifient le mensonge, la trahison, la dissimulation, I'avarice, I'envie, la détraction,
le pardon, inoules3!8,

Ils vivent toujours, autrement dit, au sein de I'age d’or. Ce faisant, il n’est plus nécessaire
de placer 'utopie dans un ailleurs inatteignable : 'Amérique offre un terreau idéal a ce
genre d’entreprise. Et tres tot, cet essal sur les cannibales imposera a P'esprit du lecteur
une question qui deviendra bien autrement angoissante au XVIII® siécle : qui est le
vértable barbare ? Le sauvage qui, suivant les lois de la Nature, erre nu dans les foréts,
ou 'Européen qui, en multiphiant les artifices, a perdu de vue son identité propre ? Pour

Montaigne, la réponse s'impose d’elle-méme :

Ils sont sauvages de méme que nous appelons sauvages les fruits, que nature de
sol et de son progres ordinaire a produits: 1a ou a la vérité ce sont ceux que nous
avons altérés par notre artifice, et détournés de l'ordre commun, que nous
devrions appeler plutdt sauvages. En ceux-la sont vives et vigoureuses, les vraies,
et plus utiles et naturelles, vertus et propriétés, lesquelles nous avons abatardies en
ceux-ci, et les avons seulement accommodées au plaisit de notre gout
corrompu®'®.

Sera désormais qualifié de « sauvage » celui dont Iécart entre I'état d’origine et I'état
actuel est le plus grand (celus, autrement dit, qui fait fi des limites de son mez). Clest
d’ailleurs en s’appuyant sur cette idée que Montaigne conclut que nous pouvons qualifier
de « barbare » le sauvage en ce qui a trait aux regles de la raison, mais non pas « eu égard

s : - 32
a nous, qui [le] surpassons en toute sorte de barbarie™ ».

. . . ST 2321
Dans une meéme optique, Voltaire, antiprimitiviste avéré

et apotre du progres
et de la civilisation, ne daigne pas accorder aux sauvages le privilege de la concession

syméttique322 :

318 Ces différents éléments énumérés par Montaigne deviendront de véntables lieux communs de la
littérature utopique ; Montaigne, Essais I, Emmanuel Naya, Delphine Regug et Alexandre Tarréte, éd.,
Paris, Gallimard, 2009, p. 398.

319 Tbid., p. 396-397.

320 Thid., p. 404.

321 Voltaire n’aura de cesse de railler le pimitivisme de Rousseau.



108

Entendez-vous par sauvages des rustres vivant dans des cabanes avec leurs femelles
et quelques animaux, exposés sans cesse 4 toute l'intempérie des saisons; ne
connaissant que la terre qui les nournt, et le marché ou ils vont quelquefois vendre
leurs denrées pour y acheter quelques habillements grossiers ; parlant un jargon
quon n’entend pas dans les villes ; ayant peu d’idées, et par conséquent peu
d’expressions ; soumis, sans qu’ils sachent pourquoi, 2 un homme de plume,
auquel ils portent tous les ans la moitié de ce qu’ils ont gagné a la sueur de leur
front ; se rassemblant, certains jours, dans une espéce de grange pour célébrer des
cérémonies ou iUs ne comprennent gen, écoutant un homme vétu autrement
qu'eux et qu'ils n'entendent point ; quittant quelques fois leur chaumiére lorsqu’on
bat le tambour, et s’engageant a s’aller faire tuer dans une terre étrangére, et a tuer
leurs semblables, pour le quart de ce qu'ils peuvent gagner chez eux en
travaillant ? Il y a de ces sauvages-la dans toute 'Europe’?.

Si pour Voltaire les sauvages possedent peu d’atouts propres a attirer ses louanges, il n’en
va pas autrement de ses compatriotes. Il ira méme, dans la criique qu’il formulera vis-a-
vis de ces derniers, jJusqu’a accorder aux premiers une quelconque supériorité en ce qui a
trait a la fabrication des objets dont ils ont usage, la question de ’honneur et la liberté™.
Toutefois, s’il leur reconnait certains avantages, il faut mentionner que ces derniers
s'inscrivent avant tout dans lentreprise rhétorique du philosophe, qui cherche, en
ramenant les civilisés au rang des sauvages, a condamner les meeurs parfois « barbares »
des premiers. Pour preuve : jamais Voltaire ne va louer une qualité chez le sauvage sans
en déplorer I'absence chez ses semblables. La méme regle vaut pour Montaigne : il rédige
ses Essars dans le contexte des guerres de Religion et jamais, peut-étre, le sauvage n’aurait
revétu un aspect aussi noble si I'auteur n’avait fait une telle expérience de la barbarie
européenne. C’est ce qui 'amene a développer un discours relativiste, destiné a montrer
que la barbarie n’est pas propre a I’Etranger, mais qu'« elle est de tous les temps et de
tous les paysm » et que, ce faisant, la cruauté dont ont fait preuve les chrétiens lors des

guerres de Religion est plus inexcusable que lanthropophagie ritualisée des

32 Yohan Anffin définit la concession symétrique comme suit : « bien que 'autre ne corresponde pas a so1,
il appartient a la méme espéce que soi» ; gp. i, p. 303.

3B Volwaire, (Euvres complétes de Voltaire : Essai sur les maurs et ['esprit des nations, Pans, Hachette, 1859, tome 7,
p. 14.

324 « Les peuples d’Aménque et d’Afrique sont libres, et nos sauvages n’ont pas méme idée de la liberté » ;
tbrd., p. 14.

3% Note introductive des éditeurs des Essasis I a 'essal « Des cannibales » ; Montaigne, p. 2., p. 657.



109

Tupinamba326

. Ainsi ne faut-il jamais crier trop tot a la barbarophilie de certains auteurs,
puisqu’il s’agit souvent moins pour eux de faire apologie du sauvage et de 'état de

nature que de fustiger les meceurs de leurs contemporains.

Cela étant dit, I'idée au cceur du programme mélancolique est bien de critiquer la
place que ’homme civilisé est prompt a s’attrbuer sur Péchelle de la civilisation.
Développant un discours parsemé de concessions dissymétriques (discours qui tend a
accorder la prééminence a l'autre, rattaché a un passé ou a un ailleurs valorisé), ce
programme inscrit la figure du sauvage dans une entreprse rhétorique destinée a
« exprimer des attaques outrées contre ce qu’elle tient pour les causes profondes de la
barbarie des civilisés’™™ ». Des lors, seront pesés dans une meéme balance les deux
extrémes que sont la barbarie rude et féroce des sauvages (mais qui, dans tous les cas,
demeure une barbarie nazurelle) et celle molle, luxueuse et corrompue des hypercivilisés,
qui se définit (les hommes de Babilary I'exemplifient a merveille) par lattrait des
richesses, du plaisir et du repos. Pour les tenants d’une telle rhétorique, le seul défaut
attribuable 2 la premucre réside dans son ignorance et sa naiveté (et peut, par le fait
méme, prétendre a 'amélioration que requiert toute utopie), alors que la seconde, qui
semble avoir atteint un point de non-retour, ramollit 'ame et est a 'origine du déclin des
collectivités. En d’autres mots, alors que la premiere se place sous le signe du progres, la
seconde en appelle a la dégénérescence, faisant irrémédiablement pencher la balance en
faveur du sauvage, désormais chargé d’opposer les lumicres de la Nature a ce que les

civilisés avancent comme preuves de leur évolution, de leur perfectionnement.

326 Idem.
321 Yohan Arnffin, op. ¢it., p. 391.



110

Si Anffin fait du baron de Lahontan le véritable point de départ de cette
littérature pro-primitiviste a fonction rhétoriquem, i ne faut pas oublier que la moitié des
auteurs de 'époque s’en réclameront’. Ce sera le cas, évidemment, de Rousseau, mais
ce sera encore celui de Desfontaines, qui cherchera, en ayant recours a la figure du
sauvage, a questionner des notions que I’Européen croit lui étre exclusives, comme celles
de « progres », d’« évolution » et de « civilisation ». Ainsi Gulliver fera-t-il expérience, au
sein du peuple Taouaous, d’une vie purement naturelle qui, comme chez Montaigne, se
résume en termes de repos, de loisirs et d’absence d’inquiétudes. Ce sont d’ailleurs ces
caractéristiques, alliées a la bonté d’ame, a la générosité et a la sagesse des sauvages, qui
contribueront a inscrire leur nom sur la liste des peuples a caractere utopique. Cette
supériorité déja apparente qu’ils ont sur I'Européen se verra confirmée dans les dialogues
que le narrateur entretiendra avec son hote, un sauvage du nom d’Abenoussaqui, lui-
méme décrit comme un étre plein de raison et de bon sens, « mais de ce bon sens, tel
quil sort des mains de la Nature, sans étre poli & fagonné par les passions™ ». La
distinction est d’entrée de jeu établie : le sauvage, éclairé par les lumieres de la Nature,
s’opposera a I'Européen, soumis pour sa part 2 ses passions et son intempérance. Et
cette bataille, ceux qui sont familiers avec les codes que génere une telle littérature le
savent, est perdue d’avance. Dans ce mundus inversus, le sauvage jouera le role de
I'éducateur et 'Européen celui de I’éleve, donnant a leurs entretiens, suivant Pexpression

du narrateur, la forme des Dialogues de Platon®'. Bien quambitieux, il est de ce fait

328 « Jamais avant Lahontan, affirme-t-il, ce clivage ethnique entre le naturel et I'artificiel n’aura été présenté
d’une facon telle que le second prenne systématiquement le sens d’une “contre-nature” monstrueuse,
tandis que le premier apparaisse inversement comme toujours juste et raisonnable » ; ib7d., p. 401.

320 Anffin renonce d’allleurs a faire un compte rendu de tous les auteurs ayant eu recours 2 la figure du
sauvage pour en faire une porte-parole de leurs idées, affirmant, a la suite de Chinard, qu’ll s’agirait
littéralement de « refaire [...] toute I'histoire des idées pendant la méme période » ; /bid., p. 404.

330 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 210.

Bl«[...] {avols de tems en tems avec lui des entretiens, qui valoient peut-étre les Dialogues de Platon » ; idem.



111

difficile d’ignorer le projet philosophique qui sous-tend leurs échanges : Abenoussaqui
aura pour mission, en bon maieuticien, de faire accoucher 'ame du héros (de méme que
celle du lecteur a travers ce dernier), de lui « faire découvrir les vérités de son esprit en lut
posant une série de questions » et en I'incitant « a la réflexion intellectuelle® ». Socrate
en tenu d’Adam, I'hote de Gulliver sera chargé de lui faire réaliser les faiblesses
inhérentes a la poliique et aux meceurs de sa nation, a commencer par la question,

éminemment moderme, de l’argent333

. Celle-ci, du propre aveu du natrateur, permet a
IEuropéen de régler les rangs, d’eétre considéré et d’acquérir mérite et esprt. Il permet
encore de se procurer «de grandes terres, des maisons commodes, des meubles
superbes, des habits magnifiques, des honneurs & des rangs, un grand nombre de
domestiques, de belles femmes [et] des mets exquis3 **». Autant de biens, autrement dit,
que Gulliver éleve au rang des plus grandes valeurs européennes, mais qui ne sont rien
de moins que ce qu’Epicuxe classerait, sur son échelle des besoins, au rang des biens non
nécessaires, donc non souhaitables. En hiérarchisant ainsi ses plaisirs, ’homme concourt
a son malheur. C’est ce qui explique, notamment, le caractére illusoire du mérite et de
Pestime que ces choses lui permettent d’acquérir. Mais c’est encore ce qui explique la
hiérarchie injuste qui caractérise sa société. Lorsqu’Abenoussaqui demande a Gulliver qui
sont ces « domestiques » dont il lui parle, lorsqu’il lut demande si ce sont des hommes
d’'un autre pays ou des prisonniers de guerre qui méritent cette condition, son

intetlocuteur lui fait comprendre qu’il s’agit, au contraire, « de [...] compatriotes, ceux de

[leur] Nation, qui, manquant de cet argent [...], se soumettent a [eux], & se rendent en

332« Mateutique », Dictionnaire de définidons, Antidote HD, version 6 [logiciel], Montréal, Druide
Informatque.

333 Targent, comme c’était déja le cas chez Thomas More, sera systématiquement percu par les peuples a
caractére utopique comme une source de malheur. En ce sens, les anti-utopies de I'’époque moderne ont
participé a I'édification d’un débat aujourd’hui bien établi, soit celui de la remise en question des bienfaits
du luxe et de la richesse.

334 Desfontaines, Le Nowvean Gulliver, tome 1, gp. cit., p. 214-215.



112

quelque sorte [leurs] esclaves, pour en acquertr une petite portion, capable de les faire
subsister”™ ». Le discours de Gulliver témoigne des lors du triomphe de I'égoisme. Ainsi
dévoilée, sans détour et sans concession, cette « faiblesse » inhérente au mode de vie a
I'européenne ne peut désormais qu'apparaitre comme insupportable aux yeux du lecteur,
qui verra encore le caractere immoral de ses mceurs et coutumes renforcé par la

condamnation prononcée par le sauvage :

Comment se peut-il faire [...] qu’ll y ait des hommes parmi vous d’un cceur assez
bas, les uns pour se rendre les esclaves de leurs compatriotes, & les autres pour
souffrir que leurs compatriotes soient leurs esclaves ? Je voi que 'argent est votre
ennemi, puisqu’il vous réduit a l'esclavage, & qu’il vous asservit a ceux qui le
possedent336,
Rien de plus égoiste que 'Européen, rien de plus vil et de plus fourbe que la société qu’il

modele a son image.

Ce face-a-face entre le sauvage et I'Européen (qui portera encore sur des
questions telles que la vaine curosité de I’homme, la coquetterie des femmes et

Papplication des lois™)

, permet, au final, d’aborder la question de leur hiérarchisation
morale. Lorsqu’Abenoussaqui demande a son invité, apres lavoir entendu faire
I'apologie de I'Europe, ce quil entend par le mot « sauvage », ce dernier lui fait cette

réponse, qui, bien qu'au premier abord naive, traduit parfaitement I'esprit du temps (du

moins en ce qui a trait aux antprimitvistes) :

C’est [...] patce que vous & vos compatriotes n’étes point civilisés & fagonnés
comme nous, que vous vivez dans I'independance, & que vous ne suivez que le
seul instinct naturel, que vous n’observez que trés peu de regles de bienséance,
que vous manquez de ce que nous appellons monde & s¢avoir vivre, [...] enfin

35 Ibid., p. 220.

36 Ibid., p. 220-221.

37 Gulliver affirmait déja sur Vile de Babilary que « les differends seront rarement bien jugés, tant qu’ds
seront portés a des Trbunaux humains » ; /4id., p. 89. La critique de la fausse justice, Swift en témoignait
également, devient un véritable lieu commun a I"époque des Lumiéres.



113

parce que vous étes nuds, & que vous n’avez ni Prnces m1 Magistrats comme
nous3%,

Rappelons que suivant Starobinski, toute société ne se pose qu’en s’opposant a une autre
et a ce stade du récit, Gulliver est encore persuadé que le Noxs des Européens I'emporte
sur le Vous (ou le Eux) des sauvages. La question qui s’impose dés lors est la suivante :
les «regles de la bienséance» (qui ne renvoient pourtant, nous l'avons vu avec les
moralistes, qu’a une apparence de vertu), les veétements, les princes et les magistrats
peuvent-ils réellement étre avancés comme preuves de la « civilité » d’'une nation ? La

réponse du sauvage invite au doute :

[QJuel est votre aveuglement [...] ! [...] Vous vous croiez plus formés, plus polis,
plus civilisés que nous, a cause de mille institutions arbitraires, ausquelles vous
avez sacrifié votre liberté. Pour nous, qui conservons la notre, & qui la regardons
comme le plus beau present de la Nature, nous croirions I'avoir perdué, si nous
étions assujettis a cette multitude de regles superflués, qui forment votre société
cvile. Quelque chose que vous pensiez, nous trouvons que notre societé est
beaucoup plus civile que la votre, parce qu’elle est plus simple & plus raisonnable ;
nous n'y souffrons ni injustice, ni partialité ; nous nous crofons tous égaux, parce
que la Nature nous a fait tels, & que nous nous gardons bien d’altérer son
arrangement®¥,

Le débat est lancé: qu'est-ce qui fait qu'une nation est civilisée ? Avec Swift et
Desfontaines (et, nous I'avons vu, Montaigne), il semble que ce soit I'accord entre
'homme et la Nature, car seule la seconde est en mesure de rendre le premier
parfaitement heureux et vertueux’”. Et pour les deux auteurs, sur ce point héritiers de la
Bruyere, le véritable étre raisonnable est celut qui sait se conformer aux lois de la Nature,
celul qui sait reconnaitre les limites de son moi’”"'. Abenoussaqui poursuit d’ailleurs en ces

termes :

338 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, gp. a2, p. 232.

339 Jbid., p. 233-234.

30 Clest d'ailleurs trés prés de ce qu'affirmait déja Séneéque dans son De wita beata : « Au demeurant, et
conformément a ce qui rassemble tous les stoiciens, je me régle sur la nature ; ne pas s’éloigner d'elle, se
plier a sa loi et a son exemple, voila la sagesse. La vie heureuse, c’est donc celle qui est en accord avec sa
propre nature » ; Séneque, La vie heurense — La briéveté de la vie, Parts, Arléa, 1989, p. 22.

31 Malgré les apparences, « raison » ne rime donc pas forcément avec « civilisation ».



114

A Pégard de toutes vos Loix de bienséance, dictées par le caprice, elles ne servent
qu’a fomenter votre corruption & votre orguéil, & qu’a flater toutes vos passions.
De la maniére dont je vous vois vivre ici les uns avec les autres, ce que vous
apellez politesse & scavoir vivre n’est que mensonge & dissimulation. Vous vous
génez reciproquement pour vous tromper; & ce soin assidu est une servitude
continuelle, que vous vous imposez*2,

Cette condamnation qui, comme celle des Houyhnhnms avant eux, a pour effet de
dénoncer la fausseté des vertus humaines, ne permet aucune équivoque : la société des
hommes est vouée a Péchec dans la mesure ou, comme chez les moralistes, elle ne
repose que sur la tromperie, le mensonge et I'illusion. Rien de plus faux, autrement dit,
que le lien social et les « reégles de bienséance » que les Européens avancent pour preuves
de leur perfection morale. Désormais (c’est-a-dire apres qu’Abenoussaqui ait, par ses
réflexions, dessiller les yeux du narrateur et du lecteur sur la véritable nature de ’homme
« civilisé »), 1l n’est plus permis d’en douter : le 7ows Pemporte sur le Nows. Les Taouaous,
qui ont érigé leur societé sur des notions telles que la suffisance, la simplicité et le
partage, sont les seuls détenteurs de la sagesse. Seule leur société peut se réclamer de
'utopie, car seule leur société est en mesure de prétendre a la sagesse et au véritable
bonheur collectif. C’est encore ce que laisse entendre la question rhétorique posée par le
sauvage et qui clot le débat entre les deux hommes : « Voiez a present la difference, qui
est entre vous & nous, & quel est le Sanvage de nous deux. Vous semble-t'il que celu qui
suit les traces de la Nature, est plus Sauvage, que celui qui s’en detourne & I'abandonne,
pour suivre Part™? ?» Ces entretiens font impression sur lesprit du narrateur, qui,
comme son pere, se voit de plus en plus éclairé sur la nature humaine : « J’étois charmé
de la profonde sagesse qui regnoit dans les discours de cet Insulaire : mais j’étois en

méme-tems humilié par ses raisons, que je ne pouvois néanmoins m’empécher de

2 Desfontaines, e Nouvean Gulliver, tome 1, op. cit., p. 235.
33 Jbid., p. 237-238.



gouter344 ». Ces échanges operent donc un retournement de situation et une redéfinition
des places qui échoient a chacun sur I'échelle de la civilisation. Gulliver, désabusé quant
aux conceptions d’« évolution », de « civilisation » et de « progres » auxquelles il adhérait
et qui faisatent du civilisé le supérieur du sauvage, tend désormais a accorder la
prééminence a ce dernier, renversant la formule bien admise : désormais, et dans un

ultime effort de concession dissymétrique, le 17ows Pemporte sur le Noaus.
IT1. L’inaccessible bonheur utopique

Si, comme nous venons d’en convenir, ’Autre 'emporte sur sol en matiere de
morale, il fait encore sentir sa supériorité en ce qui a trait a la question du bonheur.
S’appropriant une idée chere aux augustiniens, Desfontaines fera de ’homme Pl'artisan de
son propre malheur, rendant inconciliables le bonheur artificiel sur 'autel duquel il
sacrifie sa liberté et sa sagesse et le bonheur utopique, qui n’admet quant a lui aucune
concession. A ce sujet, la condamnation de Pauteur est sans appel et cest par le biais
d’un autre peuple a caractere utopique, les Tilibetains, qu’il proférera une critique qui ne

différe gueére de celle qui se trouvait déja au cceur de son ode sur le Vain usage de la vie :

Toi, que la parque favorable

A laissé doucement vieillir,
Dis-moi de la course durable
Quel fruit as-tu su recueillir ?

O que d’'inutiles journées !

Non, malgré tes longues années
Tu n’as vécu que peu de tems. >

3+ Thid., p. 239.

35 Pierre-Frangois  Guyot  Desfontaines, Vamn  wusage de la  wie  [1715],  Cyberpoete,
< http://cyberpoete.fr/blog/index.php?post/2014/03/08/LE-VAIN-USAGE-DE-LA-VIE. > (page
consultée le 4 février 2015).



116

Desfontaines traite ici d'un théme a caractere intemporel et dont la réflexion fut initiée
par Séneque dans son De brevitate wite. Dans ce dialogue a sens unique, Séneque
développe I'idée sutvant laquelle pour accéder au véritable bonheur, il faut privilégier la
stabilité au mouvement, I'ataraxie de 'ame a la tempéte passionnelle. En d’autres mots, il
faut consacrer son temps (bien si précieux, mais si peu estimé des hommes) a l'atteinte
de la sagesse et condamner toute activité vaine et stérile commandée par des passions
telles que l'orgueil, la vanité et 'ambition. Déja a son époque, Séneque réalise le caractere
universel et intemporel qui entoure la question de la brieveté de la vie. Il remarque
qu’Aristote, par exemple, s’en indignait déja : « [La vie] s’est montrée si indulgente avec
les animaux qu’elle leur a donné une existence équivalent a cing, voire dix générations
humaines, alors que pour '’homme, né pour tant de grands accomplissements, le terme
vient infiniment plus vite’* ». Ce faisant, Aristote met en paralléle lespérance de vie d’un
homme et le potentiel de ce dernier : ce que ’homme peut accomplir en raison de ses
facultés, il ne peut le mettre a profit en raison de la breveté de sa vie. Séneque
relativisera affirmation de son prédécesseur et imputera la faute a ’homme, faisant de
ce dernier I'artisan de son propre malheur : « Non, ce n’est pas qu’une vie breve nous
soit impartie, ’est nous qui la rendons telle’’ ». Suivant la logique du stoicien, la vie est
d’'une durée propre a nous permettre d’accomplir «les plus hautes destinées™® ».
Toutefois, elle parait nécessairement courte lorsqu’elle est « dissipée » dans le luxe et la
nonchalance. Ainsi doit-on établir, a la suite du philosophe, une distinction entre zvre et
étre :«Ne va pas croire [dit Séneque a Paulinus] que des cheveux blancs et des ndes

rouvent qu’un homme a longtemps vécu : il n’a pas longtemps vécu, il a longtemps
p q gremp p gtemp ) gtemp

6 Aristote, cité par Séneque, La briéveté de la vie, op. cit., p. 90.
A7 Tbid., p. 90-91.
38 Jbid., p. 90.



117

ét6”” ». Ainsi est-il possible d’affirmer, 4 la suite d’Epicure cette fois, que « [I]’insensé se

propose toljours de vivre, [mais] il ne vit jamais™ ».

C’est précisément ce theme, qui rend compte a la fois de la nature inaltérable de
I'homme, de sa perpétuelle insatisfaction et de sa méconnaissance de soi (de laquelle
résulte une méconnaissance du souverain bien), qui sera repas lors du voyage de Gulliver
sur I'lle de Tilibet, ou les habitants ne vivent que vingt ans. Le débat, on le devine
alsément, portera sur 'usage que I'Européen et le Tilibetain font de leur vie respective,
de durée inégale. Apres avoir été informé que ’Européen possede une espérance de vie
supérieure 2 la sienne, Phote de Gulliver, Furofolo, le questionne : a quoi avait-il employé
les premicres années de sa vie, lui dont le temps lui permet de se réaliser pleinement ?
Apres avoir admis qu’il avait passé «les six ou sept premieres années [...] sans faire
aucun usage ni de [s]a raison, ni de [s]a liberté », le narrateur admet qu’ill « begaioi|t]
encore a trois ans ; a 'age de quatre ans [l a] commencé a parler un peu, alors on [lui] a
apts a lire & ensuite a écrire : apres cela on [I']a envoié au College, ou [il a] étudié plus de
sept ans [...] des langues éteintes qu’aucun peuple ne patle plus™' ». Ce faisant, et suivant
le propre aveu du narrateur, les savants les plus estimés d’Europe sont ceux qu ont le
courage « de passer toute leur vie a remplir leur mémoire de la datte & des circonstances
de tous les évenemens, & a apprendre tout ce qui s’étoit passé dans le monde, avant
quils y fussent, depuis la création de 'Univers jusqu’a present352 ». La condamnation que
prononce Furofolo apres s’étre interrogé sur la légitimité d’études qui ne servent ni a sa

famille, ni a sa patrie, ni a 'amélioration de sa vie, sera irrévocable :

34 Thid., p. 108.

350 Epicu:e, cité par Diderot, « Epicuréisme ou Epicurisme », art. ct., vol. 5, p. 784.
351 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 1, gp. cit., p. 151-152.

352 Jhid., p. 152-153.



118

Que vous profitez mal de la longue vie que le Ciel vous a accordée ! [...] Je vois
que quoique vous viviez quatre fois plus long-tems que nous, vous ne vivez pas
davantage ; puisque les trots quarts de votre vie sont perdus. N’est-ce pas une folie
de passer tant de tems a aprendre l'art d’exprimer une méme chose en plusieurs
termes differens ? Vous ressemblez 2 un Ouvrier, qui au lieu d’aprendre son
metier & de s’y perfectionner, emploieroit un grand nombre d’années a mettre
dans sa mémoire les noms differens que les anciens peuples donnoient aux
instruments de la professions®33.

Comme chez Swift, ce passage est destiné non pas a la critique de la raison en tant que
telle, mais a 'usage qui en est fait. C’est d’ailleurs ce a quoi fait référence Séneque,

lorsqu’il aborde la question des « inutles travaux d’érudition® » :

Ce fut jadis une maladie des Grecs que de se demander combien Ulysse avait de
rameurs, si c’est 'Iliade ou 'Odyssée qui a été écrite en premier, ensuite si elles
sont du méme auteur, ou autres sottises du méme genre que tu peux garder pour
tol sans que ta consclence s'en trouve mieux, ou publier sans paraitre plus docte,
mais seulement plus ennuyeux?>.

Employer temps et sagesse a se demander quel fut le parcours des errances d’Ulysse
plutot que de les employer a déterminer comment ne pas errer toujours, voila ce que
Séneque reproche a I’érudit. Au surplus, extrait tité du Nowvean Gulliver ne pourrait étre
plus révélateur dun XVIII® siecle qui, inscrit entre les Some Thoughts Concerning
Edueation (1693) de Locke et 'Emile (1762) de Rousseau™, débat sur la meilleure forme
d’éducation a prodiguer a la jeunesse. Dans Particle quil rédige pour V' Encyclopédie de
Diderot et d’Alembert, Dumarsais affirme que I'éducation doit faire I'objet d’une
réflexion sérieuse et continue, afin qu’elle remplisse une triple nécessité. De ce fait, la
formation du cceur et de Pesprit est nécessaire non seulement a l'individu lui-meéme (elle
lui permet, grace aux connaissances qu’il acquiert, de se rendre ##/e pour la société dans

laquelle il est appelé a s’insérer), mais également a sa famille (qu’ll doit soutenir et

353 Thid., p. 153.
334 Séneque, La bricveté de la vie, op. cit., p. 125.

355 Idem.
336 « Science et éducation », Yann Fauchois, Thierry Grillet, Tzvetan Todorov, dir., Lamiéres I Un héritage
poar demain [exposition], 2000, dans Bibliotheque nationale de France,

< http://expositions.bnf fr/lumieres/arret/03_2.htm > (page consultée le 2 février 2015).



119

perpétuer) et a IEtat, « qui doit recueillir les fruits de [sa] bonne éducation™ ».
Dumarsais met ainsi 'accent, dés les premiéres lignes de son article, sur une notion chere
aux Lumieres et a la défense de laquelle se porte Desfontaines par le biais des
Tilibetains : celle de 'utilité. L’éducation ne doit pas se perdre dans d’« inutiles travaux
d’érudition », mais concourr au bien individuel et collectif. Pour ce faire, et ce
programme atteindra son apogée chez Rousseau, 'éducation devra porter sur trois
objets : la santé du corps, la formation de l'esprit et 'éducation morale. Mais il semble
bien s’agir la d’un i1déal et, comme Desfontaines cherchera a le faire entendre a ses
lecteurs, quel décalage n’y a-t-il pas entre I'idéal pédagogique des Lumieres et la réalité de
I'enseignement prodigué dans les colleges | La critique que formulent a ce sujet Mallet et
d’Alembert en 1753 (et qu ne differe guere de celle que formulait déja le Tilibetain quant
a l'enseignement a 'européenne) prouve que le systéme éducatif ne se préta a aucune

réforme notable depuis la parution du Nowvean Gulliver :

[-..] un jeune homme aprés avoir passé dans un co/kge dix années, quon doit
mettre au nombre des plus précieuses de sa vie, en sort, lorsquil a le mieux
employé son tems, avec la connoissance tres-imparfaite d’'une langue morte, avec
des préceptes de Rhérorique & des principes de Philosophie qu’il doit tacher
d’oublier ; souvent avec une corruption de meeurs dont I'altération de la santé est
la moindre suite ; quelques fois avec des principes d’une dévotion mal-entendue ;
mais plus ordinairement avec une connoissance de la Religion si superficielle,
qu'elle succombe a la premiére conversation impie, ou 2 la premiere lecture
dangereuse?3.

L’enseignement semble de ce fait mal adapté a I'individu et au role, soumis a la notion
d’utlité, qu’il est appelé a jouer dans la société. La criique de I'éducation telle que
formulée par le Tilibetain traduit donc les préoccupations d’'une époque sur I'un des
sujets les plus fondamentaux qui soient: celui de la formation de l'individu. Mass si,

ajoute Séneque, le temps doit se garder d’étre dilapidé dans d’inutiles travaux d’érudition

357 Dumarsais, « Education », Encyclopédie on dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, etc., op. cit., vol.
5, p. 397.
358 Mallet, d’Alembert, « Collége », sbid., vol. 3, p. 635.



qui, tout en prétendant rapprocher ’homme de la sagesse, 'en éloignent d’autant plus
qu'ils ne se résument qu'en terme de « stérilité »*, il doit également se garder d’étre
gaspillé dans lattente d’un futur qui pourrait ne jamais survenir ou d’'un passé qui,

comme sa définition I'indique, releve désormais de I'inaccessible. Dans cette optique,

pourquoi, demande Furofolo, vous mettez-vous tant en peine de ce qui est arrivé
depuis le commencement du monde ? Ce qui se passe sous nos yeux n’est-il pas
un spectacle suffisant pour nous occuper, ou nous amuser ? [...] Le passé n’a pas
plus de réalité que I'avenir, qui n’en a point encore, & je trouve qu'il est aussi
inutile de songer a I'un, que de songer a 'autre30.

Les contemporains de Gulliver qui, suivant Pexpression de Séneque, « perdent le jour par

361

I'attente de la nuit [et] la nuit par la crainte de I'aube™ », ne seraient-ils pas plus heureux

s’ils vivalent comme les gens de ce pays ? Occupés comme ils sont du passé et de

'avenir, ils ne profitent, au meme titre que les Laputiens, ni de I'ic1, ni du maintenant, car

«le tems rapide [ne] se consume [guere] / [qu’][3] blamer sa triste lenteur™ »,

Et dans I'avenir on présume

De trouver enfin son bonheur.
Souvent, par une ardeur fatale,
L’homme se plaint de I'intervalle
Qui retarde un heureux moment ;
Epris d’une indiscréte envie

Il consent d’abréger sa vie,

Pour hater son contentement363.

Sile spleen, c’est-a-dire la délectation morose que procurent les larmes et la mélancolie,
sera la grande maladie du XIX® siecle, Iennui, comme en témoigne cet extrait,
constituera certainement celle d'un XVIII® siecle qui, désireux de pallier le vide qu’il

engendre, s’érige en véritable société du spectacle, ou tout n’est que mouvements,

399 Delisle de Sales laissera d’ailleurs entendre que «la manie de tout expliquer [...] a répandu plus de
ténébres sur I'entendement humain que I'ignorance méme » ; paraphrasé par Serge Leroux, « L’éducation
au XVITIe stécle : Rousseau, les sciences et la vertu », Roussean Studies,
< http://rousseaustudies. free.fr/articlecompterendu.html > (page consultée le 21 mai 2015).

360 Desfontaines, Le Noxvean Gulliver, tome 1, op. cit., p. 154.

361 Séneque, La briéveté de la vie, op. et p. 137.

362 Desfontaines, Vain usage de {a vie, op. cit.

363 Idemm.



121

masques et parures. En adoptant une perspective critique a 'égard de cette vie mondaine
qui met 'accent sur I'étourdissement de I’étre, Desfontaines se rapproche d’un point de
vue plus pascalien : frappé par 'ennui de ses longs jours et désireux de faire fi du temps
qui coule, Thomme multiplie les divertissements pour oublier qu’il est’®. Rien, de ce fait,
n’est plus apte a vaincre 'ennui que de s’abandonner a ses passions, rien n’est plus a
meéme de nous faire oublier que nous sommes que de multiplier les plaisirs futiles. Du
propre aveu du héros, le plus grand malheur de ses contemporains est effectivement
« d’étre réduits a penser qu’[ils] [sont] : pensée qui [les] détruit en quelque sorte®® ». Clest

dans cette optique que ’homme fera reposer son bonheur dans la formule «vivre

longtemps, mais trouver la vie courte’», qui rend compte d’une insatisfaction

b

perpétuelle a I'égard de lui-méme et a laquelle Desfontaines faisait déja référence dans

son ode :

Notre amour propre est le principe
Qui fait naitre tous nos désirs ;
Cependant ce qui nous dissipe

Fait aussi naitre nos plaisirs.

Ah I's’ll est vrai que 'homme s’aime,
D’ou vient que de se voir lui-méme
Jamais son cceur ne se repait ?
Quelle erreur, ou quelle faiblesse |

A le voir s’éviter sans cesse,

Ne dirait-on pas qu’il se hait 2367

368
* les

Contrairement aux Européens qui, en se fuyant, se dérobent au véntable bonheur
Tilibetains ne connaissent pas I'ennui, en raison de leur courte vie, qu’ils utilisent

toujours 2 bon escient. Aucun mot de leur langue n’est 2 méme d’exprimer cette

364 « Tems précieux / nos ames folles /Dans mille amusemens frivoles / Nous font sans cesse évanouir » ;
idem.

36 Desfontaines, Le Nouvean Gulliver, tome 1, gp. cit., p. 156.

%6 Ibid,, p. 161-162.

37 Desfontaines, Vain usage de la vee, op. ct.

368 Epicure posait déja la question : « Comment celui qui se sera trompé dans le choix d’un état sera-t-il
heureux? [Et] comment se choisir un état sans se connoitre? » ; Diderot, « Epicuréisme ou Epicurisme »,
art. cit., vol. 5, p. 784.



9 N : s 2370 .
», renforcant le caractére utopique de leur société’™. Ils ne sont ni

« maladie de 'ame™
. 371 . . . 312 .
« melancoliques par temperament” », ni «tristes par caprices » «La joie & la

. . . - . - 7
satisfaction de leurs ames est empremte sur leurs vi1sages tOLl]OUJ.'S ouverts et SCL‘CLI]S3 } »

et on dit encore qu’

ils semblent pratiquer a la lettre le precepte d’Horace : Dona praesentis rape laetus
horae. Occupés du present qui les emplit, ils oublient le passé & meprisent
Pavenir ; & leur ceeur est également fermé aux craintes frivoles, & aux esperances
chimeriques. La vie leur paroit trop bornée, pour se livrer a des desirs sans fin, &
pour consumer le present en idées de I'avenir. Ils sont heureux aujourd’hui, & ne
songent point a I'étre demain’™.

Le bonheur est la mesure de toute chose et pour les Tilibetains, ce bonheur se traduit par
une résurgence des grandes valeurs antiques, résumées dans le Carpe diemn d’Horace : jouir
de lici et du maintenant, la réside le véritable contentement. C’est également ce que
laissait entendre Séneque, dont la morale ne differe guere ici de celle professée par Iécole
du Jardin : « heureux celui qui se contente des biens qui s’offrent a lui aujourd’hut’” ». Le
sage est donc celut qui « vit dans l'allégresse du présentm » et a ce titre, le contraste entre
les Européens et les insulaires ne pourrait étre plus frappant, puisqu’alors que les
premiers font reposer leur bonheur dans un futur inatteignable et dans I'acquisition de
connaissances inutiles qui les distraient d’eux-mémes et d’'un présent insatisfaisant
(« people [do] get tired of happiness »), les seconds «ne songfent] qu’a jouir, sans se
mettre en peine de connoitre® ». Alors que les premiers se proposent a peine d’érre, les

seconds s’évertuent a wwre. L’exemple de bonheur qu’ils offrent au lecteur est encore

3¢ Desfontaines, Le Noxvean Gulliver, tome 1, op. cit., p. 156.

370 Les Tilibetains semblent posséder tous les éléments nécessaires a la survie de toute utopique : un
gouvernement qui dirige avec sagesse, un Prince dont les intéréts sont inséparables de ceux du peuple, des
ministres prudents et modérés, une prééminence accordée a la noblesse de 'ame sur celle du sang, etc.

37 Desfontaines, e Nouveau Gulliver, tome 1, op. cit., p. 157.

372 Iderm.

373 Idem.

374 Idem.

375 Sénéque, La vie heureuse, op. cit., p. 28.

376 Tbid., p. 79.

377 Desfontaines, Le Nouvean Gulliver, tome 1, op. cit., p.154.



123

contraire a celui qu'offraient les Laputiens (et desquels se rapproche ’'Européen), centré
sur un intellectualisme 2 la fois radical et absurde. Sans valoriser I'ignorance, l'auteur
invite plutot ses lecteurs a reconsidérer ses priorités : a 'aube d’une pensée plus utilitaire,
il semble suggérer, dans la lignée des grandes philosophies antiques, d’investir moins de
temps dans 'acquisition de connaissances stériles qui ne servent qu’a flatter son amout-

propre, et davantage dans 'acquisition d’un savoir destiné a rendre la vie meilleure.

Ce savolir « utilitaire » proné par les Tilibetains connaltra une fortune tout aussi
considérable sur I'lle des Letalispons. La particularité de ces derniers réside, encore une
fois, dans leur espérance de vie : apres avoir vieilli pres de soixante ans, ils rajeunissent
pour s’éteindre vers 'age de cent vingt ans. La réflexion que leur mode de vie suscite
s’inscrit donc dans le prolongement de celle entamée sur I'ile précédente quant a 'usage
qui doit étre fait de la vie et quant aux moyens d’accéder au souverain bien. Notons
d’abord que, comme leurs homologues, les Letalispons regardent la vie comme « le plus
grand de tous les biens’® ». Ce faisant, ils témoignent d’une idée chere aux Lumieres en
faveur de laquelle plaideront des auteurs tels que Montesquieh et Mme de Graffigny :
« Le plaisir d’étre, ce plaisir oublié, ignoré méme de tant d’aveugles humains, cette pensée
si douce, ce bonheur si pur, je suis, je vis, jexiste, pourrait seul rendre heureux, si 'on
s’en souvenait, si 'on en jouissait, si 'on en connaissait le prix379 » La vie doit eétre
regardée comme la source premicre de notre bonheur et c’est dans une véritable
perspective hobbesienne que les Letalispons s’évertueront a développer une phiosophie
propre a assurer leur conservation. Premicre nécessité : fuir tout ce qui est en mesure

d’agiter 'ame, privilégiant ainsi, au méme titre que les stoiciens, l’ataraxie a 'expression

378 Thid., p. 122.
37 Mme de Graffigny, citée par Robert Mauzi, ap. cit., p. 293, note 1.



124

tumultueuse des passions. Suivant cette logique qui consiste a éloigner 'ame de tout

remous susceptible de la contrarier,

ils ne se haissent point, is ne se persecutent point, ils ne se dechirent point 'un
l'autre par des medisances malignes, ou par des calomnies cruelles : Personne n’a
d’ennemis, parce que personne n'est offensé par un autre, & que s’l échape a la
fragilité quelque chose qui puisse blesser, il est pardonné aussi-tot que reparé®®,

Pour prévenir les déreglements de I'ame, ils s’accoutument des 'enfance a « reprimer

38
By Leur

[leurs| passions, & a dompter 'amour propre qui en est toujours le principe
éducation insiste ainsi sur la question de la morale et contraste par le fait méme avec celle
des Européens, qui cherchent a cultiver 'esprit des jeunes gens plutot qu'a former leur
ceeur. Nous y avons déja fait allusion : au XVIII® siecle, 'éducation est jugée incomplete
s elle ne s’attache qu’a lesprit. Bien que la formation de ce dernier représente un pan
considérable de tout programme éducatif, la santé du corps et I’éducation morale ne sont
pas a négliger, d’autant plus que seule la seconde, sutvant ’expression de Daragon, est en

mesure de rendre I'individu pleinement heureux’*

. Or, cette partie si fondamentale de
I'enseignement, qui consiste non pas a former des savants, mais de véritables « citoyens
patriotes383 », fait défaut au sein des institutions européennes. Jean-Marie-Louis Coupé
regrette par exemple, a la suite des Letalispons, que les maitres s’attachent davantage a
« orner l'esprit des jeunes gens, qu’a leur former le cceur et leur donner des principes de
conduite™ ». La formule, pour les critiques du systéme éducatif moderne, est pourtant

simple : sans morale, point de vertu et sans vertu, point de société stable. C’est ce que

tenteront de pallier les Letalispons qui, en réintroduisant les questions de la morale et de

80 Desfontaines, Le Nowveau Gulliver, tome 2, gp. cit., p. 159.
381 Ihid., p. 129.

82 Serge Leroux, gp. cit.

383 Idem.

¥ Coupé, cité par Serge Leroux, idem.



la santé physique au cceur de leurs préoccupations, répondent a un idéal des Lumieres

que reflete a merveille, selon Dumarsais, le modele militaire. Les meeurs

y sont en sureté, tant par les bons exemples, que par 'impossibilité ou les jeunes
gens se trouvent de contracter des liaisons qui pourroient les écarter de leur
devoir. Ils sont éclairés en tout tems & en tout lieu. Une vigilance perpétuelle ne
les perd jamais de viie : cette vigilance est exercée pendant le jour & pendant la
nuit, par des personnes sages qui se succedent en des tems marqués. Heureux les
jeunes gens qui ont le bonheur d’étre regus a cette école ! ils en sortiront avec un
tempérament fortifi¢, avec I'espnt de leur étar, & un esput cultivé, avec des meeurs
qu’une habitude de plusieurs années aura mises a I'abn de la séduction [...]3%.

Si Pécole militaire tient lieu de modele par excellence en ce qui a trait a 'éducation, c’est
parce qu'll forge a la fois, grace a 'encadrement qu’il assure, I'esprit, les meeurs et le
corps. Et si ce dernier tient une place aussi considérable dans I'idéal éducatif des
Lumieres, c’est parce que, comme le constate R. Mauzi, 'ame et le corps étaient alors

considérés comme deux entités interdépendantes :

St ’homme du XVIII® siécle est a ce point attentif a2 son corps, ce n’est pas
seulement que celui-ci recele les sources de la vie. C’est surtout que s’y trouvent
déposés les germes du bonheur moral. Montaigne I'avait déja remarqué : « Notre
condition est merveilleusement corporelle. » Montesquieu dit a son tour : « L’ame
est dans notre corps comme une araignée dans sa toile. » Le secret du bonheur se
trouve donc bien souvent dans la « machine »%¢.

L’instruction de l'esprit ne peut donc a elle seule garantir une bonne éducation, dans la
mesure ou le bonheur, comme la sagesse, passe par la santé du corps et que la santé du
corps passe par la satisfaction spirituelle, rendant inenvisageable le développement de

I'une des deux entités au détriment de l'autre. Charron laffirmait déja :

Sans la santé, [...] la vie est a charge, & le ménte s'évanoiiit. Quel secours
apportera la sagesse au plus grand homme [...] s’il est frappé du haut-mal ou
d’apoplexie ? La santé est un don de nature; mais elle se conserve [...] par
sobriété, par exercice modéré, par éloignement de tristesse & de toute passion?®®’.

385 Dumarsais, « Education », art. a., vol. 5, p. 403.
386 Robert Mauzi, gp. a2, p. 306-307.
387 Charron, cité par Dumarsais, ar?. ., vol. 5, p. 398.



Aussi recommande-t-il la tempérance en tout genre, affirmant que « le vice contraire fait
périr un plus grand nombre de personnes que le glaive’® » En mettant la répression des
passions, de méme que la formation de lesprit, des meeurs et du corps, au centre de
leurs préoccupations quotidiennes, les Letalispons répondent a un triple idéal que
cristallisera a son tour, des années plus tard, PEwmile de Rousseau. En conciliant le
développement des facultés intellectuelles et celui du ceeur, ils participent 2 la formation
de citoyens sages et vertueux et, en accordant une place privilégice a la question du
corps et a la répression des passions (le tout dans un objectif d’autoconservation), ils
s’offrent la possibilit¢ d’'une vie longue et en santé qui leur permettra de réaliser
pleinement le potentiel inhérent a la nature humaine. C’est cette volonté d’assurer leur

conservation qui, d’ailleurs, les ameéne a préferer la campagne a la ville :

Il me semble que les Villes sont aux hommes ce que les cages sont aux oiseaux. Ce
feu celeste qui est dans nous ne veut point étre enfermé; i aime l'air & les
champs. Cest-la qu'il pense librement & a loisir, & qu’il est plus a couvert des
prejugés & des_passions. Dans les grandes Villes, les vices en foule ne doivent
point se sentir, mais se glisser par tout, sans qu'on s’en apergoive. La vertu y doit
étre éclipsée & y pedr presque toujours par la contagion de I'exemple. La vie
champétre est toute en exercice & en action ; ce qui aigwise 'appetit, endurcit &
fortifie le corps. C’est donc avec beaucoup de sagesse que nos Loix nous
defendent de batir des Villes®®.

Si Jean-Paul Batbe se plait a retrouver cette tension entre la ville et la campagne dans les

voyages fictifs allemands qui cldturent 'époque™

, 1 est important de mentionner qu’elle
regne sur tout le XVIII®siecle qui, dans la mouvance de Rousseau, interroge les bienfaits
de la ville en regard de ceux de la campagne. L’ une des positions adoptées a 'égard de ce

débat, et a laquelle se rallieront la majorité des peuples a caractére utopiques de ’époque,
) q ) peup Plq poq

se verra concrétisée dans I'adage omme malum ex urbe (tout le mal vient de la ville). Si,

388 Idem.

9 Desfontaines, Le Nouveau Gulliver, tome 2, op. cit., p. 119-120.

0 Jean-Paul Barbe, « La tension ville/campagne dans les voyages fictifs allemands a la fin du XVIII¢
siécle », Revue germanique internationale, n° 7, 1997, p. 59-70, < http:/ /rgi.revues.org/607 >.



127

comme laffirme Ernest Bonnejoy, cet aphorisme n’est point toujours vrai en ce qui a
trait aux arts, aux lettres et aux sciences (la ville, qui favorise I’émulation, permet un

progres réel au sein de ces différents domaines™’

), du moins « ne saurait[-il] rencontrer
de dénégations au point de vue de la santé; et si, comme le dit un autre axiome
populaire, celle-ci est le premier de tous les biens, sans lequel les autres ne sont rien : la
conclusion se devine’” ». Cet axiome, que tend en partie a confirmer I'idéal éducatif des
Lumieres, n’admet aucune équivoque : st la santé est le premier de tous les biens et que la
ville nuit a la santé, les critiques qui prennent pour cible cette derniere sont tout a fait
legitimes. De ce fait, que favorise la ville, s’interroge le Letalispon, sinon un pietre
sommeil, un travail exigeant et une vie austere propre a épuiser le corps et 'ame ? Que
favorise-t-elle, sinon le sacrifice de sa liberté et de sa vertu au profit d’'une multitude de
vices et d’un malheur inaltérable ? Suivant une telle perspective, la ville n’est rien de
moins que cet espace mondain que condamnent les moralistes classiques : théatre au sein
duquel ’homme avance masqué et ou la frivolité a élu domicile, elle enivre le citoyen et
invite a s’évanouir dans un tourbillon d’affections passageres propres a le détourner des
principes moraux qui doivent régler sa conduite. C’est, 2 peu de choses pres, les propos
que tiendra Rousseau sur Paris, alors considérée comme I'embleéme de la civilisation (et

donc comme le lieu idéal pour «appréhender les vicissitudes de la condition

humaine®”’ ») 1 « On y apprend a plaider avec art la cause du mensonge, a ébranler a force

31 Rousseau lui-méme n’est pas étranger a cette idée : « Veux-je trouver, écrit-il dans la Nowvelle Heéloise, des
lumiéres et de I'instruction ? C’en est ici 'aimable source, et 'on est d’abord enchanté du savoir et de la
raison qu’on trouve dans les entretiens, non seulement des savants et des gens de lettres, mais des hommes
de tous les états et méme des femmes [...]»; cité par Marc Vacher, « Le discours de Jean-Jacques
Rousseau sur Paris », colloque Ville mal aimée, ville a aimer, Centre Culturel International de Cerisy, Bernard
Marchand et Joélle Salomon Cavin, dir., 2007, p- 2, < http:/ /www-ohp.univ-
parisl.fr/Textes/Vacher_Last.pdf > (page consultée le 7 mai 2015).

2 Ernest Bonnejoy, Principes d’alimentation rationnelle, hygicnique & économique : avec des recettes de cuisine
végétarienne el ke portrait de lantenr, Paris, Berthier, 1884, p. 203,

393 Marc Vacher, op. cit., p. 3.



de philosophie tous les principes de la vertu, a colorer de sophismes subtils ses passions
et ses préjugeés et a donner a lerreur un certain tour a la mode selon les maximes du
jour”4 ». La capitale, qui déguise le mensonge en vérité et le vice en vertu, est pour lui la
source de tous les déreglements moraux. En éloignant 'homme des valeurs naturelles
que sont I'égalité et la solidarite, elle favorise les différents maux, a la fois et physiques et

3% Suivant cette

moraux, que sont I'égoisme, la corruption, la misere et la maladie
perspective, c’est parce que I’homme est P'artisan des villes qu’il est, par extrapolation,
Partisan de son propre malheur. Pour les Letalispons, seule une vie en parfait accord
avec la Nature, une vie qui, autrement dit, incite non pas a la multiplication de vices créés
de maniere artificieuse, mais au bon maintien d’une vertu déja présente en ’homme, est
en mesure de garantir le véritable bonheur. C’est dans cette mesure que les utopies a
inflexion rousseauiste du XVIII® siecle délaisseront la ville au profit de la campagne,
foyer de la liberté et des vertus naturelles. C’est parce qu’ils prvilégient la vie a la
campagne et qu’ils font montre d’une volonté réelle de former le cceur et de réprimer les
passions dans une perspective d’autoconservation, que les Letalispons peuvent prétendre
a 'utopie. Contrairement aux Européens qui concoururent constamment a leur malheur

. . 396 . . . .
en nournssant dans leur corps « un feu qui les consume™ », ils choisissent la voie d’'un

bonheur tel que le pronera Jean-Jacques, quelques années plus tard.

Les Taouaous, les Tilibetains et les Letalispons, tout comme les Brobdingnagiens
et, dans une certaine mesure, les Houyhnhnms avant eux, possédent donc toutes les
qualités requises pour assurer leur place en Utopie : en développant une morale qui incite

au gouvernement de soi et a la maitrise des passions et en s’évertuant a respecter les

34 Jean-Jacques Rousseau, cité par Marc Vacher, 26, p. 4.

35 « Dans ses écrits sur la capitale, note Vacher, Rousseau fait siennes les préoccupations des penseurs et
des hygiénistes de son temps qui cherchent a transformer Uespace social » ; idems.

396 Desfontaines, Le Nowvean Gulliver, tome 2, op. cit., p. 114-115.



129

regles de la Nature, ils sont en mesure d’édifier leur société respective sur les bases d’un
lien social fort et inébranlable, d'un bonheur inaltérable et d’une sagesse irréprochable.
Ils ont accompli I'idéal des grandes philosophies antiques, tout en évitant les pieges d’une
société du spectacle que condamnent les moralistes. S1 ’Européen ne peut prétendre a la
meéme perfection, c’est parce qu’ll s’apparente davantage aux Lilliputiens, aux Laputiens,
aux Babilariens et aux peuples des iles fictives : coquet, vain, pédant, ignorant, ambitieux,
intempérant et inconstant, il témoigne d’un amour-propre qui rend inenvisageable toute
forme de perfecionnement. Avec Swift et Desfontaines s’opere donc un
désenchantement qui ne fera que gagner en puissance avec les dystopies contemporaines.
Si Swift contribua a ce désenchantement par le biais du pessimisme qui anime son
ceuvre, Desfontaines y participe en insérant son discours dans un espace public de débats
(un espace qui, des lors qu’il interroge 'absurdité des modes, les exces du luxe, la vanité
et I'inconstance de ’homme, les dérives du pédantisme et 'ambition de l'autorité, ne
laisse d’autres choix a ses contemporains que de se sentir directement interpelés par le
récit et les vices qui y sont mis en relief). Ce désenchantement, tantot pris en charge par
le sauvage, tantot par d’autres peuples a caractére utopique, nous invite non seulement a
un décentrement (avec l'arrivée sur la scéne internationale des bons sauvages et des
raisonnables Houyhnhnms, ’Européen perd son statut de « centre du monde »), mais
encore a une remise en question de cette prétendue supériorité dont se réclame
I'Européen. Alors que DP'Autre accéde au statut de figure utopique, I'Européen,
inversement, accede au statut de figure anti-utopique. Symbole de la corruption, il est cet
homme dépeint par Hobbes et les moralistes francais. Dans cette optique, les voyages du
premier Gulliver et ceux du second remplissent un objectif semblable a celui que s’était

fixé Jacques Esprit : faire entendre au lecteur la fausseté des vertus humaines.



CONCLUSION

Les Voyages de Swift et le Nowveau Gulliver de Desfontaines assurent le méme role
que les traités des moralistes classiques : animés par la volonté de révéler ’homme 2 lui-
meéme, ils cherchent a mettre a nu les rouages de son « mécanisme ». En développant une
conception anthropologique des plus pessimistes, ils tendent également a redéfinir
'utopie : désormais, cette derniere renvoie a ce « mythe grotesque d’une société parfaite

[composée] d’hommes imparfaits™’

». Ce que les deux satiristes cherchent a faire
entendre, c’est que la contradiction entre la nature humaine et 'aspiration utopique ne
pourrait étre plus apparente: tant que ’homme sera homme, l'utopie demeurera un
projet inenvisageable. C’est la conclusion a laquelle en arnvent Raymond Trousson et
Chad Walsh, mais c’est encore celle que sous-entend, au XVIII® siecle, le narrateur de
Lan denx mille quatre cent quarante : « Peut-étre que ’homme est un “étre foible et borné”
pour lequel la perfection est un idéal insaisissable. Peut-étre que pour nous surpasser
nous-memes i faudrait “dépouiller notre vétement mortel” et atteindre une nouvelle
condition, de nature spirituelle et transcendante™® ». Ce constat pessimuste fait écho a la
question, rhétorique, que suggere la quatrieme partie des Voyages de Gulliver : I'état actuel

de '’homme est-il réellement propre a lui assurer une place en Utopie ? La réponse que

propose Swift (et que proposeront dans son sillage les ant-utopistes de I'époque

¥7 Thomas Molnar, ap. 2., p. 7.
398 Cié par Corin Braga, Du paradis perdu a lantintopie aux XVT-XVIIT siéckes, op. vit., p. 150-151.



131

moderne et contemporaine) est la suivante : la condition actuelle de ’homme, qui se
résume en termes d’intérét, d’amour-propre et d’égoisme, est ce qui invalide les cités
idéales au profit de leurs revers cauchemardesques. L’ homme n’est ni fondamentalement
bon, ni malléable a souhait, éliminant du vocabulaire des anti-utopistes les termes de
« progres » et de «perfectubilité humaine ». Cette idée suivant laquelle Pentreprise
utopique se révele stérile des lors que 'on admet le caractére non malléable de ’homme
connaitra d’ailleurs un destin semblable chez Simone de Beauvoir. Dans Towus les hommes
sont mortels, le narrateur, Fosca, s’entretient avec Chatles Quint du bonheur public (de
celut qu’il est possible ou non d’accorder a la communauté des hommes), pour en venir a
la conclusion suivante : « C’est contre moi qu’il préchait, contre moi qui voulais faire de
cette terre un paradis ou chaque grain de sable eat été a sa place, ou chaque fleur se fat
épanouie a son heure. Mais ils [les hommes] n’étaient ni des plantes ni des pierres ; ils ne
voulaient pas étre changés en pierrem ». De nombreuses années se sont écoulées entre
les aventures des deux Gulliver et celles de Fosca. Pourtant, le constat demeure
inchangé : le bonheur utopique releve de la chimere en raison de linconstance de
I’homme. Alors que le premier requiert la stabilité (Putopie suppose une fin
« eschatologique » des temps), le second se caractérise par le mouvement, refusant au
_projet de bonheur et de paix perpétuel de Fosca (et de tout utopiste) toute viabilité*”. La
seule chose qui soit réellement inaltérable en 'homme est 'égoisme. C’est donc la nature
humaine qui, au final, participe a la déconstruction des grandes aspirations inhérentes a
I'utopie positive. Alors que Swift mine cette derniére par le biais dun pessimisme
anthropologique incommensurable — dans un acces de misanthropie a ’égard de la Cité

des hommes, 1l affirme que « les Yahoos sont une race d’animaux qu’il n’est pas possible

399 Simone de Beauvoir, Tous les hommes sont mortels, Paris, Gallimard, 1946, p. 318.
0« [...] 6 n’y a que des hommes, des hommes a jamais divisés » ; iid., p. 317.



132

d’amender, ni par préceptes, ni par l’exemple‘wl » —, Desfontaines le fait en ayant recours
a la notion de frivolité triomphante : chez lui, Thomme prend la forme d’un étre vain et
inconstant, livré aux artifices et a la légereté d’esprit. Comment une utopie pourrait-elle
survivre, dés lors que cette derniére doit se caractériser par son inaltérabilité ? Tot ou
tard et suivant une dynamique de changement perpétuel ('anti-utopie adhére de ce fait a
une conception du temps cyclique que traduisent, entre autres choses, les notions de
pantha rei et de memento mori), T'utopie est appelée a faire place a son revers négatf.
Autrement dit, alors que pour les utopistes, le péché originel ne donne pas lieu a une
situation irrémeédiable (il est possible d’agir et de rétablir une perfection semblable a celle
que l'on retrouvait avant la Chute), les moralistes et leur postérité anti-utopique, en bons
pessimistes, refuseront cette possible évolution, leur conception du temps n’admettant
qu’une succession cyclique ou la décadence est la conséquence inévitable des progres.
C’est ce suggere notamment Gulliver, lorsqu’il précise a son lecteur qu’il ne décrira les
institutions de Lilliput (cette précision pourrait s’appliquer a toutes les autres sociétés
visitées) que dans « état ou elles étaient a 'ongine et non dans celui de scandaleuse

2 ». Pour

corruption, ou les firent tomber [...] les vices inhérents 2 la nature humaine®
prétendre a la perfection sociale, politique et morale, il faudrait une société d’hommes
exempts de toutes passions destructrices. Or, ces dernieres sont constitutives de la nature
humaine, nous invitant a conclure, avec Raymond Trousson, que « pour réaliser 'utopie,
il faudrait se passer des hommes*” ». L’inaltérable égoisme de 'homme et 'immuable

petfection de la cité utopique sont deux droites destinées a ne jamais se rencontrer (ou si

elles le font, elles ne le font que temporairement).

1 Jonathan Swift, « Lettre du capitaine Gulliver 4 son cousin Sympson », dans Voyages de Gulliver, op. at.,
p. 396.

102 Jonathan Swift, Voyages de Gulliver, ibid., p. 86.

103 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », op. ¢#t., p. 16.



133

L’utopte, qu’elle soit positive ou négative, invite donc a prendre position en
faveur de l'existence d’une « nature humaine », en faveur d’un ensemble de traits qui
caractériseraient, de fagon irrémédiable, le genre humain. Alors que I'utopie positive
spécule sur la bonté de ’homme (autorisant par le fait méme 'existence d’un lien social
fort et inébranlable et la possibilité d’un bonheur a long terme), son revers mise sur son
égoisme (détruisant ces mémes possibilités). Dans cette optique, ’homme est soit
parfaitement blanc, soit parfaitement noir. Toutefois, le XVIII® siecle introduira dans
cette palette de couleurs une nuance fondamentale, qui se refletera méme dans les
ceuvres les plus satiriques. A cet égard, considérons un épisode du Nowvean Gulliver, qui
prend place apres que les Taouaous (qui font d’abord preuve, nous I'avons vu, de toutes
les qualités attribuables au « bon sauvage ») eurent vaincu leurs ennemis, les Kistrimaux.
Voyant que les Taouaous réservent un sort cruel et barbare a ces derniers, les Européens
(que la formule avait pourtant relayé a un rang inférieur a celui des sauvages) recouvrent

la sagesse et misent a leur tour sur une conduite plus modérée :

Est-1 possible, 6 genereux Taouaous, que des hommes si éclairés, si sages, st
vertueux, afent tant d’inhumanité ? N’est-ce pas assez que vous afez vaincu vos
redoutables ennemis [...] & que vous afez couvert de leurs bataillons terrassés la
plaine sanglante [...] ? Le carnage a cessé ; faut-il que de malheureux vaincus |...]
solent aprés la victoire les victimes de votre couroux ? [...] Quelle gloire trouvez-
vous 4 faire mourir cruellement un ennemi désarmé ? Si en sauvant la vie dans le
combat a ces malheureux, vous avez pretendu les faire servir a votre tromphe,
que ne rendez-vous ce tnomphe plus durable, en conservant ceux dont vous avez
tdomphé, qui, tant qu'ils respireront, publieront malgré eux votre gloire & leur
defaite ?  Quels avantages ne retirerez-vous pas de cette conduite
moderée ? [...]™.

Davantage : ce sont Gulliver et ses compagnons (qui avaient été dépeints par
Abenoussaqui et les siens comme des étres vils et dégénérés) qui plaident cette fois en

faveur du pardon et de la paix :

1 Desfontaines, Le Nouvean Gulliver, tome 1, op. cit., p. 250-251.



134

Ne vous contentez pas d’abolix parmi vous un sage barbare, contraire a la raison
& a la vertu, & de sauver la vie a des Guerners infortunés qui ne peuvent plus
vous nuire ; faits plus : rendez leur la liberté & renvoiez-les genereusement 4 leurs
compatriotes [...] Est-il un bien plus précieux que la paix ? On ne doit faire la
guerre que pour y parveniri®,

La formule connait ainsi un nouveau reversement : le Nows des Européens recouvre sa
place originelle sur Péchelle de la civilisation, alors que le [oxs des sauvages réintegre les
rangs des barbares. Nous I'avons vu avec les Houyhnhnms et nous le voyons encore
avec les Taouaous: méme les sociétés qui se rapprochent le plus de la perfection
utopique sont appelées a faillir, invitant a développer une conception anthropologique
plus modérée, moins manichéenne. Il ne s’agit plus de déclarer ’homme bon ou
mauvais, mais de montrer la complexité de son étre. Cest cet élément pour le moins
révolutionnaire qu'imposera le XVIII® siecle a esprit du lecteur. Si I'époque ne nie pas
(et Swift et Desfontaines s’en portent garants) que I« intérét égoiste» soit I'un des
ressorts fondamentaux du comportement humain, elle ne le considere plus comme le
seul. C’est ce que traduisent, notamment, La fable des abeilles (1705) de Bernard de
Mandeville et le Clveland (1731-1739) de I'abbé Prévost. Tout en continuant de
s’interroger « sur les conditions de réalisation du bonheur utopique® » (les deux ceuvres
dont il est question ne dressent pas un portrait plus valorisant de ’homme — Cleveland
réitere constamment son désir de se retirer de la sociétée, qull juge profondément
corrompue, alors que ce sont des hommes qui, sur 'le des Galligenes, conduisent une
révolte contre les leurs), elles introduisent néanmoins un nouveau paradigme qui
participe a la réhabilitation des passions humaines. Adoptant une pensée similaire a celle
d’auteurs tels que Francis Hutcheson, David Hume, Adam Smuth et Jean-Jacques

Rousseau, Mandeville et Prévost accordent a ’homme un intérét pour son prochain, qui
bl bl

05 Jbid., p. 252.
06 Raymond Trousson, « Le ver est dans le fruit », gp. a2, p. 14,



135

reste étranger a des vues strictement égoistes en raison d’un sentiment naturel de
bienveillance. De fait, tous ces auteurs plaident en faveur d’'une méme idée : « Quelque
égoiste que l'on puisse supposer I'homme, sa nature renferme a I'évidence certains
principes qui le font s’intéresser a la fortune des autres en lui rendant nécessaire leur
bonheur, méme s’il n’en tire d’autre profit que le plaisir d’en étre le spectateur™’ ». Cette
« faculté de partager les passions des autres*” » devient, au XVIII* siecle, le fondement
d’un vaste system of sympathy qui s’oppose au pessimisme des moralistes classiques. Dans
ce contexte, si chez des auteurs tels que Prévost 'utopie est encore vouée a Iéchec, ce
n’est plus parce que le cceur de ’homme n’est rempli que de lui-méme. C’est au contraire
au nom d’une cause aussi noble que celle du sentiment moral (notion qui, nous en avons
vu les fondements chez Swift, commence a prévaloir sur celle de la raison au cours de la
premiere moitié du siecle des Lumieres) que l'utopie, avec son cortege de regles et de
lois, semble vouée a I'échec. L'un des passages les plus caractéristiques a cet égard
demeure le séjour de Bridge, beau-frere de Cleveland, au sein d’'une colonie rochelaise.
De prime abord, cette derniere a tout d’un paradis terrestre : sur une ile éloignée du
commerce des autres hommes, la terre y est féconde et tout y est en partage. L’argent n’a
plus de valeur, ce qui résout les problemes de 'ambition et de 'avarice. Toutefois, un
élément 'empéche d’accéder au statut d’utopie : le sexe masculin y est en minorité et
beaucoup de jeunes filles restent a marier. Pour remédier a la situation, des jeunes
hommes du monde extérieur sont recrutés. Lorsque Bridge et ses compagnons

débarquent sur I'ile, on laisse le sort, sutvant la tradition, leur attribuer une épouse. Le

7 « How selfish soever man may be supposed, there are evidently some principles in his nature, which
interest him in the fortune of others, and render their happiness necessary to him, though he denves
nothing from it, except the pleasure of seeing it » (je traduis) ; Adam Smith, The Theory of Moral Sentiments,
David D. Raphael et Alexander L. Macfie, éd., dans The Glasgow edition of the works and correspondence of Adam
Smith, Oxford, Oxford University Press, 1976, p. 47.

108 Adam Smith, Théorie des sentiments moraux, Panis, Buisson, 1798, p. 10.



136

probleme est que d’autres jeunes femmes que celles que le sort leur destine se sont
rendues maitres de leur cceur. C’est donc au nom du sentiment que Bridge et ses amis
bouleverseront I'ile et ses traditions, la faisant sombrer dans la contre-utopie. Pour ce qui
est de Mandeville, 1 avance, dans sa Fable, 'idée paradoxale que les vices privés forment
la source des vertus publiques. I.a fable narre le passage d’une ruche gouvernée par les
vices 2 une ruche qui ne connait que la vertu. Dans le premier cas, I'injustice, la
corruption et I'égoisme participent a la prospérité de la communauté. Dans le second
cas, la vertu contribue a son effondrement. l.a morale de I’histoire : « Le vice est aussi
nécessaire dans un Frat florissant que la faim est nécessaire pour nous obliger 2
manger“() ». Le texte produit un vértable scandale, tant aupres de 'opinion publique que
de I’Eg]jse. Conséquence inévitable, lorsqu’on sait que le XVIII® siecle produisit son lot
de penseurs, avec a leur téte Rousseau, qui condamneérent fortement Idée de luxe.
Cependant, comme tout ce qui crée une controverse a 'époque, le texte de Mandeville
est lu et relu, ce qui lui assure une place de choix au sein de la postérité, autant littéraire
qu’économuque. Bien quhéritter de la pensée des moralistes classiques (’homme
demeure profondément imbu de lui-méme), P'auteur introduit une nouvelle donnée dans
Péquation : il rattache a I'égoisme fondamental qui caractérise ’homme l'idée d’utilité
sociale. Il ne s’agit plus d’expliquer I'échec de l'utopie en s’appuyant sur I'idée d’une
corruption indépassable du cceur, mais plutot en fonction d’une morale utlitariste qui
associe aux vices la prospérité économique. C’est donc le réalisme qui, en 'occurrence,
mine Putopie : auteur ne fait pas « bon marché», pour reprendre I'expression de
Trousson, «de la dynamique humaine et sociale’” » réelle. Au contraire, il cible ses

caractéristiques fondamentales et compose avec elles afin de participer a la prospérité

109 Bernard de Mandeville, I Fable des abeilles, Londres, Aux dépens de la Compagnie, 1740.
410 Raymond Trousson, « L'utopie en proces au siecle des Lumieres », op. cit., p. 316.



137

générale. Pour Mandeville, le « meilleur des mondes » pour 'homme est un monde
adapté a son étre, un monde qui prend en considération sa nature et qui ne cherche pas a
altérer. Inutile, des lors, de faire fi des passions humaines. C’est a cet égard qul
défendra dans sa fable tout ce que condamnent les utopistes (Thomas More a leur téte)

au nom d’un idéal plus juste : avec Pauteur de la Fabl, le luxe, I'injustice, l'oisiveté, le

désir de conquéte, la mégalomanie, la|corruption] la distribution inégale des richesses et

la propriété privée sont élevés au rang de vertus publiques.

La cohabitation au sein d’'un méme siecle des ceuvres a caractere pessimiste de
Swift et de Desfontaines et celles, plus optimistes ou réalistes, de Mandeville et de
Prévost, nous permet d’esquisser un tableau sommaire des transformations de la pensée
morale qui s’effectuent dans le passage du XVII® au XVIII® siecle. Bien que l'utopie soit
toujours vouée a I’échec, elle 'est pour de nouveaux motifs, qui laissent entrevoir un
certain optimisme en faveur duquel plaide un XVIII® siécle désireux de redonner a
I’homme sa pleine dignité. Mandeville et Prévost se font bien les porte-paroles d’une
nouvelle tendance qui s’affirmera a ’époque des Lumieres en faveur d’une réhabilitation
de la nature humaine : chez eux, ’homme demeure homme et il n’y a certes pas lieu de

Pen blamer.


http://www.rapport-gratuit.com/

BIBLIOGRAPHIE

« Empirisme I / Hobbes », dans Peter Kunzmann, Franz-Peter Burkard, Franz Wiedmann,
dir., Atlas de la philosophie, Paris, Le Livre de Poche, 1993, p. 117.

«Le siécle des Lumiéres: la place du sentiment au XVIII® siecle», dans Brbliolettres,
< http://www.bibliolettres.com/w/pages/page.phprid_page=256 > (page consultée le 8
novembre 2014).

« Maieutique », Dictionnaire de définitions, Ansidote HD, version 6 [logiciel], Montréal, Druide

Informatique.

« Scriblerus Club », Encyclopedia Brtannica [en ligne],
< http://www.britannica.com/topic/Scriblerus-Club > (page consultée le 2 février
2015).

« Utopie », dans Grand Dutionnaire Encyclopédiqgue Larousse, Paris, Librairie Larousse, 1985,
tome 10, p. 10 582.

ALLEMAND, Roger-Michel, L "Utopie, Paris, ellipses, 2015, 235 p.
ANCTIL, Dave, Hobbes - Léviathan, Québec, Les éditions CEC, 2009, 143 p.

ARIFFIN, Yohan, Généalogie de ['idée de progrés. Histoire d'une philosophie cruelle sous un nom consolant,
Paris, Editions du Félin, 2012, 551 p.

BARBE, Jean-Paul, « La tension ville/campagne dans les voyages fictifs allemands a la fin du
XVIII®  siecle»,  Rewwe  germanigue  internationale,  n°7, 1997,  p. 59-70,
< http://rgi.revues.org/607 >.

BEAUVOIR, Simone de, Tous les hommes sont mortels, Paris, Gallimard, 1946, 529 p.

BERNERI, Marie Louise, Journey through utopia : Studies in the Libertarian and Utopian Tradstion,
New York, Schocken Books, 1971, 339 p.

BERNIER, Marc-André, «Présentation. Les métamorphoses de la sympathie au siécle des
Lumiéres », dans Marc-André Bernier, Deidre Dawson, dir., Les "Lettres sur la sympathie’
(1798) de Sophie de Grouchy, marquise de Condorcet : phtlosophie morale et réforme sociale, Oxford,
Voltaire Foundation, 2010, p. 1-27.



139

BRAGA, Corin, « Utopie, eutopie, dystopie et anti-utopie », Metdbasis.it, septembre 2006,
n° 2, < http://www.metabasis.it/articoli/2/2_Braga.pdf > (page consultée le 18 aott
2015).

BRAGA, Corin, De lutopze a la contre-utopie aux XVT-XIX sitcles, Ph. D. (philosophie), Lyon,
Unuversité Jean Moulin Lyon 3, 2008, 530 p.

BRAGA, Corin, Du paradis perdu a lantintopie auxe XVI-XVIIT siécles, Editions Classiques
Gamier, 2010, 416 p.

BRAGA, Corin, Les Antintopies classigues, Paris, Classiques Garnier, 2012, 350 p.
BOILEAU, Nicolas, Satires et auvres diverses, Paris, Rollin fils, 1757, 445 p.

BOLDEANU, Corina, « Naissance de I'antiutopie : une histoire des paradis manqués », dans
Fabula [en ligne], < http://www.fabula.org/revue/document5968.php > (page consultée
le 21 ma1 2015).

BONNE]OY, Ernest, Principes d’alimentation rationnelle, hygiénique & économique : avec des recettes de
cuisine végétarienne et le portrait de antenr, Paris/Lausanne, Berthier/Benda, 1884, 256 p.

BRAYARD, Florent, Amaud de Maurepas, Les Frangais vus par eusc-mémes - Le XVIII siécle.
Anthologie des mémorialistes du XV'III" siécle, Paris, Robert Laffont, 1996, 1392 p.

CA ILLE, Alain, Christian Lazzen, Michel Senellart, dir., Histoire raisonnée de la philosophie morale et
politique : le bonbeur et utile, Paris, La Découverte, 2001, 755 p.

CHINARD, Gilbert, LAmérique et le réve exotique dans la littérature francaise an XVII et an XVIII
siecle, Geneve, Droz, 2011, 448 p.

CONDORCET, Esquisse d'un tablean historigue des progrés de lesprit humain, Paris, Agasse, 1798,
392 p.

DAGEN, Jean, «Le XVIle siecle, siecle de saint Augustin», dans Cabsers de [’Assoctation
internationale des études frangaises, 1953, n® 3-5, p. 31-38.

DELIUS, Christoph, Matr_hias Gatzemeler, Deniz Sertcan, Histoire de la Philosophie de I’ Antiquiré
a nos jours, Pans, Editions Place des Victoires, 2005, 120 p.

DESFONTAINES, Pierre-Francois Guyot, Le Nouvean Gulliver ou Voyage de Jean Gulliver, fils du
capitaine Gulliver, 1730, tome 1., 262 p., dans Bibliotheque nationale de France, Gallica,
< http://visualiseur.bnf.fr/CadresFenetre?O=NUMM-84470&M=notice > (page
consultée le 12 janvier 2015).



140

DESFONTAINES, Pierre-Francois Guyot, Le Nowveau Gullzver ou Voyage de Jean Gulliver, fils du
capitaine Gulliver, 1730, tome 2., 259 p., dans Bibliothéque nationale de France, Ga/lia,
< http://gallica.bnf.fr/ark:/ 12148 /bpt6k844716.r=Le+nouveau+ Gulliver+out Voyage
+de+JeanlangFR > (page consultée le 20 janvier 2015).

DESFONTAINES, Pierre-Francois Guyot, « Préface du traducteur, mise a la téte de ’édition
de 1728 », dans Jonathan Swift, 1oyages de Gulliver, Paris, Guérin, 1762, p. v-xxxvl.

DESFONTAINES, Pierre-Francots Guyot, Vain wsage de la wvie [1715], Cyberpoete,
< http://cyberpoete.fr/blog/index.php?post/2014/03/08/LE-VAIN-USAGE-DE-LA-
VIE. > (page consultée le 10 décembre 2014).

DIDEROT, Denis, Jean le Rond d’Alembert, éd., Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences,
des arts et des meétiers, eti., dans ARTFL Encyclopédie Project, Chicago, 2013, Robert
Mortissey, éd., < http://encyclopedie.uchicago.edu/ >.

DIEMER, Amaud, « Quand le luxe devient une question économique : retour sur la querelle
du luxe du 18° siecle », Innovations, 2/2013, n® 41, p. 1, p. 9-27, < www.cairn.info/revue-
innovations-2013-2-page-9.htm > (page consultée le 14 mars 2015).

DUCROS, Bernard, «Mandeville Bernard de (1670-1733)», Encyclopedia Universalis |en
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.ugtr.ca/encyclopedie/bernard-de-
mandeville/ > (page consultée le 23 novembre 2013).

ESPRIT, Jacques, La fausseté des vertus humaines, Paris, Guillaume Desprez, tome 1, 1678, 614 p.

FAUCHOIS, Yann, Thierry Gullet, Tzvetan Todorov, dir., Lumiéres ! Un héritage pour demain

[exposition], 2006, dans Bibliotheque nationale de France,
< http://expositions.bnf.fr/lumieres/arret/03_2.htm > (page consultée le 2 février
2015),

FLUCHERE, Henri, «Swift Jonathan (1667-1745)», Emgyclopadia Universalis [en
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtt.ca/encyclopedie/jonathan-
swift/ > (page consultée le 14 novembre 2013).

GODIN, Christian, «Sens de la contre-utopie», Citds, 2/2010, n°42
< \wa.cnirn.mfo/revue—cites—ZOlO—2—page—61.htm >,

p. 61-68,

3

GOULEMOT, Jean, André Magnan, Didier Masseau, dir., Inventaire V'oltaire, Paris, Gallimard,
1995, 1479 p.

HOBBES, Thomas, Lézathan, Paris, Editions Sirey, 1971, 780 p.

HUDDE, Hinrich, « Utopie », dans Dictionnazre Européen des Lumieres, Michel Delon, dir., Pans,
Presses Unuversitatres de France, 1997, p. 1078-1082.



141

KUMAR, Krishan, Uspia and Anti-Utopia in Modern Times, Oxford, Basil Blackwell, 1987, 506 p.

IKUMAR, Kirishan, Uropianism, Milton Keynes/Minneapolis, Open University Press/University
of Minnesota Press, 1991, 136 p.

LA BRUYERE, Jean de, Les Caractéres on Mawrs de ce siécle, Paris, Gallimard, 1975, 508 p.
LA FONTAINE, Jean de, Fables, Paris, Gallimard, 1995, 538 p.

LA ROCHEFOUCAULD, Francois de, Maximes et Réflexions diverses, Jean Lafond, éd., Paris,
Gallimard, 1976, 314 p.

LAZZERI, Chrstian, «La querelle de lintérét et de la sympathie. Petite anthologie
philosophique des XVII® et XVIII® siecles », Revwe du Mauss, 2008, n° 31, p. 33-66.

LEGER, Benoit, «La traduction au XVIIL siécle», dans Benoit Léger, Site personnel,

< http://alcor.concordia.ca/~bleger/desfontainespresent.html > (page consultée le 18
aout 2015).

LEROUX, Serge, « L’éducaton au XVIII® siecle : Rousseau, les sciences et la vertu », Roxssean
Studies, < http:/ /rousseaustudies.free.fr/articlecompterendu.html > (page consultée le 21
mai 2015).

LYNCH, Jack, ed., Verses on the Death of Doctor Swift [1739)], dans Jack Lynch, Size personnel,
< http://andromeda.rutgers.edu/~jlynch/Texts/verses.html#15 > (page consultée le 23
mars 2015).

MANDEVILLE, Bernard de, La Fable des abelles, Londres, Aux dépens de la Compagnie, 1740.

MANNHEIM, Karl, Idéologie et utopie, Paris, Librairie Marcel Riviere et Cie, 1956, 233 p.

MARAT, Jean-Paul, Les charlatans modernes, ou lettres sur le charlatanisme académique, Paris,
Imprimerie Marat, 1791, 40 p.

MARX, Jacques, Tiphaigne de La Roche, modeles de limaginaire an XVIIT siécle, Editions de
PUniversité de Bruxelles, 1981, 107 p.

MAUZI, Robert, L7dée du bonbenr dans la littérature et la pensée franjaises au XVIII sicle, Patis,
Armand Colin, 1967, 725 p.

MERCIER, Roger, La réhabilitation de la nature humaine (1700-1750), Villemonble, La Balance,
1960, 491 p.

MOLNAR, Thomas, L.’Utopze, Eternelle Hérésie, Paris, Editions Beauchesne, 1973, 267 p-



142

MONTAIGNE, Ejssars I, Emmanuel Naya, Delphine Reguig et Alexandre Tarréte, éd., Paris,
Gallimard, 2009, 709 p.

MORE, Thomas, L’Utopie. Discours d’u trés excellent homme Raphael Hythloday sur la meillenre
constitution d’une Républigue, Paris, Editions Sociales, 1976, 206 p.

MOREL, Anne-Rozenn, « Passé, présent et avenir : le temps dans les fictions utopiques de la
révolution frangaise (1789-1804)», dans Tristan Coignard, Peggy Davis, Alicia C.
Montoya, dir., Lumiéres et Histoire. Enlightenment and History, Paris, Honoré Champion,
2013, 352 p.

NICOLE, Pierre, Essais de morale, contenus en divers traités sur plusieurs devotrs importans, Paris,
Desprez, 1755, tome 1, 405 p.

NICOLE, Pietre, Essais de morale, contenus en divers traités sur plusieurs devoirs importans, Patis,
Desprez, 1681, tome 3, 402 p.

NICOLE, Pietre, Eyssais de morale, contenus en divers Traitteg sur plusieurs devoirs importans, Paris,
Desprez, 1682, vol. 2., 324 p.

OLANDER, Joseph D., Eric S. Rabkin, Martin H. Greenberg, éd., No place else : explorations in
Utopian and Dystopian Fiction, Southern Illinots University Press, 1983, 278 p.

ORWELL, George, « Arthur Koestler (1944) », dans Project Gutenberg Australia [en ligne],
< http://gutenberg.net.au/ebooks03/030001 1h.html#part24 > (page consultée le 21
mai 2015).

PALISSOT DE MONTENQY, Chatles, Les philosophes, comédie en trois actes, en wvers, Paris,
Duchesne, 1760, 91p., dans Bibliotheque nationale de  France, Gallica,
< http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k71017c > (page consultée le 3 janvier 2015).

PASCAL, Blaise, (Euvres complétes, Paris, Gallimard, 1954, 1529 p.

PLATON, Theéétete - Parménide, Paris, Garnier Freres, 1967, 309 p.

POLIN, Raymond, «Hobbes Thomas (1588-1679)», Encyclopedia Universalis [en
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/thomas-
hobbes/ > (page consultée le 21 novembre 2013).

PREVOST D’EXILES, Antoine, Clueland. Le philosophe anglais oun histoire de M. Cleveland, fils
naturel de Cromwell, Paris, Desjonqueres, 2003, 1131 p.

RACAULT, Jean-Michel, L utopie narrative en France et en Angleterre : 1675-1761, Oxford, The
Voltaire Foundation, 1991, 830 p.

RACAULT, Jean-Michel, Nulle part et ses environs : voyages aux confins de l'utopie littéraire classigue
(1657-1802), Patis, Presses de 'Université de Pans-Sorbonne, 2003, 473 p.



143

ROCHE, Danuel, Académies et académisme : le modéle francais an XVIIT siécle, dans Mélanges de / Eecole
Jrangaise  de Rome.  ltalie et Méditerranée, 1996, vol. 108, n°2, p. 643-
658, < http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/mefr_1123-
9891_1996_num_108_2_4461 > (page consultée le 10 mars 2015).

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Discours sur l'origine et les fondements de /'inégalité parmi les hommes, Paris,
Flammarion, 2008, 302 p.

ROUVILLOIS, Frédéric, Linvention du progrés : aux origines de la pensée totalitaire (1680-1730),
Paris, Kimé, 1996, 487 p.

SAINT-MARD, Toussaint Rémond de, Réflexions sur la poésie en général, sur I'églogue, sur la fable, sur
Lélégse, sur la satire, sur lode et sur les autres petits poémes comme sonnet, rondean, madrigal, &%.,
sutvies de trois lettres sur la décadence du goiit en France, La Haye, Rogissart, 1734, 349 p.

SELLIER, Philippe, Port-Royal et la littérature : Pascal, Paris, Honoré Champion, 1999, 356 p.

SELLIER, Philippe, Port-Royal et la hittérature : Le siécle de saint Augnstin, La Rochefoucanld, Mme de
Lafayette, Sacy, Racine, Paris, Honoré Champion, 2000, 294 p.

SENEQUE, La vie heurense - La briéveté de la vie, Panis, Arléa, 1989, 192 p.

SGARD, Jean, «DPrévost Abbé (1697-1763)», Encylopedia wuniversalis [en ligne],
< http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.ugtr.ca/encyclopedie/prevost/ >  (page
consultée le 14 novembre 2013).

SMITH, Adam, Théorie des sentiments moraux, Paris, Buisson, 1798, 112 p.

SMITH, Adam, The Theory of Moral Sentiments, David D. Raphael et Alexander L. Macfie, éd.,
dans The Glasgow edition of the works and correspondence of Adam Smith, Oxford, Oxford
Unuversity Press, 1976.

SOREL, Chatles, La description de ['isle de Portraiture et de la ville des Portraits, Paris, Charles de
Sercy, 1659, 132p., dans Bibliotheque nationale de France, Gallica,
< http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6297118¢/ f4.image.r=La%20description%20de
%201%271sle%20de%20portraiture%20et%20de%0201a%20ville. ]angFR > (page
consultée le 3 janvier 2015).

STAROBINSKI, Jean, Le remeéde dans le mal : critigue et legitimation de lartifice a l'dge des Lumiéres,
Paris, Gallimard, 1989, 286 p.

STEWART, Philip, L invention du sentiment : roman et économie affective an XVIIT siecle, Oxfort, The
Voltaire Foundation, 2010, 250 p.

SUVIN, Dartko, Pour une poétique de la science-fuction : études en théorie et en histoire d’un genre littéraire,
Montréal, Les Presses de 'Université du Queébec, 1977, 228 p.



144

SWIFT, Jonathan, Correspondence, Harold Williams, éd., Oxford, Clarendon Press, 5 volumes
1963-1965.

b

SWIFT, Jonathan, Voyages de Gulliver, Paris, Gallimard, 1976, 468 p.

TIPHAIGNE DE LA ROCHE, Chatles-Francots, Histoire des Galligénes ou Mémoires de Duncan
Genéve, Slatkine, 1979.

b

TISSOT, Hentl, Les utopies, Paris/Lausanne, Robert Laffont/Grammont, 1977, 141 p.

TROUSSON, Raymond, « L’utopie en proces au siécle des Lumieéres », dans Jean Macary, éd.,
Essays on the age of Enlightenment in bonor of Ira O. Wade, Genéve, Librairie Droz, 1977,
p- 313-327.

TROUSSON, Raymond, « Le ver est dans le fruit», dans Carmelina Imbroscio, dir., Reguzem
pour lutopie 2 Tendances autodestructives du paradigme utopique, Pise, Libreria Goliardica, 1986,
p. 11-16.

TROUSSON, Raymond, Voyages aux pays de nulle part. Histoire littéraire de la pensée utopigue,
Bruxelles, Editions de I'Université de Bruxelles, 1999, 318 p.

TRUC, Gonzague, Pascal, son temps et le notre, Paris, éditions Albin Michel, 1949, 396 p.

VACHER, Marc, « Le discours de Jean-Jacques Rousseau sur Patis », colloque Ville mal aimeée,
ville a aimer, Centre Culturel International de Cerisy, Bernard Marchand et Joélle Salomon
Cavin, dir., 2007, < http://www-ohp.univ-patsl.fr/Textes/Vacher_Last.pdf > (page

consultée le 7 mai 2015).

VAN DELFT, Louis, Le moraliste classique : essai de définition et de typologie, Geneve, Librairie Droz,
1982, 405 p.

VAN DELFT, Louis, Les moralistes : une apologie, Patis, Gallimard, 2008, 458 p.

VAN DELFYT, Louis, Les spectatenrs de la vie : généalogie du regard moraliste, Québec, Presses de
I'Unwversité Laval, 2005, 314 p.

VAN DELFT, Louis, Littérature et anthropologse : nature humaine et caractére a l'dge classique, Paris,
Presses Universitaires de France, 1993, 283 p.

VOLTAIRE, Envres completes de Voltaire : Essai sur les manrs et l'esprit des nations, Paris, Hachette,
1859, tome 7, 648 p.

WALSH, Chad, From utopia to nightmare, Westport, Greenwood Press, 1972, 190 p.
WEBER, Dominique, « Le “commerce d’amour-propre” selon Pierre Nicole », Astérion [en

ligne], 2007, n° 5, < http://asterion.revues.org/848 > (page consultée le 14 décembre
2013).



145

WILDE, Oscar, « The Soul of Man under Socialism » [1891], dans Marxusts Internet Archive [en

ligne], < https://www.marxists.org/ reference/archive /wilde-oscar/soul-
man/index.htm > (page consultée le 21 mai 2015).

WILLIAMS, Kathleen, éd., Jonathan Swift: The Critical Heritage, Londres, Routledge, 1995,
348 p.

WYBRANDS, Francis, « Léviathan, livte de Thomas Hobbes», Encyclopadia universalis [en
ligne], < http://www.universalis-edu.com.biblioproxy.uqtr.ca/encyclopedie/leviathan-
thomas-hobbes/ > (page consultée le 1 décembre 2013).



