
3 
 

TABLE DES MATIERES Page(s) 

1. Introduction 5 

1.1 Introduction à l’objet d’étude 5 

1.2 Choix de la thématique 8 

1.3 Depuis octobre 2015 : questionnements préliminaires et reformulations 9 

1.4 Contexte de l’étude : de l’international au national 11 

1.5 L’état de la recherche 13 

1.5.1 A l’étranger 13 

1.5.2 En Suisse 16 

1.6 Plan du travail 18 

2. Cadre théorique 20 

2.1 La théorie des représentations sociales 20 

2.1.1 De Serge Moscovici à Ivana Markova 20 

2.1.2 Le sens commun vs. la connaissance scientifique 28 

2.1.3 Les représentations sociales et la dialogicité 31 

2.1.4 Le concept de thêmata 33 

2.1.5 La triade dialogique Ego-Alter-Objet 37 

2.2 Les trajectoires de vie 38 

2.2.1 Préambule 38 

2.2.2 Les trajectoires de vie : entre ruptures et transitions 40 

2.2.3 Les notions de ruptures et de transitions 42 

2.2.4 Le concept de trajectoire de vie au sein de notre travail 46 

2.3 Complémentarité de ces ressources conceptuelles 47 

3. Problématique et question de recherche 48 

4. Méthodologie 52 

4.1 Une méthodologie en deux étapes 52 

4.2 Construction de l’espace social neuchâtelois 53 

4.2.1 L’entretien semi-directif 53 

4.2.2 Le guide d’entretien 54 

4.2.3 L’échantillon 55 

4.2.4 La prise de contact 56 

4.2.5 Le déroulement des entretiens 57 



4 
 

4.3 Représentations du voile au cours de trajectoires de vie 58 

4.3.1 L’entretien narratif 58 

4.3.2 Le guide d’entretien 59 

4.3.3 L’échantillon 60 

4.3.4 La prise de contact 61 

4.3.5 Le déroulement des entretiens 62 

5. Présentation et analyse des données 64 

5.1 Méthodologie pour l’analyse de nos entretiens 64 

5.2 Présentation de l’espace social du Canton de Neuchâtel 65 

5.2.1 L’espace social : définition 65 

5.2.2 L’espace social neuchâtelois 69 

5.3 Trajectoires de vie et éléments de la représentation du port du voile 77 

5.3.1 Samia 77 

5.3.2 Myriam 86 

5.3.3 Chloé 98 

6. Discussion 112 

7. Conclusion 119 

7.1 Limites du présent travail 120 

7.2 Perspectives et ouvertures 121 

Bibliographie 123 

Annexes 131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

1. INTRODUCTION 

1.1 Introduction à l’objet d’étude 

 

Nos sociétés européennes actuelles se caractérisent principalement par la coexistence de 

diverses communautés sociales, professionnelles, ethniques, culturelles, linguistiques ou, 

encore, religieuses. Si le multiculturalisme ⎯ ou le pluralisme culturel ⎯ fait partie 

intégrante des territoires occidentaux du 21ème siècle, la diversité religieuse est, au même titre, 

un aspect important de la réalité actuelle. Parmi cette diversité religieuse, l’Islam se retrouve 

fortement médiatisé (Anex, 2006 ; Behloul, 2013 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Göle, 

2015 ; Parini, Gianni & Clavien, 2012) et politisé (Anex, 2006 ; Behloul, 2013 ; Commission 

fédérale contre le racisme CFR, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Göle, 2015 ; Wallach 

Scott, 2007), dans un contexte social où l’obscurantisme religieux tend à s’étendre. Gianni, 

Giugni et Michel (2015) rendent compte de la médiatisation de l’Islam et des Musulman(e)s à 

travers leurs propos : 

 

Pas un seul jour ne passe sans qu’un média ne mentionne un fait d’actualité concernant les 

musulmans : situation politique internationale au Moyen-Orient, conflit israëlo-palestinien, 

terrorisme islamique, révolutions arabes, évènements survenus en Suisse et en Europe 

illustrant ou faisant état de (supposés) problèmes d’intégration, tels que la propension de 

certains jeunes musulmans (souvent des convertis) à se dédier au jihad, les discriminations 

subies par des femmes musulmanes, le port de signes religieux ostentatoires et en 

contradiction avec le principe de laïcité ou, plus généralement, les valeurs démocratiques. (p. 

9) 

 

Les divers conflits présents au Moyen-Orient, la guerre en Syrie, l’expansion de l’état 

islamique dans différents pays musulmans et la place de la femme en Islam témoignent de la 

préoccupation actuelle à l’égard des communautés musulmanes, une préoccupation 

profondément relayée par les outils médiatiques. Ainsi, les Musulman(e)s sont, au travers de 

cette expansion, positionné(e)s au centre de discours et débats communs, médiatiques et 

politiques (Anex, 2006 ; Bouamama, 2004 ; Bourdieu, 2004 ; Bouteldja, Grupper, Lévy & 

Tévanian, 2004 ; Bouzar & Kada, 2003 ; Commission fédérale contre le racisme CFR, 2011 ; 

Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Göle, 2015 ; Houziaux, Baubérot, Bouzar & Costa-Lascoux, 

2004 ; Monnot, 2013 ; Wallach Scott, 2007 ; Zouari, 2004).  

http://www.rapport-gratuit.com/


6 
 

Même si la Suisse tend à maintenir une position plutôt neutre et moins alarmante par rapport à 

ses pays voisins, elle n’en reste pas moins proche et demeure touchée par les préoccupations 

et discours européens. Déjà en 2004, l’initiative sur les naturalisations facilitées pour les 

jeunes étrangers avait suscité de forts débats au sein de la Confédération helvétique, 

transformant l’initiative de base en interrogation sur la présence musulmane en Suisse et sa 

relation avec ses valeurs démocratiques (Gianni, Giugni & Michel, 2015). En 2009, la Suisse 

devient, en outre, le premier pays européen à adopter une loi visant l’interdiction de la 

construction de minarets sur son territoire ; une interdiction qui démontre vraisemblablement 

un Islam qui tend à déranger et qui, pour une majorité de la population, au vu des résultats de 

cette votation, possède un caractère indésirable. A ce propos, Gianni, Giugni et Michel (2015) 

constatent :  

 

[…] [A]près […] la campagne pour les naturalisations facilitées en 2004, la question de la 

présence musulmane en Suisse est devenue un enjeu majeur du débat public. Le vote populaire 

de 2009 concernant l’interdiction des minarets témoigne de son importance. La présence 

musulmane est ainsi associée dans le débat public à une « différence » visible, à une catégorie 

sociale et politique qui fait « problème ». (p. 10) 

   

Les Musulman(e)s sont, ainsi, perçu(e)s, dans l’opinion publique et suite à la votation sur 

l’interdiction de la construction de minarets en 2009, comme une communauté divergente 

posant problème (ibid, 2015). « De démographique ou économique, la catégorie des 

musulmans est progressivement devenue sociale et politique » (ibid, p. 11) dans des contextes 

institutionnel et discursif au sein desquels les revendications des communautés musulmanes, 

ainsi que leurs attentes, ont rapidement pris le dessus dans le débat public. L’augmentation 

des populations de confession musulmane en terre helvétique (Gianni, Giugni & Michel, 

2015 ; Haenni, 1994) a, par exemple, encouragé la création d’associations musulmanes ainsi 

que la revendication d’une reconnaissance de leurs pratiques religieuses et culturelles (Gianni, 

Giugni & Michel, 2015 ; Haenni, 1994) ─  par exemple, la création de menus sans viande 

porcine dans les établissements scolaires ou les crèches ─, conduisant la population 

autochtone et les non-Musulman(e)s, en général, à s’interroger sur la présence musulmane en 

territoire helvétique. Cela a, par ailleurs, alimenté davantage le débat public et les discours 

présents au sein de ce territoire. Selon Gianni, Giugni et Michel (2015), le contexte discursif 

─ tout comme le contexte institutionnel, voire parfois davantage ─ représente un élément 

important à considérer dans la compréhension de la présence musulmane en Suisse et des 

interrogations et réactions qui en découlent. En effet,  

 



7 
 

[s]i les institutions qui régulent l’immigration ont indéniablement une influence sur la situation 

des musulmans en Suisse tout comme dans d’autres pays européens, les discours peuvent 

également jouer un rôle important, sinon supérieur. Autrement dit, parallèlement au contexte 

institutionnel, nous devons également tenir compte du contexte discursif dans lequel évoluent 

les musulmans en Suisse afin de mieux comprendre leur situation ainsi que les attitudes et 

comportements […]. (ibid, p. 28) 

 

Le contexte discursif dans lequel se développent et évoluent les représentations de l’Islam, et  

celles des Musulman(e)s, influence la manière de concevoir et d’appréhender la présence 

musulmane en Suisse, ainsi que les réactions à son égard. « Par « contexte discursif », 

[Gianni, Giugni et Michel entendent] ici les discours dominants autour des musulmans et de 

l’islam et qui sont présents dans l’espace public. Ces discours varient dans l’espace autant que 

dans le temps » (ibid, p. 28).  Les auteurs précisent :  

 

La représentation de l’islam dans les médias n’est certainement pas la même en Suisse qu’en 

Grande-Bretagne ou aux Pays-Bas. Le climat discursif général, les thématiques spécifiques 

abordées et le poids relatif des différents acteurs – in primis les musulmans eux-mêmes – 

changent. (ibid, p. 28) 

 

Des différences existent et subsistent dans la manière de concevoir et se représenter l’Islam au 

sein des territoires européens ─ par exemple, dans les discours communs, médiatiques ou, 

encore, politiques. Ces variations émanent du « […] climat discursif général […] » (ibid, p. 

28) et des « […] thématiques spécifiques abordées […] » (ibid, p. 28) dans ces contextes, 

telles que celles du port du voile, des lieux de culte ou, encore, des prescriptions alimentaires 

islamiques. 

Parmi ces thématiques, le voile se retrouve fréquemment invoqué. Les discours existants au 

sujet du voile intégral et les initiatives pour l’interdire au sein des espaces publics européens 

reflètent adéquatement le problème posé par le voile musulman, sous ces différents aspects et 

formes. Si les menaces d’attentats terroristes et la représentation d’un voile intégral supposant 

une radicalisation pèsent considérablement sur la volonté de bannir la burqa des lieux publics, 

l’idée d’une discrimination faite aux femmes complète l’argument des individus favorables à 

son interdiction. En effet, le voile, sous toutes ses formes, est, selon certains discours 

communs issus du monde occidental, perçu comme un vêtement patriarcal, signe de 

soumission, et, par conséquent, les opposants à son port tendent à vouloir soutenir la liberté de 

la femme et, cela, à travers son interdiction au sein de différentes sphères publiques. En outre, 

le port du voile se confronte à la neutralité religieuse exigée dans certains espaces publics ─ 



8 
 

tels que les établissements scolaires français et certains établissements étatiques suisses ─, 

comme l’illustre, par exemple, l’affaire Dahlab (Correa, 2006) datant de 19951.  

Dans ce contexte discursif houleux et profondément interrogatif au sujet de l’Islam, nous nous 

préoccupons spécifiquement des trajectoires de vie de femmes musulmanes voilées et de leurs 

représentations du port de leur voile au cours de ces trajectoires, en considérant la place du 

voile dans l’espace social neuchâtelois et les possibilités et/ou difficultés rencontrées en tant 

que femme musulmane et voilée dans ce contexte. 

 

1.2 Choix de la thématique 

 

Le choix de cet objet d’étude n’est ni anodin ni neutre. Dans un premier temps, de confession 

musulmane, nous portons un intérêt distingué à l’Islam, ses pratiques et la signification qui 

leur est données. Toutefois, nos connaissances à son sujet sont partielles et restent sous la 

forme d’une accumulation de points de vue subjectifs non-analysés, venant principalement 

d’acteurs ne portant pas le voile, des médias ou, encore, des réseaux sociaux. En outre, notre 

position de chercheure de confession musulmane implique une certaine partialité de notre 

part, une posture qu’il nous faut, tout au long de ce travail, concevoir, travailler et réfléchir. 

Dans un deuxième temps, l’Islam, troisième religion de Suisse (Mahnig, 2000), est davantage 

représenté qu’auparavant sur le territoire helvétique, bien que sa présence soit récente (ibid, 

2000). En effet, les communautés musulmanes2 se sont développées, en Suisse, depuis les 

années 1970 (Office fédéral de la statistique, 2015 ; Office fédéral de la statistique, 2018). 

Actuellement, l’Islam est la religion la plus médiatisée, politisée et stigmatisée (Gianni, 

Giugni & Michel, 2015 ; Göle, 2015 ; Modood, 2007 ; Monnot, 2013) et le port du voile est, 

dans ce contexte social, un élément d’analyse intéressant et pertinent pour lequel de nombreux 

discours et débats émergent au sein de différentes sphères ⎯ étatiques, politiques, 

médiatiques, familiales, scolaires, professionnelles, académiques, etc. (Ansari, 2003 ; 

Bouamama, 2004 ; Bourdieu, 2004 ; Bouteldja, Grupper, Lévy & Tévanian, 2004 ; Bouzar & 

                                                           
1 L’affaire Dahlab fait référence à une enseignante de primaire d’origine suisse, enseignant dans le 

Canton de Genève, qui, en 1991, se convertit à l’Islam et décide de porter le voile par conviction 

religieuse. A la suite de plusieurs altercations et du refus de celle-ci d’ôter son voile dans le périmètre 

scolaire, cette dernière est licenciée et fait recours devant le Tribunal fédéral qui confirme la décision 

initiale genevoise (Correa, 2006). 
2 Nous utilisons volontairement le terme « communauté » au pluriel au vu de l’hétérogénéité (origines, 

parcours de vie et migratoires, profils socioéconomiques, lien avec la religion) présente chez les 

individus de confession musulmane (Darbellay, 2007 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Giugni, 

Gianni & Michel, 2010). 



9 
 

Kada, 2003 ; Diffendal, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Göle, 2015 ; Houziaux, 

Baubérot, Bouzar & Costa-Lascoux, 2004 ; Monnot, 2013 ; Wallach Scott, 2007 ; Zouari, 

2004). Nous intéresser aux actrices principales de ces différentes préoccupations sociales nous 

parait essentiel afin d’obtenir les discours de ces dernières et ne pas seulement nous intéresser 

à ceux d’hommes et/ou de femmes non-voilées, considérablement présents dans le contexte 

discursif neuchâtelois et, plus généralement, suisse et européen. Finalement, le Canton de 

Neuchâtel ⎯ avec celui de Genève ⎯ est un des seuls Cantons suisses dit laïc, ce qui lui 

confère une caractéristique supplémentaire et spécifique par rapport à la gestion du religieux 

au sein du Canton et des établissements de l’Etat de Neuchâtel. De ce fait, par exemple, les 

milieux publics, étatiques, éducatifs, formateurs et/ou professionnels sont confrontés à des 

interrogations par rapport au voile et sa présence en leur sein (Commission fédérale contre le 

racisme CFR, 2006 ; Commission fédérale contre le racisme CFR, 2011 ; Darbellay, 2007 ; 

Humanrights, 2016 ; Masmejan, 2016, Wuthrich, 2016). Ainsi, étudier les représentations du 

port du voile de femmes musulmanes voilées résidant au sein du Canton de Neuchâtel, en 

considérant leurs trajectoires de vie et les significations attribuées au voile au cours de ces 

trajectoires, dans un environnement laïque et un contexte spécifique au sein duquel aucune 

recherche académique portant sur cet objet d’étude n’a été réalisée, nous semble pertinent. 

 

1.3 Depuis octobre 2015 : questionnements préliminaires et reformulations 

 

A ses débuts, le présent travail prenait une orientation différente. S’intéressant à l’Islam en 

général, le voile ne représentait qu’un thème au sein de plusieurs thématiques qui devaient 

être abordées lors de la phase méthodologique. Nos premières interrogations s’articulaient 

principalement autour de l’Islam dans sa globalité et les représentations sociales de la religion 

musulmane étaient abordées à travers divers thèmes, par exemple les prescriptions 

alimentaires, les vêtements religieux ou, encore, les lieux et monuments religieux dans la ville 

de la Chaux-de-Fonds ─ lieu de notre naissance et de notre développement. Très vite, nous 

nous sommes aperçues de l’ampleur de la recherche présentée ainsi et, de ce fait, nous avons 

décidé de nous orienter principalement sur la thématique du voile musulman. Nos premières 

interrogations étaient principalement liées à l’Islam et son lien avec la société suisse, ainsi que 

les représentations de sa présence en son sein. Nous nous sommes attelées à construire une 

première grille d’entretien et, lors de son élaboration, nous nous sommes très vite aperçues de 

la quantité de questions existantes et de la nécessité de restreindre l’objet et le champ d’étude 



10 
 

de la présente recherche. Ainsi, nous avons décidé, dans un premier temps, d’utiliser le voile 

comme indicateur des représentations existantes en matière d’Islam et, cela, en nous situant 

dans la ville de la Chaux-de-Fonds. Nous apercevant que le champ d’étude était encore 

inadéquat, nous nous sommes orientées sur le Canton de Neuchâtel en nous intéressant 

uniquement aux représentations sociales existantes en matière de voile musulman. 

Le premier réexamen de notre objet d’étude nous a conduits à nous interroger sur l’Islam et le 

voile dans le Canton de Neuchâtel et, à travers cela, notre première étape méthodologique a 

été construite, nous permettant d’accéder à l’espace social neuchâtelois et aux représentations 

existantes en matière d’Islam et de voile au sein de cet espace. Malgré ces premières 

modifications, notre travail conservait encore un aspect considérable et une énième 

interrogation nous conduisait vers un domaine plus spécifique : le champ scolaire. A travers 

les différentes lectures effectuées, nous nous sommes rendues compte de l’impact de la 

présence du port du voile au sein des établissements scolaires et des nombreux discours et 

débats que ce dernier pouvait engendrer ─ par le passé et encore aujourd’hui ─, ainsi que des 

recours provoqués et des lois créées suite à son port ─ par exemple, en France, la loi Stasi 

interdit le port de signes religieux dans ses établissements scolaires publics. Dès lors, notre 

souhait fut d’étudier la présence du voile musulman dans le domaine de l’éducation en nous 

intéressant aux discours d’enseignants, de représentants de l’autorité scolaire, cantonale et 

communale, ainsi qu’aux représentations du port du voile par des élèves et étudiantes voilées 

et confrontées aux diverses interrogations existantes en matière de voile à l’école. Si le choix 

du champ scolaire peut sembler pertinent, sa pertinence dans le cadre d’un travail de master 

ne l’est pas pour autant. Assurément, il est clair que le port du voile à l’école fait et a fait 

couler de l’encre ─ et en fera probablement encore couler dans le futur. L’intérêt d’une telle 

recherche serait alors un travail-action au sein duquel l’objectif serait de modifier la manière 

de faire et d’agir en conséquence pour que le voile ne soit plus sujet et objet de débats dans le 

milieu scolaire et éducatif suisse.  

C’est ainsi, après une discussion avec notre directrice de mémoire, que l’idée d’interroger des 

femmes voilées, en tenant compte de leurs trajectoires de vie depuis le port de leur voile 

jusqu’à aujourd’hui, nous a paru pertinente et coulant de source, au vu des rares prises en 

considération dont ces dernières font l’objet dans les discours médiatiques et politiques 

suisses. Les études réalisées jusqu’à maintenant dans le contexte suisse se sont surtout 

focalisées sur l’Islam en général, en considérant différents thèmes et sources de conflit 

présents au sein du territoire. Les personnes interrogées étaient soit des Musulmans et 

Musulmanes ne portant pas forcément le voile, soit des individus lambda de confession non-



11 
 

musulmane. Ainsi, les premières personnes concernées par le port du voile, soit les femmes 

musulmanes voilées, ont souvent été mises de côté, au profit d’individus dont les discours 

pouvaient davantage intéresser et étant, souvent, plus en lien avec les propos politiques et 

médiatiques existants. 

Initialement parties d’une interrogation plutôt vaste ─ « Quelles sont les représentations de 

l’Islam dans la ville de la Chaux-de-Fonds ? » ─, notre questionnement actuel, présenté plus 

en détail au sein du chapitre 3 de ce travail et faisant suite à plusieurs modifications et 

reformulations de notre  part, porte davantage d’intérêt aux représentations 

personnelles/propres que possèdent des femmes musulmanes voilées, résidant au sein du 

Canton de Neuchâtel, au sujet de leur voile.  

Notre souhait est, ainsi, de tenter d’accéder aux éléments de représentations du port du voile, 

provenant de femmes musulmanes voilées ; concernées par les discours, les débats et les 

interdictions que le voile peut produire ; situées dans des contextes social, institutionnel et 

discursif spécifiques ; et, cela, au cours de trajectoires de vie individuelles recueillies par le 

biais de leurs narrations. 

 

1.4 Contexte de l’étude : de l’international au national 

 

Tout au long de l’élaboration de notre travail de recherche, les contextes suisse et étranger 

influencent la réflexion et la rédaction de ce dernier. Lors d’attaques terroristes, les 

interrogations au sujet de l’Islam et des communautés musulmanes s’intensifient, conduisant à 

produire des discours (Anex, 2006 ; Bouamama, 2004 ; Bourdieu, 2004 ; Bouteldja, Grupper, 

Lévy & Tévanian, 2004 ; Bouzar & Kada, 2003 ; Commission fédérale contre le racisme 

CFR, 2011 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Göle, 2015 ; Houziaux, Baubérot, Bouzar & 

Costa-Lascoux, 2004 ; Monnot, 2013 ; Wallach Scott, 2007 ; Zouari, 2004), à, parfois, 

amplifier les réactions des populations occidentales et leurs attitudes à l’égard des 

communautés de confession musulmane. Les politiques et les médias multiplient, depuis 

novembre 2015, au commencement de ce travail de mémoire et à la suite des attentats de 

Paris, les discours et questionnements à l’égard de l’Islam, en questionnant davantage la place 

des communautés musulmanes au sein des sociétés européennes actuelles. 

Si la Suisse possède des caractéristiques propres et une manière de penser qui lui appartient, 

cette dernière, ainsi que les discours et débats émergeant, sont fortement influencés par les 

évènements qui surviennent dans les pays voisins et plus lointains. Les attentats de Paris, de 



12 
 

Charlie Hebdo au camion fou de Nice, les attentats de Bruxelles, la guerre présente en Syrie et 

l’expansion du groupe état islamique en Irak, en Syrie ou, encore, en Lybie inquiètent 

particulièrement le monde occidental et interrogent la communauté européenne quant à la 

présence de membres de l’EI à l’intérieur des territoires européens. Si ces dernières tragédies 

contribuent à l’émergence de questionnements au sujet de l’Islam, les attentats du World 

Trade Center du 11 septembre 2001 ont marqué les mémoires et ont, depuis ce jour, accentué 

la méfiance à l’égard de l’individu musulman qui, au travers de ces évènements, devient un 

représentant de l’altérité, comme Gianni, Giugni & Michel (2015) l’exposent dans leurs 

propos :  

 

Ce qui s’est produit en Suisse [l’interdiction de la construction des minarets] est loin d’être 

exceptionnel. En Europe, la cristallisation de représentations désignant la présence musulmane 

comme problématique a conduit à envisager les immigrés musulmans comme une figure 

centrale de l’altérité, porteuse d’une différence incommensurable qui s’exprimerait en termes 

de menace ou de déviance. (ECRI as cited in Gianni, Giugni & Michel, 2015, p. 15) 

 

L’individu de confession musulmane devient, dès lors, caractéristique de l’altérité, d’un Autre 

dont la présence est indésirable et conflictuelle et pour lequel, en outre, les représentations à 

son égard « […] sont largement influencées par les discours médiatiques et politiques » (ibid, 

p. 15), rappelant bien les propos énoncés précédemment par nos soins. 

La Confédération helvétique n’est pas isolée de ces évènements et semble suivre le chemin de 

ses pays voisins, notamment au travers des discours médiatiques et politiques étant produits 

en son sein. Gianni, Giugni & Michel (2015) appuient cet élément: 

 
[l]ors de la dernière décennie, la Suisse n’a pas été épargnée par cette tendance. Certes, elle 

n’a connu aucun élément déclencheur tel que l’affaire Rushdie au Royaume-Uni en 1989, 

l’interdiction des signes religieux ostensibles en France en 2004, ou encore les actes terroristes 

de matrice islamique, évènements qui ont largement contribué à mettre la population 

musulmane sous le feu des projecteurs. (p. 9) 

 

Ainsi, « [d]epuis quelques années, ce sont les musulmans qui constituent la cible de bon 

nombre de réactions stigmatisantes de la part du public suisse » (ibid, p. 21), réactions 

provenant, comme cela a été mentionné précédemment, de la situation internationale et 

européenne passée et actuelle. Cette stigmatisation se manifeste avec l’augmentation des 

communautés musulmanes en territoire helvétique, ainsi qu’avec les requêtes associatives, 

culturelles et religieuses qui accompagnent cette évolution démographique (Haenni, 1994). A 

ce propos, Gianni, Giugni & Michel (2015) rappellent que: 

 



13 
 

[l]’attention désormais focalisée sur les musulmans n’est pas sans rappeler le traitement 

médiatique et public des ressortissants italiens, espagnols ou portugais durant les décennies 

précédentes. D’autre part, au cours des deux dernières décennies, les musulmans de Suisse se 

sont progressivement organisés en associations et ont davantage sollicité les autorités en vue 

de la reconnaissance de leurs spécificités culturelles et religieuses. Cimetières, voile, burqa, 

viande halal, minarets, mixité dans les piscines, centralité du discours religieux et tolérance 

démocratique, éducation et nominations des imams : voici quelques-uns des enjeux qui ont 

nourri le débat public en Suisse au cours des dernières années. (p. 10) 

 

Lieux de culte, cimetières, prescriptions alimentaires, vestimentaires et comportementales 

sont les thématiques qui ont sollicité ─ et sollicitent encore actuellement ─ les discours et les 

débats dans la sphère publique suisse. « Depuis une dizaine d’années, la présence musulmane 

est constamment thématisée par des partis politiques prônant une conception conservatrice de 

l’identité nationale » (Mazzoleni as cited in Gianni, Giugni & Michel, 2015, p. 15). En effet,  

 

 [l]ors du vote qui visait à élargir l’accès à la procédure des naturalisations facilitées en 2004, 

 l’Union démocratique du centre (UDC) a monté une campagne fortement médiatisée autour de 

 la supposée croissance exponentielle du nombre de musulmans vivant en Suisse, ce qui a 

 transformé le scrutin consacré aux procédures de naturalisation des jeunes étrangers en un 

 débat public axé sur cette population. (Gianni, Giugni & Michel, 2015, p. 15)  

 

En conséquence, le débat public, initialement axé sur la présence étrangère en Suisse, s’est 

déplacé en direction de la présence religieuse musulmane sur ce même territoire. Si la Suisse 

ne connaît pas d’affaire considérable en matière de religion musulmane (Haenni, 1994), à 

l’inverse d’autres pays européens précédemment mentionnés, elle intègre, toutefois, les 

questionnements internationaux en son sein et va, par conséquent, développer des réactions et 

des actions qui vont avoir, parfois, des répercussions sur les communautés musulmanes 

résidant sur son territoire. 

 

1.5 L’état de la recherche 

1.5.1 A l’étranger 

 

Les recherches sur l’Islam et les éléments s’y rapportant, tel que le port du voile, ne sont pas 

récentes. En effet, au début des années 2000 et préalablement aux attentats du 11 septembre 

2001 ─ qui ont alimenté, par la suite, les questionnements autour de l’Islam ─ des articles 

portant sur la religion musulmane sont publiés et s’intéressent, entre autres, à l’intégration des 

individus musulmans, au port du voile et à ses conséquences dans divers espaces sociaux, ou, 

encore, au rapport et au lien qu’établit la laïcité avec le port du voile au sein de différents 

contextes. Dans le cadre de notre travail, l’état de la recherche débute à la fin des années 



14 
 

1980, au sein du contexte français dans lequel plusieurs affaires de foulard vont alimenter le 

débat public et susciter, en parallèle, de vives réactions, donnant lieu à la publication de 

plusieurs articles. 

Tout commence en 1989 à Creil, dans le département de l’Oise, lorsque trois adolescentes 

voilées sont exclues de leur collège suite au port de leur voile au sein de leur établissement 

scolaire. A cette période, de nombreux débats et discours émergent et questionnent le principe 

de laïcité française auquel le voile, porté au sein d’espaces laïcs, se confronte. A ce propos, 

Jean Baubérot (1996), ultérieurement et suite à l’affaire de Creil, considère, au vu d’une 

représentation collective d’un voile qui se confronte au principe de laïcité, que cette affaire 

expose le voile musulman et que, par conséquent, sa visibilité accrue produit et alimente 

différents débats et discours communs. En 2006, dix ans après la publication de Baubérot 

(1996) et consécutivement à l’instauration de la loi Stasi en 20043, Anne-Sophie Lamine 

présente la visibilité du voile musulman en France, une visibilité qui, selon elle, fait suite aux 

différentes affaires de voile dans le contexte national français et qui produit des 

représentations négatives à son égard. L’affaire de Creil transforme, peu à peu, le voile en un 

élément politique qui, ultérieurement et avec l’apparition de nouvelles affaires en France, 

conduit à la création de la loi Stasi qui, au travers des médias, va donner lieu à des 

représentations davantage négatives de l’Islam, dans un milieu où le port du voile est, de plus 

en plus, considéré comme une problématique ─ sociale, culturelle ou, encore, d’intégration. 

En conséquence, nombreux sont les articles, scientifiques et journalistiques, qui font état de 

cette affaire et qui mettent, particulièrement, en exergue le principe de laïcité et sa place au 

sein de la société française. Le voile suscite, ainsi, de nombreuses réactions. Face à cela, en 

2010, Arzu Merali, par le biais d’un rapport, s’intéresse à l’instauration de la loi Stasi, à son 

impact sur l’éducation de jeunes filles musulmanes et à son incompatibilité aux droits 

internationaux. Selon l’auteure (2010), la présente loi confronte la liberté religieuse, qui 

jusqu’ici existe pleinement en France, semble remettre en question les libertés individuelles 

et, en parallèle, impacter l’enseignement en faveur de jeunes filles musulmanes et voilées. 

Ainsi, au sein du contexte français, les articles scientifiques relatifs au voile musulman sont 

profondément rattachés à la question de la laïcité et, notamment, à l’interdiction du port de 

signes religieux au sein des établissements scolaires français. 

                                                           
3L’affaire de Creil et le principe de laïcité vont faire l’objet de nombreux débats et questionnements, 

donnant lieu, en 2004, à la création de la loi Stasi qui interdit, dans les établissements scolaires 

français, le port de signes religieux et tend à viser, plus spécifiquement, le voile musulman. 



15 
 

Si les affaires de foulard sont courantes en France au début des années 1990, cela lui reste, 

toutefois, spécifique et questionne des chercheurs et autres professionnels internationaux. A 

ce propos, Daniel Gordon (2008) s’intéresse aux raisons de l’inexistence de telles affaires aux 

Etats-Unis et souligne la présence, au sein du contexte américain et, cela, depuis des 

décennies, d’une acceptation des différences culturelles et religieuses et de la promotion de 

ces dernières. En 2013, Cassandra M. Vogel étudie l’interdiction du port du voile dans les 

établissements scolaires français et utilise la Constitution afin d’analyser les lois qui 

permettent l’instauration d’une telle interdiction. Dans une autre perspective, Cécile Laborde 

(2006) discute de l’interdiction du port du voile et des représentations qui en découlent. Elle 

explique que cette interdiction permet, en quelques sortes, l’émancipation de la femme 

musulmane et que le voile, en tant qu’habit religieux et selon le contexte au sein duquel il se 

situe, tend à acquérir de nombreuses représentations : « In this context, the hijab must be seen 

as ‘more than a piece of clothing. It refers to a restriction of mixity, of individual liberty, and 

of gender equality’ » (ibid, p. 356). Le voile devient, ainsi, porteur de significations et de 

contraintes multiples. D’une caractéristique initialement religieuse, le voile intègre une 

catégorie politique au sein de laquelle il « […] symbolizes a broader religious, obscurantist 

protest against Western modernity, not least the rationalist and emancipatory ambitions of 

state education » (ibid, pp. 356-357), tend à contredire les valeurs éducatives françaises et, 

conséquemment, se voit refuser sa place au sein des établissements scolaires.  

Si le principe de laïcité et la loi Stasi sont intégrés au sein de multiples publications relatives 

au voile musulman dans différents espaces socioculturels ─ en France et au-delà ─, divers 

auteurs utilisent le voile comme objet d’étude, mais, cette fois, selon des approches 

différentes. Ils étudient, par exemple, les représentations existantes en matière de voile 

musulman et les conséquences de son port dans divers espaces sociaux. A ce propos, Rhys H. 

Williams et Gira Vashi (2007) étudient les représentations du voile musulman auprès de 

jeunes femmes voilées aux Etats-Unis et les significations que ce dernier revête pour elles. 

Tutin Aryanti (2009) s’intéresse aux vécus et aux expériences de femmes voilées et à leurs 

représentations personnelles du voile. Si le voile est, avant tout, défini comme un marqueur 

identitaire et religieux (Aryanti, 2009; Williams & Vashi, 2007), Aryanti (2009) mentionne, 

en outre, l’aspect libérateur du voile et le fait que ce dernier, à la suite du 11 septembre 2001, 

devient un élément fortement politisé. Semblablement, Williams et Vashi (2007) soulignent, 

au travers de leur analyse, le caractère modeste et libérateur — notamment par rapport à 

l’autorité parentale— du voile musulman. Plus récemment, Narjis Hyder, C.A. Parrington et 

Mariam Hussain (2015) s’intéressent aux expériences de femmes voilées, à leurs 



16 
 

représentations du port du voile et aux conséquences de ce dernier sur leur identité 

personnelle. Ils observent l’existence de plusieurs éléments de représentations, soulignent, 

eux-aussi, le marqueur identitaire et de différenciation que le voile incarne et mettent en 

exergue la discrimination subie ressentie par les femmes voilées étudiées au sein de l’espace 

social où elles évoluent. En 2005, Syed Ali étudie le port du voile de jeunes musulmanes au 

sein du contexte américain. Il souligne la visibilité religieuse que ce dernier produit et 

s’interroge sur l’actualité du port du voile et les raisons de son port dans nos sociétés 

contemporaines. Si, selon Yvonne Haddad et Adair Lummis (as cited in Ali, 2005), les 

femmes musulmanes immigrées portant le voile vont, peu à peu, l’ôter avec l’évolution des 

sociétés et leur développement au sein de la société américaine, Ali (2005) souligne une 

tendance actuelle inverse. En effet, les femmes musulmanes, à l’inverse des prévisions et 

hypothèses d’Haddad et Lummis, semblent porter davantage le voile dans nos sociétés 

occidentales actuelles. Ali (2005) explique ce phénomène par le biais du multiculturalisme. 

Ce dernier, de par son caractère ouvert à la différence culturelle et à son acceptation, permet 

aux individus d’affirmer leur identité et, pour les femmes musulmanes voilées, d’affirmer leur 

identité religieuse à travers le port de leur voile. Wolfgang Wagner, Ragini Sen, Risa 

Permanadeli et Caroline Howarth (2012), de leur côté, étudient les représentations du voile et, 

cela, selon les majorités et minorités religieuses présentes en Asie ─ plus spécifiquement, en 

Inde et en Indonésie ─ et s’intéressent aux conséquences de ces représentations, ainsi qu’aux 

possibilités d’actions au sein de ces différents contextes à majorité/minorité religieuse 

distincte. En 2002, Katherine Bullock propose de repenser l’objet d’étude que représente le 

voile en s’intéressant, notamment, aux stéréotypes existants en la matière. Douze années plus 

tard, en 2014, Li Chen, Hamide Demet Akat, Can Xin et Stephen Wonchul Song proposent, 

eux-aussi, de repenser le voile musulman en portant un regard différent et, pour ce faire, 

proposent d’étudier les perceptions de femmes musulmanes voilées. Le voile est, ainsi, pris 

comme objet d’étude et analysé sous des angles différents, en constantes évolution et 

réflexion. 

 

1.5.2 En Suisse 

 

Nous avons, précédemment, discuté d’études et d’articles publiés dans différents pays 

occidentaux et étrangers et avons présenté les publications qui, selon nous, sont pertinentes 

pour le présent travail. Nous constatons qu’au sein de la Confédération helvétique et, plus 

spécifiquement, du Canton de Neuchâtel, les études relatives à l’Islam et au port du voile sont, 



17 
 

en comparaison avec le contexte international, peu nombreuses. Dans le Canton de Neuchâtel, 

le voile, en tant qu’objet d’étude, est, par ailleurs, inexistant. 

Au sein de la Confédération, l’intégration des communautés musulmanes fait, toutefois, 

l’objet de diverses études. Lorena Parini, Matteo Gianni et Gaëtan Clavien (2012) 

s’intéressent à l’Islam et aux médias et observent, qu’au sein des discours médiatiques, les 

femmes sont fortement utilisées dans l’argumentation de la représentation de l’Islam. Des 

institutions et partis politiques, tels que la Commission fédérale contre le racisme (2000), par 

le biais d’Hans Mahnig, et le PDC (2006), discutent, quant à eux, de l’intégration des 

Musulmans. Le PDC (2006), en tant que parti politique, présente ses positions quant à 

différents éléments religieux musulmans, tandis que Mahnig (2000) utilise l’exemple des 

Cantons suisses, et notamment celui de Neuchâtel, pour discuter de l’intégration 

institutionnelle des Musulman(e)s au sein de ces derniers, et considère que, dans le Canton de 

Neuchâtel, le dialogue entre les autorités cantonales et les communautés musulmanes est très 

présent et, cela, à des fins d’intégration. Mallory Schneuwly Purdie (2006) s’intéresse, de son 

côté, à divers individus musulmans de Suisse romande et à la construction de leur identité 

personnelle à travers leur religion. Dans une perspective similaire, Gianni, Schneuwly Purdie, 

Lathion et Jenny (2010) étudient les profils de Musulman(e)s de Suisse et leur vie, en tant que 

Musulman(e), dans ce contexte socioculturel. En matière de voile musulman, Karine 

Darbellay (2007) s’intéresse à l’intégration des Musulman(e)s en Suisse, au lien qui en est fait 

avec le foulard ainsi qu’aux discours existants en termes de femmes musulmanes. Pour ce 

faire, elle « […] analyse [une] émission télévisée [Infrarouge] ayant pour thème le port du 

voile islamique dans l’espace public suisse romand » (ibid, p. 2). En 2011, la Commission 

fédérale contre le racisme publie un article relatif au port du voile dans les établissements 

scolaires suisses et présente l’état du débat ainsi que la position de la Commission fédérale 

contre le racisme quant à ce sujet. Amina Elaian-Talibi (2014), quant à elle, étudie, au cours 

de son bachelor en travail social, la femme voilée au sein de ce domaine et constate les 

difficultés y étant rencontrées en matière d’accès à l’emploi. Dans le contexte valaisan, 

Emmanuelle Anex (2006) analyse la question de la présence musulmane en Suisse et 

s’intéresse aux représentations sociales existantes en matière d’Islam et, notamment, aux 

représentations stéréotypées qui ont tendance à caractériser les communautés musulmanes. En 

2010, Giugni, Gianni et Michel examinent le désir de reconnaissance des communautés 

musulmanes et le traitement politique de leurs demandes. Dans une autre perspective, Anaïd 

Lindemann (2012) établit une comparaison entre les communautés musulmanes et italiennes 



18 
 

en s’intéressant aux médias et à la création, au sein et par le biais de ces derniers, de l’altérité, 

de l’Autre, de l’individu étranger.  

Au sein du Canton de Neuchâtel, nous constatons l’existence de deux publications relatives à 

la religion musulmane. Dans un premier temps, Moret, Dümmler et Dahinden (2009) 

s’intéressent à de jeunes Neuchâtelois musulmans et à leur rapport à la religion. Elles 

constatent que les jeunes qu’elles étudient ont, chacun, un rapport différent à la religion et 

qu’ils ont tendance, contrairement à d’autres jeunes, à posséder une pratique religieuse plus 

marquée (ibid, 2009). Dans un deuxième temps, ces mêmes auteures (2012)4 étudient, à 

nouveau auprès de jeunes Neuchâtelois, les groupes sociaux et s’intéressent, plus 

particulièrement, aux arguments utilisés pour définir et redéfinir les frontières intergroupes. 

Elles constatent, à travers leur étude, que les jeunes Neuchâtelois utilisent particulièrement 

des arguments religieux et relatifs au genre pour établir et redéfinir les frontières entre 

différents groupes sociaux et, notamment, pour ce faire, l’exemple des communautés 

musulmanes (ibid, 2012). 

 

1.6 Plan du travail 

 

La première partie du présent travail a introduit l’objet de ce dernier, les différents 

questionnements ayant conduit à son élaboration, ainsi que le contexte dans lequel ce 

mémoire s’effectue et l’état de la recherche en matière de port du voile dans différents espaces 

socioculturels.  

La seconde partie présente l’ancrage théorique qui soutient notre travail de recherche. Dans 

un premier temps, le concept de représentation sociale, un bref historique ainsi que l’approche 

théorique employée dans le cadre de cette recherche sont présentés. Puis, nous nous arrêtons 

sur le concept de trajectoire de vie qui nous permet de compléter notre appareil théorique et 

mettons en exergue les notions de rupture, de transition et de ressource. Finalement, la 

dernière partie du cadre théorique est axée sur la complémentarité de ces deux ressources 

conceptuelles et la manière dont ces dernières s’articulent. 

La troisième partie met en exergue la problématisation du présent travail et la présentation de 

notre question de recherche appuyant ce dernier.  

                                                           
4 Nous tenons à préciser que cet écrit est issu des Working Papers de la MAPS (maison d’analyse des 

processus sociaux) de l’Université de Neuchâtel. Vous trouverez le lien direct à cette publication au 

sein de notre bibliographie. 



19 
 

Au sein du quatrième chapitre, nous présentons la méthodologie utilisée au cours de ce 

mémoire en soulignant, notamment, la présence de deux étapes méthodologiques. Pour 

chacune d’elles, nous nous attardons à présenter l’échantillonnage, la récolte de données ainsi 

que d’autres aspects méthodologiques spécifiques.  

L’analyse de nos données récoltées représente la cinquième étape de notre rédaction. Nous 

définissons, pour commencer, la notion d’espace social, fréquemment utilisée dans le cadre de 

notre travail. Puis, nous présentons nos premières données, récoltées lors de notre première 

étape méthodologique, et mettons en lumière l’espace social au sein duquel prend place notre 

étude. Nous présentons, ensuite, les données de notre deuxième étape méthodologique. 

Finalement, au sein des sixième et septième chapitres de ce travail, une discussion de nos 

données, une conclusion, ainsi que les limites du présent travail et ses possibilités futures sont 

présentées. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

2. CADRE THÉORIQUE 

 

L’ancrage théorique de notre travail de recherche représente une sorte de fil conducteur qui 

permet, tout au long de son élaboration, de mettre en lien nos données, récoltées lors de nos 

terrains, ainsi que nos interrogations préalablement exposées. Dans un premier temps, nous 

nous  intéressons à la théorie des représentations sociales ; dans un deuxième temps, à celle 

des trajectoires de vie. Nous choisissons ces ressources conceptuelles pour leur 

complémentarité. Nous avons, en effet, dans l’introduction de notre travail de recherche, 

exposé notre objectif d’étudier les éléments de représentations du voile au cours des 

trajectoires de vie de femmes musulmanes voilées. Nous utilisons, pour ce faire, les 

trajectoires de vie dans le but de positionner, sur une échelle temporelle, les éléments de 

représentations du voile des femmes auxquelles nous nous intéressons. Notre intérêt est, en 

parallèle, d’observer et d’analyser les possibilités et/ou les difficultés rencontrées, en termes 

d’actions, par nos participantes en tant que femmes portant un voile dans l’espace social 

neuchâtelois. 

Notre cadre théorique, développé ci-après, se divise en deux parties. Nous présentons, dans le 

premier sous-chapitre, la théorie des représentations sociales et l’utilisation que nous en 

faisons dans la présente étude pour orienter notre démarche et guider nos questionnements. 

Au sein du second sous-chapitre, nous présentons, ensuite, le concept de trajectoire de vie et 

mettons en exergue les notions de ruptures et de transitions ; des notions qui, selon nous, sont 

importantes pour comprendre la manière d’étudier les trajectoires de vie et, dans le cadre de 

ce travail de recherche, son lien avec le port du voile et les éléments de représentations qui en 

émanent.  

 

2.1 La théorie des représentations sociales 

2.1.1 De Serge Moscovici à Ivana Markova 

 

Si la théorie des représentations sociales, élaborée par Serge Moscovici dans les années 1960, 

s’est particulièrement modifiée depuis sa conception, les directions qu’elle a prises depuis 

sont multiples et diversifiées. Les perspectives adoptées diffèrent et l’objet d’étude varie selon 

cette dernière.  



21 
 

Afin de comprendre d’où émerge ce modèle théorique initial, il nous faut revenir au début des 

années 1900 avec le concept de représentation collective d’Emile Durkheim (Jodelet, 2015). 

Ivana Markova (2007) considère, d’ailleurs, qu’« [o]n ne peut pas écrire un livre dont le titre 

comporte les mots « représentations sociales » sans aborder le concept de la représentation 

sociale et collective étudié par le sociologue français Emile Durkheim (1858/1917) » (p. 171). 

La représentation collective de Durkheim peut correspondre, premièrement, à des objets 

multiples et référer à divers types de représentations ; deuxièmement, elle peut être définie en 

tant que forme mentale, comme le mentionne Markova (2007), dans l’extrait qui suit : 

 

De ses écrits on peut déduire, sans risque d’erreur, que pour Durkheim les représentations 

collectives correspondaient à diverses activités mentales, plutôt qu’à des phénomènes définis 

précisément. Comme l’affirme Pickering (2000c, p. 98-99), Durkheim parlait de 

représentations dans différents sens, qui pouvaient aller des représentations scientifiques, 

collectives ou sociales, individuelles et religieuses, aux représentations des sentiments, mais 

aussi à d’autres types de représentations [(Pickering as cited in Markova, 2007, pp. 174-175)]. 

Pour lui, tout pouvait être représenté, et ce point de vue était partagé par les autres chercheurs 

français de son époque. (pp. 174-175) 

 

Durkheim va, ainsi, proposer, dans son modèle, que chaque élément puisse faire l’objet de 

représentations (Markova, 2007).  

La notion de représentation collective va, ultérieurement, servir d’appui pour la construction 

─ et l’idée ─ de la théorie des représentations sociales selon Moscovici. En effet, « [l]a 

reconstitution de la genèse de la notion de représentation suppose un détour initial par le 

champ disciplinaire de la sociologie, où lui a été réservée une place privilégiée dans les 

théorisations du courant de la sociologie de la connaissance (Jodelet, 1991) » (Jodelet as cited 

in Valence, 2010, p. 14). Les représentations collectives proviennent, selon Durkheim, d’une 

communauté, d’un groupe (Jodelet, 2015), peuvent être l’objet de nombreux éléments ─ pour 

Durkheim, tout pouvait faire l’objet de représentation (Markova, 2007 ; Moscovici & Duveen, 

2000) ─ et sont décrites en tant que « […] formes mentales […] » (Moscovici as cited in 

Valence, 2010, p. 14). Selon le modèle de Durkheim, dans les sociétés traditionnelles, 

 

[…] une représentation désigne une vaste classe de formes mentales ─ relatives à la science, 

aux mythes ou encore aux religions ─ constituée d’opinions et/ou de savoirs sans distinction 

(Moscovici, 1989). Tout ce qui peut ainsi dire quelque chose de la réalité s’exprime à travers 

des représentations qui sont soit collectives, soit individuelles. (Moscovici as cited in Valence, 

2010, p. 14) 

 

Ces représentations sont reproduites et se reproduisent par le biais de groupes et/ou de 

communautés, sont significatives pour ces derniers et leur confèrent, en parallèle, leur identité 



22 
 

(Jodelet, 2015). Qui plus est, « [i]l [Durkheim] postulait que la connaissance du monde 

extérieur ne pouvait se former que par les représentations collectives et il était persuadé que la 

sociologie de la connaissance devait se bâtir sur ce concept » (Markova, 2007, p. 174). 

Les représentations collectives servent, ainsi, de point de départ à l’élaboration de la théorie 

des représentations sociales :  

 
« Cela le conduisit [Moscovici] à découvrir chez Durkheim [le concept] de représentation 

collective qu’il transforma en représentation sociale pour l’adapter aux conditions des sociétés 

contemporaines et traiter d’une forme spécifique de la pensée sociale, le sens commun » 

(Jodelet, 2015, p. 49). 

 

Moscovici prend appui, dans un premier temps, sur la notion de représentation collective pour 

faire éclore, ensuite, celle de représentation sociale et, cela, dans le but de pouvoir étudier les 

sociétés plus actuelles en son temps (ibid, 2015). Si Moscovici se réfère au concept de 

représentations collectives pour élaborer son idée de représentations sociales et poursuivre la 

construction de sa théorie, il se détache, néanmoins, de la signification et de la stabilité de ce 

concept (ibid, 2015). D’une part, les sociétés contemporaines tendent, en effet, à évoluer et à 

se développer ─ avec l’émergence, notamment, de nouveaux outils de communication, de 

nouveaux moyens de déplacement, etc. ─, une évolution leur conférant, par conséquent, un 

aspect plutôt dynamique. D’autre part, les formes mentales que tendent à représenter les 

représentations collectives selon Durkheim limitent la compréhension « […] des phénomènes 

représentatifs » (ibid, 2015, p. 50). Ainsi, 

 

[…] la substitution du qualificatif de social à celui de collectif, a permis une meilleure 

approximation des phénomènes représentatifs. D’une part, les écueils liés aux notions de 

« conscience » et « contrainte » collectives ont pu être dépassées ; ils ont été remplacés par la 

triangulation qui lie la représentation à l’interaction sociale. D’autre part, a pu être respectée la 

spécificité des représentations dans les sociétés contemporaines que caractérisent l’intensité, la 

rapidité et la fluidité des échanges et des communications, le développement des sciences, leur 

pénétration dans l’espace public et leur impact sur les modes de vie, et enfin, la mobilité 

sociale, la pluralité des systèmes de pensée, et plus récemment, le multiculturalisme. (ibid, p. 

50) 

 

Les sociétés contemporaines se définissent, en conséquence, par le biais de communications 

différenciées et, en somme, comme étant davantage développées ; la mobilité contemporaine 

se distingue, par ailleurs, de celle du début du 20ème siècle. En l’occurrence, 

 

[d]’une part, Moscovici va considérer que les représentations sociales ne sont pas les produits 

d’une société dans son ensemble, mais qu’elles sont plutôt les produits des groupes sociaux 

qui constituent cette société. D’autre part, il va mettre l’accent sur les processus de 



23 
 

communication, considérés comme explicatifs de l’émergence et de la transmission des 

représentations sociales. (Moliner et Guimelli, 2015, p. 15) 

 

Les sociétés modernes se développent et, par conséquent, vont se heurter à la stabilité des 

représentations selon Durkheim qui ne semble pas considérer l’évolution et/ou la 

transformation des faits sociaux, caractéristiques de nos sociétés contemporaines (Valence, 

2010).  

 

La théorie des représentations sociales, élaborée initialement par Moscovici et présentée en 

1961 au sein de sa thèse intitulée La psychanalyse, son image et son public, va, par la suite, se 

développer et connaître différentes approches pour sa compréhension et son étude. A ce sujet, 

Moliner et Guimelli (2015) mettent en exergue l’existence de  

 

[…] quatre orientations théoriques dans la manière d’aborder le phénomène de représentation 

sociale. L’approche fondatrice, proposée par Moscovici et communément appelée 

sociogénétique, s’attache principalement à décrire les conditions et les processus impliqués 

dans l’émergence des représentations. L’approche structurale (Abric, 1976) s’intéresse 

davantage aux contenus des représentations, à leur organisation et à leur dynamique. 

L’approche sociodynamique (Doise, 1990), porte son attention sur les liens entre rapports 

sociaux et représentations sociales. Enfin, l’approche dialogique (Markova, 2007), met 

l’accent sur le rôle du langage et de la communication dans l’élaboration des représentations. 

(p. 21) 

 

Dans le cadre de notre travail de recherche, nous nous attardons, plus spécifiquement, sur 

l’approche initiale proposée par Moscovici, pour tenter de comprendre ce que représentent, 

selon lui, les représentations sociales, puis sur l’approche dialogique d’Ivana Markova (2007) 

que nous utilisons, par la suite, comme outil théorique principal dans l’élaboration de ce 

travail. Nous présentons, par ailleurs, brièvement l’évolution du concept de représentation 

sociale en nous basant, notamment, sur les définitions de différents auteurs. 

 

Dans l’élaboration  initiale de sa théorie des représentations sociales, Serge Moscovici (1961) 

commence par mettre en exergue les rôles que détiennent ces dernières. Les représentations 

« […] conventionalize the objects, persons and events we encounter [and] [t]hey give them a 

definite form, locate them in a given category and gradually establish them as a model of a 

certain type, distinct and shared by a group of people » (Farr & Moscovici, 1984, p. 7). Elles 

formalisent les éléments qui, quotidiennement, nous entourent. Ce processus de formalisation 

permet, ainsi, à l’individu, et cela de manière plutôt inconsciente, de se situer dans le contexte 

au sein duquel il se positionne, d’analyser et de comprendre les éléments qui se présentent 



24 
 

autour de lui (ibid, 1984). Les « […] representations are social entities, with a life of their 

own, communicating between themselves, opposing each other and changing in harmony with 

the course of life; vanishing, only to re-emerge under new guises » (ibid, p. 10). Elles « […] 

are the product of a whole sequence of elaborations and of changes which occur in the course 

of time, and are the achievement of successive generations » (ibid, p. 10). En conséquence, 

elles s’« […] impose themselves upon us with an irresistible force » (ibid, p. 9). Elles 

présentent, ainsi, une certaine puissance et constance dans leur essence, pouvant, en 

conséquence, subsister à travers les générations; des générations au cours desquelles la 

représentation sociale d’un objet se développe, se renforce ou tend à se modifier. Les 

représentations permettent, par ailleurs, l’émergence d’interactions interindividuelles, mais 

également intergroupes, et sont « […] capable of influencing the behaviour of the individual 

participant in a collectivity » (ibid, p. 12). Ces dernières ne sont, toutefois, pas innées. En 

effet, elles se forment, se modifient et se perpétuent au travers d’interactions 

interindividuelles et intergroupes (ibid, 1984). L’intérêt est, dès lors, d’analyser de telles 

représentations, « […] their properties, their origins and their impact » (ibid, p. 13), mais 

également d’étudier leur « […] structure and [their] dynamics […] » (ibid, p. 16).  

La spécificité des représentations sociales est de rendre familier ce qui ne l’est pas et, à travers 

cela, de créer un sentiment de rassurance et de confiance chez les individus concernés par un 

élément inconnu, à un moment donné, dans un contexte social particulier (ibid, 1984). La 

construction d’un sentiment de sécurité ou de « déjà-vu » est, selon Farr et Moscovici (1984) 

le résultat de deux mécanismes qu’ils nomment l’ancrage et l’objectivation. Nous 

introduisons ces deux processus par la définition suivante: « [t]he first mechanism strives to 

anchor strange ideas, to reduce them to ordinary categories and images, to set them in a 

familiar context […] the second mechanism is to objectify them, that is to turn something 

abstract into something almost concrete […] » (ibid, p. 29). Un élément abstrait est, ainsi, 

catégorisé de façon à devenir plus familier et, en parallèle, à permettre sa comparaison à 

d’autres éléments de la même catégorie (ibid, 1984). Nous complétons cette explication à 

l’aide des définitions suivantes : 

 
L’objectivation renvoie à la façon dont l’objet nouveau va, par le biais des communications à 

son propos, être rapidement simplifié, imagé et schématisé. […]. Les différents aspects de 

l’objet sont ainsi détachés du champ auquel ils appartiennent pour être appropriés par les 

groupes qui, en les projetant dans leur univers propre, peuvent mieux les maîtriser. Ces 

éléments sélectionnés vont former ce que Moscovici appelle un noyau figuratif, c’est-à-dire un 

ensemble imagé et cohérent qui reproduit l’objet de façon concrète et sélective. (Moliner et 

Guimelli, 2015, p. 23) 

 



25 
 

L’ancrage complète le processus d’objectivation. Il rend compte de la façon dont l’objet 

nouveau va trouver sa place dans le système de pensée préexistant des individus et des 

groupes. […] [L]’objet nouveau va être assimilé à des formes déjà connues, des catégories 

familières. Il va, dans le même temps, s’inscrire dans un réseau de significations déjà 

présent. (ibid, p. 24) 

 

Ainsi, « [l]’ancrage consiste en l’incorporation de nouveaux éléments de savoir dans le 

système de valeurs du sujet […] » (Valence, 2010, p. 36) et, par conséquent, « […] [assure 

l’incorporation des représentations] dans le social » (ibid, p. 36). Le mécanisme 

d’objectivation, quant à lui, « […] désigne la genèse de la mise en forme des connaissances 

relatives à un objet » (ibid, p. 35). Dès lors, il « […] donne […] une texture matérielle aux 

idées et fait correspondre des choses aux mots » (ibid, pp. 35-36). Par conséquent, « [c]e sont 

eux [les processus d’ancrage et d’objectivation] qui rendent compte de la façon dont le social 

transforme une connaissance en représentation et de la façon dont cette représentation 

transforme le social » (ibid, p. 35).  

Finalement, selon Moscovici (1961), la théorie des représentations sociales évoque « […] un 

modèle théorique […] » (Lagache as cited in Moscovici, 2013, p. 8) au sein duquel les 

représentations sont définies « […] comme des formes de connaissance » (Moscovici, 2013, 

p. 8). Ces formes de connaissance ne sont pas anodines ; elles sont issues du sens commun et 

se confrontent à la rationalité de connaissances exclusivement scientifiques (Markova, 2007). 

L’intérêt est, dès lors, d’étudier les « […] problèmes actuels […] » (Moscovici as cited in 

Moscovici, 2013, p. 11) par le biais des connaissances et des croyances issues du sens 

commun qui, toujours selon Moscovici (2013), permettent d’accéder aux représentations 

sociales. Il définit, d’ailleurs, le sens commun comme « […] un ensemble de descriptions et 

d’explications plus ou moins reliées entre elles […] que chacun possède, même sans s’en 

rendre compte, pour organiser son expérience, prendre part à une conversation ou faire affaire 

avec autrui » (ibid, p. 104). Il considère, par ailleurs, que les représentations sociales ne 

possèdent guère un caractère inné, mais qu’elles se forment dans la communication et 

permettent, ainsi, aux individus de communiquer (Moscovici, 2013) – un élément que  

Markova (2007) reprend, par la suite, dans le lien qu’elle émet entre les représentations 

sociales et la dialogicité. Ainsi, selon une approche sociogénétique (Moscovici, 1961), 

l’intérêt théorique et méthodologique des représentations sociales relève, dans un premier 

temps, de la communication qui revête un caractère important pour comprendre l’émergence 

et procéder à l’étude des représentations sociales. Dans un deuxième temps, les 

représentations sociales sont issues du sens commun et, par conséquent, requièrent l’étude de 

ce dernier, ainsi que sa contextualisation. Finalement, dans le cadre de notre travail de 



26 
 

recherche, sa pertinence se retrouve dans l’étude de femmes musulmanes portant le voile et 

qui se positionnent dans des contextes socioculturels spécifiques au sein desquels des 

représentations, en matière d’Islam et de port du voile, existent, se produisent, se modifient, se 

renforcent et/ou se perpétuent au cours du temps.  

 

Ultérieurement à la création de la théorie initiale des représentations sociales selon Moscovici 

(1961), différents professionnels vont reprendre celle-ci, transformer sa conceptualisation et la 

faire évoluer. Plusieurs approches se distinguent, dès lors, de l’approche sociogénétique et 

s’intéressent à l’étude des représentations sociales sous différentes formes (Moliner et 

Guimelli, 2015). Nous présentons brièvement quelques-unes de ces conceptions ci-dessous. 

Selon Jean-Claude Abric (2016), qui reprend l’idée initiale de Moscovici (1961), « […] les 

représentations sont des guides pour l’action » (Abric, 2016, p. 11), comme l’expose l’extrait 

qui suit : 

 
La représentation fonctionne comme un système d’interprétation de la réalité qui régit les 

relations des individus à leur environnement physique et social, elle va déterminer leurs 

comportements ou leurs pratiques. La représentation est un guide pour l’action, elle oriente les 

actions et les relations sociales. (ibid, p. 18)  

 

La représentation sociale permet, ainsi, de déchiffrer et de comprendre l’ensemble des 

éléments qui environnent et entourent l’individu et les liens de ce dernier avec son espace 

physique, matériel, socioculturel, etc. (ibid, 2016). Abric (2016) considère, d’ailleurs, qu’ « 

[…] un objet n’existe pas en lui-même, [mais qu’] il existe pour un individu ou un groupe et 

par rapport à eux. C’est donc la relation sujet-objet qui détermine l’objet lui-même. Une 

représentation est toujours représentation de quelque chose pour quelqu’un » (p. 16). L’objet 

prend, par conséquent, sa forme et son existence au sein de sa relation au sujet, à l’individu. Il 

existe par son biais, à travers lui et au travers de leurs interactions (ibid, 2016). En somme, les 

représentations, au sein de son approche, « […] permettent aux acteurs sociaux d’acquérir des 

connaissances et de les intégrer dans un cadre assimilable et compréhensible pour eux […] » 

(ibid, p. 21). En d’autres termes, elles rendent possible la compréhension de la réalité par 

laquelle les personnes sont entourées et à laquelle elles sont confrontées (ibid, p. 21). Par 

ailleurs, les représentations déterminent l’aspect identitaire des individus et des groupes (ibid, 

p. 21) et guident, une nouvelle fois, leurs actions et leurs comportements (ibid, p. 22). 

Finalement, elles « […] [permettent] […] aux acteurs d’expliquer et de justifier leurs 

conduites dans une situation ou à l’égard de leurs partenaires » (ibid, p. 23) et acquièrent, 

ainsi, différentes caractéristiques et différents rôles. 



27 
 

Afin de définir les représentations d’un objet et dans le but d’accéder à ces dernières, Abric 

(Abric, 1994 ; Abric, 2016 ; Guimelli, 1994) emploie les notions de noyau central et 

d’éléments périphériques pour conceptualiser la représentation sociale. C’est à travers le 

noyau central qu’une représentation sociale peut définir un objet et, cela, de manière 

quasiment immuable. Les éléments périphériques, quant à eux et contrairement au noyau 

central, sont facilement modulables et tendent, aisément, à se modifier et à intégrer de 

nouveaux éléments en leur sein (Abric 1994 ; Abric, 2016). Ainsi, lorsqu’une représentation 

sociale initiale d’un objet tend à évoluer ou à se modifier, ce n’est pas son noyau qui se 

transforme, mais sa partie périphérique qui acquiert, en son sein, de nouveaux éléments de 

représentations.  

Selon Denise Jodelet (2015),  

 

[…] les représentations sociales concernent le savoir de sens commun, mis en œuvre dans 

l’expérience quotidienne ; sont des programmes de perception, des constructs à statut de 

théorie naïve, servant de guide d’action et de grille de lecture de la réalité, des systèmes de 

significations permettant d’interpréter le cours des évènements et des relations sociales ; 

expriment le rapport que les individus et les groupes entretiennent avec le monde et les autres ; 

sont forgées dans l’interaction et au contact des discours circulant dans l’espace public […]. 

(p. 38) 

 

Les représentations sociales font, ainsi, office d’illustrations de la réalité et permettent aux 

individus de traiter et de comprendre cette dernière. Au travers de leur compréhension de la 

réalité qui les entoure, ils acquièrent la possibilité et la capacité d’agir au sein de celle-ci. Les 

représentations sociales sont, ainsi, significatives des relations sujet-objet, mais également des 

relations que l’individu entretient avec son environnement physique et social (ibid, 2015). 

Afin d’étudier les représentations sociales, Jodelet (2015) utilise un schéma au sein duquel 

elle met en exergue trois sphères nécessaires à leur analyse. Elle considère, à cet effet, que les 

individus se situent dans des contextes spécifiques au sein desquels elle met en avant 

plusieurs types de subjectivité permettant l’apparition et l’analyse d’une représentation sociale 

(ibid, p. 75). Elle met, ainsi, en évidence, une première sphère où le subjectif prévaut, une 

deuxième sphère au sein de laquelle l’intersubjectif prime et, finalement, une troisième sphère 

pour laquelle le trans-subjectif prédomine. L’endroit où ces trois sphères se rencontrent 

exprime la représentation sociale (ibid, p. 75). 

Nous constatons, ici, le rapprochement existant entre l’approche d’Abric (1994 ; 2016) et la 

conception des représentations sociales de Jodelet (2015). L’un et l’autre considèrent, en effet, 

que les représentations sociales permettent aux individus d’accéder à leur réalité et de 



28 
 

comprendre cette dernière ; ils orientent, en conséquence, leurs actions et leurs 

comportements (Abric, 1994; Abric, 2016 ; Jodelet, 2015). Finalement, ils se rejoignent, une 

nouvelle fois, sur une conception similaire ; celle d’un objet dont la représentation existe 

uniquement lorsque celui-ci fait l’objet d’une représentation pour un, ou plusieurs, individu(s) 

(Abric, 1994 ; Abric, 2016 ; Jodelet, 2015). Ainsi, sans sujet, un objet ne peut susciter une 

représentation sociale. 

 

Enfin, selon Markova (2007), l’importance de l’utilisation de la théorie des représentations 

sociales dans une approche psychosociale est la mieux adaptée. En effet, elle implique, dans 

un premier temps, principalement, le sens commun. Markova (2007) rejoint, ici, Moscovici 

(1961), Abric (1994 ; 2016) et Jodelet (2015) qui relèvent chacun la pertinence de l’étude du 

sens commun pour accéder aux représentations sociales d’un objet. Dans un deuxième temps, 

elle présente et met en évidence la triade dialogique Ego-Alter-Objet, dont elle s’inspire du 

modèle de Karl Bühler (1982). Dans le cadre de notre travail de recherche, cette triade est 

représentée par l’intervieweur ─ nous en tant que chercheure ─ les interviewé(e)s ─ 

participant à l’élaboration de ce travail ─ l’Islam et le voile musulman – faisant office de 

l’objet suscitant des représentations. En somme, nous relevons « […] l’imbrication culturelle 

et la dynamique des représentations sociales […] » (Markova, 2007, p. 193) que met en 

exergue Markova au sein de son approche dialogique. 

 

Dans la suite de ce chapitre, nous présentons la théorie des représentations sociales selon 

l’approche dialogique de Markova (2007). Celle-ci sous-tend la méthodologie de notre 

première étape ─ la présentation de l’espace social du Canton de Neuchâtel ─ et l’analyse de 

cette dernière. Dans un premier temps, nous présentons la dichotomie existante entre la 

connaissance issue du sens commun et celle résultant du champ scientifique. Dans un 

deuxième temps, nous mettons en exergue la notion de dialogicité que Markova (2007) 

emploie pour présenter sa conceptualisation des représentations sociales. Puis, nous nous 

arrêtons sur le concept de thémâta (Markova, 2007) et, finalement, présentons la triade 

dialogique Ego-Alter-Objet évoquée précédemment au sein de notre rédaction. 

 

2.1.2 Le sens commun vs. la connaissance scientifique 

 

A travers l’élaboration de sa théorie des représentations sociales, Moscovici (1961) va mettre 

en exergue la dichotomie existante entre sens commun et rationalité scientifique pour l’accès 



29 
 

au savoir (Markova, 2007). Selon Markova (2007), la rationalité scientifique est longtemps 

considérée, préalablement à et lors de l’élaboration de la théorie des représentations sociales,   

comme seule source de connaissance étant pertinente et, en outre, recevable. Cette conception 

initiale va, ainsi, tenir à l’écart la connaissance issue du sens commun, jugée comme étant 

irrationnelle et indésirable dans l’acquisition du savoir. Faisant écho aux croyances 

religieuses, mythiques et, à maintes reprises, présentées comme naïves, la rationalité 

scientifique se veut souveraine par rapport au sens commun (ibid, 2007).  

Avec la théorie des représentations sociales, Moscovici (1961) souhaite développer l’étude du 

savoir par le biais des connaissances résultant du sens commun. Il va, ainsi, démontrer que le 

sens commun peut être rationnel et acquérir une méthodologie qui lui est propre. A ce propos, 

Markova (2007) constate : 

 

Durant toute sa carrière scientifique, Moscovici a défendu l’idée que le sens commun et la 

connaissance scientifique sont deux types de savoir fondamentalement différents mais 

complémentaires. Ils reposent sur deux types différents de rationalité. Au fil de l’histoire et de 

la culture, la connaissance scientifique et le sens commun ont chacun développé leur forme 

spécifique de logique et leurs méthodes différentes de pensée.  (p. 206) 

 

La connaissance scientifique et la connaissance issue du sens commun se définissent donc 

comme « […] deux types de savoir fondamentalement différents […] ils reposent sur deux 

types de rationalité [et] ont chacun développé leur forme spécifique de logique […] » (ibid, p. 

206). Si la connaissance scientifique et le sens commun se distinguent de par leur approche, 

leur rationalité et leur méthodologie, ils deviennent, néanmoins, pour Moscovici, des moyens 

additionnels d’accès au savoir (ibid, 2007). Ni la connaissance scientifique, ni la connaissance 

issue du sens commun n’est, dès lors, supérieure à l’autre. 

Ainsi, comme l’exprime Markova (2007), citant Moscovici et Bergson,  

 

[l]e sens commun est un type de savoir qui est considéré comme certain et ne laisse aucune 

place au doute. Il est établi socialement. Le sens commun, selon Moscovici, est un sens social 

(Moscovici, 1998b/2000 ; également Bergson, 1932/1935). Le sens commun constitue une 

ressource fondamentale pour la théorie des représentations sociales prise comme théorie de la 

connaissance sociale. (p. 200) 

 

A l’inverse des représentations initiales d’un sens commun absurde se heurtant à la rationalité 

scientifique, ce dernier est, ici, considéré comme « […] un type de savoir […] certain […] » 

(ibid, p. 200). Même si, antérieurement, la rationalité scientifique semble s’imposer 

considérablement, par rapport au sens commun, Moscovi (1961) et Markova (2007) vont 

considérer ces deux formes de connaissance comme possédant chacune des caractéristiques et 



30 
 

des pertinences propres. Ils vont, d’ailleurs, présenter le sens commun comme une richesse et 

un appui considérables dans l’étude des représentations ; un sens commun qui, selon Markova 

(2007), représente une source de connaissance(s) indéniable. 

Qui plus est, à l’inverse de la rationalité scientifique acquise à travers un enseignement 

spécifique (Moscovici et Markova, 2000), le sens commun environne l’individu et, cela, dès 

son plus jeune âge. A ce sujet, Markova (2007), citant Moscovici et Markova, relève : 

 

Dès la naissance, ils [les individus] sont environnés par le sens commun mais pas par la 

connaissance scientifique. Moscovici attire l’attention sur le fait que la rationalité scientifique 

et la connaissance scientifique sont des choses que l’on acquiert par l’éducation (Moscovici et 

Markova, 2000). (p. 206) 

 

La connaissance scientifique ne s’acquiert, dès lors, pas dès le plus jeune âge de l’individu, à 

l’inverse du sens commun qui, lui, fait partie intégrante de l’espace social au sein duquel 

l’individu se développe et, cela, dès sa venue au monde. Markova (2007) complète, à ce sujet, 

ses propos: 

 

La connaissance scientifique est une connaissance spécialisée. Un individu devient un 

scientifique grâce à une éducation spécialisée. Il lui faut acquérir une discipline intellectuelle 

spécifique aux tâches scientifiques, ainsi que les modes de pensée qui permettent aux 

scientifiques de continuer un travail que d’autres ont laissé inachevé. (p. 206) 

 

L’accès à la rationalité scientifique est, en conséquence, davantage complexe que celui au 

sens commun. En effet, la connaissance scientifique ne tend pas à environner l’individu. Ce 

dernier nécessite donc l’acquisition d’un enseignement spécifique pour pouvoir accéder à 

cette connaissance (ibid, 2007). 

La connaissance scientifique représente, finalement, l’évolution de la connaissance sociale. 

Malgré cela, elle tend, toutefois, à privilégier une forme d’individualisme dans son 

élaboration. En effet,  il semblerait que la connaissance scientifique soit produite au sein 

d’ « […] un processus largement individualisé […] » (ibid, p. 207), comme le met en 

évidence Markova (2007) dans l’extrait qui suit : 

 

La connaissance scientifique, bien que générée à partir de la connaissance sociale, acquiert 

dans une large mesure un caractère individualisé et monologique […] cela signifie que le 

scientifique développe avant tout sa propre perspective scientifique, souvent indépendamment 

des autres et souvent en dépit des autres. La création scientifique est un processus largement 

individualisé malgré sa nature sociale implicite. (p. 207) 

 



31 
 

A l’inverse de la connaissance scientifique, la connaissance issue du sens commun revête une 

caractéristique purement sociale et dialogique (ibid, 2007). Si la connaissance scientifique 

concerne des phénomènes et/ou des objets isolés (ibid, p. 208) et qu’elle tend à prendre forme 

dans un « […] processus […] individualisé […] (ibid, p. 207), le sens commun a trait à des 

phénomènes collectifs et sociaux. Ainsi,  

 

[l]es produits du savoir de sens commun existent partout autour de nous, dans le discours, les 

activités humaines, les textes, le langage, le folklore et en littérature. … Il s’agit parfois de 

rapports interpersonnels, parfois d’habitudes quotidiennes, parfois aussi d’objets et de 

phénomènes spécifiques tels qu’un animal, un être humain, la France, le Royaume-Uni, etc. Le 

sens commun ne concerne jamais des objets et des phénomènes isolés mais des objets et des 

phénomènes en rapports les uns avec les autres. (ibid, p. 208) 

 

En somme, le sens commun est un élément fondamental pour l’étude des éléments de 

représentations du voile musulman dans le cadre de notre travail de recherche. Il permet, dans 

un premier temps, par le biais d’entretiens semi-directifs, d’accéder aux représentations de 

l’Islam en général au sein de l’espace social que représente le Canton de Neuchâtel. Dans un 

deuxième temps, il permet, finalement, par le biais de la communication avec des femmes 

portant le voile, et grâce à leur narration à ce sujet, d’accéder à leurs éléments de 

représentations du voile et, en parallèle, à leurs parcours de vie depuis le port de ce dernier 

dans cet espace social. 

 

2.1.3 Les représentations sociales et la dialogicité 

 

Afin d’illustrer la théorie des représentations sociales, Markova (2007) utilise la notion de 

dialogicité qui exprime la « […] capacité de concevoir, de créer et de communiquer à propos 

des réalités sociales […] » (p. 137) et « […] permet les confrontations concrètes, leurs 

initiatives, leurs interruptions, leurs clôtures et leurs reprises » (ibid, p. 137). La dialogicité 

représente, ainsi, l’aptitude par laquelle sont produites les « […] réalités sociales […] » (ibid, 

p. 137) et par laquelle elles sont échangées et discutées. Elle donne, en outre, lieu à des 

comparaisons et/ou à des oppositions. L’émergence et l’arrêt de ces confrontations 

proviennent, dès lors, du processus que constitue la dialogicité.  

Moscovici et Markova (Markova, 2007 ; Moscovici & Duveen, 2000 ; Moscovici & Markova, 

2000) soulignent, par ailleurs, dans leurs publications, la polyphasie existante en matière de 

dialogicité. Ils mettent en évidence la présence de « […] « modes de pensée divers et souvent 

opposés » (Moscovici & Markova, 2000, p. 245) […] » (Moscovici & Markova as cited in 



32 
 

Markova, 2007, p. 165) qui tendent à différer selon leur contextualisation (ibid, 2007). Selon 

Markova (2007), ils sont formulés dans divers environnements, « […] auxquels ils sont 

adaptés et dont ils font partie » (p. 165). La dialogicité, qui représente une disposition à 

constituer et à dialoguer au sujet de réalités socialement construites (ibid, 2007), prend donc 

forme dans des contextes sociaux différenciés au sein desquels figurent des systèmes de 

pensée multiples et pouvant se confronter (ibid, 2007). Chaque contexte, espace social et 

socioculturel, signifie, dès lors, une pluralité de manières de concevoir et discuter de 

l’environnement dans lequel les individus se situent, de leurs relations à cet environnement, 

aux objets qui en font partie et aux autres individus ou groupes sociaux qui s’y positionnent, 

ainsi que de leur lien, proximité ou détachement aux discours étant produits et circulant au 

sein de cet espace. Les façons de penser sont multiples et font, en conséquence, émerger des 

oppositions, voire des confrontations, au sein des discours produits et circulant dans ce 

dernier. 

Finalement, selon Markova (2007), la dialogicité est une caractéristique-clé de l’être humain. 

Elle estime que, 

 
[…] si l’on accepte que la communication dialogique est une caractéristique fondamentale de 

l’homme en tant qu’être social, nous sommes en face d’implications d’une portée 

considérable. Une science qui s’appuie sur l’ontologie de l’Ego-Alter et qui étudie les 

phénomènes des sociétés humaines dans la communication dialogique n’est pas – ne peut pas 

être – une science qui traite de phénomènes désengagés, « objectifs », et « neutres ». Elle traite 

au contraire de phénomènes qui importent à l’être humain, qu’il s’agisse de santé et de 

maladie, ou de la désintégration des communautés, de l’actualité politique ou de 

l’environnement et de la pollution. (ibid, p. 171) 

 

Les objets et/ou sujets dont il est question dans la communication dialogique sont, ainsi, 

porteurs de sens au sein du contexte socioculturel dans lequel ils prennent place et font écho à 

des faits et/ou à des évènements dont l’importance et l’intérêt sont marqués auprès des acteurs 

concernés dans et par ce contexte (ibid, 2007). L’approche dialogique des représentations 

sociales met, ainsi, en exergue la relation existante entre Moi ─ un individu lambda ─ et 

autrui ─ les autres personnes, leurs interactions sociales, etc. ─ et leur(s) lien(s) à un objet ─  

« […] les phénomènes des sociétés humaines […] » (ibid, p. 171) pour lesquels les individus 

sont engagés. Les sujets ─ et objets ─ dont il est question dans la communication dialogique 

sont, ainsi, porteurs de significations conséquentes, pour lesquelles les individus 

communiquent, se positionnent, s’opposent, voire débattent.  

Dans le cadre de notre travail de recherche, le port du voile et, plus généralement, l’Islam se 

retrouvent au centre de divers débats ─ au sein « […] de l’actualité politique […] » (ibid, p. 



33 
 

171) par exemple ─, exposant, ainsi, l’intérêt et l’engagement, qu’ils soient positifs ou 

négatifs, des acteurs concernés par ce sujet. Leur présence représente, en outre, un objet pour 

lequel la population neuchâteloise semble fortement préoccupée et engagée et pour lequel des 

discours, des débats et des tensions peuvent émerger au sein de sa sphère publique. 

 

2.1.4 Le concept de thêmata 

 

Dans sa théorie initiale des représentations sociales, Moscovici (2013) met en exergue le 

concept de thêmata. Selon ce dernier, ils représentent des éléments qui structurent les 

représentations sociales (Moscovici, 2013) et qui « […] » sous-tendent le contenu ou 

thématisent les notions, les images et les significations qui s’apprêtent à être partagées 

socialement » (Moscovici, 2013, p. 57). Ils donnent, par conséquent, forme à un élément ─ en 

l’occurrence, ici, « […] [aux] notions, [aux] images et [aux] significations […] » (ibid, p. 57) 

─ qui va, ensuite, pouvoir être transmis et « […] être [partagé] socialement » (ibid, p. 57). 

Ainsi, selon Moscovici (2013), « [l]es thêmata constituent des portions de connaissance ou de 

croyances qui sont partagées par les individus, évoquées par eux, que ce soit de manière 

explicite ou implicite, et qu’ils tiennent pour acquis » (p. 57). Si la définition du concept de 

thêmata selon Moscovici (2013) est intéressante pour comprendre ce qu’il exprime, nous 

constatons, cependant, pour l’élaboration de notre travail de recherche, que sa conception est 

incomplète pour l’étude des représentations de l’Islam et du voile musulman dans l’espace 

social neuchâtelois. Par conséquent, nous choisissons volontairement de nous orienter, une 

nouvelle fois, vers Markova (2007) ⎯ qui reprend ce concept ⎯ dont les apports théoriques, 

et notamment la dialogicité et la construction des représentations sociales, sont pertinents.  

 

Markova (2007) va, ainsi, caractériser les thêmata comme « […] des questions sur lesquelles 

portent les débats publics et les controverses […] » (ibid, p. 263). A ce sujet, elle insiste sur le 

fait que seuls « […] des sujets de préoccupation générale » (ibid, p. 210) sont et peuvent faire 

l’objet de représentations sociales. Pour rappel, la dialogicité exprime la « […] capacité de 

concevoir, de créer et de communiquer à propos des réalités sociales […] » (ibid, p. 137) et 

représente un processus où l’Ego et l’Alter ⎯ en l’occurrence, ici, la personne interrogée et le 

chercheur ⎯, au sein d’une triade dialogique en lien avec un Objet (ibid, p. 193), « […] 

s’influencent mutuellement ou négocient leurs positions de co-acteurs […] d’un discours 

commun » (ibid, p. 137). A ce propos, Markova (2007) considère que : 



34 
 

[l]es partenaires dialogiques font intervenir dans le dialogue leur expérience présente et leurs 

traditions passées, mais aussi leurs attentes quant à l’avenir. Ils peuvent décider de changer 

leurs priorités. Ils peuvent perpétuer des continuités et créer des discontinuités. Ils peuvent se 

concentrer sur eux-mêmes et exprimer surtout ce qui est important pour eux. Ou au contraire 

ils peuvent s’orienter vers leur Alter. (p. 227) 

 

Dans l’élaboration de leur communication dialogique, les individus font émerger des 

temporalités différentes ─ le passé, le présent et l’avenir ─ et utilisent leur vécu passé, leur 

réalité présente et les connaissances acquises au cours de leurs parcours passés et actuels, pour 

construire et faire évoluer le dialogue (Markova, 2007). En parallèle, ils imaginent leur futur 

et leur expectation quant à ce dernier (ibid, 2007). Au cours du dialogue entre l’Ego et l’Alter, 

des modifications peuvent avoir lieu ; faire évoluer le dialogue, le transformer ou conduire le 

couple Ego-Alter à tenir davantage compte des propos, des ressentis et/ou des attentes de 

l’Alter (ibid, 2007). En conséquence, les représentations sont « […] formées et transformées 

dialogiquement » (ibid, p. 236) par un sens commun qui revête, lui aussi, un caractère 

dialogique (ibid, p. 209).  

Dans sa représentation du concept de thêmata, Markova (2007) va, en outre, insister sur la 

présence de notions et/ou de discours ayant tendance à s’opposer dans la communication 

dialogique ⎯ des oppositions qu’elle nomme antinomies. Elle va, ainsi, illustrer sa 

conception de la genèse des représentations sociales comme suit:  

 

Les antinomies de la pensée de sens commun deviennent des thêmata lorsque, au cours 

d’évènements sociaux ou historiques donnés, qu’ils soient politiques, économiques, religieux 

ou autres, elles se muent en problèmes et concentrent l’attention commune en tant que sources 

de tension et de conflit […]. C’est lors de tels évènements que les antinomies de la pensée sont 

transformées en thêmata ; elles pénètrent dans le discours public, sont problématisées, et 

thématisées plus avant. C’est alors qu’elles commencent à générer des représentations sociales 

par rapport au phénomène en question. (ibid, p. 262)  

 

Une représentation sociale ne peut, dès lors, émerger sans la présence d’antinomies se 

transformant en thêmata. En effet, une antinomie se développe uniquement en un thêma, 

lorsque cette première devient, au cours d’évènements spécifiques, une difficulté et/ou un 

souci produisant des réactions conséquentes au sein de la société concernée par ces 

évènements plutôt complexes (Markova, 2007). Se transformant en thêmata, elle acquiert la 

capacité à s’insérer « […] dans le discours commun, [est problématisée], et [thématisée] 

[…] » (Markova, 2007, p. 262). Sa problématisation va, en conséquence, produire des 

représentations du « […] phénomène [initial] en question » (ibid, p. 262). 

 



35 
 

Le concept de thêmata, dans la perspective de Markova (2007) et considérant la définition 

qu’elle en propose, est, ainsi, d’une utilité considérable dans l’étude des représentations 

sociales. Dans un premier temps, selon cette dernière (2007), « [c]e concept montre 

explicitement l’importance du langage et de la communication pour la théorie des 

représentations sociales, ainsi que les spécificités historiques et culturelles de l’Ego-Alter-

Objet et sa dynamique » (ibid, p. 251). Dans un deuxième temps, le thêma représente la forme 

que prend une question lorsque celle-ci se positionne dans le débat public, courant, et qu’elle 

crée des controverses, des oppositions (ibid, p. 263). Il provient, ainsi, selon la définition de 

Markova (2007) et comme évoqué précédemment dans ce chapitre, d’antinomies. Toutefois, 

« [b]ien que toutes les antinomies puissent en principe devenir des thêmata, c’est-à-dire des 

questions sur lesquelles portent les débats publics et les controverses, beaucoup d’entre elles 

ne parviennent jamais à ce stade » (ibid, p. 263). Par ailleurs, « [i]l est clair que certains 

thêmata jouent dans la vie sociale un rôle plus important que d’autres. Les uns semblent 

perpétuellement mis au premier plan du discours public alors que les autres émergent, durent 

un certain temps puis disparaissent » (ibid, p. 267). Prenons un exemple ; celui de l’antinomie 

moralité/immoralité. Selon Markova (2007), cette antinomie a toujours existé et a, par 

conséquent, traversé les siècles. Toutefois, « [s]i le thêma moralité/immoralité a toujours 

existé dans toutes les cultures, sa thématisation et sa problématisation ont été spécifiques à 

chaque société et à chaque culture » (ibid, p. 274). Ainsi, les thêmata sont caractéristiques au 

contexte dans lequel ils sont produits et se produisent, dans lequel ils évoluent et, par 

conséquent, sont liés à l’époque et à la temporalité dans lesquelles ils se situent. Par exemple, 

 
[d]ans le cas du SIDA, la re-thématisation moralité/immoralité est allée de pair avec la re-

thématisation des valeurs évoquées généralement par la sexualité et le relâchement des mœurs, 

et avec la discrimination des minorités et la reconnaissance sociale, entre autres problèmes 

(Markova et al., 1995) [(Markova et al. as cited in Markova, 2007, p. 275)]. Si l’antinomie 

moralité/immoralité n’était pas remise en question, c’est son contenu, son contexte et ses 

limites qui étaient thématisés et re-thématisés dans le cadre des changements des 

représentations sociales. (Markova, 2007, p. 275) 

 

L’importance du contexte est alors cruciale. En effet, « [b]ien que les antinomies telles que la 

liberté/oppression, justice/injustice et égalité/inégalité semblent être communes à bien des 

cultures et des sociétés, leur problématisation et leur thématisation sont déterminées par des 

conditions sociales spécifiques à chacune de ces cultures et de ces sociétés » (ibid, p. 277). 

Markova (2007) estime, finalement, « […] qu’en re-conceptualisant le contenu structuré des 

représentations sociales en termes de thêmata, nous découvrirons le potentiel qu’elles offrent 

pour développer plus avant les concepts liés à la théorie et plus généralement, à la 



36 
 

psychologie sociale » (p. 278). Le concept de thêmata permet, ainsi, de schématiser le contenu 

des représentations sociales. La question qui se pose est, alors, de savoir à quel moment une 

antinomie devient sujette à des représentations et à quel moment elle produit des 

représentations sociales (ibid, 2007). Par conséquent, « [il] va nous falloir examiner pourquoi 

et dans quelles circonstances une opposition taxinomique ou une antinomie de sens commun 

peut devenir un thêma [et à] partir de quel moment commence-t-elle à générer des 

représentations sociales ? » (ibid, p. 262). Il semblerait, finalement, que l’émergence de 

représentations sociales soit due à l’apparition d’un débat public conséquent ─ d’antinomies 

se transformant en thêmata, créant et faisant débat ─ relatif à une problématique de la société 

dans laquelle il naît et opère et qui, en somme, produit des tensions au sein de cette dernière 

(ibid, 2007). C’est, ainsi, par le biais de tensions qu’il nous est possible de mettre en exergue 

certaines antinomies ─ et thêmata ─ et, plus généralement, de pouvoir accéder aux 

représentations sociales pouvant être produites et développées par ces dernières. 

 

Dans le cadre de notre travail de recherche et, plus spécifiquement, pour notre première étape 

méthodologique, les thêmata illustrent un outil pertinent pour étudier les représentations 

existantes en matière d’Islam et de voile musulman dans le Canton de Neuchâtel, pour cadrer 

notre étude et restreindre, en conséquence, le champ théorique des représentations sociales ; 

ce dernier ayant illustré plusieurs approches et plusieurs perspectives, depuis son élaboration 

initiale par Moscovici au début des années 1960 (Markova, 2007 ; Moliner & Guimelli, 

2015). La dialogicité formulée, ensuite, par Markova (2007) et sa description des 

représentations sociales sont, en outre, essentielles pour l’élaboration de notre travail de 

recherche. En effet, notre participation au sein des entretiens semi-directifs étant partiale, la 

dialogicité appuie notre approche méthodologique et considère la production et la 

modification des représentations, ainsi que le positionnement du chercheur ─ nous ─ au cours 

du dialogue et son éventuelle influence sur la production et la modification de ce dernier. 

Finalement, dans le cadre de notre étude, le voile musulman tend à représenter une réalité 

quotidienne qui fait débat, au sein de l’espace social neuchâtelois, et qui, en produisant des 

débats (Markova, 2007), va tendre à générer des représentations sociales ;  d’où l’intérêt, une 

nouvelle fois, de mobiliser la notion d’antinomies et le concept de thêmata pour illustrer les 

représentations sociales existantes en matière d’Islam et de voile musulman dans le Canton de 

Neuchâtel.  

 

 



37 
 

2.1.5 La triade dialogique Ego-Alter-Objet 

 

Dans la construction de la connaissance d’un objet, les théories traditionnelles ont longtemps 

affirmé l’individualisation de cette dernière ainsi que la séparation stricte entre le sujet —

l’individu — et l’objet (Markova, 2007, p. 213). Néanmoins, selon Markova (2007), et « [à] la 

différence des sujets connaissants solipsistes et monologiques des épistémologies 

traditionnelles […] le sujet connaissant, dans une théorie dialogique de la connaissance, est 

l’Ego-Alter » (p. 215) et « […] la connaissance d’un objet est construite en collaboration par 

l’Ego et l’Alter » (p. 218). La triade de base, inspirée par le modèle de Karl Bühler (1982)5, 

cité par Markova (2007), et reprise par Moscovici (1984) et cette dernière (2007), se compose, 

ainsi, de l’Ego, de l’Alter et de l’Objet ; un objet pouvant susciter et/ou illustrer une 

représentation sociale. Bühler (1982), à la différence des théories traditionnelles de l’époque, 

va intégrer l’objet à sa conception et, cela, sous forme de triangle, de triade. La triade Ego-

Alter-Objet est, ainsi, employée par  celui-ci « […] comme fondement de sa théorie 

sémiotique de la connaissance […] » (Markova, 2007, p. 218). De ce modèle, ressort 

l’importance du processus de communication dans la construction de la connaissance (ibid, 

2007). Dès lors, « […] la connaissance d’un objet est construite en collaboration par l’Ego et 

l’Alter. L’Alter n’est pas seulement une autre personne mais peut être un groupe ou une 

société » (ibid, p. 218). Ainsi, « [p]our Bühler, la triade Ego-Alter-Objet est l’unité qui produit 

le savoir » (Markova, 2007, p. 218), la connaissance. Si ce modèle se détache des théories 

traditionnelles de l’époque et tend à se rapprocher de la conception de la théorie des 

représentations sociales selon Markova (2007), il semble toutefois s’en éloigner de par une 

certaine absence de dynamisme (ibid, 2007). En effet, selon Markova (2007) « [l]a triade Ego-

Alter-Objet n’est pas intrinsèquement dynamique et partant, elle est encore susceptible de 

désigner le savoir comme une relation stable et non comme une relation dynamique » (p. 218). 

Markova (2007) va, ainsi, employer la triade dialogique de Moscovici (1984), lui étant 

inspirée par le modèle initial de Bühler (1982), et va souligner, de son côté, l’importance de la 

tension présente au sein de cette triade ; une tension « […] qui rend dynamique le triangle 

sémiotique Ego-Alter-Objet […] » (Markova, 2007, p. 221). La triade de base devient, dès 

lors, dynamique à travers la tension dialogique qui « […] implique un élan vers l’action ou le 

                                                           
5 Ivana Markova (2007) emploie la triade Ego-Alter-Objet issue du modèle de Karl Bühler (1982) et, 

cela, du fait de la pertinence de « […] la représentation triangulaire de Bühler […] (Markova, 2007, p. 

216) pour sa conception de la théorie des représentations sociales.  

Pour plus de détails et/ou d’informations à ce sujet, nous vous conseillons les écrits de Karl Bühler 

(1982) et d’Ivana Markova (2007). 



38 
 

changement » (ibid, p. 219). Par conséquent, la triade dialogique va acquérir un aspect 

dynamique par le biais de la, voire les, tension(s) présente(s) en son sein et, parallèlement, 

construite(s) à travers celle-ci. Cette tension dialogique suppose, d’ailleurs, une tendance, un 

mouvement, dans la direction de conduites, voire de modifications (ibid, 2007). Finalement, 

« [a]vec la tension nous avons une triade dialogique, c’est-à-dire l’unité dynamique de la 

théorie de la connaissance sociale » (ibid, p. 221). 

Markova (2007) va, en outre, mettre en évidence le fait que « [c]haque situation dialogique 

implique différentes sortes d’Ego-Alter. Par exemple, l’Ego-Alter peut être fait de « Je- 

groupe spécifique », ou « Je- une autre personne », ou « Je- nation », ou « Groupe restreint- 

communauté large » » (ibid, p. 227). Ainsi, le couple Ego-Alter peut être défini par différentes 

paires ; il peut, par exemple, représenter un individu et son groupe de musique, un groupe de 

musique et les représentants d’un festival de musique, et, dans le cadre de notre travail de 

recherche, représenter un individu ─ le/la participant(e) ─ et la chercheure ─ nous. La relation 

dialogique de l’Ego-Alter va, par ailleurs, intégrer, en son sein, les différents parcours et 

expériences, actuelles et antérieures, des individus, ainsi que « […] leurs attentes quant à 

l’avenir » (ibid, p. 227). 

 

Dans ce présent travail de recherche, nous mettons en lumière des tensions constantes en 

matière d’Islam et de voile musulman au sein du contexte suisse et, plus spécifiquement, de 

l’espace social neuchâtelois. La présence de ces tensions ne se retrouve pas uniquement au 

sein de cet espace ; nous l’identifions également dans les multiples entretiens que nous 

réalisons au cours de notre recherche et mettons en évidence l’existence de différentes triades 

dialogiques au sein desquelles l’Ego prend plusieurs formes ─ et identités. En somme, « [l]a 

tension est inhérente au rapport Ego-Alter et, par implication, à la théorie des représentations 

sociales et de la communication. Il ne peut y avoir de communication que si les participants se 

trouvent associés par une tension » (Markova, 2007, p. 220). 

 

2.2 Les trajectoires de vie 

2.2.1 Préambule 

 

Afin de compléter notre appareil théorique, composé, jusqu’à maintenant, de la théorie des 

représentations sociales, nous choisissons d’utiliser la ressource conceptuelle des trajectoires 



39 
 

de vie (Zittoun, 2009), inspirées de la théorie du life-span (Baltes, 1987) qui s’intéresse au 

développement des individus.  

Nous mettons en évidence, au sein de notre problématique (chapitre 3), que les femmes 

musulmanes portant le voile se situent dans des contextes socioculturels et historiques 

diversifiés. Dans le cadre de notre recherche, elles se positionnent, plus particulièrement, au 

sein d’un espace social précis : le Canton de Neuchâtel. Dans cet environnement social 

spécifique, certaines femmes musulmanes choisissent de porter le voile et, ceci, à un moment 

particulier de leur vie. Le contexte social initial, pendant lequel le voile est mis pour la 

première fois, tend, ensuite, à se transformer, la société étant en constante évolution, et, par 

conséquent, ces différentes femmes se retrouvent confrontées à des choix à faire et/ou à des 

décisions à prendre ⎯ notamment, par exemple, en matière de formation et/ou au niveau 

professionnel où le port du voile peut rapidement se complexifier (Darbellay, 2007 ; 

Humanrights, 2016 ; "Les musulmanes voilées", 2015) ⎯, souvent liés à des exigences 

d’ordre politique et/ou social de l’espace socioculturel en question.  

L’évolution de la société et les changements sociopolitiques de cette dernière se rattachent 

aux représentations sociales et aux modifications dont ces dernières font l’objet ; la 

représentation du SIDA n’est, par exemple, pas la même à notre époque que sa représentation 

initiale lors de la découverture du virus (Markova, 2007). Certains éléments de 

représentations peuvent, ainsi, évoluer et se modifier au cours de l’histoire. Ils peuvent, en 

parallèle, intégrer de nouveaux éléments à leur représentation initiale. Le port du voile, sous 

cet aspect, peut être défini par divers éléments ; des éléments qui, au fur et à mesure de 

l’évolution des sociétés, peuvent se modifier, se renforcer, perdre de leur valeur, voire 

disparaître. 

Dans le cadre de notre travail de recherche, l’utilisation de la ressource conceptuelle des 

trajectoires de vie permet de positionner la femme musulmane voilée sur une échelle 

temporelle allant de son premier port du voile à l’élaboration de ce travail. L’intérêt est, alors, 

de mettre en exergue la temporalité du port de son voile, les éléments de la représentation 

initiale du voile ainsi que leur évolution au cours du temps. L’utilisation de cette ressource 

conceptuelle contribue à positionner le port du voile sur un plan temporel et à tenter d’accéder 

aux significations qu’il a eu, à un moment donné et à un autre, dans des contextes sociaux, 

historiques, économiques, professionnels, familiaux, culturels ou religieux spécifiques. L’outil 

théorique des trajectoires de vie nous permet, ainsi, d’établir le parcours de chacune des 

femmes auxquelles nous nous intéressons dans ce travail de recherche, du moment où celles-



40 
 

ci décident de porter le voile pour la première fois ⎯ en nous intéressant, notamment, aux 

moments de certitude, d’hésitation, de choix à faire et de difficultés rencontrées par l’une et 

l’autre ⎯ jusqu’à l’élaboration de ce dernier. Les trajectoires de vie sont liées à un contexte 

socioculturel (Zittoun & Perret-Clermont, 2001) ; les éléments de la représentation du voile se 

positionnent, ainsi, au sein d’une trajectoire au cours de laquelle ils peuvent se modifier, se 

renforcer ou, à l’inverse, perdre de leur valeur ou de leur force. La théorie des représentations 

sociales et celle des trajectoires de vie deviennent, ainsi, des outils complémentaires et, cela, 

du fait que les éléments de représentations prennent place et se manifestent au sein et au cours 

de trajectoires personnelles ⎯ pour lesquelles des contextes socioculturels et temporels 

spécifiques existent ⎯  et peuvent évoluer au cours du temps, se modifier et s’éteindre. 

Nous choisissons, ainsi, pour commencer, de développer le concept de trajectoire de vie, ainsi 

que les notions théoriques qui s’y rapportent. Dans un premier temps, nous présentons 

brièvement la provenance de ce concept ─ théorie du life-span. Puis, nous poursuivons avec 

les notions de rupture et de transition, des notions qui permettent d’appuyer notre recherche, 

ainsi que nos appareils méthodologique et analytique. Nous mettons, également, en exergue la 

manière dont peuvent être étudiées ces transitions et concluons, finalement, par l’intérêt de 

l’utilisation de cette ressource conceptuelle, en combinaison avec le cadre théorique des 

représentations sociales, au sein de notre travail de recherche. 

 

2.2.2 Les trajectoires de vie : entre ruptures et transitions 

 

Au cœur du champ psychologique et des différentes études qui en émanent, nous nous 

retrouvons au sein de la psychologie du développement─  théorie du life-span (Baltes, 1987), 

life-course (Zittoun & Perret-Clermont, 2001 ; Zittoun & Perret-Clermont, 2009) ─ qui 

s’intéresse au développement de l’individu et qui propose, entre autres, pour ce faire, la notion 

de trajectoire de vie (Zittoun, 2009). 

Afin d’étudier le développement de l’être humain, Zittoun (2009 ; 2012a ; 2012b) propose 

d’utiliser le concept de trajectoire de vie. A ce propos, elle met, d’ailleurs, en exergue 

l’élément suivant, qui reflète la pertinence de l’utilisation de cette notion pour l’étude du 

développement humain: « [a]s much as there is life, there is change: things move, evolve, are 

constructed, become organized, decompose, and perish » (2012a, p. 515). Les changements 

font, par conséquent, continuellement partie de la vie humaine ; un objet se crée, se 

développe, se déplace, s’altère et finit, parfois, par s’éteindre. La vie humaine se transforme 



41 
 

inévitablement ─ nous passons de l’enfance à l’adolescence, de l’adolescence à la vie adulte ; 

nous traversons différentes étapes de vie, et différentes sphères d’expérience6, qui tendent à se 

dérouler dans des contextes socioculturels diversifiés. Ces différents contextes se caractérisent 

principalement par des modalités de fonctionnement spécifiques à ces derniers ─ ils sont 

composés de règles, de lois, de valeurs, de représentations, de conduites sociales, de modalités 

institutionnelles, etc. ─ auxquels font partie intégrante les individus:   

 
 In our complex worlds, we participate in various social and material settings, which are 

 structured by certain rules and organized through specific webs of meaning, that 

 participate to the allocation of mutual social positions and define range of possible, 

 encourage, or forbidden actions. Typically, a child participates in family life, classroom 

 interactions, playground during school time, family life, and perhaps going to football 

 rehearsals, visiting his cousins, our gaming on the Playstation©. Each of these settings 

 creates, for the person, a specific sphere of experience. (Zittoun, 2012a,  pp. 520-521) 
 

Nos trajectoires de vie se composent, ainsi, initialement de « […] moments typiques […] 

comme l’enfance, la jeunesse, les années de parentalité, d’activités professionnelles, de 

retraite, etc. » (Zittoun, 2012b, p. 263). Ces trajectoires de vie, initialement mises en avant, se 

modifient, néanmoins, en parallèle, avec l’évolution des sociétés. Ainsi,  

 
 [l]a durée et la fonction de ces périodes « normales » ont souvent été remises en question : 

 l’allongement de la qualité et de la durée de vie, la complexification de la société qui s’est 

 traduite en un allongement de la formation, les années de guerre ou alors de développement 

 économique ont modifié les trajectoires dites habituelles. (ibid, pp. 263-264) 

 

Les étapes initialement perçues comme étapes habituelles de nos trajectoires de vie ─ par 

exemple, le passage de l’enfance à l’adolescence ou le passage de la vie d’adulte à celle de 

retraité(e) ─ se modifient, laissant place à de nouvelles configurations de celles-ci et à une 

modification de leurs représentations initiales.  

Ainsi, afin de représenter et définir les parcours de vie des individus, la théorie du life-course 

s’intéresse  aux ruptures et aux transitions qui se réalisent au cours de leurs trajectoires de vie 

et qui, en outre, prennent place au sein de contextes socioculturels, spatiaux et temporels 

particuliers (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b). En somme, « [s]i nous examinons […] la forme 

générale que prennent les parcours de vie à tous les âges nous pouvons y voir une suite de 

périodes de transition » (Zittoun & Perret-Clermont, 2001, p. 10). 

 

 

                                                           
6 La notion de sphère d’expérience est expliquée plus loin dans notre rédaction. 



42 
 

2.2.3 Les notions de ruptures et de transitions 

 

Le développement de l’individu peut, selon Zittoun (2009 ; 2012a ; 2012b) être défini par la 

trajectoire de vie de ce dernier. Elle utilise, ainsi, le concept de trajectoire de vie (2009 ; 

2012a ; 2012b) pour étudier le développement de l’individu et, cela, dans une perspective 

socioculturelle ─ où l’individu se positionne dans un espace social, culturel et spatiotemporel 

spécifique au sein duquel les « […] interactions sociales auxquelles prennent part les 

personnes […] [les] objets [et les] systèmes de signes […] médiatisent leur rapport au réel et à 

autrui » (Zittoun, 2012b, pp. 264-265). La trajectoire de vie peut, dans cette perspective, être 

étudiée par le biais de deux notions : les ruptures et les transitions. Nous introduisons cet 

élément par les propos qui suivent, que nous reprenons d’un texte rédigé par Zittoun (2012b): 

« [à] certains moments, un évènement est perçu par une personne comme remettant en 

question son sens du « normal » ou de l’habituel ; cet évènement peut être appelé une 

« rupture » » (p. 266). Ainsi,  

 
 [u]ne période de transition suppose toujours une forme de « rupture » ou de bouleversement 

 face à une forme de routine. Parmi bouleversements, il y a les changements personnels […] les 

 déplacements dans l’espace social […] ou encore les modifications importantes d’un cadre 

 social donné […]. (Zittoun & Perret-Clermont, 2001, p. 1) 

 

La puberté et les changements physiques que cette étape implique, l’emménagement dans un 

nouvel espace social ─ ou, simplement, dans un nouvel appartement ─ ou la venue de 

nouveaux responsables au sein d’un lieu de travail représentent, chacun, un exemple de 

rupture pouvant être vécu par un individu (ibid, 2001). « La rupture, qui remet en question des 

manières de fonctionner, appelle des processus de changement qui mèneront la personne à un 

nouvel état de routine relative ou « allant de soi ». Ce sont ces processus que l’on peut appeler 

processus de transition » (Zittoun, 2012b, p. 266). Les ruptures, créent, de par leur définition, 

un sentiment d’inquiétude et d’insécurité chez certains individus. Les transitions qui en 

découlent vont permettre, à l’individu concerné par celles-ci, de transformer la routine 

initialement bouleversée par la rupture et de redonner, en parallèle, par le biais d’un processus 

d’adaptation au changement, un nouveau sentiment de quiétude et de sécurité ; représenté, par 

exemple, par la production et la mise en place d’une nouvelle routine. 

« Dans ce contexte, la notion de transition inclut deux idées : d’un côté, que la personne vit 

dans une forme de « rupture » avec une forme de vie antérieure ; de l’autre, que la personne 

est nécessairement « en changement » pour s’adapter à de nouvelles conditions » (Zittoun & 

Perret-Clermont, 2001, p. 1). Si certaines de ces ruptures représentent des moments types dans 



43 
 

la vie des individus ─ par exemple, « […] la fin de [leur] scolarité […] (Zittoun, 2012b, p. 

266) ─ d’autres, en revanche, prennent la forme d’évènements inattendus ─ par exemple, 

« […] une rencontre […] » (ibid, p. 266) amicale ou amoureuse. Les ruptures prennent, ainsi, 

des formes diversifiées et sont, par conséquent, ressenties différemment par les individus 

concernés (ibid, 2012b). Le processus de transition va, ainsi, « […] [nécessiter] […] des 

transformations de la personne, de son environnement et un redéveloppement du rapport de la 

personne à l’environnement » (ibid, p. 266). 

 

Zittoun (2016) met, par ailleurs, en évidence une notion importante dans le cadre de la théorie 

des trajectoires de vie ; celle de la sphère d’expérience. Elle considère qu’une sphère 

d’expérience « […] is a configuration of experiences, activities, representations and feelings, 

recurrently occurring in a given type of social (material and symbolic) setting. It is thus both 

subjective and objective » (ibid, p. 8). Celle-ci prend place au sein d’une, ou de plusieurs, 

trajectoire(s) de vie. L’individu transite, dès lors, d’une sphère d’expérience ─ par exemple, 

du milieu familial ─ à une autre ─ l’école, l’Université ─ et, cela, de manière presque 

quotidienne, selon les différentes sphères d’expérience qu’il tend à parcourir au cours de son 

existence (ibid, 2016). Certaines de ces sphères d’expérience ─ telle que l’école lors de la fin 

de notre scolarité ─ tendent, par ailleurs, à s’évanouir au cours du développement de 

l’individu (ibid, 2016). Ce type d’évènement implique, à nouveau, une rupture et, en 

conséquence, requiert une transition (ibid, 2016). Ainsi,  

 
 [w]e used the term rupture to designate the subjective experience that some taken for granted 

 sphere of experiences is questioned or destroyed, and new elaborations are needed. The notion 

 of transition designates the processes by which a new sphere of experience is elaborated, until 

 it also feels like a taken-for-granted […] (ibid, p. 8). 

 

En outre, « […] étant donné la pluralité des sphères d’expérience auxquelles participe une 

personne, il arrive fréquemment que les processus commencent par se dérouler dans une seule 

sphère ; les transformations s’étendront progressivement à d’autres sphères d’expérience » 

(Zittoun, 2012b, p. 271). Une rupture peut, ainsi, se produire initialement au sein d’une sphère 

d’expérience et, par la suite, se déplacer vers et dans d’autres sphères. Elle peut, en outre, 

prendre forme à la suite de la disparition d’une de ces sphères d’expérience et solliciter, de ce 

fait, une adaptation de la personne à un nouvel environnement (Zittoun, 2012a) : 

 
 Ruptures, as what generate transitions processes, sometimes are caused by the passage of one 

 person from one sphere of experience to another one ; sometimes ruptures occur within a 

 given sphere of experience ; and sometimes what causes them is more general (e.g, a war) and 



44 
 

 therefore might be experienced in parallel in different spheres of experiences. (Zittoun, 2012a, 

 p. 521) 

 

Zittoun (2009 ; 2012a) différencie, par ailleurs, les changements habituels, fréquents ─ tels 

que la fin de la lecture d’un ouvrage et le commencement d’un nouveau livre  ─ et les 

changements qui tendent à réorganiser nos habitudes et pour lesquels un retour en arrière n’est 

pas concevable. Ces derniers sont représentatifs des ruptures qui interviennent dans les et au 

cours des trajectoires de vie des individus :  

 

 […] intransitive changes are linked to more clear-out changes that we can call ruptures. 

 Ruptures are moments in which existing modes of progressive adjustment are interrupted. A 

 rupture can result from internal factors or causes (as when Paul decided to leave his wife after 

 a long period of doubt, or when he decided to take evening classes) or by external ones (as 

 when he lost his leg) […]. (Zittoun, 2012a, p. 517) 

 

Les ruptures impliquent, dans la majorité des situations, des processus de transition et, cela, 

dans le but de restituer, à l’individu concerné par celles-ci, un certain équilibre. Leur caractère 

intangible requiert une, voire plusieurs, transformation(s), des « […] processes of 

adjustement, or adaptation, between him/her and his/her environment. It is these processes 

that we will call transitions » (ibid, p. 517). « Hence, the notion of transition designates here 

the processes triggered by a rupture experienced by a person and that lead to a progressive, 

new adaptation between the person and his/her environment » (ibid, p. 523). L’adaptation 

d’un individu, suite à une rupture, à son espace socioculturel, définit, en conséquence, son, 

voire ses, processus de transition (Zittoun, 2009). 

 

Les ruptures vécues par les individus tendent, ainsi, à mettre en évidence « […] trois 

dynamiques de transition : 1) des processus de remaniements identitaires pour soi et pour 

autrui ; 2) des processus d’apprentissage et de définition de nouveaux savoir-faire ; et 3) des 

processus de construction de sens » (Zittoun, 2012b, p. 269). La rupture implique, ainsi, 

plusieurs processus pouvant impacter différentes dimensions : celle de l’identité, de 

l’apprentissage et de la « […] construction de sens » (ibid, p. 269). Ces dimensions sont 

utilisées dans l’étude des transitions (Zittoun & Perret-Clermont, 2001). Prenons l’exemple 

d’une situation personnelle dans laquelle nous transitons d’un milieu académique 

universitaire, où l’apprentissage de connaissances théoriques est prioritaire, à un milieu 

professionnel concret, où les connaissances précédemment acquises durant notre formation 

universitaire sont transférées dans cette nouvelle sphère d’expérience et peuvent être 



45 
 

réutilisées selon les situations rencontrées. Dans un premier temps, notre statut d’étudiante 

universitaire se modifie et nous acquérons, dans cet exemple, celui d’assistante sociale. Notre 

identité initiale, précédemment construite au sein et au cours de la sphère universitaire, se 

transforme et est remaniée ; d’un statut d’étudiante, nous intégrons la sphère professionnelle 

du travail social et sommes, ainsi, porteuses d’une nouvelle identité : celle d’une assistante 

sociale active sur le marché de l’emploi et devant faire face à des situations sociales variées 

et, parfois, complexes. Dans un deuxième temps, les acquis que nous assimilons au cours de 

notre formation universitaire peuvent être réemployés au sein de cette nouvelle sphère 

d’expérience. De nouvelles connaissances sont, par ailleurs, nécessaires ─ nous passons, en 

effet, d’un milieu plutôt théorique à un milieu où la pratique est de mise ─ et nous sommes, 

par conséquent, obligées d’acquérir « […] de nouveaux savoir-faire […] » (Zittoun, 2012b, p. 

269). Finalement, le passage d’un milieu académique universitaire à un milieu professionnel 

concret tend à produire des questionnements quant à ce nouveau milieu, qu’il nous faut, petit 

à petit, apprivoiser. Ainsi, nous donnons du sens à ce dernier, qui ébranle, au premier regard, 

nos conceptions initiales et antérieures. Nous continuons, en parallèle, chaque jour, à faire 

évoluer et se développer ce dernier. 

Zittoun (2012b) met en exergue l’interdépendance de ces trois dynamiques, présentes lors de 

processus de transitions, et souligne l’influence de l’une ou l’autre de ces dimensions lorsque, 

par exemple, le processus de transition se complexifie. En effet, des difficultés rencontrées 

dans l’une ou l’autre de ces dynamiques peuvent rendre le processus de transition difficile. 

Ainsi, « […] lorsqu’une personne qui a vécu une rupture résiste à l’une des formes de 

changements requises, il faut souvent examiner laquelle ou lesquelles des autres de ces trois 

dimensions sont mobilisées et se butent au changement » (ibid, p. 270).  

 

Face à d’éventuelles difficultés, l’individu peut avoir en sa possession des ressources pouvant 

l’aider à surmonter ces dernières. En effet, « […] la personne n’est pas seule et entièrement 

démunie dans ces situations de changement qu’elle rencontre. Elle trouve dans son entourage 

des personnes, des institutions ou des objets qui facilitent ces processus de transition et qui 

permettent d’accompagner l’un ou l’autre de ces processus » (Zittoun, 2012b, p. 272). Zittoun 

(2012b) met, ainsi, en évidence les expériences personnelles des individus qui peuvent servir 

de ressources lors de ruptures complexes : « […] l’expérience qu’une personne a acquise dans 

une sphère déterminée lui servira avant tout de soutien dans de nouvelles situations » (p. 272) 

et pourra permettre à l’individu concerné de tirer profit de cette expérience au sein d’autres 

sphères ─ notamment, de « […] créer des liens […] » (ibid, p. 272) et de « […] remobiliser 



46 
 

des savoirs acquis dans d’autres sphères d’expérience […] » (ibid, p. 272). Certains 

encadrements ─ tels que, par exemple, des associations ─ peuvent également faire office de 

ressources lors de ruptures. Ces « […] dispositifs collectifs […] servent à encadrer et à guider 

les changements que vivent les personnes » (ibid, p. 273). Finalement, certains individus ne 

disposent pas directement de telles ressources à mobiliser. Ils vont, en conséquence, puiser au 

sein de leur espace culturel des éléments pouvant soutenir leurs démarches. Ces éléments 

culturels prennent, ainsi, la forme de « […] ressources symboliques […] » (ibid, p. 275) selon 

les termes de Zittoun (2012b). 

 

2.2.4 Le concept de trajectoire de vie au sein de notre travail 

 

Le concept de trajectoire de vie est, comme cela a été mentionné précédemment dans ce 

travail, issu de la théorie du life-course, qui s’inscrit dans une perspective socioculturelle et 

qui porte un intérêt marqué à l’étude du développement des personnes. La psychologie 

socioculturelle a pour objectif principal « […] to understand how people develop and act 

within their sociocultural environment, the dynamics by which the social and cultural 

becomes psychological, and the dynamics by which people transform their social and cultural 

world » (Zittoun, 2016, p. 7). Selon cette perspective, les individus évoluent, se développent 

et interagissent dans des espaces socioculturels qui leur sont propres et qui tendent, en 

parallèle, à donner des indications quant à leurs comportements et conduites sociales et à 

guider ces derniers. Les individus agissent, ainsi, sur leur environnement social et matériel et, 

en conséquence, lui apportent des modifications (ibid, 2016). 

Dans le cadre de notre travail de recherche, la pertinence de l’utilisation du concept de 

trajectoire de vie est de trois ordres. Premièrement, la trajectoire de vie permet d’étudier et de 

représenter le développement de l’individu et, en l’occurrence, ici, de nos participantes 

musulmanes portant le voile. Les ruptures et les transitions rencontrées au cours de ces 

trajectoires mettent, par ailleurs, en évidence les étapes vécues par nos participantes et celles 

auxquelles elles se retrouvent confrontées. Deuxièmement, la trajectoire de vie sert de 

continuum que nous employons pour situer temporellement nos participantes et positionner, 

en outre, leurs étapes de vie. Finalement, au cours de leurs trajectoires, les individus font face 

à des ruptures et à des transitions (Zittoun, 2012b) et vont employer certaines ressources (ibid, 

2012b) pour faciliter et réaliser ces transitions.  

 

 



47 
 

2.3 Complémentarité de ces ressources conceptuelles  

 
Les éléments de représentations d’objets divers se rapportent à des contextes socioculturels, 

historiques et spatiotemporels spécifiques. Ces éléments de représentations, ainsi que les 

différents contextes dans lesquels ils se positionnent et évoluent, prennent place au sein et au 

cours des trajectoires de vie d’individus. Ces trajectoires se composent de plusieurs milieux 

et/ou espaces sociaux étant fréquentés par les individus et qui sont, ici, nommés, sphères 

d’expérience (Zittoun, 2016). Selon les sphères d’expérience côtoyées et, en général, habitées 

par un individu particulier, les éléments de ses représentations personnelles peuvent évoluer, 

se modifier, se renforcer et certains d’entre eux peuvent, en outre, perdre de leur valeur, voire 

s’effacer. 

Au sein de notre recherche, nous choisissons d’utiliser la ressource conceptuelle des 

représentations sociales, ainsi que celle des trajectoires de vie et, cela, du fait que, selon nous, 

ces deux ressources conceptuelles tendent à se compléter. En effet, elles nous permettent, 

dans un premier temps, de positionner les éléments de la représentation personnelle du voile 

musulman sur une échelle temporelle, allant du premier port du voile de nos participantes à 

l’élaboration de notre recherche ; une temporalité représentée, ici, par le biais de leurs 

trajectoires de vie. Le développement de nos interlocutrices se réalise au fil du temps, par le 

biais de différentes étapes de vie, et, pour étudier cela et situer ces dernières au sein d’une 

temporalité en constante évolution, l’utilisation du concept de trajectoire de vie nous paraît 

d’une première pertinence. Dans un deuxième temps, si les notions de ruptures et de 

transitions permettent, initialement, d’étudier les trajectoires de vie des individus, elles sont, 

une nouvelle fois, pertinentes, dans le cadre de notre travail de recherche, lorsque, par 

exemple, la représentation du voile de l’une de nos interviewées tend à intégrer de nouveaux 

éléments et/ou à modifier et faire évoluer les éléments déjà existants en son sein. Si les 

ruptures et les transitions se produisent au cours des parcours de vie de nos participantes, elles 

prennent également place au niveau des éléments de représentations du voile musulman et 

vont, ainsi, pouvoir nous aider à mettre en évidence les transformations des éléments de la 

représentation initiale du voile, voire l’intégration de nouveaux éléments à cette 

représentation et l’évolution de ces derniers au sein de différents milieux. 

 

 

 



48 
 

3. PROBLÉMATIQUE ET  
QUESTION DE RECHERCHE 

 

Au sein du contexte international actuel (Commission fédérale contre le racisme CFR, 2006 ; 

Göle, 2015 ; Persson & Musher-Eizenman, 2005) et, plus précisément, depuis les attentats du 

11 septembre 2001 (Allen & Nielsen, 2002 ; Behloul, 2013 ; Commission fédérale contre le 

racisme CFR, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Gianni, Schneuwly Purdie, Lathion & 

Jenny, 2010 ; Ibish, 2003 ; Khan & Ecklund, 2012 ; Panagopoulos, 2006 ; Saroglou & 

Galand, 2004 ; Sheridan, 2006 ; Zouari, 2004), les représentations négatives, les stéréotypes et 

la stigmatisation à l’égard des Musulman(e)s se sont intensifiés (Abu-Ras & Suarez, 2009 ; 

Khan & Ecklund, 2012 ; Wagner, Sen, Permanadeli & Howarth, 2012), produisant de 

nombreux questionnements (Commission fédérale contre le racisme CFR, 2011). Les 

interrogations envers l’Islam ne sont cependant pas récentes et sollicitent principalement les 

rapports entre Islam et valeurs démocratiques occidentales (Ansari, 2003 ; Giugni, Gianni & 

Michel, 2010 ; Huntington, 1984 ; Martin-Munoz, 2004 ; Yavari D’Hellencourt, 2005). 

Toutefois, avec l'émergence et l’intensification, ces dernières années, de divers groupuscules 

terroristes, la religion musulmane est devenue un sujet autour duquel des discours, débats et 

questionnements se manifestent considérablement (Commission fédérale contre le racisme 

CFR, 2011), notamment au sein des sphères politiques, médiatiques et, plus généralement, 

publiques. Ainsi, des éléments tels que les lieux de culte (Jorio, 2010 ; Wuthrich, 2009), les 

habits religieux (Bribosia & Rorive, 2004 ; Masmejan, 2016) ou, encore, les comportements 

et/ou pratiques ⎯ par exemple, serrer la main d’une enseignante (Bondolfi, 2016 ; "Les 

élèves musulmans", 2016) ⎯ interrogent les sociétés suisse et occidentale actuelles et 

produisent, parfois, des réactions virulentes (Alonso, 2016 ; Berset, 2016 ; Zünd, 2016). Parmi 

ces représentations et questionnements, les différents voiles musulmans ⎯ hijab, jilbab, niqab 

et burqa ⎯ sont mis sur le devant de la scène et intègrent les sphères citées précédemment 

(Commission fédérale contre le racisme CFR, 2006 ; Commission fédérale contre le racisme 

CFR, 2011). Au travers de ces divers questionnements, les femmes musulmanes portant un 

voile sont les premiers individus concernés et le port de ce dernier, dans la sphère publique, 



49 
 

semble ne pas être facilité (Amiraux, 2009 ; Ansari, 2003 ; Diffendal, 2006 ; Pasha-Zaidi, 

Masson & Pennington, 2013 ; Roux, Gianettoni & Perrin, 2006).  

Ces diverses interrogations tendent à se rattacher aux représentations de l’Islam, des 

représentations sociales (Farr & Moscovici, 1984 ; Markova, 2007 ; Moscovici, 2013) qui 

font partie intégrante de nos sociétés. Elles permettent au sens commun « […] de rendre 

familier ce qui […] est étrange, troublant, mystérieux » (Moscovici, 2013, p. 39). De manière 

générale, la représentation sociale peut être définie comme « […] tout système de savoirs, de 

croyances et d'attitudes, émanant d'agents collectifs, identifiant, justifiant, décrivant ou 

engendrant des pratiques socio-économiques, culturelles, religieuses ou politiques 

spécifiques.» (Férréol et Jucquois, 2003, p. 304). En tant qu’outil conceptuel, elle permet 

d’accéder aux connaissances et croyances du sens commun (Moscovici, 2013).  

Au sein du territoire helvétique, les interrogations concernant l’Islam et le port du voile, ainsi 

que les représentations qui les produisent et qui en découlent rejoignent la série de 

questionnements initialement évoqués plus-haut. L’Islam se retrouve, dans ce contexte 

socioculturel spécifique, fortement médiatisé et politisé (Anex, 2006 ; Gianni, Giugni & 

Michel, 2015 ; Parini, Gianni & Clavien, 2012) et, cela, à la suite d’évènements 

internationaux tragiques tendant à mettre en lumière des individus de confession musulmane 

(Anex, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015). La complexité du contexte de la votation de 

2004, sur la naturalisation facilitée, et l’initiative revendiquant l’interdiction de la construction 

de minarets en sol helvétique en 2009 (Gianni, Giugni & Michel, 2015) illustrent le climat 

dans lequel se positionne la religion musulmane en Suisse depuis plusieurs années. Dans ce 

contexte, les Musulman(e)s et, de manière plus générale, l’Islam peuvent être perçus par la 

société d’accueil ─ ou, du moins, une partie de sa population ─ comme une communauté 

religieuse pouvant poser problème. Les problématiques créées par le développement des 

communautés musulmanes en territoire helvétique et leur visibilité toujours plus conséquente 

(Haenni, 1994) ─ port du voile, lieux de culte, création et développement d’associations, 

volonté de reconnaissance de leur religion, etc. ─ produisent des débats et tendent à alimenter 

ces derniers. Au centre de ces débats, figurent des hommes, des femmes, des enfants, des 

groupes sociaux et, plus généralement, des communautés, possédant des parcours de vie 

diversifiés, dont les conduites sociales et les pratiques religieuses sont remises en question par 

une partie de la population suisse. Les interrogations et les débats émergeant de ce contexte 

socioculturel produisent, en conséquence, des représentations et sont produites, en parallèle, 

par le biais de ces interrogations. Les représentations négatives de l’Islam peuvent avoir des 

conséquences sur les individus de confession musulmane et, notamment, pour certaines 



50 
 

femmes portant le voile et dont l’identité religieuse est clairement définie par le port de ce 

dernier. Ces femmes décident généralement, à un moment spécifique de leur vie, de mettre le 

voile pour la première fois. Malgré les difficultés qu’elles peuvent rencontrer, avec le port de 

leur voile, en territoire helvétique, notamment en matière d’intégration sociale et 

professionnelle, la majorité de ces femmes décide pourtant de continuer de le porter et, cela, 

au sein d’un espace dans lequel les représentations en matière d’Islam et de port du voile 

tendent à évoluer de plus en plus négativement. Conscientes de leurs choix et des 

conséquences que ces derniers peuvent impliquer, elles se positionnent et se développent au 

cours de leurs trajectoires de vie au sein et lors desquelles les éléments de leurs 

représentations du voile musulman vont évoluer, au contact de temporalités et de milieux ─ 

sphères ─ diversifiés. 

Ainsi, dans le cadre de notre travail de recherche, afin de tenter d’accéder à ces 

représentations, nous portons un intérêt particulier à l’approche dialogique de Markova (2007) 

et utilisons la notion de thêmata (Markova, 2007 ; Moscovici, 2013). Pour rappel, les thêmata, 

qui proviennent d’antinomies, permettent de mettre en exergue celles qui existent en matière 

d’Islam et de voile musulman dans la communication et les discours présents au sein du 

Canton de Neuchâtel. Ces antinomies sont, selon Markova (2007), essentielles pour parvenir 

aux représentations sociales.  

De ce fait, l’objectif, au sein du présent travail, est, dans un premier temps, de tenter 

d’accéder aux représentations existantes en matière d’Islam et de voile musulman dans 

l’espace social neuchâtelois. Dans un deuxième temps, notre but est de considérer les 

trajectoires de vie de trois femmes musulmanes voilées et l’évolution de leurs éléments de 

représentations du voile au cours de ces trajectoires. Nous nous attelons à cela au travers de 

leurs récits, en nous intéressant aux trajectoires de vie de chacune dans un contexte spécifique 

⎯ au sein de l’espace social neuchâtelois et à partir du moment du port de leur voile ⎯, et en 

considérant les éléments de leur représentation personnelle du voile musulman et leur 

éventuelle évolution au cours de ces trajectoires. 

Notre question de recherche est, ainsi, la suivante : 

Quelles représentations du voile des femmes musulmanes voilées du Canton de Neuchâtel 

possèdent au cours de leurs trajectoires de vie, du moment du port du voile à aujourd’hui ? 

 

De cette question initiale, émanent plusieurs sous-questions qui vont, tout au long de notre 

travail de recherche, guider nos questionnements et orienter notre démarche : 



51 
 

• Quelle(s) représentation(s) la femme musulmane voilée a-t-elle de son voile? 

• Quelles sont les trajectoires de vie de ces femmes voilées depuis le port de leur voile jusqu’à 

aujourd’hui ?  

• A quel moment est-il porté pour la première fois ? Dans quel contexte ? Quels sont les évènements qui 

ont influencé son port?  

• A l’inverse, quels sont les évènements qui ont conduit à des interrogations et/ou à des indécisions par 

rapport au voile ?  

• Quels sont les discours et/ou problèmes rencontrés par ces femmes voilées ? 

• Qu’est-ce que le voile a signifié pour ces femmes à ses débuts, qu’a-t-il signifié au cours de leurs 

trajectoires ⎯ familiales, professionnelles, etc. ⎯ et que signifie-t-il au jour d’aujourd’hui ? 

• Quels sont les éléments marquants qui ressortent des récits de ces femmes ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

4. MÉTHODOLOGIE 

4.1 Une méthodologie en deux étapes 

 

Nous nous sommes efforcées de démontrer, au cours des précédents chapitres, notre volonté 

principale d’étudier les éléments de représentations du voile que possèdent des femmes 

musulmanes voilées résidant dans le Canton de Neuchâtel et, cela, au travers de leurs récits; 

en considérant leurs trajectoires de vie et leurs représentations du voile au cours de ces 

dernières, en réfléchissant à l’évolution des éléments de ces représentations, aux choix et 

décisions auxquels font face ces différentes femmes, ainsi qu’aux incertitudes et possibilités 

d’actions que créent le port du voile dans ce contexte socioculturel spécifique. 

Afin de parvenir à nos fins, nous construisons une méthodologie en deux étapes. Si nos 

ressources conceptuelles et notre question de recherche ont été exposées précédemment, il est 

désormais important de penser et réfléchir aux outils méthodologiques exploités pour tenter 

de trouver des réponses à notre questionnement initial. 

La spécificité de notre travail de recherche repose sur les aspects méthodologiques choisis 

pour réaliser ce dernier. Il s’agit, ici, de fonctionner en deux étapes. La première étape 

méthodologique est la réalisation d’entretiens, qualifiés d’exploratoires, construisant l’espace 

des représentations sociales du voile dans lequel la présente recherche s’établit. Nous 

nommerons cet espace : l’espace social neuchâtelois. La seconde étape méthodologique 

approfondit les entretiens exploratoires et a pour objectif d’accéder aux éléments de 

représentations personnelles du voile, en considérant les trajectoires de vie de femmes 

musulmanes voilées, depuis le port de leur voile jusqu’à l’élaboration de cette recherche, 

l’éventuelle évolution de ces éléments au cours de ces dernières, et les changements, 

hésitations, incertitudes, certitudes et autres éléments pertinents présents au cours de ces 

trajectoires.  

Dans un premier temps, nous nous intéressons aux discours d’un public hétérogène ⎯ 

composé de dix individus Musulmans et non-Musulmans, femmes et hommes ⎯ sur l’Islam, 

les Musulman(e)s et le port du voile dans les villes de Neuchâtel et de la Chaux-de-Fonds. 

Nous utilisons, pour ce faire, des entretiens semi-directifs, accompagnés d’une grille 

d’entretien, dans le but d’accéder à et construire l’espace social dans lequel les éléments de 

représentations du voile se situent au sein de ce présent travail. Nos premiers entretiens sont 



53 
 

nommés entretiens exploratoires dans la suite de notre rédaction. Il s’agit, à travers eux, de 

comprendre le contexte dans lequel notre recherche s’établit et au sein duquel nos 

participantes résident, se positionnent et agissent. Ces entretiens exploratoires dessinent le 

champ, l’espace social des représentations sociales du port du voile dans le Canton de 

Neuchâtel. Ils nous permettent d’accéder au contexte discursif dans lequel notre recherche 

prend place et de mettre en évidence les discours, les thématiques et les éventuelles 

problématiques actuels présents, en matière d’Islam, au sein du Canton de Neuchâtel.  

Dans un deuxième temps, nos entretiens exploratoires servent de base à la deuxième étape 

méthodologique. Cette dernière se compose de trois entretiens narratifs ─ biographiques, 

récits de vie ─ (Rosenthal, 2007) réalisés auprès de trois femmes neuchâteloises, de 

confession musulmane et voilées. Cet outil méthodologique nous permet d’accéder aux 

trajectoires de vie de ces trois femmes, aux significations qu’elles donnent au voile au cours 

de leurs trajectoires depuis le port de ce dernier ─ et tendent à approfondir nos premières 

données récoltées lors de la précédente étape. A cet effet, nous nous sommes attelées à 

écouter leurs narrations, en nous focalisant, principalement, sur les éléments de leurs 

représentations personnelles du voile et leur éventuelle évolution au cours de ces trajectoires, 

ainsi que sur les implications et/ou les conséquences de ce dernier au sein de l’espace social 

neuchâtelois. 

La suite de l’exposé a pour but de présenter, de manière plus détaillée, les étapes 

méthodologiques de notre travail de recherche, ainsi que les spécificités de chacune d’entre 

elles ─ le type d’entretien utilisé, leur guide d’entretien, leur échantillon, la prise de contact, 

le déroulement et le lieu des entretiens réalisés. 

 

4.2 Construction de l’espace social neuchâtelois 

4.2.1 L’entretien semi-directif 

 

Dans le cadre de notre première étape méthodologique, notre outil principal est l’entretien 

qualifié de semi-directif. L’intérêt de l’utilisation de ce type d’entretien est son 

caractère semi-dirigeant (Flick, 2007). Si l’entretien semi-directif permet d’aiguiller l’individu 

questionné et d’entreprendre un certain suivi de l’entretien, il permet, également, à ce dernier 

d’être acteur de l’élaboration de son discours, de ne pas seulement expérimenter un 

interrogatoire ou un questionnaire trop strict, et de co-construire, à l’aide de l’intervieweur, 



54 
 

son récit. « L’entretien semi-directif est donc une conversation ou un dialogue qui a lieu 

généralement entre deux personnes » (Imbert, 2010, p. 25). 

Ainsi, le chercheur cadre l’entretien sans pour autant faire de ce dernier un interrogatoire à 

l’état pur. L’entretien semi-directif nous permet, ainsi, de guider nos entretiens exploratoires 

et d’orienter l’entretien de manière à dialoguer de plusieurs thématiques spécifiques. Ainsi, 

« [d]ans les entretiens semi-directifs, l’intervieweur oriente la personne qui parle vers certains 

sujets et il lui laisse ensuite toute liberté pour s’exprimer » (Fenneteau, 2015, p. 10). 

Afin d’accéder à l’espace social au sein duquel les représentations du voile se manifestent, 

nous questionnons plusieurs individus lambda ─ d’origines, de sexes et de profils 

sociodémographiques diversifiés ─ au sujet de l’Islam, en conversant de thèmes tels que la 

pratique de l’Islam en général, le port du voile, la place de la femme en Islam ou, encore, les 

évènements internationaux actuels et les différents débats et discours émanant de ces derniers. 

Tout ceci se réalise par le biais d’un guide d’entretien élaboré par nos soins et qui est présenté 

au point suivant.  

 

4.2.2 Le guide d’entretien 

 

Pour la réalisation de nos entretiens exploratoires, nous élaborons un guide d’entretien, grâce 

auquel nous pouvons conserver, tout au long de ces derniers, un certain fil conducteur. Il nous 

permet, en outre, de relancer, au besoin, nos participant(e)s, voire d’approfondir les données 

récoltées en les questionnant davantage. Nous établissons, dans un premier temps, un guide 

qui, lors du premier entretien, nous paraît conséquent pour la suite de notre recherche. Ainsi, 

ayant retravaillé ce dernier, nous le fragmentons, dans un deuxième temps, en divers 

thématiques ─ Islam, pratique de la religion, port du voile, contexte international ─ dont nous 

souhaitons discuter pour la compréhension de l’espace social neuchâtelois. 

                         

Nous utilisons, par la suite, deux grilles d’entretien7, construites préalablement, avec 

lesquelles nous abordons, point par point, les différents thèmes auxquels nous nous 

intéressons et pour lesquels plusieurs questions sont posées. Ces thèmes sont les suivants : 

• Religions 

                                                           
7 Nous avons, dans un premier temps, construit une première grille d'entretien générale, puis l'avons, 

dans un deuxième temps, affinée pour questionner les femmes musulmanes voilées faisant partie de 

notre échantillon, en nous intéressant, notamment et de manière non détaillée lors de cette première 

étape méthodologique, à leur passage au port du voile. 



55 
 

• Islam 

• Port du voile 

 

Nous détaillons, ensuite, ces thématiques initiales en sous-thèmes et nous intéressons plus 

particulièrement: 

• à la présence de la religion en général dans le Canton de Neuchâtel, 

• aux représentations existantes en matière d'Islam au sein du Canton, 

• à l'Islam et son lien à la démocratie, 

• à l'Islam et son lien à la laïcité neuchâteloise, 

• aux divers sujets débattus en matière de religion musulmane (viande halal, port du 

voile, pas de viande de porc, etc.), 

• à la médiatisation de l'Islam, 

• au port du voile et à sa présence, sa place, dans le Canton de Neuchâtel, 

• à la notion d'intégration et à son lien au port du voile. 

 

Finalement, tout en questionnant nos interviewé(e)s par rapport à ces différents thèmes, nous 

restons vigilantes quant aux informations pouvant émerger dans les réponses obtenues et aux 

relances que cela peut conduire à faire, notre objectif étant de co-construire, par le biais de la 

communication, l’espace social neuchâtelois au sein duquel prend place notre travail de 

recherche. 

 

4.2.3 L’échantillon 

 

Afin de construire l’espace social dans lequel s’opèrent les éléments de la représentation 

sociale du voile musulman dans le Canton de Neuchâtel, nous choisissons d’interviewer dix 

personnes de profils différents. Femmes, hommes, d’âges et d’origines différents, athées, 

catholiques, protestants, juifs ou musulmans ; telles sont les caractéristiques des individus 

questionnés au cours de notre première étape méthodologique.  

Ci-dessous, nous présentons brièvement les données sociodémographiques8 des individus que 

nous interviewons : 

 

                                                           
8 Les prénoms ainsi que les données sociodémographiques de nos participant(e)s sont factices. Ils ont, 

toutefois, été choisis pour être le plus représentatifs des personnes que nous avons interrogées. 



56 
 

Prénom Sexe Âge Profession Religion 

Kamel M 51 Avocat Musulman 

Julie F 25 Diététicienne / 

Myriam F 24 Assistante dans un cabinet Musulmane 

Amel F 34 Responsable administrative Musulmane 

Nicolas M 67 Retraité Protestant 

Hugo M 44 Chauffeur Catholique 

Jessica F 39 Educatrice Catholique 

Brahim M 26 Employé de commerce Musulman 

Patrick M 47 Agriculteur Protestant 

Marie F 56 Vendeuse Juive 

 

L'échantillon de notre première étape méthodologique se compose, ainsi, de 5 hommes et de 5 

femmes, âgés de 24 à 67 ans ; issus de professions et de domaines d'activités diversifiés ; de 

religions différentes et sans confession9. Notre intérêt, à l'aide de cet échantillon, est d'intégrer 

l'espace social dans lequel se situent notre recherche et les représentations présentes en 

matière d’Islam au sein de cet espace. 

Nous tenons à préciser, avant de poursuivre, que nous ne cherchons pas à affirmer la 

représentativité de cet échantillon pour notre travail de recherche. Il s’agit davantage, par le 

biais de leurs discours et/ou de leurs interrogations, de mettre en exergue ce qui se dit, ce qui 

se pense, au sujet de l’Islam, au sein de cet espace et les questionnements qui en découlent. 

 

4.2.4 La prise de contact 

 

A ses débuts, notre prise de contact initiale avec des participant(e)s potentiel(le)s a été ardue. 

En effet, notre souhait premier fut d’interroger une multitude d’individus dans le but d’obtenir 

une représentativité de notre échantillon. Constatant les premières difficultés rencontrées à ce 

niveau, nous nous sommes décidées à nous intéresser à un échantillon davantage restreint. 

Nous avons, en outre, tenté d’établir une certaine égalité des genres en interrogeant autant de 

                                                           
9 Ces données sociodémographiques sont uniquement présentes pour mettre en exergue les différences 

de profils existantes au sein de notre échantillon ─ et, en parallèle, dans l’espace social neuchâtelois ─ 

et pour permettre, aux lecteurs/lectrices, de se faire une idée des caractéristiques individuelles de 

chaque participant(e). Ces données ne sont pas réutilisées par la suite, hormis pour ce qui est des 

prénoms de chacun, dans le but de présenter nos données résultant de cette première étape 

méthodologique. 



57 
 

femmes que d’hommes. Nous nous sommes, pour ce faire, dirigées vers différents milieux 

professionnels et/ou académiques et avons débuté notre prise de contact en ce milieu.  

Nous avons, dans un premier temps, contacté un individu de confession musulmane, réalisant 

des études supérieures de droit, qui nous a, par la suite, orienté vers un autre individu qui, 

selon lui, possédait un discours et des représentations pertinentes et intéressantes pour notre 

travail de recherche. Un effet boule-de-neige s’en est suivi. En effet, plusieurs contacts ont été 

établis directement par des personnes volontaires désirant participer à notre étude. Concernant 

le reste de l’échantillon, nous nous sommes orientées vers des individus dont les discours et 

idées étaient susceptibles de pertinence pour notre étude, souvent mentionnés par des 

individus interrogés précédemment, proches ou non. 

Pour cette première étape méthodologique, aucun critère spécifique de sélection n’était requis. 

L’individu devait, néanmoins, avoir 18 ans révolus, se sentir concerné par l’objet d’étude en 

question et vouloir en dialoguer en face à face. C’est ainsi que l’échantillon de nos entretiens 

exploratoires a été élaboré. 

 

4.2.5 Le déroulement des entretiens 

 

Nos entretiens exploratoires ont été conduits entre octobre 2015 et juin 2016. Ils se sont, pour 

la plupart, réalisés au sein d’espaces publics tels qu’un café, une bibliothèque, un centre 

commercial ou, encore, un parc public. Certains d’entre eux ont également eu lieu au sein de 

bâtiments universitaires, dans des espaces plus formels. 

 

Préalablement à la réalisation de nos entretiens exploratoires, nous nous présentons et 

présentons notre travail de recherche. Nous nous positionnons en tant que chercheure 

étudiante universitaire et explicitons nos motivations et nos objectifs quant à cette étude, ainsi 

que sa pertinence à nos yeux. Puis, nous explicitons l’objectif du présent entretien et la 

pertinence de la participation de l’interviewé(e) en question. Nous avons, ainsi, comme 

objectif premier, l’accès à et la compréhension de l’espace dans lequel les représentations du 

voile se situent et, pour ce faire, nous nous intéressons aux discours d’individus lambda au 

sujet de l’Islam résidant dans le Canton de Neuchâtel. Nous explicitons, par la suite, le 

déroulement de cet entretien semi-directif et sa division en différentes thématiques liées à 

l’Islam.  

Lors de cette première partie, nous informons également l’interviewé(e) que chaque réponse 

donnée est importante et que les non-dits et/ou les hésitations le sont tout autant. Finalement, 



58 
 

nous demandons l’autorisation d’enregistrer l’entretien et informons l’interviewé(e) de la 

possibilité d’arrêter ce dernier pour des passages plus personnels ─ ne devant pas être 

retranscrits ou utilisés dans le cadre de notre recherche ─, voire même d’arrêter l’entretien si 

cela est nécessaire. Nous garantissons, finalement, l’anonymat complet des propos énoncés 

par notre interlocuteur et utilisons des prénoms fictifs pour la présentation de notre échantillon 

puis, par la suite, de nos résultats. 

 

Au vu des différences de profils de nos interviewé(e)s, nous avons adapté nos entretiens en 

conséquence. En effet, nous avons rapidement constaté l’inadaptation de certains termes – tels 

que laïcité – pour un individu dont la langue maternelle n’était pas le français, et dont les 

connaissances langagières n’étaient pas abouties. En outre, l’utilisation de notions 

scientifiques a, elle aussi, parfois, bloqué certains de nos participants, pour qui la complexité 

de certains concepts venait se heurter à la production des discours. A l’inverse, notre position 

d’étudiante universitaire a, quelques fois, questionné l’individu interrogé, notamment par 

rapport à la pertinence de notre rôle de chercheure. Nous avons ainsi dû, pour chacun de nos 

entretiens, adapté nos propos et notre position selon les personnes que nous interviewions. 

 

4.3 Représentations du voile au cours de trajectoires de vie 

4.3.1 L’entretien narratif 

 

Par le biais d’une approche narrative, l’intérêt est de permettre à notre interviewée de se 

raconter sur les évènements qui ont marqué son parcours de vie ⎯ en l’occurrence, ici, les 

évènements liés au voile depuis son port ⎯ et à ses représentations personnelles du voile 

sans, pour autant, intervenir dans l’élaboration de son discours. Dans un premier temps, notre 

rôle de chercheure est d’accompagner la personne interviewée et de la relancer au besoin. 

Puis, lorsque la personne termine sa narration, notre participation devient active pour des 

relances, des besoins d’explication ou d’approfondissement. Au sein de notre deuxième partie 

méthodologique, nous nous intéressons aux parcours de femmes musulmanes portant le voile, 

dans différents milieux, en nous préoccupant de la question du port de ce dernier dans le 

temps, aux représentations que ces dernières en ont, à son appréhension, à l’évolution de ces 

représentations aux niveaux temporel et contextuel et à ce que ce dernier permet ou non en 

matière d’actions dans l’espace social neuchâtelois. Ayant, en premier lieu, élaboré et tenté de 

comprendre l’espace social dans lequel se situe notre travail de recherche, par le biais de nos 



59 
 

entretiens exploratoires, notre intérêt est, pour cette deuxième étape, de tenter d’expliquer 

comment certaines femmes musulmanes voilées se positionnent dans cet espace social, 

comment le port du voile s’interface avec des évènements familiaux, professionnels, 

contextuels et de quelle manière il est représenté et se définit au cours des trajectoires de vie – 

et narrations – de ces différentes femmes. 

 

4.3.2 Le guide d’entretien 

 

Comme pour notre première étape méthodologique, nous procédons à l’élaboration d’un 

guide d’entretien, afin de mener à bien nos entretiens narratifs. A l’inverse du guide 

d’entretien de notre phase exploratoire, nous utilisons, ici, une question initiale ─ Nous allons, 

aujourd’hui, nous intéresser à ton voile et, cela, depuis le jour où tu as décidé de le porter. 

Que peux-tu me raconter à ce sujet ? ─ que nous accompagnons, au besoin, de questions de 

précision et d’approfondissement à la fin des diverses narrations.  

 

Gardant en tête notre questionnement initial, nous nous intéressons, en outre, aux axes 

suivants : 

• Port du voile : la première fois 

• Le voile et les établissements scolaires neuchâtelois 

• Le voile et l’espace public neuchâtelois 

• Le voile et le milieu professionnel neuchâtelois 

• Facilités et/ou difficultés rencontrées au sein du Canton de Neuchâtel 

 

Ces différents axes-thématiques vont se construire, presque de façon automatique, au sein des 

diverses narrations dont nous faisons l’écoute. En effet, racontant leurs parcours de vie, nos 

interviewées mettent en exergue plusieurs milieux au sein desquels elles se développent et 

évoluent et, pour lesquels, le port du voile est synonyme de souvenirs, bons ou mauvais, qui, 

aujourd’hui, deviennent, pour elles, significatifs. Le premier port du voile s’est produit à un 

moment spécifique de la vie de nos interviewées, prenant place au sein d’un espace social 

concret et d’un milieu spécifique dont l’interviewée se souvient, comme nous le verrons par la 

suite. En outre, au sein de ces différents milieux, nos interviewées ont rencontré et 

rencontrent, parfois encore aujourd’hui, des facilités et /ou des difficultés qu’elles mettent, 

d’elles même, en avant au cours de leurs narrations. Finalement, lorsque pour celles-ci leur 



60 
 

narration est terminée, nous reprenons éventuellement, avec chacune, certains moments de 

leur vie, pour lesquels nous souhaitons obtenir des compléments d’informations. 

 

4.3.3 L’échantillon 

 

Afin de récolter nos données, nous nous approchons de trois femmes musulmanes voilées 

résidant chacune dans le Canton de Neuchâtel et étant actives professionnellement, et au-delà, 

dans cet espace social.  

Nos participantes sont, toutes les trois, en formation. Deux d’entre elles font des études 

universitaires, tandis que la troisième réalise, actuellement, un brevet d’assistante dans un 

cabinet. Parallèlement à leurs formations, chacune de nos participantes est active au sein du 

milieu associatif musulman. En outre, l’une de nos participantes réalise actuellement son 

brevet et travaille, en parallèle, dans un cabinet situé dans le Canton de Genève ─ qui, pour le 

rappeler, est similaire au contexte neuchâtelois de par sa laïcité. Une autre de nos 

participantes travaille, par ailleurs, à son compte et représente une marque de produits en 

territoire helvétique. Notre troisième participante, quant à elle, ne possède pas d’activité 

lucrative en parallèle à ses études. 

Par le biais du tableau ci-dessous, nous présentons brièvement nos trois participantes et 

étayons ensuite leurs descriptions :  

 

 

Samia a 22 ans et est née en Suède. Issue d’une famille d’origine algérienne, elle suit son 

école obligatoire au sein d’un établissement scolaire suédois. Samia grandit dans un contexte 

familial au sein duquel la religion est très présente et où l’apprentissage de l’Islam se fait par 

le biais de son père. A l’âge de ses 9 ans, les parents de Samia décident de s’établir à 

Neuchâtel. Notre participante poursuit, dès lors, sa scolarité dans ce Canton et décide de 

porter le voile très jeune. Après plusieurs parcours de formation, Samia s’oriente vers le 

domaine économique où elle réalise aujourd’hui un bachelor. Elle espère, par la suite, pouvoir 

créer sa propre entreprise et obtenir un statut d’indépendante. 

Prénom Age Formation et /ou profession Voilée depuis ses… 

Samia 22 Etudiante 11 ans et demi 

Myriam 24 Etudiante/assistante dans un cabinet 11 ans et demi 

Chloé 21 Etudiante/indépendante 18 ans 



61 
 

Myriam a 24 ans et est née en Tunisie. Elle est arrivée en Suisse à l’âge de six mois, à la suite 

des restrictions religieuses mises en place par le régime de Zine El Abidine Ben Ali, président 

à l’époque. De père au statut d’exilé politique et fille d’une mère portant le voile, Myriam 

grandit dans un contexte familial au sein duquel la religion musulmane prend une place 

importante. Elle suit sa scolarité à Neuchâtel et décide de porter le voile à la suite d’un 

pèlerinage à la Mecque. A ce moment-là, porter le voile est pour elle une évidence. 

Actuellement, elle réalise un brevet d’assistante dans un cabinet genevois, où le port de son 

voile est autorisé par son employeur, lui aussi de confession musulmane. 

 

Chloé a 21 ans et est née en Suisse. Elle est issue d’une famille d’origine suisse et de 

confession chrétienne. Chloé réalise la totalité de son parcours scolaire dans le Canton de 

Neuchâtel et décide de porter le voile lors de son passage à l’Université dans le Canton de 

Vaud. Alors qu’elle n’est pas encore majeure, sa rencontre avec un jeune homme de 

confession musulmane va la conduire à un désir d’en apprendre davantage sur l’Islam et ses 

questionnements à ce sujet vont l’amener à se convertir, une année plus tard. Elle réalise, 

actuellement, un bachelor à l’Université de Lausanne et construit, en parallèle, sa petite 

entreprise d’indépendante. 

 

4.3.4 La prise de contact 

 

Nos prises de contact pour cette deuxième étape méthodologique sont plus faciles que lors de 

l’étape précédente. En effet, dans un premier temps, nous décidons de n’interroger que trois 

individus, ce qui simplifie drastiquement l’échantillon à concevoir. Dans un deuxième temps, 

nous établissons un critère de sélection plus restreint que lors de notre première étape 

méthodologique et, par conséquent, nous orientons notre direction auprès de femmes 

musulmanes voilées, âgées d’au moins 18 ans et résidant au sein du Canton de Neuchâtel. 

Nous privilégions, par ailleurs, les profils de femmes actives au sein de milieux professionnels 

et/ou associatifs. Ainsi, nous envoyons, à travers les réseaux sociaux et les outils de 

messagerie, un message-type au sein duquel nous expliquons notre travail de recherche, notre 

démarche ainsi que les personnes pour lesquelles nous portons un intérêt et qui peuvent, en 

retour, être intéressées à participer à notre étude. Si l’une de nos participantes était déjà 

présente pour notre première étape méthodologique, nos deux autres interviewées nous ont été 

présentées par le biais de connaissances pour qui nos messages ont fait écho.  



62 
 

En premier lieu, nous demandons à l’une de nos participantes, présente lors de notre phase 

exploratoire, si cette dernière souhaite être réinterrogée de manière plus détaillée, et lui 

explicitons nos démarches pour cette deuxième étape méthodologique. Notre demande à son 

égard est justifiée. En effet, notre contact porte le voile et nous paraît, déjà lors de notre 

entretien exploratoire, fort intéressante. En outre, son discours s’intègre parfaitement à notre 

volonté d’étudier les éléments de sa représentation personnelle du voile au cours de sa 

trajectoire de vie en tant que femme voilée.  

Par la suite, le message-type que nous partageons sur différents outils de communication, 

notamment Facebook, fait émerger deux nouveaux profils de femmes étant voilées que les 

amis que nous avons en commun trouvent judicieux de nous présenter de par la pertinence de 

leurs histoires respectives. C’est, ainsi, par ce biais, que l’échantillon de notre deuxième étape 

méthodologique se construit. 

 

Par ailleurs, il nous semble, finalement, nécessaire de souligner que nous ne cherchons pas, à 

travers nos trois entretiens narratifs, à obtenir des résultats représentatifs. Nos intentions sont, 

à l’inverse, l’étude de représentations subjectives, personnelles, de femmes musulmanes 

voilées, résidant dans le Canton de Neuchâtel, en nous intéressant à leurs trajectoires de vie, 

au port de leur voile et à ses influences, conséquences, incidences au sein de cet espace social. 

 

4.3.5 Le déroulement des entretiens 

 

Le déroulement de nos entretiens narratifs se réalise de manière identique à celui de nos 

entretiens exploratoires. Nous conduisons, par ailleurs, nos trois entretiens de manière 

similaire.  

Nous nous présentons, nous positionnons en tant que chercheure étudiante à l’Université de 

Neuchâtel et explicitons l’objet d’étude du présent travail. Nous expliquons, ensuite, nos 

motivations et nos objectifs ainsi que le déroulement de l’entretien. Nous soulignons, à 

nouveau, la liberté de discours de la personne interrogée et sa possibilité ─ voire son devoir ─ 

d’arrêter la narration si celle-ci devient gênante et/ou trop intime pour elle.  

Nous informons, ainsi, nos interlocutrices que la parole et l’élaboration du récit leur est 

données et que, par conséquent, nous n’intervenons pas, ou seulement de manière très 

restreinte, dans la phase narrative de nos entretiens.  

Nous expliquons à nos interviewées que nous posons, en premier lieu, une question initiale, 

axée principalement sur la vie de la personne et les évènements vécus, leur faisant écho, 



63 
 

depuis le port de leur voile jusqu’à l’élaboration de ce présent travail, puis, en deuxième lieu, 

nous les informons de la possibilité que des informations complémentaires leur soient 

demandées à la fin de leurs narrations. 

 

Nous présentons notre question d’ouverture de la manière suivante : 

Nous allons, aujourd’hui, nous intéresser à ton voile et, cela, depuis le jour où tu as décidé de 

le porter. Que peux-tu me raconter à ce sujet ? 

 

Notre rôle de chercheure lors de la narration reste, au début, très passif et devient, vers la fin 

du récit produit par nos interviewées, de plus en plus dynamique. Lorsque, pour la personne 

interviewée, son récit lui semble complet, nous avons l’occasion de questionner, à ce moment 

précis, nos interlocutrices afin de détailler certains points mentionnés par elles dans leur phase 

narrative ou, au contraire, d’évoquer un point qui, selon nous, semble pertinent pour la 

poursuite de notre étude et de son analyse ; une analyse que nous pouvons, par ailleurs, 

retrouver au sein du point suivant. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

5. PRÉSENTATION ET 
ANALYSE DES DONNÉES  

5.1 Méthodologie pour l’analyse de nos entretiens 

 

Préalablement à la présentation des données obtenues lors de nos entretiens exploratoires, puis 

de nos entretiens narratifs, nous souhaitons, d’abord, présenter notre méthodologie pour 

l’analyse de ces dernières. 

 

Au sein de notre première étape méthodologique, notre objectif était de pouvoir accéder à 

l’espace social dans lequel se situe notre travail de recherche ─ l’espace social neuchâtelois ─ 

et, pour ce faire, d’étudier cet espace par le biais des réponses et des discours produits lors de 

nos entretiens exploratoires, à la suite de la discussion de diverses thématiques liées à l’Islam. 

A la suite de la réalisation de nos entretiens exploratoires, nous avons, dans un premier temps, 

transcrit l’ensemble de ces derniers, afin de pouvoir y accéder directement en format papier. 

Dans un deuxième temps, nous avons, au sein de ces transcriptions, mis en évidence les 

thèmes que nous retrouvions fréquemment, dans chacune de nos transcriptions, puis entre 

elles, et avons procédé, pour ce faire, à un codage thématique (Flick, 2009). Grâce aux 

différents codes obtenus au travers de ce codage (Flick, 2009), nous avons élaboré plusieurs 

grilles au sein desquelles nous avons rassemblé les thèmes et sous-thèmes revenant à de 

multiples reprises dans la transcription de nos entretiens. L’élaboration de telles grilles nous a 

permis de mettre en évidence plusieurs thématiques influentes dans cet espace socioculturel 

spécifique. 

Pour étayer notre analyse, nous avons, en somme, utilisé le concept de thêmata (Markova, 

2007 ; Moscovici, 2013), selon l’approche dialogique de Markova (2007), et avons mis en 

exergue les antinomies présentes au sein de ces différents entretiens, ainsi que les tensions 

interindividuelles en découlant. 

Par le biais de ces tensions, nous sommes désormais susceptibles de pouvoir présenter 

l’espace social neuchâtelois au sein duquel prend place notre travail de recherche. 

 



65 
 

Au sein de notre deuxième étape méthodologique, notre objectif était de pouvoir étudier les 

éléments de représentations personnelles du voile musulman, issus de femmes musulmanes 

voilées, résidant dans le Canton de Neuchâtel, en nous intéressant, dans un premier temps, à 

leurs trajectoires de vie, puis, dans un deuxième temps, à l’évolution de ces éléments au cours 

de leurs trajectoires, ainsi qu’aux possibilités d’actions et aux difficultés rencontrées au sein 

de cet espace, dans différents milieux.  

Afin de mettre en exergue les éléments de la représentation personnelle du voile de nos 

différentes participantes, nous avons, dans un premier temps, élaboré une grille de lecture sur 

laquelle nous avons fait figuré plusieurs milieux environnant ces dernières ─ leur milieu 

familial et/ou amical proche, leur milieu scolaire et/ou académique, leur milieu professionnel, 

l’espace public. Pour chacun de ces milieux, nous avons inscrit les éléments de 

représentations du voile musulman, relevés dans la transcription et l’analyse de nos trois 

entretiens narratifs, et avons élaboré trois tableaux présentant les données récoltées10.  

En parallèle, tout en rédigeant le parcours de vie de chacune de nos participantes, narré par 

ces dernières, nous nous sommes intéressées aux ruptures et aux transitions auxquelles ont été 

confrontées celles-ci, en nous basant sur la définition de ces notions précédemment 

expliquées, et mettons, dans le cours de notre rédaction, en exergue les transitions vécues par 

nos participantes, au cours de leurs trajectoires de vie, dans et entre différents milieux, mais 

également aux transitions pouvant apparaître dans leurs représentations personnelles du voile 

musulman et leur évolution au cours de ces trajectoires. Finalement, nous nous sommes 

intéressées aux éventuelles ressources exploitées par ces différentes femmes dans le cas de 

transition(s) et de réadaptation(s) au nouvel environnement créé par ces dernières. 

 

5.2 Présentation de l’espace social du Canton de Neuchâtel 

5.2.1 L’espace social : définition 

 

A la suite de nombreuses utilisations de la notion d’« espace social », il nous semble, 

maintenant, important de la définir et d’expliquer ce qu’elle représente, au sein de notre 

travail, préalablement à la présentation de nos données initiales issues de notre première étape 

méthodologique.  

Selon Gustave-Nicolas Fischer (2011), « [l’] espace social […] est l’ensemble des 

comportements et des relations qui se déroulent dans un territoire donné et qui caractérisent 

                                                           
10 Vous trouverez ces trois grilles de lecture en annexe. 



66 
 

les diverses modalités d’actions à l’intérieur d’une organisation définie de l’espace » (p. 74). 

Un espace social est, par conséquent, représentatif des conduites sociales ayant lieu en son 

sein et définit, par ailleurs, les formes diversifiées de ces conduites sociales. Pour la 

psychologie de l’environnement (Di Méo & Buléon, 2005 ; Fischer, 1997), l’espace n’est pas 

simplement matériel et physique. En effet, la notion « […] d’espace met davantage l’accent 

sur la dimension subjective de la relation à un lieu en tant que déterminant du comportement 

[…] » (Fischer, 1997, p. 2). Ainsi, l’espace en question façonne les conduites sociales des 

individus y prenant place et, en parallèle, est façonné par ces derniers (Fischer, 1997) : « […] 

on considère d’emblée que les lieux dans lesquels nous vivons et travaillons façonnent en 

quelque sorte nos manières d’être et nos comportements […] » (ibid, p. 4). Tout espace est, en 

conséquence, social et, cela, du fait qu’il implique des relations perpétuelles entre 

l’environnement à proprement physique et matériel et « […] la dimension subjective […] » 

(ibid, p. 2) de cet environnement, représentée par les individus s’y situant. Il devient, ainsi, 

« […] une instance dynamique et causale, mue par les stratégies individuelles et sociales des 

actants, mais susceptible aussi d’expliquer nombre de leurs comportements » (Di Méo & 

Buléon, 2005, pp. 80-81). « Si l’espace est socialisé, c’est en raison, d’une part, des 

conditions environnementales qui orientent et encadrent les comportements et, d’autre part, 

des formes d’activités et de relations qui s’y produisent » (Fischer, 1997, p. 4). L’espace 

social se caractérise, en premier lieu, de par son environnement physique et matériel qui 

organise les conduites sociales de ses individus et, en second lieu, de par la composition et les 

configurations des actions et des liens sociaux qui y ont lieu. Ainsi, « […] l’homme organise 

et produit son milieu en fonction de multiples facteurs : d’éducation, de conditionnement, de 

normes sociales et économiques, qui sont autant de valeurs inscrites dans l’espace […] ensuite 

[…] l’environnement exerce une influence sur le comportement humain en raison précisément 

de l’existence des valeurs inscrites en lui […] » (ibid, p. 13). En outre, « […] tout espace 

aménagé fait office de creuset pour l’expression de conduites sociales, tantôt puisées dans les 

normes ambiantes, tantôt élaborées progressivement avec le temps en réaction à une 

situation » (ibid, p. 36). L’espace social joue, ainsi, le rôle d’un lieu où se manifestent les 

comportements sociaux et tend, en parallèle, à en former ultérieurement, « […] en réaction à 

une situation » (ibid, p. 36).  

La notion d’espace, dans le cadre de notre recherche, met en exergue un espace social, au sein 

duquel se manifestent continuellement des relations interindividuelles et intergroupes. Il met, 

par ailleurs, également en évidence un espace culturel où s’expriment les normes et valeurs 



67 
 

constitutives de et construites par l’environnement en question. « Tout espace est donc 

toujours un espace construit socialement » (Fischer, 1997, p. 4) et « [t]out espace est en ce 

sens une image de notre culture » (ibid, p. 4). Ainsi, « [n]ous vivons toujours dans un espace. 

Loin d’être seulement un cadre purement extérieur, il est la matrice qui informe toutes nos 

relations dans leur complexité, en même temps qu’il est, comme elles, le résultat de facteurs 

culturels, sociaux, institutionnels » (ibid, p. 9). L’espace, dont il est question dans ce travail, 

revête, par conséquent, des caractéristiques socioculturelles. En effet, « [l]a dimension sociale 

que comporte tout espace ne peut être dissociée de la dimension culturelle ; les deux sont 

étroitement imbriquées et constituent les deux faces d’une même réalité : un espace, son 

aménagement, son usage social, sont traversés par des comportements et des activités liés aux 

systèmes de valeur en œuvre dans une société […] » (ibid, p. 55). La perspective culturelle de 

l’espace ne peut, dès lors, être séparée de son aspect social. En effet,  

[i]l exprime les rapports culturels, mais aussi les tensions et les distances qui naissent dans 

toute société, les normes distinctives et les valeurs qu’elle instaure. L’espace social devient le 

champ symbolique de tous ces rapports, de toutes ces valeurs, de toutes ces normes. Il traduit 

parfois leur propre contestation, voire leur renouvellement. (Di Méo & Buélon, 2005, p. 81) 

 

Ainsi, « […] l’espace est le miroir d’un monde fabriqué, modelé par l’homme » (Fischer, 

1997, p. 10). Il « […] raconte toujours une histoire : individuelle et sociale ; il dit du groupe et 

au groupe quelle est sa façon de vivre, d’habiter, de travailler, de vivre socialement dans un 

lieu » (ibid, p. 31). Nous retrouvons le lien continuel entre l’environnement physique et les 

individus y prenant place. L’espace social expose, ainsi, les modes de vie de sa société, 

formée d’individus et de groupes sociaux, leurs comportements, leurs conduites sociales, leurs 

valeurs et, en somme, les normes de l’espace en question. L’espace social représente, de cette 

façon, une « […] articulation des systèmes (culturels, politiques, religieux, économiques, etc.) 

qui régissent l’existence des groupes humains » (Di Méo & Buélon, 2005, p. 25). Il reflète 

l’ensemble de la société qui y prend place et, finalement, « […] se nourrit en permanence du 

débat social, de ses crises, du discours qui le diffuse » (ibid, p. 81). 

Au travers des entretiens exploratoires réalisés dans le cadre de notre recherche, un espace 

social des éléments de représentations du voile musulman, dans le contexte du Canton de 

Neuchâtel, peut être élaboré. Nos premières données mettent en évidence un espace social au 

sein duquel une certaine hostilité envers le voile musulman existe. Il est, par exemple, décrit 

comme un vêtement de soumission à un patriarcat et assimilé à un refus d’intégration à la 

société d’accueil. Les éléments de représentations du voile tendent à évoluer négativement et 



68 
 

le port de ce dernier semble devenir de plus en plus complexe au sein de la sphère publique 

neuchâteloise, notamment avec l’existence de risques de stigmatisation et de difficultés 

d’intégration professionnelle. Dans ce contexte social, certaines femmes musulmanes 

continuent, néanmoins, de porter le voile et, cela, malgré les refus qu’elles peuvent rencontrer 

au sein de différents milieux, comme, par exemple, sur le marché de l’emploi. Ces dernières 

choisissent consciemment de le garder et sont lucides quant aux représentations et aux 

difficultés existantes en matière de port du voile. Conscientes des conséquences que ce 

dernier peut engendrer dans cet espace, elles deviennent un objet et une perspective d’étude 

d’autant plus intéressants.   

Afin d’analyser cette première étape méthodologique, nous choisissons de présenter l’espace 

social en question en utilisant, comme outil d’analyse, les tensions présentes au sein de ce 

dernier. Notre prise en considération et mise en évidence des tensions repérées dans nos 

entretiens exploratoires rappelle le concept de thêmata et les antinomies évoquées 

précédemment dans ce travail. Définir l’espace social de notre recherche par le biais de 

tensions et d’antinomies est, selon Markova (2007), nécessaire pour accéder aux éléments de 

représentations du voile et, plus généralement, pour tenter de comprendre quels enjeux sont 

présents dans cet espace. 

Pour ce faire, nous élaborons une grille de lecture en y intégrant les tensions repérées lors de 

nos entretiens, puis de leurs relectures, et commençons par examiner nos transcriptions 

d’entretien de manière individuelle. Dans un premier temps, notre objectif est de mettre en 

avant les tensions présentes dans un même entretien au fil de ce dernier. Nous réalisons cela 

pour chacun de nos entretiens exploratoires puis, dans un deuxième temps, nous mettons en 

lumière les tensions interindividuelles repérées dans l’ensemble de ces divers entretiens. Au 

sein du contexte du Canton de Neuchâtel, nous pouvons, ainsi, mettre en exergue, par le biais 

de nos entretiens exploratoires, cinq tensions principales étant liées à l’Islam : 

• Présence religieuse/Laïcité 

• Débats/Faux-débats 

• Contexte national suisse/Contexte international 

• Islam/Démocratie 

• Acceptation du port voile/Rejet du port du voile 

 

Nous détaillons ces dernières dans le chapitre qui suit. 



69 
 

5.2.2  L’espace social neuchâtelois 

 

Nos premières données révèlent l’existence de plusieurs éléments de représentations de 

l’Islam. Ces éléments mettent principalement en lumière un climat d’hostilité à l’égard de 

l’Islam et des communautés musulmanes dans le Canton de Neuchâtel.  

Nous remarquons, pour commencer, une tendance générale à discuter de et/ou concevoir la 

présence religieuse comme minoritaire dans la sphère publique neuchâteloise. Cette présence 

s’exprime, principalement, selon plusieurs de nos participant(e)s, sous une forme 

architecturale, administrative et par le biais de jours fériés pouvant varier selon les Cantons, 

comme en témoignent Myriam, Kamel et Julie dans les extraits suivants : 

 

« […] y’a l’Eglise rouge [à Neuchâtel], mais mise à part ça je (…) en fait, oui et non [pour la 

présence religieuse], parce que les immeubles, ils sont là, tout ce qui est architectural 

historiquement [est là] » (Myriam)     

 

« Elle [la religion] est toujours présente, dans la carte d’identité (rires), les croix, dans les 

passeports, mais il y a aussi dans la vie de tous les jours, les prénoms des personnes, les 

cloches, les églises, voilà, les signes religieux » (Kamel) 

 

« […] y’a quand même des congés qui sont liés (…) Pâques, tout ça (…) donc du coup ça m’a 

(…) c’est lié justement au Christianisme […] » (Julie) 

 

Nos données permettent, ainsi, de mettre en évidence un espace social laïc. Cette 

caractéristique, spécifique au Canton de Neuchâtel, semble, de manière générale, expliquer 

l’intérêt moindre porté à la religion depuis plusieurs années dans le Canton, ainsi qu’expliquer 

son effacement au sein de sa sphère publique, comme l’évoquent Julie et Amel dans les 

extraits ci-dessous:  

 
C’est comme dans la poésie qu’ils [les enfants] apprennent à l’école, ils ont pas le droit de 

nommer maintenant (…) le petit Jésus. Je sais pas si toi t’avais, t’as eu des poésies comme ça 

quand t’étais plus jeune, moi je sais que j’en avais eues et maintenant ils ont plus le droit. 

Maintenant, c’est toutes des poésies sur l’hiver, par exemple, sur les flocons de neige ou ce 

genre de choses. (Julie) 

 

On essaie d’effacer petit à petit, enfin pas petit à petit, de façon radicale toute présence 

religieuse sur la scène publique. D’ailleurs, tout récemment [à la fin de l’année 2015], il y a 

l’histoire de la crèche à Neuchâtel, je sais pas si vous [en] avez entendu parler, mais des gens 

se sont offusqués qu’il y ait une crèche dans (…) je sais plus (…) le hall de l’hôtel de ville de 

Neuchâtel […] et puis là on s’offusque, on monte aux créneaux, enfin les laïcistes […] on veut 

un peu tout effacer. (Amel) 

 



70 
 

La religion, en général, devient, ainsi, tabou dans cet espace social qui souhaite favoriser la 

neutralité religieuse au sein de sa sphère et de ses établissements publics. 

Si la présence religieuse est moindre dans la sphère publique neuchâteloise, en revanche, au 

sein des scènes médiatiques nationale et cantonale, l’Islam semble prédominer. En effet, 

nombreux sont les discours et débats publics existants, en matière de religion musulmane, et 

étant relayés par les médias et autres outils de communication — journaux télévisés, journaux 

papier, réseaux sociaux. Ces derniers mettent principalement en exergue divers 

questionnements émergeant autour de l’Islam et étant, notamment, en lien à certaines 

pratiques et/ou comportements. La consommation de viande halal, le port du voile dans les 

établissements scolaires ou les revendications de certaines communautés musulmanes — par 

exemple, la volonté d’une reconnaissance étatique de l’Islam, la construction d’espaces 

musulmans dans les cimetières du Canton de Neuchâtel — tendent à produire et alimenter, 

ensuite davantage, le débat public. A ce sujet, Nicolas, l’un de nos interlocuteurs, nous 

confie :  

 
« […] ils revendiquent des cimetières ou des carrés musulmans comme on les appelle, ils 

revendiquent des cours uniquement pour filles, des repas sans viande de porc, des lieux de 

cours coranique (…) ils revendiquent des choses dans un pays qui n’est même pas le leur ». 

 

« Je trouve que leurs revendications personnelles prennent beaucoup d’ampleur et, à la fin, je 

comprends le ras-le-bol de la population suisse et certains discours qui proviennent de cela ». 

 

Les revendications de certaines communautés musulmanes font, ainsi, débat dans un espace 

au sein duquel une certaine animosité à l’égard de l’Islam demeure et où une dichotomie 

eux/nous semble bien présente. Si ces débats s’avèrent être nécessaires pour plusieurs de nos 

interlocuteurs non-musulmans, ils sont, toutefois, dénués de pertinence pour nos 

participant(e)s de confession musulmane, qui les perçoivent comme des faux-débats ou des 

débats inutiles : « […] la manière [de faire], elle n’est pas toujours pertinente, dans le sens 

[où], ce qu’on appelle les débats, les faux-débats ou bien les débats inutiles, ça, ça représente 

une perte de temps » (Kamel). Il semblerait, en outre, que ces faux-débats soient, souvent, 

issus de cas isolés tendant, finalement, à mettre en avant l’ensemble des communautés 

musulmanes, comme le rapporte Myriam, en utilisant l’exemple de l’histoire du serrage de 

main (Bondolfi, 2016 ; "Les élèves musulmans", 2016): « […] c’est des cas isolés et on en fait 

des débats monstrueux comme si c’était toute la population musulmane qui [ne] voulait pas 

serrer la main […] ». Ces faux-débats s’expliquent principalement, selon Amel, par une 

désinformation persistante, en matière d’Islam, qui tend à alimenter davantage le débat public. 



71 
 

« […] [O]n véhicule tout et n’importe quoi en ce qui concerne la religion musulmane […] », 

conduisant, ainsi, à une production régulière d’interrogations et de discours souvent dénués de 

pertinence. 

Nous soulevons, par ailleurs ici, l’importance des contextes national et international, ainsi 

que leur influence, sur la manière de percevoir l’Islam et les questionnements qui en 

émergent. Le territoire helvétique n’étant pas isolé, nos interlocuteurs mettent en évidence 

l’influence des pays voisins sur les représentations de l’Islam. Amel constate, à ce propos, que 

les « […] afflux massifs de Syriens, Irakiens […] » interrogent la population suisse et 

considère 

 
[…] que la Suisse elle a aussi beaucoup de voisins et qu’elle est pas isolée et donc elle prend 

beaucoup exemple sur ce qui se passe en France (...) notamment […] y’a des discours ou des 

choses qui reviennent ici en Suisse sur le (...) qui sont remis sur le tapis […] et pis maintenant 

avec les faits divers, on se pose la question de “ qu’est-ce que c’est que cette religion ? qu’est-

ce que c’est que ces pratiquants ? ” […] 

 

Marie, quant à elle, souligne le rapprochement souvent établi entre religion musulmane et 

terrorisme, en mettant, elle-aussi, en exergue l’arrivée de nombreux réfugiés en provenance de 

zones de conflits : « [o]n a peur (…) peur de ce qu’il se passe à l’étranger (…) vers chez nous 

(…) que ça se passe aussi une fois ici […] avec les réfugiés, les nouveaux Musulmans […] ». 

L’influence de la situation internationale est, ainsi, mise en avant par plusieurs de nos 

participant(e)s — musulman(e)s et non-musulman(e)s — qui estiment que celle-ci tend à 

impacter fortement les représentations en matière d’Islam, comme le démontrent encore les 

extraits ci-dessous : 

 
Il faut aussi mentionner le fait que la situation internationale actuelle influence beaucoup les 

idées communes. Avec les groupes terroristes et les attentats qui se multiplient de part et 

d’autre dans le monde, on se pose la question de savoir ce qu’est réellement cette religion et 

qu’est-ce qu’elle revendique. (Nicolas) 

 

Je suis Musulman (…) et je peux comprendre que les gens se posent des questions sur l’Islam 

(…) c’est quoi cette religion (…) des choses comme ça. C’est normal de se demander ça, avec 

tout ce qu’on entend et on voit. Ce qui se passe en Irak, en Afghanistan, en Syrie (…) et 

maintenant en France (…) ou en Belgique, ça questionne, ça interroge, et donc, on voit comme 

le terrorisme a un rôle en Suisse sur comment les gens voient l’Islam. (Brahim) 

 

Y’a des gens qui disent qu’ils sont Musulmans, et bien sûr, à force, nous on se dit que c’est 

vraiment ça l’Islam (…) chaque chose qui se passe et qui est liée à l’Islam, on va avoir peur, 

on va se dire que ça peut être dangereux (…) ça peut être qqn de méchant […] bien sûr, avec 

ça, on va continuer d’avoir peur et, quand une femme va mettre le voile, ou bien un homme va 

laisser pousser sa barbe (…) et ben on va se demander si cette personne nous veut du bien ou 

pas. (Marie) 



72 
 

Julie, de son côté, met en évidence les « […] côtés imaginaires négatifs […] » d’un Islam 

surmédiatisé et les amalgames émanant, une nouvelle fois, du terrorisme et des conflits 

mondiaux actuels : 

 
[…] je pense qu’elle [la religion musulmane] est hyper médiatisée, mais pas pour les bonnes 

raisons et pis que (…) ben c’est justement avec tout ce qui se passe à cause des terroristes […] 

moi, j’mets pas tout le monde dans le même panier, mais c’est vrai que c’est très facile de faire 

des amalgames […]. (Julie) 

 

La médiatisation accrue de l’Islam, principalement produite par le terrorisme et certains faits 

divers liés à la religion, accentue les interrogations initiales à son sujet et conduit à remettre 

en question l’intégration ─ que nous verrons plus loin ─ des communautés musulmanes en 

mettant, principalement, en avant, la question de la compatibilité de l’Islam aux lois, principes 

et valeurs helvétiques. 

Nous observons, ainsi, que la question de la démocratie revient fréquemment lors de nos 

entretiens exploratoires. Si certains de nos interlocuteurs considèrent que l’Islam est 

incompatible aux valeurs démocratiques suisses, d’autres mettent en avant sa compatibilité. 

Les extraits qui suivent mettent en lumière cette nouvelle tension : 

 
« Pour moi, leur religion n’est pas compatible avec nos valeurs suisses. Pour commencer, ils 

parlent de soumission de la femme, de mariage forcé, d’excision, de lapidation […] » 

(Nicolas) 

 

« L’Islam est incompatible aux valeurs démocratiques occidentales. Pourquoi ? Parce que, 

pour les pratiquants, la loi islamique, la loi divine, est supérieure aux lois dites terrestres et, 

par conséquent, ça n’entre pas en adéquation avec le fonctionnement helvétique » (Patrick) 

 

Moi, je pense que c’est compatible, mais je pense que comme toutes les religions, il faut 

qu’elles évoluent avec notre monde et pis notre société et pis que, à l’heure actuelle, tu peux 

pas demander la même chose aux religions que ce que c’était y’a plus longtemps, parce que 

y’a tout qui évolue. (Julie) 

 

[…] il y a des grands principes qui vont être compatibles avec la démocratie. Par exemple, la 

justice, ça c’est un principe de l’Islam. On peut l’intégrer dans la pratique démocratique. 

Conseiller les autres ou bien ce qu’on appelle la shûra, la shûra c’est un système qui est près 

de la démocratie, c’est consulter le peuple sur les affaires qui sont fondamentales, sur l’avenir, 

sur les choix […]. (Kamel) 

 

Si l’Islam semble, sur certains principes, pouvoir entrer en adéquation avec la démocratie 

helvétique, selon les exemples donnés ci-dessus, la spécificité de sa loi divine caractérise, 

pour plusieurs de nos participant(e)s, une incompatibilité aux lois, principes et valeurs 

démocratiques suisses. 



73 
 

Nous constatons, en outre, l’existence de nombreuses manières d’appréhender, comprendre et 

pratiquer l’Islam dans cet espace social. Cette diversité de pratiques s’explique, notamment, 

par le biais de différences individuelles, ethniques, culturelles ou, encore, sociales. L’une de 

nos participantes, Myriam, met en exergue l’existence de « […] différentes pratiques de 

l’Islam [et de] différentes interprétations […] » de la religion. Amel, quant à elle, considère 

qu’« […] il y a autant de descriptions qu’il y a d’individus […] ». Les lectures de l’Islam ainsi 

que son appropriation sont, par conséquent, plurielles et font émerger « […] une diversité de 

points de vue […] » (Kamel). Dans ce contexte social et discursif, le Musulman pratiquant 

peut, quant à lui, être assimilé à un Islam radical, voire, parfois, à une forme d’extrémisme 

religieux : 

 
Maintenant voilà, c’est ça maintenant, si tu commences à pratiquer, bah ça fout la frousse pour 

les autres […] c’est ça qui a été instauré maintenant […]. Du jour au lendemain, si tu 

pratiques, ben t’es (…) et pis maintenant ça va être de pire en pire hein, parce qu’ils vont 

pister ceux qui vont en avance à la prière du Fajr, peut-être que c’est des extrémistes ou des 

choses comme ça […]. (Amel) 

 

Cet élément de représentation fait, ici, à nouveau, écho à l’influence du contexte international 

sur nos perceptions des pratiques liées à la religion musulmane. 

Quant aux autorités cantonales, il semblerait que ces dernières tendent à favoriser le vivre-

ensemble avec les communautés musulmanes, qu’elles « […] clament haut et fort qu’il ne faut 

pas faire d’amalgames, que l’Islam a toute sa place en Suisse […] » (Amel) et, cela, dans un 

espace social où le risque de stigmatisation existe et subsiste malgré tout. 

Finalement, au sein de cet espace, le port du voile semble ne pas être facilité. Il présente, en 

effet, à lui seul, plusieurs dichotomies et tensions. Nous retenons celles de 

l’acceptation/discrimination, de la liberté/soumission, du lien que le voile possède avec 

l’intégration sociale, ainsi que son lien au marché de l’emploi et aux difficultés d’intégration 

professionnelle rencontrées.  

Dans un premier temps, le voile musulman produit une tension entre le libre-choix qu’il 

représente pour certains de nos interviewé(e)s et d’autres qui le perçoivent comme un signe de 

soumission à une autorité. Julie, par exemple, considère que le voile laisse paraître un manque 

de liberté et une infériorité de la femme qui le porte :  

 
[…] peut-être que je suis trop influencée par tout ce qui se dit, mais je pense qu’il y a quand 

même, on trouve que la place de la femme dans l’Islam, pour moi, elle est pas 100% libre. 

Parce que, c’est peut-être une image, elle doit porter le voile, elle a quand même des 

obligations qui sont, je trouve, difficiles, par rapport à l’homme, par rapport aussi si elle peut 



74 
 

pas toucher le Coran quand elle a ses règles […] justement la femme je trouve qu’elle est un 

peu mise à l’écart et que l’homme est supérieur. 

 

Le voile reflète, selon elle, « […] un moyen de se désexualiser et […] de montrer que la 

femme doit faire quelque chose en plus que l’homme, une contrainte ». A l’inverse, Kamel 

évoque un voile dont la définition et les fins sont incomprises, pour une partie de la 

population suisse, et pour lequel certaines représentations négatives sont mal fondées. Le 

voile, selon lui, se définit comme un « […] libre choix pour la femme [qui n’a] rien à voir 

avec l’avis d’un homme, ni d’une autorité, ni un imam, ni autre ». Ces deux perceptions du 

voile musulman illustrent, de manière adéquate, la présence d’une diversité de représentations 

et d’opinions à ce sujet dans le contexte neuchâtelois. Dans un deuxième temps, une nouvelle 

tension émerge de la dichotomie acceptation/rejet du port du voile. Si ce dernier est plutôt 

accepté au sein de la sphère privée, la situation est différente dans le cadre de la sphère 

publique. En effet, le port du voile semble toléré tant qu’il n’impacte pas la sphère publique 

neuchâteloise et ses nombreux établissements ─ par exemple, en ne s’immisçant pas sur un 

lieu de travail relié à l’Etat de Neuchâtel. Ainsi, au sein du marché de l’emploi, le port du 

voile devient problématique et peut être sanctionné, comme le font remarquer Myriam et 

Kamel dans les extraits suivants : 

 
« […] y’a eu, dans le domaine de l’emploi, pas mal de difficultés […] » (Myriam) 

 

« Moi, je pense que le foulard il a une fonction, il n’est pas simplement un signe, mais il a une 

fonction qui est définie par la religion musulmane […]  si on arrive pas à définir ou bien à 

connaître la vraie définition du foulard, on reste toujours sur cette problématique […] »  

(Kamel) 

 

Je trouve qu’ils sanctionnent une partie (...) ils sanctionnent des femmes à la fin et c’est une 

forme de discrimination. Je comprends sa justification, dans le sens où l’Islam il est pas 

reconnu, donc c’est pas une communauté qui est protégée […] moi je comprends, mais dans la 

réalité, c’est une discrimination, on peut le dire comme ça. (Kamel) 

 

Le refus, voire le rejet, du port du voile au sein des milieux professionnels neuchâtelois 

devient, ainsi, selon une partie de nos données, discriminant pour certaines femmes 

musulmanes pour qui l’intégration socioprofessionnelle est, en conséquence, entravée. 

L’extrait qui suit met davantage cet élément en lumière : 

 
Autoriser le port du voile sur le lieu de travail, je suis pour, parce que, de un, ça permettrait à 

des femmes voilées de devenir actives professionnellement parlant. De deux, on leur reproche 

souvent [aux femmes voilées] de pas vouloir s’intégrer et tout (…) mais l’intégration ça passe 

aussi par le travail et, donc, du moment où on refuse l’accès au travail à ces femmes, ça bloque 

aussi leur volonté d’intégration. Si on l’autorise dans d’autres espaces publics, comme par 

exemple les magasins, les parcs, les restaurants, on peut aussi l’autoriser au travail, parce que, 



75 
 

finalement, c’est un endroit public comme un autre (…) en même temps, pourquoi le voile ne 

pourrait pas avoir sa place sur le lieu de travail (…) est-ce qu’une voilée est moins compétente 

ou bien est-ce que son voile est trop connoté négativement pour y être accepté ? C’est ça la 

bonne question […]. (Brahim) 

 

Une nouvelle tension intervient, alors, lorsque nous évoquons la notion d’intégration sociale. 

En effet, en tant que tel, le port du voile semble, selon nos interviewé(e)s et plus 

particulièrement Patrick, entrer en contradiction avec celle-ci et représenter une sorte de rejet, 

voire de refus, d’intégration à la société d’accueil de la part des femmes qui le portent: 

 
Le voile et l’intégration, ça va ensemble. Porter le voile, c’est comme refuser de s’intégrer en 

fait. Il est pas désiré, il produit beaucoup de mauvaises réactions, on en entend tout le temps 

parler et c’est toujours négatif. Pour moi, une femme qui porte le voile, elle est contre 

l’intégration. (Patrick) 

 

« Par exemple, une femme elle refuse d’enlever son voile à un entretien d’embauche pour un 

travail (…) bah c’est vu comme un manque d’intégration, parce qu’elle choisit son voile plutôt 

que le travail » (Patrick) 

 

« Et même si je me mets à la place de ces femmes, je serais mal à l’aise (…) de voir comment 

les Suisses me voient, comme ils ne veulent pas de mon voile. Je me dirais qu’il faut que je 

m’adapte (…) que j’enlève mon voile […] » (Patrick) 

 

C’est pas seulement sur les places de travail, c’est aussi dans tous les lieux. Par exemple, vous 

allez à la piscine, en tant que femme voilée, vous vous sentez pas bien de voir tous ces corps 

en maillot de bain et vis-versa. A la longue, l’intégration ça passe aussi par tous les espaces 

publics (…) si vous êtes pas bien à tel endroit, bah vous vous sentez pas intégrés. (Patrick) 

 

Hugo considère que le manque d’intégration de certaines femmes voilées a des répercussions 

sur leur comportement vis-à-vis de la société d’accueil. Il constate cela par le biais de son 

activité lucrative : « [m]oi, en travaillant dans les transports, je vois ces femmes tous les jours 

(…) tous les jours, je tombe sur des femmes voilées, elles prennent leur ticket, elles te disent 

pas bonjour et elles savent pas aligner trois mots de français (...) c’est pas de l’intégration 

ça ». Il considère, en outre, que le rejet du port du voile sur le marché de l’emploi 

neuchâtelois n’est pas suffisant et va jusqu’à proposer son interdiction sur une scène publique 

étendue : « Le porter (…) oui, mais chez elles. Pas dans les rues, pas dans les magasins ou au 

travail. C’est bien qu’ils interdisent le voile au boulot, mais, pour moi, c’est pas encore assez 

[…] chez elles oui, chez nous non ». Notre interlocuteur distingue, ici et de manière plutôt 

virulente, les populations suisses et musulmanes, faisant, ainsi, écho à la dichotomie eux/nous 

déjà évoquée précédemment dans la présentation de cet espace social.  

Par ailleurs, le port du voile étant perçu comme un marqueur identitaire, il peut rapidement 

être mis en lien, dans l’imaginaire personnel ou collectif, comme le rappelle Julie, à un refus 



76 
 

d’intégration et, par conséquent, poser problème. Elle prend, ainsi, l’exemple d’écolières 

portant le voile et estime que son port peut avoir des répercussions sur leur intégration sociale 

et scolaire et que ces dernières « […] peuvent être plus soumises à des moqueries pis à des 

blagues […] à des discriminations […] ». « Tu marques ta différence, pis du coup, quand t’es 

jeune, si t’es différent, ça ne passe pas ». Elle soulève, néanmoins, le fait que « [c]’est pas 

parce que tu portes le voile que tu sais pas bien t’intégrer. Mais, après, c’est vis-à-vis des 

autres gens. T’es peut-être moins apte à vouloir t’intégrer, t’accepter si tu portes le voile (…) 

dans l’imaginaire, à cause de tout ce qui se passe actuellement […] ». L’influence du contexte 

international est, à nouveau, ici, mise en avant. En effet, le voile rend visible la femme qui le 

porte, l’identifie, par conséquent directement, à la religion musulmane et peut, selon la 

situation, être connoté négativement : 

 
Si vous réfléchissez bien, on a parlé avant de l’influence de la situation internationale sur la 

manière de voir et concevoir l’Islam et ses représentants. Le port du voile et les femmes qui le 

portent intègrent, elles aussi, cette idée. Pourquoi ? Parce que le voile est vu comme un 

élément signe de pratique religieuse et, aujourd’hui, les pratiquants dont nous entendons 

souvent parler sont des individus semant la terreur et la haine dans divers pays européens et 

non-européens. Alors oui, faire le lien entre port du voile et terrorisme, ou du moins 

radicalisation, c’est facile. (Patrick) 

 

Cette similitude établie entre port du voile et radicalisation est reprise par Marie dans l’extrait 

qui suit, mettant, une nouvelle fois, en évidence la répercussion du contexte international sur 

nos représentations du voile et de l’Islam :  

 
Je mets pas tous les Musulmans dans le même sac, mais c’est vrai que du moment où vous 

croisez une personne (…) par exemple qui porte un voile (…) bah directement vous allez 

penser aux attentats. J’vous dis franchement, en étant vendeuse, j’en croise souvent des 

femmes qui le portent et, franchement, je me dis souvent que peut-être elles peuvent faire 

exploser le magasin (rires) j’en rigole, mais vraiment j’ai de la peine à enlever cette peur en 

moi. (Marie) 

 

Finalement, le voile musulman fait partie intégrante des tensions interpersonnelles 

susmentionnées. Ces tensions présentes, au sein du Canton de Neuchâtel, tendent à émerger 

des précédents éléments évoqués. En effet, le contexte international, lié aux multiples attentats 

et aux faits divers passés et actuels, influence les représentations en matière de port du voile et 

tend à développer ces dernières d’une manière plutôt négative. Julie est, d’ailleurs, d’avis 

qu’« [u]ne femme voilée, ce sera une femme faible […] soumise, pas forcément cultivée [et] 

avec tout ce qui se passe aussi, avec le terrorisme, ça fait encore plus de mal », clôturant, 

ainsi, notre présentation d’un espace social au sein duquel l’Islam et, plus spécifiquement, le 



77 
 

port du voile occasionnent de nombreuses réactions. L’hostilité à laquelle sont confrontées les 

femmes musulmanes voilées met, ainsi, en évidence plusieurs enjeux et, entre autres, des 

conséquences non-négligeables du port du voile dans différents milieux neuchâtelois.  

Nous verrons, au sein de l’analyse de notre deuxième étape méthodologique, dans le chapitre 

qui suit, que sont mis en exergue les enjeux et problématiques du port du voile au sein de ce 

contexte social. 

 

5.3 Trajectoires de vie et éléments de la représentation du port du voile 

5.3.1 Samia 

 

Au sein de la grille d’analyse n°1 présentée en annexe et élaborée par nos soins, nous mettons 

en lumière les différentes étapes de vie de notre participante Samia ─ du port de son voile à 

aujourd’hui, en passant par différents milieux ─ à travers lesquelles nous observons et 

analysons le développement de sa représentation personnelle du voile musulman que nous 

nommons éléments de la représentation du voile.  

 

Née en Suède de parents d’origines algériennes, Samia y suit le début de sa scolarité. A l’âge 

de ses neufs ans, ses parents décident de quitter la Suède et emménagent en Suisse, à 

Neuchâtel, où elle poursuit son cycle scolaire primaire. Ce déménagement représente, dans la 

vie de notre interviewée, une première transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & 

Perret-Clermont, 2001). En effet, cette dernière, encore enfant et en pleine réalisation de ses 

premières années d’école primaire, voit son espace socioculturel quotidien se modifier et 

transiter d’un pays à un autre11. Deux ans plus tard, installée à Neuchâtel et alors âgée d’onze 

ans et demi, elle décide de franchir une nouvelle étape et va porter le voile à la venue de ses 

premières règles, pendant ses vacances scolaires d’été : « […] moi, je l’ai porté à l’âge de 

onze ans et demi. Donc, en fait, si on regarde un peu dans la religion, en fait, le port du voile 

devient obligatoire quand on a, quand on atteint l’âge de la puberté en fait, donc quand on a 

ses premières règles, donc moi, c’était à ce moment-là ». Elle argumente, tout d’abord, son 

choix de manière religieuse en soulignant que « […] le voile […] fait partie de [sa] religion 

[…] ». Il représente, en outre, une prescription religieuse. Elle met, en parallèle, l’accent sur 

un élément de représentation plutôt corporel, où le port du voile correspond à l’apparition de 

                                                           
11 Notre interlocutrice ne parle que peu de cette période. C’est la raison pour laquelle nous n’étayons 

pas davantage cette dernière. 



78 
 

ses premières menstruations. L’étape du port de son voile coïncide, ainsi, à un passage entre 

les cycles primaire et secondaire et, en conséquence, représente une transition dans la vie de 

notre participante qui tend, selon elle, à simplifier son port: 

 
[…] c’était pendant les vacances d’été et pis, bon, ce qui a aussi aidé c’est que, justement, 

 c’était en sixième année, du coup, c’est là où tu vas au collège, t’es plus à l’école 

 primaire, du coup, c’est vrai que c’est un changement en fait. Je me suis retrouvée dans  une 

classe où, je crois, personne n’était avec moi à l’école primaire […] c’est vrai que c’est quand 

même plus facile, justement de, quand on commence un nouveau chapitre de sa vie on va dire. 

Du coup, souvent, c’est plus simple. 
 

Samia met, d’ailleurs, en exergue le « […] changement […] » et le « […] nouveau chapitre de 

sa vie […] » qu’incarne sa transition entre les cycles scolaires primaire et secondaire et 

l’appui qu’ils reflètent dans sa démarche au port du voile. Le passage du cycle scolaire 

primaire au cycle secondaire tend, ainsi, à représenter une ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 

2012b) pour notre participante, facilitant, par conséquent, le port de son voile dans ce nouveau 

milieu ─ nouvelle classe, nouveaux camarades, nouveaux enseignants ─ mais, également, 

dans son « […] nouveau chapitre de […] vie […] ». Nous mettons, ainsi, en exergue 

l’utilisation, par notre interlocutrice, de ce terme pour représenter cette transition et décrire 

son passage au port du voile. Nous mettons, également, en lumière, de par les termes que 

notre interlocutrice emploie, la rupture (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) d’une section de sa 

vie passée et, en conséquence, le commencement d’ « […] un nouveau chapitre de sa vie 

[…] ». 

Convaincue de son port ─ « […] moi j’en suis convaincue totalement à 100% […] » ─, le 

voile représente, selon Samia, à cette époque et dans son milieu scolaire, un élément mettant 

en lumière sa pratique religieuse ─ « […] qui montre [qu’elle] pratique [sa] religion ». Elle 

complète ses propos par la mention de la présence du port du voile au sein du Coran. Elle met, 

ainsi, en exergue l’obligation religieuse que ce dernier signifie, pour elle, lorsqu’elle choisit 

de le porter. Plus qu’une simple obligation religieuse, le voile représente, selon elle, « […] un 

signe de soumission […] à Dieu […] ». Ainsi, dans le nouveau milieu scolaire qu’elle 

fréquente au début du port de son voile, la représentation de ce dernier se compose 

principalement d’éléments à caractéristiques pleinement religieuses. Il représente, pour 

commencer, une conviction qui conduit notre participante à la décision de le porter. Il 

symbolise, ensuite, la pratique religieuse de la femme musulmane qui le porte et, dans notre 

cas, celle de notre interlocutrice. Au-delà de sa pratique religieuse, il reflète la soumission de 



79 
 

Samia à son Créateur. Finalement, sa présence au sein du Coran est, selon elle, représentative 

de son importance en Islam, explique et confirme, en conséquence, son obligation.  

 

A ses débuts du port du voile, Samia met en évidence un milieu familial plutôt religieux : 

« […] j’ai grandi dans un milieu religieux […] mes parents sont pratiquants, du coup, ben j’ai 

grandi dans ce milieu […] ». Fille de parents religieux, notre interlocutrice grandit dans un 

contexte familial au sein duquel la religion est très présente ─ lecture du Coran, 

accomplissement des prières quotidiennes, accomplissement du Ramadan, etc. ─ et où le port 

du voile est considéré comme une obligation religieuse étant inscrite dans le Coran12. A ce 

sujet, Samia insiste, lors de notre entretien, sur le choix personnel que représente, pour elle, le 

port de son voile et la non-influence de son milieu familial sur sa décision de le porter : « […] 

souvent quand on dit ça, on croit qu’on nous a obligées et, en fait, c’est pas le cas. On grandit, 

on t’explique les choses […] on n’impose pas en fait. On vient avec la logique, on explique et, 

quand on comprend, on en est convaincu tout simplement ». Elle met, ici, en évidence 

l’existence d’une représentation extérieure, qu’elle ne partage pas, et se distingue, ainsi, de 

certaines croyances au sein desquelles le port du voile s’assimile à l’exigence d’une autorité ─ 

une autorité souvent représentée par un membre du milieu familial, tel que le père ou le frère 

aîné. Le port de son voile ne revête, dès lors, pas l’aspect d’une obligation familiale, comme 

l’extrait qui précède le souligne. Nous relevons, toutefois, un apprentissage de la religion qui 

se réalise au sein d’un milieu familial religieux et, en conséquence, l’éventuelle influence que 

ce dernier a pu avoir, non pas sur l’exigence du port du voile de Samia, mais sur sa relation à 

la religion musulmane et ses pratiques. Elle choisit, en somme, de porter le voile à travers 

l’apprentissage religieux qu’elle reçoit de son milieu familial. Ce dernier revête, ainsi, la 

caractéristique d’une ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour Samia quant au premier 

port de son voile et à sa transition de jeune fille non-voilée à jeune fille voilée. 

Elle termine, par la suite, sa scolarité obligatoire sans rencontrer de difficultés particulières en 

étant voilée. Elle s’aperçoit, toutefois, à un degré d’études supérieur, que son voile prend de 

plus en plus de valeur et, notamment, dans le lycée qu’elle fréquente à cette époque, ainsi 

qu’au cours de sa formation professionnelle, au sein desquelles elle fait face à plusieurs 

réactions : « […] quand j’étais à l’école de commerce, j’avais eu quelques profs un peu 

racistes, genre leur comportement n’était pas du tout pareil avec moi et avec les autres ». A 

cette période, elle remarque surtout que le port de son voile tend à déranger certains de ses 

                                                           
12 Pour information, la mère de notre interlocutrice, ainsi que ses sœurs, sont également voilées. 



80 
 

professeurs qui vont présenter des comportements différenciés à son égard ─ par exemple, 

réaliser des erreurs dans le calcul de ses notes, lui accorder moins de temps pour terminer ses 

travaux écrits ─, en comparaison à ses camarades de classe, qui, de leur côté, vont les lui faire 

rapidement remarquer :  

 
 […] c’est même pas moi qui disais ça [les comportements], c’est que, souvent, c’était 

 souvent mes camarades de classe qui venaient et qui me disaient « ouais, mais [Samia], tu 

 trouves pas qu’elle se comporte bizarrement avec toi, des fois, tu lui poses une question, 

 elle fait comme si elle t’a pas entendu ou, genre, elle répond froidement […]. 
 

Tentant d’expliquer ces comportements plutôt insolites, Samia utilise l’argument du port de 

son voile : « […] au bout d’un moment, tu te dis, bon voilà, je trouve pas d’autres explications 

en fait (…) ça la dérange que je sois voilée en fait, c’est juste ça », « […] on voit que ses 

explications elles étaient pas du tout objectives et puis, du coup, franchement, je me suis dit je 

trouve pas d’autres explications que (…) […] ». Son voile représente, ainsi, un élément qui, 

selon elle, tend à incommoder le cours de sa formation. De par sa visibilité, il peut, en effet, 

rapidement être assimilé à l’Islam et, en parallèle, dans le cadre d’établissements favorisant 

une certaine neutralité religieuse, être confronté à de multiples réactions. A ce sujet, Samia 

met en évidence le marqueur d’identité religieuse que le voile musulman représente. De par sa 

visibilité, il extériorise l’identité religieuse de la femme qui le porte, rend visible cette 

dernière et peut, en conséquence, produire des effets négatifs, comme mentionné ci-dessus par 

notre participante. En réaction à ces divers comportements, elle va, ainsi, accorder davantage 

d’importance à son voile qui aura, comme conséquence, de renforcer le marqueur identitaire 

initial à chaque difficulté et/ou discrimination liée au voile rencontrée ─ au cours de sa 

formation supérieure et au-delà. Le voile, lui-même, va, dans ce milieu, jouer le rôle d’une 

ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour faire face aux réactions produites par le port 

de ce dernier. Il va, en conséquence, acquérir davantage d’importance pour notre 

interlocutrice. 

Subséquemment, Samia ne finalise pas son lycée et décide d’entreprendre une nouvelle 

formation. A cet effet, elle contacte plusieurs écoles, desquelles elle essuie de nombreux refus 

─ « J’ai appelé le Numa-Droz […] ils m’ont dit non. J’avais appelé, je crois, l’école de 

commerce au Landeron ou à la Neuveville, pareil, ils m’ont dit non » ─ et décide de s’orienter 

vers la recherche d’un apprentissage :  

 
 […] j’ai commencé à chercher des apprentissages et pis, ben voilà, c’était pas facile […] à 

 chaque fois que j’avais un entretien, ben tout se passait bien jusqu’à ce que j’arrive à 

 l’entretien, ça se passe bien aussi, mais, après, pas de réponse (…) c’est  même pas un refus en 



81 
 

 fait, c’est vraiment pas de réponse […] c’est là où j’ai compris que ça servait à rien de 

 m’acharner sur les apprentissages, parce que j’allais pas en trouver à cause du voile […]. 
 

Si le port du voile tend à prendre davantage d’importance pour Samia, elle réalise rapidement, 

en parallèle, que ce dernier complexifie sa recherche d’apprentissage et va, en conséquence, 

s’orienter vers une formation différente. 

Nous constatons, par ailleurs, que notre participante n’établit aucun lien, au cours de sa 

narration, entre les refus qu’elle reçoit des divers établissements de formation tertiaire 

contactés et le fait de porter un voile. Si ce dernier semble avoir impacté négativement sa 

recherche d’un apprentissage, il ne semble, toutefois, pas avoir eu d’influence sur sa 

recherche d’écoles professionnelles et sur les réponses négatives obtenues. 

 

Par la suite, au cours de son évolution au sein de milieux professionnels, le voile devient, 

selon Samia, un frein au marché du travail, cette dernière n’obtenant aucune place 

d’apprentissage en portant le voile. Elle essuie, à nouveau, plusieurs refus et décide de 

s’inscrire dans une école de commerce au sein de laquelle elle obtient, finalement, son 

certificat d’apprentissage et sa maturité professionnelle. A la même période, en parallèle à sa 

formation professionnelle à l’école de commerce, elle recherche un travail d’étudiante et 

rencontre, à nouveau, de nombreuses difficultés. Elle transmet plusieurs postulations à divers 

employeurs, mais les réponses qu’elle reçoit se révèlent toutes être négatives. Elle est, 

finalement, engagée trois semaines comme téléopératrice dans une entreprise neuchâteloise :  

 
 […] j’en ai trouvé un [emploi], quand j’étais à l’école de commerce, c’était (…) les 

 téléopératrices, tu sais, ceux qui travaillent au téléphone […] pis, la responsable des 

 ressources humaines, elle était marocaine, tous ceux qui travaillaient là-bas, c’était des 

 frontaliers en fait et pis, vu que c’est au téléphone et pis que j’ai pas forcément d’accent, du 

 coup ben ça dérange pas […]. 

 

A ce propos, elle relève l’origine marocaine de la responsable des ressources humaines ─ qui, 

selon elle, semble avoir facilité son engagement, de par la similitude de leurs origines 

maghrébines ─ et l’absence de contacts physiques avec la clientèle ─ qui, par conséquent, n’a 

pas connaissance de son voile et ne peut, de ce fait, être hostile à son égard. Nous mettons, par 

ailleurs, ici, en évidence la demande souvent faite aux femmes voilées, par leurs employeurs 

potentiels, d’ôter leur voile pour intégrer le marché de l’emploi. Cette exigence n’est pas 

relevée par notre participante, pour ce travail et à cette époque. Nous relevons, néanmoins, un 

élément de représentation extérieure, mais également personnelle, illustrant les difficultés 

rencontrées, au sein des milieux professionnels, en portant le voile et l’impact négatif que ce 



82 
 

dernier peut présenter vis-à-vis de la clientèle de ces différents milieux. Nous mettons en 

exergue cela par le biais des propos de Samia qui souligne un travail « […] au téléphone 

[…] » pour lequel l’absence de contacts à la clientèle ne peut justifier une telle demande ─ 

« […] ça dérange pas […] ». 

A la suite de l’obtention de son CFC, Samia accomplit une passerelle dans le but d’accéder à 

une formation universitaire et cherche, après la réussite de sa passerelle, un travail à durée 

déterminée avant le début de ses cours: 

 

Ben après que j’ai eu mon CFC et ma [maturité professionnelle], j’ai fait la passerelle et, 

 après la passerelle, j’avais 6 mois entre la passerelle et l’Uni, vu que j’ai fait celle en 6 mois, 

 et pendant ces 6 mois j’ai cherché en fait, j’ai cherché, bah vu que j’avais un diplôme pour 

pouvoir travailler en tant qu’employée de [commerce], je me suis dit que ça allait être plus 

simple. Alors, j’ai cherché, j’ai postulé, souvent, j’ai reçu des réponses négatives, bon, 

souvent, ils demandent 5 ans d’expérience ou 3 ans, ce genre de choses, donc on peut pas. 

Après, j’ai eu deux entretiens et pis ça a pas, ça a rien donné. 
 

Malgré sa volonté et sa persévérance, les recherches de notre interviewée sont infructueuses et 

cette dernière ne trouve aucune place de travail avant sa rentrée universitaire. A ce propos, 

elle confie :  

 

 […] franchement, j’ai un peu laissé tomber, je me suis dit ça sert à rien de chercher du  travail 

 […] vu que je savais que j’allais recommencer l’Uni en septembre […]. Et, du coup, je sais 

 que tout ce qui est ces petits boulots du genre travailler au Mc Do, ou ce genre de petits 

 boulots, pizzeria, toux ceux où j’ai mes amies qui travaillent dans ces petits boulots-là, ou 

 qui font vendeuses, je sais que ça marcherait absolument pas, ça sert à rien, parce que tu 

 peux pas être vendeuse avec le voile à la caisse (…) personne n’accepterait ça. 
 

Samia met, ici, en évidence la difficulté, voire l’impossibilité, selon elle, en tant que voilée 

d’intégrer les milieux professionnels étudiants « visibles »13 où la plupart de ses amies sont 

pourtant actives. Elle souligne, par conséquent, une nouvelle fois, le frein que le voile tend à 

représenter pour l’accès aux milieux professionnels au sein desquels un contact à la clientèle 

est nécessaire.  

 

Tout au long de son développement personnel, le voile acquiert de nouveaux éléments de 

représentations qui, dans la narration de notre interviewée, tendent à s’éloigner, petit à petit, 

du champ religieux initial présent à ses débuts du port du voile. Samia se développe en portant 

le voile. Elle devient adolescente et traverse, par conséquent, la période d’adolescence et de 

                                                           
13 Nous utilisons la notion de « visible » pour représenter les milieux professionnels au sein desquels 

l’employé(e), ici notre participante, a, directement, un contact à la clientèle et où la visibilité de son 

voile est immédiate. 



83 
 

construction identitaire en étant voilée. Elle soulève ce point dans l’extrait qui suit et 

considère que son voile, au cours de son développement, fait partie intégrante de sa 

personnalité et que ce dernier la représente pleinement : « […] en fin de compte, au fil du 

temps, ben le voile ça fait partie de ma personnalité […] c’est quelque chose de totalement 

liée à moi […] sans voile, je serais pas du tout la même personne […] », « […] ça fait partie 

de moi, c’est quelque chose avec lequel j’ai quand même grandi, donc toute l’étape on va dire 

où la recherche d’identité elle, donc tout ce qui est l’étape de l’adolescence, ben je l’avais 

avec le voile […] ». Samia s’identifie, dès lors, à son voile, qu’elle semble personnifier ─ 

« […] ça fait partie de ma personnalité […] » ─ et qui acquiert, en conséquence, un élément 

de représentation personnelle allant au-delà d’un simple vêtement à caractéristiques 

religieuses.  

Nous constatons, par ailleurs, au niveau familial, qu’au cours de son développement 

personnel, le voile possède des éléments de représentations plutôt stables. En effet, Samia 

évoque uniquement, en grandissant, la liberté que ce dernier tend à représenter pour la femme 

qui le porte et cela, notamment, vis-à-vis de son milieu familial :  

 

 […] dans la religion, le foulard c’est la liberté de la femme en fait, c’est que, justement, ton 

 corps, c’est pas un objet, ton corps t’appartient et que personne va te juger par rapport à ton 

 corps, c’est que celui qui doit apprendre à te connaître, ben il va apprendre à te connaître à 

 travers ta personnalité et pas ta beauté en fait. […] c’est de cacher le corps pour pas [le] 

 commercialiser […]. 

 

Cette liberté est présente encore aujourd’hui dans cet espace et, dans le même temps, au sein 

de divers espaces publics pour lesquels le voile lui permet de fréquenter ces derniers sans pour 

autant, selon ses propos, se sentir mal à l’aise, en se sentant protégée. Plus qu’une liberté, le 

voile devient, ainsi, « […] une protection […] » pour la femme qui le porte. 

Au jour d’aujourd’hui, c’est à un niveau professionnel concret14 que Samia met en évidence 

de nouveaux éléments de représentations venant s’ajouter à sa représentation initiale d’un 

voile à caractéristiques pleinement religieuses. En effet, elle remarque, en prenant de l’âge, 

que le port de son voile se complique et cela, notamment, au sein des milieux professionnels 

─ où la recherche d’une place d’apprentissage était déjà très complexe, comme cela a 

précédemment été évoqué. Contrairement à l’étape de sa formation initiale, le voile intègre, 

ici, plusieurs nouveaux éléments de représentations. Il devient, ainsi, une nouvelle fois, un 

frein au marché de l’emploi et tend à être en inadéquation avec ce dernier. En parallèle, le 

                                                           
14 Nous utilisons la notion de concret pour exprimer un milieu professionnel au sein duquel notre 

interlocutrice prend une place de titulaire et non plus simplement d’auxiliaire ou d’étudiante. 



84 
 

marqueur identitaire, déjà évoqué précédemment par Samia lors de sa formation initiale, tend 

à se renforcer au sein des milieux professionnels et le port du voile acquiert, à nouveau pour 

elle, davantage de valeur, renforçant, ainsi, en retour, ce marqueur identitaire. A ce sujet, 

Samia distingue le milieu professionnel des milieux scolaire et de formation supérieure. Elle 

confie, dans l’extrait qui suit, être apte à imaginer ôter son voile pour s’instruire, mais ne pas 

l’être pour intégrer le marché de l’emploi : « […] je t’ai dit que j’étais pas prête à enlever mon 

voile pour le travail, mais, par contre, si j’habite en France pis que je dois enlever mon voile 

pour aller, pour étudier, je le ferai quand même », « [j]e le ferai pour avoir mon diplôme, pour 

étudier, parce que je trouve que c’est important d’étudier en fait. C’est important d’avoir des 

connaissances, c’est important d’avoir de la culture générale […] ». 

 

Actuellement étudiante à l’Université de Lausanne, Samia remarque que son voile, dans ce 

milieu de formation tertiaire, ne dérange plus, contrairement à ses années de lycée et 

d’école de commerce. Au sein des milieux professionnels, néanmoins, il représente toujours 

un frein au marché de l’emploi et tend, à cet effet, à acquérir de nouveaux éléments de 

représentations provenant, cette fois-ci, de représentations dites collectives. En effet, Samia 

fait allusion à une image collective actuellement existante qui tend à mettre en exergue des 

femmes musulmanes voilées socialement et professionnellement non-intégrées à la société 

d’accueil ; souvent mères au foyer et ne possédant aucune activité lucrative. « Souvent, on dit 

que vous êtes pas intégrées, vous êtes que des femmes au foyer […] » et, cela, à travers 

l’argument du port du voile qui ne leur permet pas d’intégrer les milieux professionnels et, 

parallèlement, de participer à la société. Elle met, ici, en évidence une représentation 

extérieure de la femme voilée, au sein du marché de l’emploi, qui reflète des discours 

communs très présents au sein du contexte neuchâtelois. Il est, une nouvelle fois, important de 

distinguer les éléments de représentations personnelles, liés au voile, provenant de notre 

interlocutrice et ceux qu’elle souligne pour exemplifier ses propos, mais auxquels elle ne 

s’identifie pas. 

 

Au cours de sa narration, Samia distingue, finalement, le port du voile dans la société suisse 

actuelle et le port du voile il y a dix ans. A ce propos, elle met en évidence la prépondérance 

des regards et leur évolution ainsi, qu’en parallèle, l’augmentation des remarques auxquelles 

elle se retrouve souvent confrontées : 

 

http://www.rapport-gratuit.com/


85 
 

 […] y’avait moins de remarques, on se sentait moins regardée, même si on savait qu’il y 

 avait un peu ce côté où tu peux pas travailler avec le voile […] mais justement ce qui fait 

 avec tout ce qu’il s’est passé de nos jours, […] les attentats, depuis quelques années, l’état 

 islamique […] ça nourrit la peur chez les gens et, du coup, les gens ils sont plus (…) ils sont 

 plus fermés. 

 

Notre interlocutrice met, ici, en évidence un élément important : l’émergence et l’évolution 

du terrorisme islamiste. A ce propos, elle établit un lien entre les diverses attaques 

terroristes de ces derniers mois, la représentation de l’Islam en Suisse et la conséquence du 

contexte international sur le développement des représentations du voile dans certains milieux 

suisses. L’état islamique a, notamment, selon elle, une part de responsabilités dans les 

représentations actuelles de l’Islam ─ « […] maintenant, avec tout ce qui se passe avec le 

terrorisme […] ben maintenant on associe en fait terrorisme avec Islam […] » ─ et du port du 

voile ─ « […] depuis tous ces attentats […] le port du voile il est quand même plus dur. Il 

devient plus difficile » ─ et son expansion, ces dernières années, produit de nombreuses 

réactions au sein des communautés occidentales. Samia explicite le lien qu’elle émet entre le 

port du voile et le terrorisme dans l’extrait qui suit : « […] je pense qu’ils [les gens] se disent 

que, quand on est voilée, on a peut-être plus tendance à être extrémiste, ce genre de choses 

[…] » et met, ainsi, en évidence un voile qui, selon une représentation extérieure, peut 

rapidement devenir signe d’extrémisme religieux. A nouveau, nous soulignons la distinction 

établie par notre interviewée entre sa représentation subjective du port de son voile et les 

représentations extérieures, provenant d’autrui, qu’elle met en lumière afin de tenter 

d’expliquer et de comprendre l’évolution des discours et des représentations en matière 

d’Islam et de port du voile dans le Canton de Neuchâtel. A travers cela, Samia souligne la 

valeur qu’a, une nouvelle fois, prise son voile au cours de ces évènements. Elle déclare avoir 

« […] plus pris conscience de sa valeur au fil du temps, surtout avec tout ce qu’il s’est passé 

maintenant […] ». Parti d’un simple habit religieux, son voile acquiert, au fil du temps, « […] 

beaucoup plus de valeur […] ». Cet élément est développé par notre interlocutrice dans 

l’extrait suivant: 

 

[…] je pense que j’ai plus pris conscience de sa valeur au fil du temps, surtout avec tout ce 

qu’il s’est passé maintenant en fait, parce que, avant, voilà, j’étais convaincue, mais je le 

portais parce que, voilà, je savais que dans la religion c’était comme ça […] j’allais pas 

chercher à droite à gauche. […] j’en étais convaincue pis je sais que dans la religion c’est 

comme ça pis je suis pas allée chercher midi à quatorze heures. […] je l’ai porté, mais sans 

forcément avoir une vraie valeur […]. Mais, par contre, maintenant, oui, je sais que le voile, 

pour moi, c’est une liberté, pour moi ça fait partie de ma personnalité […] il a beaucoup plus 

de valeur aujourd’hui. […] je me rendais pas forcément compte de la valeur qu’il avait. 

 



86 
 

D’une catégorie simplement religieuse, le voile transite, ainsi, vers une catégorie plutôt 

sociale, où il constitue une liberté pour Samia. Il acquiert une caractéristique identitaire. Dans 

l’extrait qui suit, notre participante met, une nouvelle fois, en évidence le marqueur identitaire 

que son voile représente et la valeur qu’il acquiert, au fil du temps, avec les faits divers 

internationaux et les discriminations qui en découlent : « […] peut-être aussi, avec un peu ce 

qu’il se passe, les gens qui t’attaquent un peu, du coup, ben tu tiens plus à ça en fait […] ça a 

plus de valeur en fait ». Samia tend, ainsi, à utiliser son voile comme une ressource (Zittoun, 

2012a ; Zittoun, 2012b), au sein des ruptures et des transitions (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 

2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001) que la situation internationale produit en 

conséquence ; une ressource qui va lui permettre d’accorder plus de valeur à sa représentation 

personnelle du voile, dans sa transition d’un milieu plutôt calme à un milieu socialement et 

politiquement nourri par les faits divers internationaux. 

La situation internationale actuelle influence, ainsi, les éléments de représentations existants 

en matière de voile dans la société suisse et tend à les faire évoluer de manière plutôt 

négative. Elle tend, en somme, à développer, chez notre interviewée, un sentiment accru 

d’appartenance à l’Islam et, par conséquent, un désir de le montrer davantage au travers du 

port de son voile. 

Actuellement, Samia a décidé de stopper ses études universitaires et entreprend une formation 

en économie pour laquelle elle ne rencontre, jusqu’à maintenant, aucun problème particulier 

lié au port de son voile.  

 

5.3.2 Myriam 

 

Nous présentons, en annexe, au sein de la grille d’analyse n°2 élaborée par nos soins, les 

éléments de la représentation personnelle du voile de Myriam. Nous mettons en exergue ces 

éléments suite à notre entretien avec cette dernière, puis suite à notre analyse de sa 

transcription. 

Myriam naît en Tunisie, pays d’où sont originaires ses deux parents. Suite à l’exil politique de 

ces derniers, dû à la répression du Gouvernement de l’époque15, Myriam et sa famille 

déménagent à Neuchâtel, où elles décident de s’installer. Elle est, alors, âgée de six mois. Si 

                                                           
15 La Tunisie, à cette époque, fut gouvernée par Zine El-Abidine Ben Ali. Il a, durant des années, 

réprimé les partis politiques opposés à ses opinions, partis politiques au sein desquels étaient actifs les 

parents de Myriam, ce qui a conduit à leur exil. 



87 
 

cette dernière, de par son très jeune âge, n’a pas conscience de son départ en Suisse, nous 

soulignons, tout de même, que cette première étape représente, dans la vie de notre 

interviewée, une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 

2001) initiale par laquelle elle va se déplacer d’un pays, d’Afrique du Nord en l’occurrence, à 

un pays d’Europe. Elle se développera et suivra, par la suite, l’intégralité de sa scolarité 

obligatoire à Neuchâtel. 

 

La narration de Myriam débute lors d’un petit Pèlerinage à la Mecque, nommé en arabe « El 

Omra ». Partie, avec sa famille, en Arabie Saoudite dans le but d’accomplir un pèlerinage, 

Myriam, qui n’est pas voilée avant son départ, décide de porter le voile, pour la première fois, 

la veille de son retour de voyage en Suisse. Elle revient, dès lors, de la Mecque voilée. Agée, 

à cette époque, d’onze ans et demi, elle ne sait, aujourd’hui, comment expliquer sa décision et 

le cheminement l’ayant conduit au port du voile, comme le démontre l’extrait qui suit : 

 

Je l’ai porté, il me semble, entre 11 et 12 ans. J’étais partie faire la Omra en fait, le pèlerinage 

à la Mecque, et heu, en fait, j’étais allée mais vraiment dans l’optique avec ma famille et tout, 

c’était vraiment on allait faire une Omra et on allait revenir. On revenait deux semaines en 

Suisse et, après, on repartait en vacances en fait, donc c’était (…) et ben, en fait, je pourrais 

pas l’expliquer, mais, en fait, le jour avant de partir, c’est à ce moment-là que je savais qu’il 

fallait que je le porte en fait. […] [J]’ai pas d’explications, j’ai pas de cheminement, j’ai rien 

du tout, je savais juste que c’était le moment. 

 

« […] il fallait que je le porte […], « […] je savais juste que c’était le moment » sont les 

termes qu’elle utilise pour tenter d’expliquer son choix. Ils mettent en exergue l’absence d’un 

parcours de réflexion, d’un « […] cheminement […] », comme le mentionne notre 

interlocutrice, et semblent, selon notre lecture, sous-entendre la présence d’une sorte de 

« révélation » qui aurait conduit notre interviewée à se vêtir d’un voile. 

Le port du voile coïncide, ainsi, avec trois périodes temporelles significatives dans la vie de 

notre interviewée. Premièrement, cette dernière est en pleine réalisation de son école 

obligatoire. Deuxièmement, le pèlerinage dont il est question, à cette époque, se déroule 

durant ses vacances scolaires d’été. Finalement, le port de son voile correspond, en parallèle, 

à sa transition entre sa sixième et sa septième année secondaire. Le début du port du voile est, 

dès lors, lié au milieu scolaire de Myriam et se déroule à une étape de sa vie personnelle au 

sein de laquelle une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 

2001) a lieu entre deux périodes scolaires de son école obligatoire. Cette transition n’est, 

toutefois, pas mentionnée par notre interlocutrice au sein de sa narration.  

 



88 
 

Pour les milieux scolaire et familial qu’elle côtoie à cette époque, plusieurs éléments sont 

mentionnés par Myriam, au cours de sa narration, pour représenter son voile. Elle met, 

d’abord, en évidence un voile qui, lorsque le choix de son port a lieu, n’« […] est pas un 

jeu ». Ce terme est repris, par notre interlocutrice, de propos tenus par sa mère, suite au désir 

de sa fille de mettre le voile. Il est, dès lors, nécessaire de différencier, dans notre analyse, les 

éléments de représentations appartenant à notre interviewée et ceux provenant de discours et 

de représentations d’autrui ─ ici, en l’occurrence, de son milieu familial, particulièrement 

représenté par la figure maternelle. Le voile n’est, ainsi, pas considéré comme un amusement 

dans le milieu familial de Myriam, qui va intégrer cet aspect à sa narration et, en parallèle, 

aux éléments de sa représentation. Si, dans un premier temps, elle sent que le moment est 

venu de porter le voile, dans un deuxième temps, son milieu familial, et plus particulièrement 

sa mère, se préoccupe de son désir soudain et perçoit son initiative comme étant le résultat 

d’une influence du contexte saoudien, où les femmes sont, dans l’ensemble, toutes voilées : 

 

En revenant, ma mère elle était trop là « ouais, t’étais influencée, les femmes là-bas elles 

portent la burqa, le niqab, etc », elle me dit « mais t’as été influencée […] », alors que je 

pensais pas du tout à le mettre et, du jour au lendemain, décider à le mettre. Donc, elle m’a dit 

ouais, elle m’avait dit non au début, on va pas se mentir (rires), elle m’a dit « non, tu te fous de 

la gueule du monde, c’est pas comme ça que ça se passe, c’est pas sur un coup de tête, c’est 

pas un jeu ». 
 

Son voyage en Arabie Saoudite est, alors, considéré, par son milieu familial, comme ayant 

influencé le choix et la décision de Myriam et reflète, à cet effet et selon l’extrait ci-dessus, 

l’importance que revête le voile musulman dans ce milieu, à cette époque, ainsi que la 

nécessité d’une réflexion à avoir à propos de son port. Myriam, quant à elle et reprenant les 

propos émanant de son milieu familial, considère, elle-aussi, « […] que [le voile] c’est pas un 

jeu […] ». Elle précise, à cet effet, qu‘il « […] est déjà une sorte de responsabilité […] » et 

« […] une image qu’on renvoie […] ». Il acquiert, ainsi, des caractéristiques allant au-delà du 

simple vêtement religieux. Il est, ici, représentatif de la femme qui le porte, tant, pour 

Myriam, au niveau de son apparence qu’au niveau de son comportement. La femme qui le 

porte est, dès lors, responsable de ses agissements et de l’« […] image [qu’elle] renvoie 

[…] ». Ces deux éléments reflètent, ainsi, une nouvelle fois, l’importance du port du voile 

pour notre interviewée16.  

Par la suite et malgré le refus initial rencontré au sein de son milieu familial, reflété, ici, par 

l’opinion de sa mère, Myriam choisit de garder son voile et décide de démontrer à cette 

                                                           
16 Nous précisons, toutefois, que sa narration se déroule à une époque de sa vie lointaine par rapport 

aux débuts du port de son voile et restons attentives à l’actualité de ses propos et à leur temporalité. 



89 
 

dernière la conviction qu’elle détient à son sujet. « […] il faut que je le mette, sinon, si je le 

mets pas maintenant, je le mets plus jamais […] » sert d’élément déclencheur. En effet, ses 

propos vont influencer l’opinion familiale et tendre à faciliter le port de son voile dans ce 

milieu. Cet argument, selon elle, « […] a eu un déclic chez [sa] mère » qui a, finalement, 

accepté le choix de sa fille. Nous constatons, ainsi, par le biais de sa narration, les quelques 

difficultés rencontrées par notre interviewée dans son milieu familial, des difficultés étant 

liées à la véracité de sa conviction du port de son voile, suite à leur voyage en Arabie 

Saoudite, dans un contexte socioculturel au sein duquel l’Islam prédomine et où l’intégralité 

des femmes portent le voile.  

Si cette dernière ne mentionne pas l’influence de son milieu familial sur son choix de porter le 

voile, elle fait, toutefois, référence à ce milieu pour trois éléments de sa représentation 

personnelle du voile, des éléments tendant à émerger de ce dernier. Premièrement, le voile 

revête l’aspect d’une obligation religieuse. Deuxièmement, le Coran en fait mention. Son 

évocation au sein de ce dernier reflète, par conséquent, son importance. Finalement, il crée 

également une relation verticale entre la femme qui le porte et son Créateur. Ces trois 

éléments figurent dans l’extrait qui suit : « On [le milieu familial] m’a toujours dit que c’était 

une obligation, que c’était une obligation qui était notée dans le Coran […]. […] c’est entre 

toi et Dieu. […] je le fais juste pour Dieu ». Le voile signifie, ainsi, « […] un acte d’adoration 

[…] », exposant la femme qui le porte dans une relation verticale d’ordre divin. En parallèle, 

la mention qui en est faite au sein du Coran est caractéristique de son obligation religieuse et 

tend, ainsi, à représenter, pour notre interviewée, son importance en Islam. Les éléments de sa 

représentation personnelle du voile se dégagent, ainsi, de son milieu familial. Ils sont, en fin 

de compte, intégrés à sa narration et, dans le même temps, à sa conception du voile. 

 

De retour à Neuchâtel à la suite de son pèlerinage en famille, Myriam souligne, au cours de sa 

narration, la prévoyance dont elle fait preuve, avant sa rentrée scolaire, à l’égard de ses 

camarades de classe. A ce sujet, elle confie, qu’avant de débuter sa septième année d’école 

obligatoire, elle prévient ses amies de s’être voilée : 

 

 […] je l’ai porté là et, depuis, je l’ai jamais enlevé. Donc, ça, c’était vers 11-12 ans, entre 

 la sixième et la septième je crois. En sixième, je portais pas le voile, je suis partie en vacances 

 en portant pas le voile et, en septième année, je suis revenue voilée. J’avais envoyé des sms à 

 mes copines […] j’ai préparé un peu, je pense que, inconsciemment, j’ai préparé le 

 terrain. 

 



90 
 

« […][I]nconsciemment […] » est le terme employé par notre interviewée pour rendre compte 

de sa transition à l’état de voilée au sein de son milieu scolaire. La préparation inconsciente 

qu’elle évoque reflète, en quelques sortes, son interrogation en matière d’acceptation du voile 

ou, du moins, de sa personne maintenant voilée, au sein de ce milieu et, plus particulièrement, 

dans son cercle d’amies proches. Elle représente, en outre, une ressource (Zittoun, 2012a, 

Zittoun, 2012b) que Myriam utilise pour faciliter sa transition de jeune fille non-voilée à jeune 

fille portant le voile, au sein de son milieu scolaire dans lequel, lors de sa septième année 

secondaire, ses camarades de classe restent les mêmes. Sa prévoyance implique également 

une certaine peur de la part de Myriam qui semble s’attendre à des réactions, positives et/ou 

négatives, quant au port du voile dans ce milieu et, particulièrement, auprès de ses camarades. 

Nous relevons, ici, l’hostilité existante en matière de religion musulmane, évoquée par nos 

soins dans le précédent chapitre ─ l’espace social neuchâtelois ─, et mettons en exergue les 

éventuelles répercussions de cette hostilité dans l’imaginaire de notre interlocutrice, qui, pour 

éviter toutes réactions, prépare le terrain et informe ses camarades de classe dont elle est 

proche de son passage au port du voile. 

Notre interviewée débute, alors, son année scolaire et termine son cursus d’école obligatoire 

sans rencontrer de difficultés particulières au niveau du port de son voile. Elle poursuit par 

une maturité gymnasiale pour laquelle elle met en exergue une interrogation qu’elle reçoit de 

l’un de ses enseignants, lors d’un cours de biologie, qui va tendre à établir un lien entre son 

voile et ses facultés d’apprentissage, comme l’illustre le passage qui suit : 

 

 […] y’a eu des petites remarques, je me souviens d’un prof de biologie (…) lui c’était 

 (rires), j’étais nulle en bio, mais une grosse daube (rires) et pis il y a un TE où j’avais bien 

 réussi et il était venu vers moi tout gentiment me dire « ouais [Myriam], tu révises 

 comment tes TE à la maison ? », j’étais là, je sais pas moi, moi je révise comme tout le monde, 

 « avec ou sans voile ? », pis je dis « ben sans, pourquoi est-ce que je garderais  le voile à la 

 maison ? », pis il me fait « ah, c’est comme ça, les informations elles rentrent mieux » […]. 
 

Myriam ne relève pas davantage cette remarque. Elle souligne, uniquement, le 

questionnement insolite que le port de son voile produit dans ce milieu et le lien établi entre le 

port de son voile et son apprentissage de la matière enseignée. Nous mettons, par ailleurs, en 

exergue un élément de représentation extérieure du port du voile ─ provenant, ici, de son 

professeur de sciences ─ qui semble sous-entendre des facultés d’apprentissage amoindries en 

portant le voile. Ce dernier prend, ainsi, l’aspect d’un élément tendant à présenter la femme 

qui le porte comme un individu doté de capacités moindres pour s’instruire. Le voile fait, 

ainsi, ici, office de frein à l’apprentissage. 



91 
 

Néanmoins, hormis l’interrogation de son professeur de biologie, notre interviewée souligne 

qu’elle ne rencontre, durant son cursus, aucune difficulté particulière liée au port de son voile. 

Suite à l’obtention de sa maturité gymnasiale, elle entre à l’Université de Lausanne où elle 

étudie la psychologie, mais décide d’arrêter ses études universitaires quelques temps plus tard, 

ces dernières ne lui plaisant pas. Lors de cette période, Myriam nous confie n’avoir vécu 

aucun moment marquant : « […] il me semble pas avoir connu des mauvais moments […] j’ai 

pas le souvenir d’avoir eu de gros problèmes au lycée […]. Après, j’ai commencé l’Uni, pis là 

non plus à l’Uni pas de problèmes. En fait, durant tout mon cursus scolaire, j’ai pas eu de 

problèmes ». Notre participante souligne, ici, un point important ; le fait de n’avoir rencontré 

aucune difficulté majeure durant ses cursus scolaire et académique.  

Porté à l’âge de ses onze ans et demi à la suite d’un voyage à la Mecque, Myriam ne quitte, 

aujourd’hui, plus son voile en dehors de chez elle. Agée aujourd’hui de 24 ans, elle poursuit, 

actuellement, une formation à distance, qu’elle a repris il y a trois ans, et travaille, en 

parallèle, en tant qu’assistante au sein d’un cabinet situé dans le Canton de Genève. A ce 

propos, notre interlocutrice nous confie avoir rencontré de nombreuses difficultés en matière 

de port du voile au sein du milieu professionnel :  

 

J’ai eu des problèmes quand j’ai dû chercher des stages, quand je devais trouver des petits jobs 

d’étudiants quoi, et quand j’ai trouvé mon dernier, mon dernier travail quoi. Enfin, j’ai 

vraiment eu l’impression que, durant tout mon cursus scolaire, ben c’est bon, tant que t’es à ta 

place d’étudiante, mais, du moment où tu veux prendre ta place dans la société, il est là le 

problème. 
 

Myriam met, ici, en avant un élément de représentation important ; celui d’un voile pouvant 

mener à des difficultés d’intégration professionnelle et n’entrant pas en adéquation avec 

certains milieux professionnels neuchâtelois. Il est, ainsi, perçu, par notre interviewée et, plus 

généralement, par une partie de l’espace social neuchâtelois, comme un frein pour l’accès à 

ces milieux. La femme qui le porte ne détient, en outre pas, selon Myriam, le « […] profil 

[…] » pour les intégrer. Stagiaire il y a quelques années au sein d’une entreprise 

neuchâteloise, elle postule au sein de cette dernière suite à la mise au concours d’un poste 

pour lequel, grâce à son stage, elle possède les compétences requises et pour lequel elle 

bénéficie, par ailleurs, de retours positifs de la part de son employeur. Malgré cela, sa 

postulation est refusée. A ce propos, elle nous confie :  

 

 […] j’ai fait un stage où, quand c’était pas payé, c’était « trop bien, on aimerait bien des 

 employées comme toi plus souvent », mais, dès qu’ils cherchent, ils cherchaient un 

 employé, mais moi, je suis là, je peux faire le travail, je l’ai fait pendant deux mois, et ils 



92 
 

 m’ont dit « non, écoutez, on cherche quelqu’un qui a le profil » et c’est quoi le  profil ? (rires) 

 c’est sans voile. 

 

Myriam met, une nouvelle fois, en évidence les difficultés d’intégration professionnelle 

qu’elle rencontre sur le marché de l’emploi. Son expérience en tant que stagiaire et le refus 

qu’elle obtient suite à sa postulation illustrent adéquatement la problématique produite par le 

port du voile au sein de certains milieux professionnels neuchâtelois et les réactions qu’il peut 

y produire. Elle met, par ailleurs, en lumière un élément de représentation pertinent ; celui 

d’un voile dont les caractéristiques ne correspondent pas au « […] profil […] » recherché par 

certains employeurs et, en conséquence, le frein que son port peut représenter au sein de ces 

milieux. L’intégration professionnelle de certaines femmes voilées peut, dès lors, rapidement 

être compromise. Le voile peut également poser problème, pour ces dernières, notamment au 

niveau de leur volonté d’intégration à la société d’accueil lorsque, pour des raisons qui leur 

sont propres, elles choisissent de refuser d’ôter leur voile sur leur lieu de travail et, par 

conséquent, boycottent, en quelques sortes, leur insertion dans ce milieu. La raison de ces 

refus peut, en outre, être méconnue pour une partie de la population neuchâteloise et, en 

conséquence, alimenter davantage l’hostilité initiale pouvant exister à l’égard du port du voile 

dans ces différents milieux et au-delà.  

A ce sujet, notre interviewée nous raconte rechercher une place de stage pour entrer dans une 

HES, il y a trois ans de cela. Elle essuie, à cet effet, de nombreux refus et, cela, du fait qu’elle 

porte un voile. Nous constatons, une nouvelle fois, qu’aux yeux de notre interviewée, le refus 

du port du voile dans certains milieux professionnels est problématique pour l’intégration 

professionnelle de plusieurs femmes voilées. Afin d’illustrer son propos, Myriam utilise 

l’exemple d’une étudiante genevoise portant le voile qui, à défaut de trouver un stage pour 

valider son bachelor d’une HES, ne peut terminer ses études et obtenir son diplôme : 

 
 […] récemment, il y a eu un article dans le journal Le Courrier, je crois de Genève, qui parlait 

 justement d’une étudiante qui ne pourra pas finir son cursus d’haute école sociale, parce 

 qu’elle ne trouve pas de stage, donc, en fait, t’es bonne à étudier, mais t’es pas bonne pour un 

 stage, t’es pas bonne pour travailler […]. 
 

Nous comprenons, au travers de ses propos, que le voile n’a pas, selon une représentation 

collective actuellement existante, sa place sur le marché professionnel neuchâtelois, et suisse, 

et qu’il peut, rapidement, complexifier la recherche d’emploi de certaines femmes 

musulmanes. Notre interlocutrice distingue, en parallèle, la place de la femme voilée dans les 

milieux scolaires et sa place au sein de milieux professionnels. A ce propos, elle souligne, 



93 
 

selon les extraits ci-dessus, la différenciation établie, par les marchés de l’emploi suisse et 

neuchâtelois, entre une étudiante voilée et une employée portant le voile. Elle considère, ainsi, 

que le port du voile, en Suisse, ne devient problématique que lorsque la femme voilée 

concernée souhaite intégrer la société et, cela, par le biais d’une activité lucrative. Poursuivant 

sa narration, Myriam souligne, en outre, la place importante que sont en train de prendre 

certaines femmes voilées dans les sociétés internationales actuelles. Elle utilise l’exemple du 

monde de la mode où, de plus en plus, de marques de luxe créent des lignes de vêtements 

destinées à une clientèle purement voilée :  

 

 […] en tant que voilée, on est en train de prendre une place énorme, que ce soit dans le 

 monde de la mode, dans le monde du, de tout ce qui est religieux (…) enfin, si on 

 regarde, il y a énormément de, je prends la mode parce que ça me vient à l’esprit, mais des 

 grandes youtubeuses qui sont voilées […]. 

 

A ce sujet, toutefois, notre interviewée met en évidence le fait que plusieurs femmes voilées 

qui réussissent professionnellement « […] sont indépendantes [et] font leurs trucs à elles 

[…] », mettant, une nouvelle fois, en exergue la difficulté souvent rencontrée en tant que 

voilée sous un statut d’employée. Myriam complète, ainsi, ses propos : « […] moi, en tant que 

personne lambda, où est-ce que j’ai ma place ?  Est-ce que je suis obligée de rester recluse à la 

maison à faire des gosses et, donc, reproduire le schéma que la société veut de moi ou pas ? ». 

Nous constatons, ici, un élément de représentation du voile lourd de sens. En effet, selon ses 

propos, qui émergent d’une représentation extérieure ─ d’une représentation collective issue, 

selon elle, de la société ─, la femme voilée est sujette, de par le port de son voile, à « […] 

rester recluse à la maison et faire des gosses […] », reproduisant, dès lors, « […] le schéma 

que la société veut [d’elle] ». Myriam souligne, en outre, le choix à faire étant régulièrement 

demandé à certaines femmes musulmanes voilées. Elle utilise l'exemple de femmes médecins 

dont les compétences sont reconnues par les diplômes en leur possession « […] mais qui ne 

peuvent pas pratiquer, car elles doivent faire un choix. Entre quoi ? Entre leur foi, entre leur 

(…) entre ce qu’elles sont et ce qu’elles veulent être et qu’est-ce qu’elles veulent apporter à la 

société […] ». Le voile est, ici, représentatif de la foi de la femme qui le porte, mais il est 

également représentatif d’elle-même. Il est, ainsi, dans un premier temps, directement associé, 

par notre interviewée, à l’identité de la femme qui le porte ─ […] ce qu’elles sont […] ─ et 

acquiert, dès lors, une dimension identitaire qui, lors d’exigences émergeant du marché de 

l’emploi ─ tel que travailler en ne portant pas son voile ─ se heurte à une dimension 

professionnelle souhaitant favoriser la neutralité religieuse. Dans un deuxième temps, le port 



94 
 

du voile, de par la pratique qu’il représente, développe un sentiment accru de proximité à la 

religion et va, par conséquent, exprimer, de manière visible, la foi de la femme qui le porte. A 

ce sujet, Myriam souligne l’identifiant religieux que représente le voile musulman : « […] 

pour les femmes, elles portent le voile, enfin on sait que voilà, ça se voit à des kilomètres 

qu’on est Musulmanes ». Le voile rend, ainsi, les femmes musulmanes qui le portent visibles 

et tend à exposer, de manière apparente, leur confession. La visibilité de la religion 

musulmane, s’exprimant par le port du voile, tend, finalement, au sein de plusieurs milieux 

professionnels, à entrer en inadéquation avec la neutralité religieuse, parfois revendiquée par 

certains d’entre eux, et, en conséquence, à poser problème. 

Poursuivant sa narration, notre interviewée nous raconte les difficultés qu’elle rencontre en 

tant que femme voilée pour intégrer le marché de l’emploi. Qu’il s’agisse d’un stage, d’un 

travail d’étudiant ou, encore, d’un travail en tant que tel, Myriam se voit refuser de nombreux 

postes et, cela, en conséquence du port de son voile. Elle nous confie :  

 
 Alors, les boulots, j’ai trouvé que des boulots de, de merde (rires), vraiment du  ménage, t’es 

 bien, mais pour être en bas. Pourtant, j’avais des copines qui avaient poussé mon dossier 

 pour bosser, que ce soit H&M, que ce soit dans la restauration, mais, à chaque entretien c’était 

 « ah, vous êtes bien gentille, mais on va vous recontacter » et on m’a jamais recontacté, donc, 

 en fait, j’ai compris qu’il fallait que je continue à faire du ménage encore un moment. Pour les 

 stages […] j’ai pas trouvé facilement, vraiment (…) j’ai dû, j’ai dû sortir du Canton en fait 

 (…) ouais, j’ai dû sortir du Canton et j’ai dû partir à Genève en fait pour un stage et j’ai dû 

 travailler chez un Musulman. 

 

Nous constatons, dans un premier temps, que le travail qui lui est proposé et pour lequel son 

voile est accepté représente un travail au sein duquel aucune clientèle n’est côtoyée et où 

d’autres collègues ne sont pas présents. Dans un deuxième temps, Myriam souligne un 

élément important ; celui de devoir travailler chez un individu de confession musulmane pour 

pouvoir intégrer le marché de l’emploi. Finalement, nous mettons en évidence la transition 

(Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001) réalisée et vécue par 

notre interlocutrice pour pouvoir accéder à un milieu professionnel. Cette dernière va, pour ce 

faire, se déplacer et sortir du Canton de Neuchâtel et va pouvoir trouver une place de stage au 

sein du Canton de Genève. Myriam met, toutefois, en exergue, au cours de sa narration, la 

peur initiale de son employeur musulman pour l’engager :  

 

[…] il avait peur de m’engager en fait à la base […] il me l’a dit une fois qu’il m’a 

 engagée « je t’engage juste pour 6 mois et en tant que stagiaire rien de plus et, après, tu te 

 tires quoi » […] on avait convenu ça et, après 6 mois, il m’a dit « écoute, je vois que t’as 

toutes les compétences requises, tu veux rester ? ». 

 



95 
 

L’accès au marché du travail semble, par conséquent, être également délicat pour un 

employeur de confession musulmane dans le contexte helvétique. Ce dernier, qui partage 

pourtant les croyances religieuses de notre interlocutrice, appréhende l’engagement de cette 

dernière dans son cabinet et le lui fait remarquer. Il souligne, par ailleurs, son appréhension 

quant à son engagement pour un poste de stagiaire et semble ne pas le concevoir pour un 

poste de titulaire. Ainsi, les difficultés d’intégration professionnelle évoquées précédemment 

ne sont pas uniquement valables au sein du Canton de Neuchâtel. Elles prennent également 

place dans le Canton de Genève, au sein d’un espace social spécifique, lui-aussi, laïc. Le frein 

au marché de l’emploi que tend à représenter le voile musulman se manifeste, ainsi, dans 

divers espaces socioculturels, mettant, par conséquent, en évidence, dans un contexte 

davantage national, l’hostilité et la stigmatisation régulière à laquelle sont confrontées de 

nombreuses femmes voilées. Néanmoins, malgré la crainte initiale de son employeur, qui 

observe les compétences de Myriam au fil de son stage, celui-ci décide finalement de 

l’engager et, cela, de manière à ce qu’elle puisse entreprendre une formation en emploi. 

Actuellement, notre interlocutrice continue de travailler dans ce cabinet et se considère « […] 

comme une privilégiée ». Elle estime que « [cela] joue un rôle qu’il [l’employeur] soit 

musulman […] » et met en évidence la nécessité d’un soutien intercommunautaire pour 

permettre à d’autres femmes voilées d’intégrer les milieux professionnels suisses. Les 

communautés musulmanes tendent, ainsi, à représenter une ressource (Zittoun, 2012a ; 

Zittoun, 2012b) pour l’accès à certains milieux professionnels suisses, qu’elles tendent à 

faciliter. A ce sujet et parlant de ses perspectives professionnelles futures, notre interviewée 

semble s’imaginer construire sa propre société : « Sur le long, long terme, je me vois être 

indépendante pour pouvoir engager des personnes qui étaient exactement dans la même 

situation que moi », estimant « […] au niveau du travail, [qu’elle ne peut se] reposer entre 

guillemets que sur [elle-même] ou sur la communauté […] ».  

Dans la poursuite de sa narration, Myriam revient sur les débuts du port de son voile et nous 

explique, qu’aujourd’hui, « […] c’est pas toujours facile [d’être voilée] ». A ce sujet, notre 

interlocutrice nous apprend qu’à plusieurs reprises, pour du travail, des doutes se sont installés 

quant au port de son voile : « […] je me suis déjà posée la question de si tu l’enlèverais pour 

le travail, mais à chaque fois, j’ai, j’ai évité d’aller trop vite dans le sujet, d’aller trop vite en 

besogne […] ». Néanmoins, ces derniers n’ont pas conduit Myriam à ôter son foulard, au 

contraire de certaines femmes voilées dont elle nous donne l’exemple : « […] elles essaient 

d’adapter le foulard […] parce qu’elles sont tiraillées entre la religion et la société, donc, 



96 
 

[elle] garde son foulard, [elle le fait] d’une autre façon, histoire de pouvoir [se] faufiler dans 

la société ». Le compromis utilisé par certaines Musulmanes est représenté par le turban qui, 

aujourd’hui, est devenu un véritable phénomène de mode permettant à de nombreuses femmes 

voilées l’accès au marché de l’emploi. Le voile, sous une forme moins visible, tend, ainsi, à 

représenter une ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour certaines femmes 

musulmanes qui, par le biais de la transition d’un hijab à un turban, vont avoir, parfois, la 

possibilité d’intégrer le marché de l’emploi suisse. 

 

Si Myriam compare et distingue les milieux scolaires et professionnels, elle met également en 

avant les espaces publics au sein desquels, à plusieurs reprises, elle rencontre, encore 

aujourd’hui, des difficultés en étant voilée. A ce propos, elle souligne les regards et 

commentaires auxquels elle se confronte quotidiennement et nous confie sa lassitude à cet 

égard :  

 
Les regards (soupir), ça commence à me fatiguer sérieusement (rires), parce qu’on fait  des 

efforts, on parle gentiment, on sourit aux gens, personnellement, j’essaie de sourire aux  gens, 

quand je vois qu’ils me regardent avec un regard méchant, j’essaie de sourire, j’essaie de, de 

montrer un bon exemple, mais, au bout d’un moment, j’ai l’impression de me justifier en fait 

[…]. 

 

Pour expliquer ces divers comportements, Myriam établit un lien entre ces derniers et le 

terrorisme dont les divers faits internationaux récents, auxquels sont confrontées les sociétés 

occidentales, tendent à ternir l’image des communautés musulmanes et de l’Islam en général. 

Elle considère qu’« […] avec les faits [divers], les attentats, le terrorisme, les amalgames [et] 

le fait qu’il y ait des gens complétement stupides […] on ramasse de tous les côtés […] ». Elle 

utilise, à cet effet, un exemple personnel pour illustrer ses propos : « […] il y a deux mois, à 

Genève, j’allais monter dans le train, on m’a chopé mon sac et on m’a tiré en arrière. […] 

Après, on me dit « dégage terroriste » […] « rentre chez toi », mais où chez moi ? ». Selon 

Myriam, les comportements insolites à son égard n’ont pas lieu d’être et cette dernière se 

considère comme un individu « […] suisse à part entière […] », comme elle le mentionne 

dans l’extrait qui suit :  

 
 J’ai l’impression qu’on se pose des questions qui n’ont plus, enfin elles ont pas lieu d’être, 

 dans le sens où, enfin, à un moment donné, il va falloir se mettre dans le crâne que je suis 

 suisse, et que je participe à la société et je fais partie intégrante, enfin, à un moment donné, tu 

 ne peux plus me demander à moi de m’intégrer, je suis plus au niveau de l’intégration. […] je 

 fais partie de la société […] je suis suisse à part entière  […]. 

 



97 
 

Malgré ces divers comportements, Myriam tient à attirer l’attention sur un élément important ; 

celui de la non-victimisation. En effet, elle ne se « […] victimise jamais [car] c’est la pire des 

choses de se victimiser ». Elle évite, ainsi, « […] de mettre la faute sur la religion […] » et, 

plus spécifiquement, sur son voile, lors de réactions et/ou de comportements insolites à son 

égard. Ses propos soulignent également la nécessité de ne pas s’accrocher aux remarques et 

autres comportements provenant d’individus lambda à l’encontre des Musulman(e)s et, cela, 

dans le but de vivre au mieux en tant que femme voilée dans une société non-musulmane. 

Myriam reprend, d’ailleurs, une phrase de Tariq Ramadan pour expliciter son propos: « […] 

c’est Tariq Ramadan qui avait dit que si tu te mets dans une position de victime, tu resteras 

une victime […] vu que j’ai pas envie d’être une victime, j’ai pas que ça à faire (rires) […] ». 

Au fil du temps, le voile prend, pour Myriam, des significations diversifiées. D’une obligation 

à caractère pleinement religieux, présente dans le Coran, le voile devient, au fil de son 

développement, représentatif d’elle-même. Il acquiert, ainsi, un aspect identitaire et fait partie 

intégrante de sa personnalité, comme l’extrait qui suit nous le démontre : 

 

Il [le voile] me représente. Il me représente […] c’est moi. Si, maintenant, tu me dis 

 « [Myriam] tu vas marcher, tu enlèves ton voile et tu vas marcher », j’aurai l’impression 

 de manquer de quelque chose. C’est comme si tu me dis « ton bras, c’est quoi pour 

 toi ? ». Mon bras, c’est mon bras, c’est une partie de moi, c’est comme mon voile, c’est  une 

partie de moi. Maintenant, mon voile, il fait partie, c’est une partie intégrante de moi […]. 

 

Le voile devient, ainsi, un membre à part entière du corps de notre interviewée. Le voile, c’est 

elle ; il tend à être tout autant important et nécessaire, pour elle, que son bras, sa jambe, etc. 

Elle met également en exergue l’habitude que son voile, au fil du temps, devient en 

grandissant et nous fait part du questionnement récent auquel elle a fait face ces derniers 

mois :  

 

A un moment de ma vie, je le mettais parce que c’était devenu une habitude […] récemment, 

je dirais je me suis reposée des questions, parce que je me suis dit « si je le porte plus pour 

Rabi [mon Dieu], je le porte pour qui ? » Est-ce que je le porte par habitude ? Et j’ai pas envie 

de faire quelque chose juste par habitude, donc je me suis refaite tout le cheminement, du 

pourquoi, du comment […]. 

 

La représentation que Myriam détient au sujet de son voile évolue en parallèle à son 

développement personnel. Il imprègne, dès lors, des caractéristiques plutôt symboliques ─ et 

devient un marqueur identitaire ─, mais également sociales et politiques, au sein d’un espace 

socioculturel où il tend à représenter une problématique en termes d’accès au marché du 

travail et, plus généralement, pour l’intégration sociale de certaines femmes.  



98 
 

En outre, notre interlocutrice souligne la tendance actuelle à intégrer le port du voile au sein 

de nombreux débats, souvent virulents, et, pour lesquels, de nombreuses personnalités 

publiques et individus lambda échangent leurs points de vue et controversent à ce sujet : 

« […] maintenant le voile, c’est devenu un sujet de discussion, mais tout le monde s’en mêle. 

[…] en tant que voilée, on est sujettes aux critiques, mais de tout le monde, femmes, hommes, 

autorités, pas autorités, famille, pas famille […] ». Le voile crée et fait débat, au sein de 

sphères multiples et variées. Néanmoins, malgré ces nombreux débats et controverses, elle 

considère qu’il est, aujourd’hui, important, en tant que femme voilée, de s’exposer et de 

s’affirmer avec le voile, et de tout tenter pour intégrer les milieux professionnels, neuchâtelois 

et suisses, en continuant de le porter. Myriam exemplifie ses propos en évoquant sa situation 

professionnelle actuelle : « […] moi, je vais dans des Tribunaux, je parle avec [des] avocats 

[…] avec des Juges, y’a un échange et les gens ils me voient. Le fait d’être devant, sur le 

devant de la scène avec ton voile, c’est hyper important ». A ses yeux, être active dans la 

société tout en gardant son voile est une manière de démontrer aux employeurs et, plus 

généralement, à la société suisse en tant que telle, que le voile ne réduit aucunement les 

compétences et les capacités de la femme qui le porte. Elle conclue, finalement, ses propos, en 

considérant, dans les milieux professionnels en général, qu’« […] être une femme dans la 

société et […] travailler […] c’est déjà un fardeau, mais une femme voilée [c’est] un fardeau 

en plus […] » ; soulignant adéquatement, en somme, la problématique que le port du voile 

représente au sein de la société suisse et, plus spécifiquement, dans l’espace social 

neuchâtelois. 

 

5.3.3 Chloé 

 

Nous mettons en évidence, dans la grille d’analyse n°3 présentée en annexe et élaborée par 

nos soins, les éléments de la représentation personnelle du voile de Chloé, jeune musulmane 

convertie ; des éléments qui tendent à débuter lors de sa formation académique durant laquelle 

Chloé va porter le voile pour la première fois.  

 

Née dans une famille suisse et protestante, Chloé grandit dans un milieu familial au sein 

duquel la religion chrétienne lui est enseignée par le biais de sa grand-mère et des cours de 

catéchisme qu’elle suit étant plus jeune. Sa relation à la religion est, dès lors, présente dès son 

plus jeune âge et se manifeste, pour ne prendre qu’un exemple, lorsque que, étant petite, elle 



99 
 

entame sa prière du soir avant d’aller se coucher. Notre interlocutrice nous fait part de son 

expérience religieuse initiale dans l’extrait qui suit : 

 
Parce que, de base, j’ai toujours été croyante, j’étais protestante, j’ai fait mon catéchisme et 

tout ça et j’ai, on peut dire que j’étais pratiquante, enfin dans le sens où tous les soirs je faisais 

ma prière, mais à ma manière quoi et, quand ma grand-mère venait à la maison et qu’on était 

petit, ben c’est elle qui nous a pas mal, un peu instauré ce fait de quand tu vas au lit, ben tu 

pries, tu remercies du coup, ben c’est vrai que j’avais quand même, au moins tous les jours je 

priais quoi, le soir […]. 

 

Chloé grandit et se développe, ainsi, au sein d’un milieu familial de confession protestante et 

n’a, jusqu’à l’âge de sa majorité, que peu, voire pas, de connaissances au sujet de l’Islam. Ce 

n’est que durant l’année 2013 que son intérêt pour la religion musulmane va apparaître, à la 

suite d’une rencontre qu’elle fait pendant l’été.  

Sa narration au sujet de l’Islam débute, ainsi, à l’été 2013, période où cette dernière fait la 

connaissance de Bilel, un jeune homme de confession musulmane résidant dans le Canton de 

Neuchâtel. A cette époque, Chloé, alors âgée de 17 ans,  n’a que très peu, voire aucune notion 

de ce qu’est l’Islam et elle va, peu à peu, s’intéresser à cette religion en côtoyant Bilel :  

 
[…] l’été 2013, j’avais rencontré mon ex-copain qui, du coup, était musulman et, en fait, c’est 

comme ça que ça a commencé. On s’est mis ensemble et pis, ben, on a commencé à discuter 

pas mal de l’Islam, parce que, comment dire, bon moi j’avais aucune idée de ce qu’était 

l’Islam, enfin, je crois que je savais même pas qu’on croyait au même Dieu, Chrétiens et 

Musulmans, et j’avais un peu dans cette idée que l’Islam c’était une religion d’arabes, pour les 

arabes. En fait, je pensais que Musulman et arabe, ça voulait dire la même chose, d’ailleurs, 

c’était comme ça que, qu’on avait été amené sur le sujet. 

 

C’est par le biais d’une discussion informelle, comme le démontre l’extrait ci-dessus, que les 

deux jeunes gens commencent à discuter de religion. Petit à petit, l’intérêt initial porté par 

notre interlocutrice pour l’Islam va s’agrandir et s’ensuit, alors, une phase de découverte pour 

Chloé. Cette dernière va, en conséquence, régulièrement, questionner Bilel au sujet de sa 

religion et, notamment, mettre l’accent sur des faits d’actualité, tel que le terrorisme, ou sur 

des pratiques musulmanes, tel que le port du voile, dans le but d’obtenir des explications 

concrètes de ce dernier à ce sujet :  

 

[…] j’avais jamais côtoyé de Musulmans de ma vie, ben, en l’occurrence, par rapport à ce qui 

se passait à l’époque, ben, des fois, j’avais un peu des petites questions « ah ben justement 

comment ça se fait, on croit au même Dieu, comment ça se fait, c’est quoi, en gros, ce en quoi 

vous croyez et pis pourquoi la femme est censée porter un voile ? » et tout ça et tout ça, et 

aussi par rapport au terrorisme, pas mal de discussions par rapport à ça, ou bien, ce genre de 

choses. 

 



100 
 

Les questionnements de notre interlocutrice au sujet du port du voile et des faits divers liés au 

terrorisme font, ici, écho aux actualités suisse et internationale récentes et de l’époque. Ses 

diverses interrogations vont alimenter son désir d’apprentissage et vont, en conséquence, la 

conduire à se passionner davantage pour la religion musulmane. En parallèle, Chloé décide de 

chercher par elle-même des réponses à ses interrogations et, pour ce faire, commence à lire le 

Coran. C’est, à ce moment, qu’elle réalise que, pour chacun de ses questionnements, il existe 

une réponse et que l’Islam, selon elle, ne présente aucune faille :  

 
[…] j’avais souvent envie, quand il [Bilel] me disait quelque chose, de le contredire ou d’aller 

chercher la petite bête, d’aller voir ce qui ne jouait pas là-dedans quoi. Pis, du coup, je faisais 

pas mal de recherches à côté, aussi pour voir si ce qu’il me disait, c’était vrai et tout ça, et, au 

fur et à mesure, je me suis rendue compte que, comment dire, chaque fois que je voulais un 

peu contredire ce qu’il disait, je pouvais pas, j’arrivais pas à le contredire en fait et, du coup, 

en fin de compte ben ça m’a intéressée et, du coup, je débouchais sur d’autres sujets, je faisais 

mes recherches, j’ai commencé à, à lire le Coran, à écouter deux-trois conférences, des choses 

comme ça, et je me suis rendue compte que, en fait, ça, comment dire, je me suis rendue 

compte à chaque fois que j’avais un blocage et que ça me débloquait, enfin j’avais toujours 

une réponse si on veut aux questions que je me posais […]. 

 

Pour cette période, Chloé met surtout en évidence sa méconnaissance de l’Islam. Nous ne 

retenons, par conséquent, pour cette partie et selon la transcription de notre entretien, aucun 

élément de représentation du voile susceptible d’affiner notre analyse si ce n’est que, pendant 

une année, notre interviewée découvre la religion musulmane par le biais de nombreuses 

discussions avec son ami de l’époque, Bilel. Nous mettons, par ailleurs, en exergue le début 

d’une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001) dans la 

vie de notre interlocutrice qui, de confession initiale chrétienne, va, petit à petit, porter un 

intérêt grandissant pour l’apprentissage de la religion musulmane. Ce dernier se réalise 

pendant près d’une année, où Chloé multiplie les questionnements à l’égard des pratiques et 

des valeurs musulmanes, jusqu’à l’été 2014 durant lequel notre interlocutrice va se convertir à 

l’Islam. 

Ainsi, lors d’un repas au restaurant en compagnie de Bilel, durant l’été 2014, Chloé prononce 

la Chahada, l’attestation de foi musulmane, se convertissant, ainsi, à l’Islam. L’extrait qui suit 

met en lumière ce passage : 

 

Et pis, du coup, c’est comme ça qu’après j’ai prononcé la Chahada, mais c’était vraiment 

genre en mode au restau comme ça (rires), le truc rien à voir et, et voilà, et, en fait, c’est là que 

je me suis rendue compte qu’effectivement, dans le cœur, j’y croyais en tout ça et que j’étais 

Musulmane. 

 



101 
 

Cette transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001), plutôt 

informelle, ne modifie pas directement le mode de vie de notre interlocutrice. En effet, sa 

conversion, de jeune fille de confession protestante à jeune fille de confession musulmane, ne 

se produit pas drastiquement pour notre interviewée, qui n’évoque aucunement, lors de sa 

narration, un bouleversement ressenti par rapport à sa « vie passée », à sa confession initiale. 

Nous constatons, d’ailleurs, dans la suite de son récit, que sa transition de femme chrétienne à 

femme musulmane ─ non-voilée à ce moment ─ se fait lentement et par étapes. 

C’est, ainsi, petit à petit que son apprentissage de la religion se réalise. Chloé met en lumière 

cela dans l’extrait qui suit : 

 
[…] c’est une fois quand je suis allée à la Mosquée, quand j’ai commencé à pas mal lire le 

Coran, je lisais beaucoup le Coran, que ben, du coup, au fur et à mesure, j’ai remarqué qu’il 

parlait souvent de la prière, il parle souvent de ça et, du coup, je me demandais ah ben 

comment tu t’y prends, etc, et que, gentiment, j’ai aussi commencé à réduire ma 

consommation d’alcool, j’avais envie de savoir comment mieux prier. Après, petit à petit, ben 

aussi, du coup, j’évitais de manger du porc, aussi à la maison. 

 

Elle décide, ainsi, de se rendre, pour la première fois, à la Mosquée où elle fait la 

connaissance d’un père de famille musulman qui décide de la prendre sous son aile pour lui 

enseigner les bases de l’Islam. En parallèle, elle s’intéresse toujours plus à la lecture du 

Coran, comme mentionné dans l’extrait ci-dessus, et regarde des tutoriels sur Youtube pour 

apprendre à prier : « […] j’avais commencé à regarder des tutos sur Youtube pour savoir faire 

sa prière et tout ça et pis voilà, petit à petit, j’ai commencé comme ça ». Chloé se rend, 

également, à diverses conférences en Suisse, ayant pour sujet l’Islam. Ces différents éléments 

font office de ressources (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour sa transition de la religion 

chrétienne à la religion musulmane et son apprentissage. En parallèle à cela, elle modifie, petit 

à petit, son mode de vie habituel et réduit, par exemple, sa consommation d’alcool. Elle tente, 

en outre, du mieux qu’elle peut, d’éviter la consommation de viande porcine lors de ses repas 

en famille. Si sa transition de jeune femme chrétienne à jeune femme musulmane s’est, en tant 

que tel, faite très rapidement lors d’un repas au restaurant ─ suite à une année de 

questionnements multiples au sujet de l’Islam ─, l’apprentissage de la religion se fait, quant à 

lui, successivement par le biais d’étapes. Chloé met en lumière cette transition dans l’extrait 

qui suit :  

 
 […] ça s’est un peu tout fait petit à petit, j’ai commencé à faire ma prière, je la faisais genre 

 deux fois par jour, enfin, au lieu de faire la prière comme je la faisais, au lieu de dire « Notre 

 Père qui est aux Cieux », je répétais la Fatiha par exemple. Et, après, j’ai commencé à faire 

 les gestes, j’ai commencé à prier trois fois par jour, à faire toutes mes prières par jour. 



102 
 

Chloé apprend, dès lors, petit à petit et d’une manière plutôt autodidacte, à pratiquer l’Islam ─ 

par exemple, à faire sa prière. Elle transforme, ainsi, sa prière initiale chrétienne en modifiant, 

dans un premier temps, les paroles qu’elle récite puis, dans un deuxième temps, son mode de 

faire et ses gestes. Elle va, en outre, modifier son mode de vie et, notamment, ses habitudes 

alimentaires ─ « […] en même temps, j’avais arrêté de boire de l’alcool, j’avais arrêté aussi, 

du coup, de manger du porc » ─, puis vestimentaires. En effet, préalablement au port du voile, 

Chloé commence par modifier son style vestimentaire, notamment en décidant de porter des 

habits de plus en plus longs et de plus en plus larges, comme le met en exergue le passage 

suivant, avant de, finalement, décider de mettre le voile à sa rentrée universitaire de l’année 

2015 : 

 
 […] au tout début, je savais que j’allais porter le voile […] et je savais qu’une fois je 

 voulais le faire, mais j’avais commencé aussi déjà par un peu changer ma manière d’être, 

 parce que c’est vrai que j’avais l’habitude de me vêtir de manière pas très longue ou très 

 ample on va dire (rires), du coup ben, petit à petit, j’ai commencé comme ça, pis, voilà,  après, 

 l’été, j’ai gardé mes manches longues, des pantalons longs, des choses aussi plus larges, 

 etc, pis, après, quand j’étais bien à l’aise avec ça, j’ai porté le voile. 

 

C’est, ainsi, lors de l’été 2015, que Chloé franchit le cap du port du voile et, cela, avant son 

entrée à l’Université de Lausanne. Le port de son voile coïncide, alors, à une transition entre 

un milieu gymnasial neuchâtelois et un milieu académique lausannois au sein duquel elle ne 

présente aucun lien social établi et où ses nouveaux camarades universitaires n’ont pas 

connaissance de son parcours en tant que non-voilée : 

 
 […] je me suis dit aussi avec la rentrée universitaire, ben j’avais envie que les gens, 

 comment dire, ils me connaissent directement comme ça. J’avais pas envie de, de devoir 

 après, de nouveau « ah mais pourquoi avant tu portais pas le voile et maintenant tu le 

 portes ? », répondre aux questions et tout ça […]. 

 

Elle met en exergue son appréhension vis-à-vis de la nécessité de donner des explications au 

milieu de formation qu’elle fréquente et l’absence, ici, dans ce milieu académique, de 

justifications à apporter. Ses propos font écho à une certaine crainte, de sa part, quant aux 

questionnements et aux réactions que le port du voile peut susciter dans certains milieux 

familiers à cette dernière. Ainsi, sa transition d’un lycée neuchâtelois à une Université 

lausannoise tend à simplifier le premier port de son voile et, en parallèle, son intégration dans 

ce milieu. Son entrée à l’Université et le changement qu’elle représente dans la vie de notre 

interviewée ─ nouveaux camarades, nouveau lieu d’études, etc. ─ va jouer le rôle d’une 



103 
 

ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) et tendre à simplifier son premier port du voile 

dans ce milieu.  

Sa conversion et le port de son voile se font, par ailleurs, fortement remarquer dans son 

milieu familial et amical proche où son entourage va rapidement réagir à ce changement. 

Chloé met, d’ailleurs, en avant les difficultés qu’elle rencontre, dans un premier temps, au 

sein de son milieu familial, à la suite de sa conversion et, plus particulièrement, lors de son 

apprentissage de la religion et des modifications qu’elle apporte à ses habitudes quotidiennes 

qui deviennent, dans ce milieu, visibles : 

 
 J’avais eu quand je me suis convertie aussi beaucoup. C’était un peu la misère au début, 

 je me souviens, je l’avais pas dit à mes parents, je crois que ma sœur le savait,  parce que je 

 lui avais dit (…) mais, c’est un peu, au fur et à mesure, quand ils me parlaient de l’Islam et 

 tout et que moi, du coup, j’étais pas d’accord avec ce qu’ils disaient, pis il étaient « ouais, 

 mais toi, normalement, t’aimes trop le jambon cru, pourquoi tu veux plus manger de 

 jambon cru ? » (rires) […] ou, je sais pas, on est au resto et ma mère elle commande une 

 sangria et elle me dit « ah ben tiens je  commande pour toi » et j’étais là « non, c’est bon, 

 merci » (rires), du coup ils étaient là « ouais, mais, c’est bizarre pourquoi tu deviens, pourquoi 

 tu tiens ce genre de propos, pourquoi tu na na na ? » […]. 

 

Lorsque sa conversion à l’Islam est découverte par son milieu familial, certains membres de 

sa famille, et plus particulièrement sa mère et sa sœur aînée, sont, en premier lieu, apeurées 

par sa conversion et voient, dans cela, une influence négative provenant de ses fréquentations, 

et notamment de Bilel, son ami de l’époque : 

 
[…] c’était [ma sœur] qui avait trouvé une feuille où c’est que j’avais noté comment faire la 

prière et qui s’était un peu affolé et, du coup, ils m’avaient posé la question, mes parents, « ah 

mais t’es devenue Musulmane ? », machin, pis, du coup, j’ai dit ben oui. Bon, déjà, la majorité 

des gens, ils étaient tous persuadés que c’était dû à mon ex-copain, que j’avais été influencée 

[…] voilà, au tout début, les gens étaient persuadés que c’était pour lui que je faisais ça, que 

genre, en gros, il m’avait lavée le cerveau et je sais pas trop quoi comme bêtise et mes parents, 

enfin ma mère, elle était hyper, enfin elle avait hyper peur, parce qu’elle était persuadée que 

j’allais me retrouver en Syrie deux mois plus tard. 

 

Les proches de notre interlocutrice présentent, en outre, en plus d’une peur, une certaine 

hostilité vis-à-vis de l’Islam et considèrent que le rapprochement de Chloé à la religion 

musulmane n’émane pas entièrement de cette dernière. 

Nous constatons également un élément de représentation lié à l’Islam lourd de sens. En effet, 

la mère de Chloé, en découvrant la conversion de sa fille, va tendre à associer Islam et 

djihadisme et perçoit celle-ci d’un aspect fortement négatif. La situation internationale et les 

conflits mondiaux actuels semblent, ici, jouer un rôle non-négligeable dans cet élément de 

représentation extérieure et, cela, à la suite de l’embrigadement, ces dernières années, de 



104 
 

plusieurs jeunes femmes, chrétiennes et musulmanes, par des individus se revendiquant prêter 

allégeance à l’état islamique. A ce propos, Chloé relève les représentations négatives que 

possède sa mère au sujet de la religion musulmane et, plus spécifiquement, sa représentation 

de la femme en Islam qu’elle tend également à connoter de manière plutôt négative : «  […] 

elle [ma mère] avait cette idée de ma pauvre fille, elle va terminer, en gros, en mode femme 

de ménage, battue par son mari, avec quinze enfants […] ». Nous relevons, ici, la perception 

que possède la mère de Chloé au sujet de la femme en Islam et, notamment, ses éléments de 

représentations qui tendent à illustrer un certain isolement des femmes voilées quant à leur 

intégration socioprofessionnelle, mais également une image de femmes susceptibles de subir 

des violences conjugales. En conséquence à sa conversion, Chloé va faire face à de nombreux 

éléments de représentations défavorables à la religion musulmane et à des réactions hostiles à 

son égard. Elle met en exergue cela dans l’extrait qui suit : 

 
[…] elle voulait que j’aille voir une psy, car elle était persuadée que je sais pas, que j’avais dû 

vivre quelque chose [à l’étranger], peut-être le fait que, j’en sais rien, agressée sexuellement, 

peut-être c’était pour ça que j’avais besoin d’avoir une religion, où me confier, et pis, elle avait 

même dit, une fois, qu’elle voulait me dénoncer à la police pour extrémisme (rires), elle 

m’avait appelée en pleurant, parce qu’elle avait vu une émission sur TF1, genre d’une fille qui 

était partie faire le Jihad ou je sais pas trop quoi (rires) et elle était là « mais qu’est-ce que j’ai 

fait au bon Dieu pour avoir une fille comme ça ? » […]. 
 

Sa conversion à l’Islam est, ainsi, dans un premier temps, perçue, par plusieurs membres de 

son milieu familial, comme un trouble post-traumatique ─ survenu à la suite d’un évènement 

passé, lors d’un séjour à l’étranger ; une perception que Chloé conteste, cette dernière n’ayant 

vécu rien d’anormal lors de ce voyage. Dans un deuxième temps, les réactions que sa 

conversion produit font, une nouvelle fois, écho à un contexte international complexe, au sein 

duquel la religion musulmane, et ses pratiquants, sont, à de nombreuses reprises, mal perçus 

et, cela, notamment à la suite d’attaques terroriste revendiquées par des individus au nom de 

l’Islam. La conversion de Chloé ─ et par la suite ses pratiques, tels que ne plus boire d’alcool 

et ne plus manger de viande de porc ─ vont, ainsi, être assimilées à une forme d’extrémisme 

religieux dans et par ce milieu. Par ailleurs, elle va également produire des réactions 

virulentes auprès de sa sœur aînée, qui va, pendant un moment, ne plus souhaiter lui parler: 

« […] [elle] me parlait plus non plus, [elle] voulait même plus me dire salut […] ». Malgré 

ces diverses réactions, les tensions au sein de ce milieu vont s’apaiser ; elles vont, toutefois, 

réapparaître lorsqu’elle décide de porter le voile pour la première fois. 



105 
 

En parallèle aux réactions auxquelles elle fait face dans son milieu familial, ses amies 

proches, de leur côté, ne perçoivent également pas d’un bon œil sa conversion et considèrent 

que Chloé a été influencée par son ami, Bilel. Les extraits ci-dessous mettent cela en lumière :  

 
 « […] avec mon ex-copain, j’avais beaucoup d’embrouilles avec ça, par le fait que je le 

 côtoyais et que c’était du grand n’importe quoi [pour elles] que je le côtoie […] ». 

 
[…] mes copines, aussi, au début, ça s’était très mal passé, encore pire que mes parents 

presque. C’est marrant, parce que, on aurait dit que c’était elles mes parents (rires), mais ça 

c’était du style que, si je continuais comme ça, j’allais terminer toute seule, pis que, en gros, 

j’étais conne, je réfléchissais pas, j’étais à côté de la plaque et pis blablabli, blablabla, après 

voilà, l’Islam c’est n’importe quoi, et un jour je vais me réveiller et pis que je verrai que 

finalement je viendrai dire « ah oui, désolée vous aviez raison et j’avais tort ». 

 

Nous constatons, ainsi, que la conversion de notre interlocutrice est semée d’embûches dans 

son milieu amical proche et que ses amies ne perçoivent cela positivement. Les remarques 

qu’elle reçoit de ce milieu la conduisent à s’en éloigner, peu à peu, et à tenter de chercher du 

soutien, des ressources (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b), auprès d’un nouveau réseau qu’elle 

construit à travers ses passages à la Mosquée: 

 
[…] j’ai, je suis allée à la Mosquée, j’ai essayé, un maximum, de côtoyer, d’aller vers des 

filles et genre « tu veux être ma pote ? » (rires), du coup, j’ai rencontré du monde à la 

Mosquée, des copines qui sont devenues des pires bonnes potes, qui m’ont aussi, du coup, 

beaucoup soutenue. Je pense que c’était important, parce que c’est vrai que, comment dire, du 

coup, au début, même si j’étais tout le temps, comment dire, enfin, des fois, je me posais la 

question de pourquoi je continuais à leur parler encore, avec les remarques et le genre de 

discussions qu’on avait. 
 

Elle réalise, ainsi, une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 

2001) entre un milieu amical proche qu’elle connaît et fréquente depuis plusieurs années et un 

nouveau réseau d’amies qu’elle constitue par le biais de sa foi. Cette transition ne rompt 

toutefois pas ses contacts avec son milieu amical proche initial, mais, tend, néanmoins, à la 

distancer quelques peu de ce dernier. En outre, ce nouveau réseau d’amies va servir de 

ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour Chloé qui va, par ce biais, renforcer sa foi et 

poursuivre son apprentissage de la religion. 

Ainsi, préalablement à sa conversion, Chloé n’a pas de proche ─ au sein de sa famille ou de 

son cercle d’ami(e)s ─ de confession musulmane. Par la suite, sous son nouveau statut de 

convertie, elle ressent le besoin de s’entourer d’individus musulmans et, cela, principalement 

dans le but de renforcer ses croyances, comme elle l’évoque dans le passage qui suit : 

 
[…] j’avais pas d’entourage musulman et, c’est vrai que quand, quand, c’est vrai que t’as 

besoin, même si aujourd’hui je suis genre hyper bien dans ma famille, on sait qu’en général 



106 
 

t’as une moyenne de cinq personnes que tu côtoies et, donc, qu’en règle générale, c’est 

important de pouvoir discuter avec des personnes qui partagent le même avis ou qui partagent 

ta foi, rien que pour la raffermir ou tout simplement pour être bien […]. 

 

Par la suite, lors du port de son voile, Chloé met en exergue les conséquences de ce dernier au 

sein de ses milieux familial et amical. Dans un premier temps, elle met en avant le 

renouvellement des évènements et des réactions passés, en mentionnant spécifiquement sa 

mère qui, une nouvelle fois et malgré le calme s’étant installé depuis sa conversion, ne tolère 

pas le port de son voile : 

 
 […] quand j’ai porté le voile, c’est revenu de nouveau et ma mère elle m’avait dit que si elle 

 me croisait dans la rue, elle changerait de trottoir, qu’elle voulait pas sortir avec moi, que, 

 si je l’aimais, je devais me débrouiller pour que, quand elle soit là, elle  me voit pas avec. 

 

Nous constatons, ici, une certaine rigidité, de la part de son milieu familial, concernant le port 

de son voile et la non-acceptation de ce dernier au sein de celui-ci. Nous relevons, toutefois, la 

réaction différenciée du père de Chloé qui se distingue de ce milieu et tend à tolérer davantage 

le port du voile de sa fille. Elle considère que la tolérance de ce dernier provient 

principalement de sa capacité à souhaiter communiquer pour tenter de mieux comprendre les 

choix de sa fille ─ et, en parallèle, pour lui permettre de mieux les accepter. L’extrait qui suit 

met cet élément en lumière : 

 
 Mon père, lui, a été bien plus, il a toujours été plus, on va dire, ma mère elle est plus 

 émotive et mon père, il est plus du genre « ah ok, bah on va discuter », du coup, ben voilà, 

 mon père il m’avait dit « de toute façon, je m’attendais à ce que tu le mettes une fois »  […]. 
 

Notre interlocutrice tient compte de la nouvelle peur que produit le port de son voile au sein 

de son milieu familial et met, notamment, en avant, à ce sujet, les enjeux existants en matière 

d’intégration sociale et professionnelle qui, selon son milieu familial, peut être compromise 

par le port de son voile : « […] ils avaient peur aussi que, je sais plus, que j’ai plus de vie 

sociale, pour le boulot que ça marche pas, que les gens ne veuillent plus traîner avec moi et 

tout […] ». Le port du voile est, ici, représentatif d’un frein au marché de l’emploi et peut 

également créer des difficultés d’intégration sociale. Ces difficultés découlent, selon notre 

lecture, d’un rejet auquel pourrait se confronter Chloé suite au port de son voile au sein d’un 

milieu potentiellement hostile à ce dernier. 

En parallèle, le contexte international, déjà évoqué précédemment au sein de notre rédaction, 

tend, une nouvelle fois, à avoir des répercussions et alimente davantage la peur ressentie par 

le milieu familial de Chloé. Il va, en conséquence, conduire ce dernier à essayer de trouver 



107 
 

des solutions pour tenter de raisonner notre interviewée. Les extraits qui suivent mettent cela 

en exergue : 

 
[…] ma mère s’était mise à regarder les émissions de TF1, Zone interdite (rires), du coup, tu 

m’étonnes que ... pis, après, ce qui était marrant aussi, c’était, c’est beaucoup, par exemple, ma 

mère, pour montrer qu’elle était ouverte d’esprit, elle  est allée suivre un cours sur l’Islam, 

mais un cours donné par un Chrétien. 

[…] ils voulaient absolument un peu me diriger vers des, des personnes comme ça, un  peu 

comme s’ils étaient dans l’idée un peu de me faire raisonner, parce que tout ce  que je fais 

c’est dans l’extrême. Porter le voile, c’est extrême, faire ses cinq prières, c’est extrême,  ne pas 

 aller au sauna quand tu vas dans un hôtel à ski, c’est extrême, parce que tu portes le voile, 

 des trucs du style quoi. Manger de la viande halal, c’est extrême (rires), ouais, voilà quoi. 

 

La notion d’extrême, voire d’extrémisme, revient de nombreuses fois au sein de la narration 

de Chloé et, particulièrement, lorsque celle-ci explicite l’appréhension de son milieu familial 

par rapport à sa conversion à l’Islam, puis au port de son voile. Malgré les craintes initiales 

présentes dans son milieu familial, l’inquiétude dont fait l’expérience ce dernier s’estompe et, 

cela, du fait que notre interlocutrice poursuit son parcours social et professionnel sans que 

celui-ci ne soit entravé par le port du voile : « […] ils ont remarqué que, voilà, j’avais tout le 

temps mes potes, que je voyais du monde, que je sortais aussi, que je faisais mes trucs, enfin 

que j’étais bien quoi ». Au jour d’aujourd’hui, le milieu familial de Chloé accepte pleinement 

sa conversion à l’Islam et le port de son voile. Les tensions présentes au sein de ce milieu ont, 

par ailleurs, disparu, comme l’extrait qui suit le révèle : 

 
Et pis, maintenant, ben ça va tout bien quoi, je vais au resto avec ma mère, je vais faire du 

shopping avec ma mère, elle me prend partout, pis voilà, pour mon père, quand j’arrive, quand 

il y a des invités, il rigole et il dit « ah voilà ma Musulmane », enfin voilà, [ma sœur] ça va 

tout bien, ça va hyper bien avec. 

 

Si les tensions dans ce milieu se sont apaisées avec le temps, il n’en est pas de même pour son 

milieu amical proche qui, encore aujourd’hui, est propice à l’émergence de certains conflits. 

Elle relève, à cet effet, l’impact du port du voile sur les représentations que possèdent ses 

amies proches au sujet de la femme musulmane voilée. Il nous semble, ici, important de 

spécifier que, avant de mettre le voile, Chloé se rendait à de nombreuses soirées, avec son 

cercle d’amies proches, proposées par des bars ou des discothèques. A la suite de sa 

conversion, puis du port de son voile, elle ne souhaite plus fréquenter ces milieux qui, selon 

elle, entrent en inadéquation avec son nouveau mode de vie. Ce changement dans la vie de 

notre interviewée crée, en conséquence, plusieurs tensions au sein de son milieu amical 



108 
 

proche, celui-ci ne comprenant pas les raisons de ce dernier. Chloé justifie son choix dans les 

extraits qui suivent : 

 
[…] c’est aussi tout l’environnement qui est propice à ce genre de choses qui, en tant que 

personne religieuse et qui est attachée à ces valeurs-là, ben ça a pas de sens d’aller dans un 

endroit où c’est que, comment dire, ça veut dire que t’acceptes pour les autres quelque chose 

que t’accepterais pas pour toi en fait. 

 « […] je savais que le fait que je porte le voile, ben là je savais que je pouvais de toute façon 

 plus y aller, parce que ça le faisait pas quoi ». 

Pis aussi, après, dans des endroits où je suis pas à l’aise, j’arrête d’y aller. J’ai compris que 

moi je voulais pas aller dans ce genre d’endroits, je dis non et puis point barre,  t’as pas à me 

poser la question de pourquoi, j’ai le droit de juste pas avoir envie, j’ai pas besoin de me 

justifier chaque fois que j’ai pas envie, que ce soit pour ma religion ou pour des questions 

d’envie, voilà. Et même si c’est pour une raison religieuse, ça fait quoi ? C’est ma manière de 

penser. 

 

Le voile est, ainsi, pour notre interlocutrice, significatif d’un comportement à adopter. Le 

milieu de la nuit devient, par conséquent, selon elle, inadapté pour une femme portant le voile. 

Chloé souligne, par ailleurs, l’identification que le port de son voile crée dans son milieu 

amical proche de l’époque. Si ses amies n’apprécient pas son nouveau mode de vie et de 

pensée, certaines tendent, en parallèle, à s’identifier à elle. Elles tendent, ainsi, à confronter 

les éléments de représentations d’une femme musulmane voilée et les éléments de 

représentations d’une femme non-voilée et créent une distinction à ce niveau : 

 
[…] ça me fait penser, j’avais beaucoup ça justement, le fait que, en fait, certaines de mes 

copines s’identifient à moi, dans le sens où, si toi tu décides de porter le voile,  ben nous on 

est des putes, si toi tu veux pas ça, ça veut dire que nous on est des dévergondées, ok ça veut 

dire que nous on est des débiles. En gros, c’était tout le  temps, ok tu veux faire ça, mais ça 

veut dire que tu penses que nous on est comme-ci, comme ça, et j’étais là mais non (rires), 

enfin, dans le sens où elles ont un mode de vie qui est complétement différent, leurs valeurs et 

leur mode de vie elles le prennent d’une base qui est complétement différente et on peut pas 

comparer deux choses qui sont différentes […]. 

 

Nous constatons, ici, la dichotomie existante entre femme voilée/femme non-voilée et mettons 

en avant un élément de représentation pour lequel il semblerait que certaines amies proches de 

Chloé considèrent que le fait que cette dernière soit voilée la rende supérieure à elles : « […] 

elles avaient de la peine à comprendre que je pouvais les voir comme des personnes normales, 

enfin être voilée et les voir comme des personnes normales, pas des putes ou des 

dévergondées ». Nous assistons, ainsi, à une distinction faite par le milieu amical proche de 

Chloé, entre lui et cette dernière. A ce sujet, elle estime que cette comparaison n’a pas lieu 

d’être, du fait que chacune tend à être en possession d’un certain mode de vie qui prend 



109 
 

naissance dans des sphères différentes ─ par exemple, la sphère familiale ou la sphère 

religieuse, pour n’en citer que deux.  

Si le voile est, selon Chloé, un habit religieux faisant suite logique à sa conversion à l’Islam, 

d’autres éléments de sa représentation personnelle sont également mis en avant par cette 

dernière. Nous les présentons ci-après. Dans un premier temps, le voile est, principalement, 

selon elle, une obligation religieuse pour la femme musulmane pratiquante. Cette notion 

d’obligation revient, à de multiples reprises, dans la narration de notre interviewée, mettant 

ainsi en avant l’importance qu’il revête pour cette dernière. Dans un deuxième temps, le voile 

musulman prend l’aspect d’« […] un bienfait […] » pour notre interlocutrice qui considère ce 

dernier comme une bienfaisance de la part de son Créateur. Finalement, il représente, aux 

yeux de notre interviewée, un marqueur d’identité religieuse et peut, par conséquent, 

directement être assimilé à l’Islam. Ces éléments sont narrés par Chloé dans l’extrait suivant : 

 
C’était dans le sens où c’est que je suis persuadée que tout ce que Dieu nous demande de faire, 

c’est un bienfait pour nous et que, finalement, Dieu nous connaît mieux que nous-même et 

que, qu’il faut lui faire confiance dans ce qui nous a donné comme, comme liberté, obligation 

et droit à chacun et le voile, je m’étais beaucoup renseignée aussi de la part des personnes qui 

disaient que le voile n’était absolument pas une prescription religieuse, que c’était culturel, 

enfin aussi des personnes qui sont dans l’Islam, pratiquantes et tout, qui ont cette approche-là. 

Je me suis pas mal posée la question est-ce que oui, effectivement, c’est bien de le mettre ou 

non, est-ce que, et, après, au fur et à mesure des recherches, je me suis rendue compte qu’il 

fallait, en tout cas pour moi, qu’il fallait effectivement, enfin tout me faisait plus penser que 

c’était, effectivement oui, une prescription religieuse et que, oui, c’était bien de le mettre et 

que, oui, ça faisait partie des obligations de la femme. Et, c’était aussi, je m’en souviens que 

c’était aussi que je savais que le fait de porter le voile allait faire que, du coup, j’allais être 

voyante, que, du coup, les gens vont directement m’associer à l’Islam et que, du coup, quelque 

part, ça m’obligeait à faire attention à certaines choses mauvaises que je faisais. 

 

Si le voile est, en premier lieu, représentatif d’une prescription religieuse, il acquiert, en 

parallèle, un aspect davantage social. En effet, le marqueur d’identité religieuse qu’il 

représente initialement va conduire la femme qui le porte ─ en l’occurrence, ici, Chloé ─ à 

devenir religieusement visible et, par conséquent, à tenir compte de cet aspect en tentant, au 

mieux, d’avoir un comportement adéquat et de présenter une bonne image de soi à la société 

environnante : 

 
[…] je suis directement associée à l’Islam, donc j’ai envie d’être, que les gens aient une  bonne 

image de ça tu vois. C’était un peu dans le sens que je savais que ça allait m’aider à me 

développer, tout en sachant que c’était quelque chose qui était, pour moi je pense, une 

obligation pour la femme musulmane. 

 



110 
 

Si, dans l’espace public, le voile tend à représenter l’identité religieuse de la femme qui le 

porte, il tend à acquérir, au sein de certains milieux professionnels, encore plus d’importance 

et va, parfois, avoir des conséquences dans ces derniers. Chloé va, dans un premier temps, 

nous raconter l’expérience positive qu’elle expérimente lors du port de son voile dans les 

milieux professionnels qu’elle fréquente au début de ce dernier. Vendeuse dans un magasin et, 

dans le même temps, promotrice de nouveaux produits dans divers autres magasins, elle va 

continuer de travailler au sein de ces derniers pendant quelques mois. Le port de son voile 

semble, à ses débuts, plutôt bien accepté dans les milieux professionnels qu’elle côtoie à cette 

époque : 

 
 […] je fais de la promotion pour des produits, heu Smartbox, par exemple. Avant, je 

 bossais aussi dans une [pâtisserie], donc je faisais serveuse et elle [la patronne], elle me 

 connaissait d’avant voilée et, quand j’ai porté le voile, je lui ai demandé est-ce que ça te 

 dérange si je travaille avec le voile ? Non pas du tout, du coup elle m’appelle de temps en 

 temps pour reprendre des services comme ça. 

 

Elle met, toutefois, en évidence, dans la suite de sa narration, les difficultés rencontrées dans 

d’autres milieux professionnels, par exemple des magasins d’habits, au sein desquels 

l’employeur refuse l’engagement de femmes portant le voile. Chloé donne l’exemple d’un 

poste de vendeuse pour lequel elle avait postulé et où, lors de son entretien d’embauche, il lui 

a été demandé s’il lui était possible de retirer son voile pour travailler : 

 

[…] par contre, chez  [X] j’avais postulé, j’avais fait un entretien d’embauche et on m’a  dit on 

veut bien vous prendre, mais faut que vous enleviez votre voile quand vous  travaillez. J’ai 

dit non, du coup, ils m’ont dit désolés mais on ne peut pas vous accepter. Donc, oui, dans 

certains domaines, ils, ils sont moins ouverts que d’autres et ils acceptent pas. 

 

Promotrice de nouveaux produits chez X, elle réalise plusieurs promotions en étant voilée et, 

cela, jusqu’au changement de gérant. Elle confie, à ce propos : 

 
[…] à [X], le nouveau gérant d’après, la dernière fois que j’ai travaillé, je suis allée vers lui, 

lui demander par rapport au paiement, s’il me payait plus tard, s’il me payait directement et 

comment ça se passait, si j’avais un contrat, un truc comme ça, il m’a dit ah allez prenez vos 

sous et tout, pis après il m’avait dit, juste une petite question, le voile vous le portez pour des 

motifs religieux, j’ai dit oui, il me fait ah ok d’accord machin, et pis heu, après, on m’a plus 

jamais rappelé. 
 

Le port du voile est, ainsi, dans certains milieux professionnels neuchâtelois, problématique et 

peut, dans certains cas, représenter un frein à l’accès au marché du travail. Si l’expérience 

initiale de notre interlocutrice en tant que femme voilée sur le marché de l’emploi 

neuchâtelois s’avère positive, elle va rapidement être confrontée à des refus qui vont la 



111 
 

conduire à devenir indépendante et, peu à peu, construire sa propre entreprise. Actuellement, 

Chloé continue de promouvoir différents produits et, cela, à son compte. Elle considère qu’il 

devient, dans la société suisse actuelle, de plus en plus difficile de trouver un emploi en étant 

voilée ; d’où l’intérêt, selon cette dernière, de se mettre à son compte pour pouvoir continuer 

de travailler, tout en portant le voile. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112 
 

6. DISCUSSION 

 

Vient à présent le temps, au sein de cet avant-dernier chapitre, de répondre à notre question de 

recherche, en mettant en évidence les observations issues des narrations de Samia, Myriam et 

Chloé. 

Reprenons, pour commencer, notre cadre théorique, au sein duquel nous avons présenté les 

ressources conceptuelles que sont la représentation sociale (Markova, 2007) et la trajectoire 

de vie (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b), qui nous a appuyé tout au long de notre travail de 

recherche. En premier lieu, la représentation sociale se définit « […] comme [une forme] de 

connaissance » (Moscovici, 2013, p. 8) étant issue du sens commun (Markova, 2007). Elle est 

générée à partir d’antinomies ─ de tensions présentes dans les discours et faisant écho à des 

objets et/ou sujets produisant des débats ─ qui se développent, ensuite, en thêmata pour, 

finalement, sous une forme problématisée, pouvoir donner lieu à une, voire plusieurs, 

représentation(s) sociale(s) (ibid, 2007). En second lieu, la trajectoire de vie, elle, permet 

l’étude du développement de l’individu et se caractérise par les ruptures et transitions que ce 

dernier tend à rencontrer au cours de et entre les multiples sphères d’expérience de ses 

différentes étapes de vie (Zittoun, 2016 ; Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b). Finalement 

combinées, ces ressources conceptuelles nous permettent de mettre en exergue, au travers des 

narrations de Samia, Myriam et Chloé, leurs trajectoires de vie, depuis le port de leur voile ; 

des trajectoires au cours desquelles sont présents des éléments de représentations personnelles 

du voile évoluant, selon nos données, en parallèle à nos participantes ; étant situées dans des 

contextes sociaux, culturels, temporels, professionnels, économiques, politiques spécifiques17, 

eux-aussi en constante évolution.  

Nous basant sur nos données initiales, issues de notre première étape méthodologique, nous 

sommes, à présent, susceptibles de mettre en exergue le climat existant à l’égard de l’Islam et 

                                                           
17 Nous nous arrêtons un instant sur la contextualisation de notre travail de recherche qui fait écho à 

une approche socioculturelle en psychologie. Celle-ci nous permet de mettre en exergue l’importance 

de la prise en considération du contexte social et culturel dans lequel se positionne notre travail de 

mémoire. En effet, les représentations de l’Islam et du port du voile, tout comme l’appréhension de la 

religion, ne peuvent être identiques, d’un contexte à un autre ; cela au vu d’éléments socioculturels, 

historiques, politiques, etc., qui se diversifient d’un espace social à l’autre et qui sont spécifiques à ces 

derniers.  



113 
 

de ses communautés, évoqué plus tôt au cours de notre rédaction, et la manière dont est 

appréhendée la religion musulmane ─ ses croyances, ses pratiques ─ par notre premier 

échantillon. 

Nous nous permettons, ainsi, dans un premier temps, de rappeler l’espace social du Canton de 

Neuchâtel, au sein duquel s’est effectué notre travail de recherche. Nos premières données 

mettent, principalement, en évidence une présence plutôt faible de la religion au sein du 

Canton, due notamment à son caractère laïc, souhaitant favoriser la neutralité religieuse au 

sein de plusieurs de ses espaces ─ par exemple, dans ses établissements scolaires. A l’inverse 

de cette présence religieuse moindre dans la sphère publique neuchâteloise, la religion 

musulmane est, quant à elle, toujours selon nos données, très présente sur une scène 

davantage médiatique. Sa présence est, néanmoins, évoquée de manière négative par nos 

participant(e)s. En effet, certaines revendications des communautés musulmanes ─ tels que le 

port du voile et les lieux de prière (Schneuwly Purdie, 2006), la viande halal (Gianni, Giugni 

& Michel, 2015) ou la demande de reconnaissance étatique de l’Islam (Giroud, 2017) ─ font 

débat et se confrontent parfois à des réactions virulentes. En parallèle, le lien entre Islam et 

démocratie ─ et la manière dont ces deux éléments s’articulent ─ s’utilise, à de nombreuses 

reprises, par plusieurs de nos participant(e)s qui mettent en avant soit leur compatibilité, soit 

leur incompatibilité. Cette dernière est, par exemple, argumentée par le biais de certaines 

pratiques religieuses, tels que le port du voile, n’entrant pas en adéquation avec les us et 

coutumes de la société neuchâteloise, suisse. A cela, s’ajoute un contexte international marqué 

par de nombreux attentats étant revendiqués par des groupuscules terroristes au nom de 

l’Islam. Ces évènements dramatiques tendent à mettre davantage sur le devant de la scène la 

religion musulmane et ses nombreux croyants. Au sein de et à travers ce contexte, les 

amalgames peuvent rapidement être produits et donner lieu à des communautés musulmanes 

pouvant être facilement assimilées, toujours selon nos données, par une partie de la population 

neuchâteloise, à des individus potentiellement dangereux, pouvant nuire à leur sécurité et, 

plus généralement, à celle du Canton. Le contexte international actuel tend, ainsi, à donner 

une mauvaise image de l’Islam et semble avoir une répercussion sur la manière dont il est 

perçu dans le Canton de Neuchâtel. Au sein de ce contexte socioculturel spécifique, le port du 

voile, marqueur religieux par excellence, donne lieu à divers éléments de représentations ─ 

allant d’une obligation religieuse à une forme de radicalisation ─  et semble, pour reprendre 

nos propos, ne pas être facilité, au vu des tensions existantes à son sujet au sein du Canton de 

Neuchâtel, notamment au niveau du marché de l’emploi. 



114 
 

Nous poursuivons, à présent, avec notre questionnement initial, figurant au sein de notre 

problématique, auquel nous allons tenter de répondre au vu des données que nous avons 

précédemment présentées. Notre question de recherche est, pour rappel, la suivante : 

Quelles représentations du voile des femmes musulmanes voilées du Canton de Neuchâtel 

possèdent au cours de leurs trajectoires de vie, du moment du port du voile à aujourd’hui ? 

Nous constatons, pour commencer, l’évolution des éléments de la représentation du port du 

voile au cours des narrations de Samia, Myriam et Chloé, en parallèle à leurs trajectoires de 

vie, ainsi que la présence de plusieurs dimensions au sein desquelles se retrouvent et se 

déplacent ces éléments et nos participantes. Le port du voile est, initialement, décrit par ces 

dernières au travers d’éléments à caractéristiques pleinement religieuses ─ obligation 

religieuse, prescription religieuse liée aux premières menstruations, élément mentionné dans 

le Coran, protection ─, faisant écho à la dimension religieuse dans laquelle se situent Samia, 

Myriam et Chloé lors de leurs premières réflexions quant au port du voile et du passage à ce 

dernier. La dimension religieuse évoquée par nos trois participantes s’entrelace à la dimension 

familiale que chacune retrouve, plus ou moins, avant, pendant et après l’étape du port du 

voile. Le milieu familial est bel et bien présent pour nos interviewées qui, toutefois, vont y 

mettre l’accent de manières distinctes. Des différences s’observent, en effet, dans un premier 

temps, entre Samia et Myriam, musulmanes de naissance et ayant grandi au sein de milieux 

familiaux religieux, et Chloé, convertie à l’Islam peu avant sa majorité, étant née et ayant 

évolué dans un milieu familial suisse et protestant. Si, pour Samia et Myriam, le port du voile 

semble facilité par leurs milieux familiaux et, dans le même temps, souhaité par ces derniers, 

au vu de l’obligation religieuse qu’il y représente, il n’en est pas de même pour Chloé qui va 

se confronter à des réactions plutôt virulentes de son milieu familial, n’acceptant initialement 

pas sa conversion à l’Islam, puis le port de son voile. Dans un deuxième temps, si des 

différences s’observent dans la perception et la réception du premier port du voile dans les 

milieux familiaux de nos interviewées, celles-ci mettent en lumière ce dernier de manière 

distincte et vont axer leurs narrations sur des aspects différenciés. Samia va mettre en avant le 

fait que son voile ne lui a pas été imposé par son milieu familial. Myriam, elle, va évoquer les 

doutes de sa mère quant aux raisons du port de son voile et la crédibilité de celui-ci au sein du 

contexte socioculturel (Arabie-Saoudite) dans lequel elle se situe lors de sa décision. Chloé, 

finalement, va raconter les nombreuses difficultés qu’elle rencontre au sein de son milieu 

familial et amical proche, suisse et non-musulman, en devenant musulmane et voilée. Ainsi, 

lors du passage au port du voile et peu après ce dernier, les dimensions religieuses et 



115 
 

familiales de nos interlocutrices s’entrecroisent, donnant lieu à des éléments de 

représentations personnelles fortement axés sur l’aspect religieux. 

Dans l’évolution des éléments de représentations personnelles du port du voile de nos 

participantes, au cours de leurs trajectoires de vie et de leurs évolutions respectives, la 

dimension familiale va, petit à petit, laisser place à une nouvelle dimension qui va, elle-aussi, 

s’entrelacer à la dimension religieuse initialement présente. Nous nommons celle-ci la 

dimension sociale/politique/économique. Nous avons, précédemment, mis en lumière le 

développement de nos participantes au cours de leurs trajectoires de vie ─ pour exemples, 

Samia a transité de la Suède à la Suisse, puis d’un cycle scolaire primaire à un cycle 

secondaire ; Myriam, elle, est passée d’une vie d’étudiante à une vie professionnelle ; Chloé 

est devenue musulmane, elle s’est déplacée d’un lycée à une Université. Chacune d’elles a 

donc grandi et évolué au cours de sa trajectoire de vie. A cela, s’ajoute une évolution des 

éléments de la représentation personnelle du port du voile pour chacune de nos interviewées. 

En effet, ce dernier, initialement décrit par le biais d’éléments à caractéristiques pleinement 

religieuses, se retrouve, peu à peu, au milieu d’une dimension davantage sociale, politique et 

économique. Il s’éloigne, ainsi, petit à petit, de la dimension familiale initialement présente 

lors du premier port du voile chez Samia et Myriam. Il va, en revanche, demeurer au sein de 

la dimension familiale de Chloé qui s’entrelace, elle, à cette nouvelle dimension 

sociale/politique/économique, dans le même temps qu’elle s’entrecroise à la dimension 

religieuse initiale.18 Le port du voile va, ainsi, être défini, au sein de cette nouvelle dimension, 

comme un marqueur identitaire, comme un frein à l’intégration sociale, voire comme un frein 

au marché de l’emploi neuchâtelois. Si les caractéristiques initialement religieuses semblent 

être connotées positivement dans les discours de nos interviewées, plusieurs éléments 

ultérieurs vont, en revanche, être davantage assimilés à des notions plutôt négatives ─ frein, 

refus, rejet, etc. Initialement perçu en tant qu’obligation/prescription religieuse par nos 

interlocutrices, le port du voile va, au cours de leurs trajectoires de vie, se transformer en un 

élément davantage sociopolitique et socioéconomique. Il va faire l’objet de nombreux débats 

au sein du Canton ─ et au-delà. Il va, en outre, toujours selon nos données, poser problème au 

sein du marché de l’emploi neuchâtelois. Ainsi, au sein de cette nouvelle dimension 

sociale/politique/économique et en parallèle à l’évolution de nos participantes, les éléments de 

leurs représentations personnelles du port du voile se développent, quittant progressivement la 

                                                           
18 Nous reprenons ce point plus loin dans notre rédaction. 



116 
 

dimension familiale19, mais restant toutefois rattachée à la dimension religieuse. Le port du 

voile va, dès lors, être présenté, par nos participantes, comme une part de leur identité 

personnelle, comme un marqueur religieux et identitaire, mais également comme une 

problématique d’intégration sociale et professionnelle. Elles mettent, non seulement, chacune 

l’accent sur l’influence de la situation internationale actuelle ─ nourrie par un terrorisme 

grandissant ─ et la manière dont est perçu le port du voile à travers ce contexte. 

Nous nous arrêtons, un instant, sur l’impact des diverses attaques terroristes de ces dernières 

années, ayant notamment eu lieu en territoires européens, et leur influence sur les 

représentations du port du voile dans les narrations de nos interviewées. Ce dernier semble 

acquérir, à travers ce contexte, une connotation toujours plus négative ─ il peut, parfois, selon 

nos données, prêter à confusion quant au but de son port. L’indicateur religieux qu’il incarne 

facilite sa mise sur le devant de la scène et peut, dans certains cas, devenir synonyme d’une 

radicalisation grandissante. Ces divers attentats semblent, par ailleurs, alimenter la méfiance à 

l’égard des communautés musulmanes (Gianni, Giugni & Michel, 2015), une méfiance déjà 

existante depuis les attentats du 11 septembre 2001, et tendent, à ce propos, prétériter toujours 

plus la situation des femmes musulmanes portant le voile qui, à travers ce dernier, sont 

directement associées à l’Islam. En conséquence, certaines femmes voilées font les frais de ce 

contexte international complexe et, cela, au sein de différents milieux — familial, public, 

professionnel. A un niveau familial, par exemple, Chloé rencontre de nombreuses difficultés 

suite à sa conversion, puis au port de son voile, certains membres de sa famille proche 

produisant un lien entre ces éléments, la situation conflictuelle en Syrie et l’embrigadement de 

jeunes femmes européennes au sein de l’état islamique. Au sein des espaces publics, certains 

regards se font plus remarquer que d’autres, selon Samia et Myriam, et certains propos, même 

si ces derniers tendent actuellement à rester minoritaires au sein de ces espaces, assimilent 

directement l’Islam au terrorisme. A un niveau professionnel, la méfiance à l’égard des 

communautés musulmanes peut, selon notre lecture, se produire dans la crainte quant aux 

réactions de la clientèle qui, face à une employée portant un voile, peut laisser paraître un 

comportement stigmatisant. 

Le port du voile est, pour finir, toujours selon nos données et nos observations, une 

problématique bel et bien existante en matière d’intégration professionnelle au sein du 

Canton de Neuchâtel. En effet, nos interlocutrices mettent, chacune, à un moment donné de 

                                                           
19 La dimension familiale continue d’exister dans la vie de nos interlocutrices, mais n’est plus évoquée 

par elles dans la suite de leurs narrations. 



117 
 

leurs narrations, en avant les difficultés qu’elles rencontrent pour intégrer le marché de 

l’emploi neuchâtelois et, cela, pendant et au-delà de leur formation académique et/ou 

professionnelle. Si Chloé va, initialement, mettre en avant ses expériences positives en 

matière d’accès à l’emploi dans le Canton de Neuchâtel en étant voilée, elle va, petit à petit, 

être confrontée à des refus continuels. Le port du voile, contraire à la neutralité religieuse 

favorisée par le Canton, notamment au sein des administrations étatiques, se confronte dès 

lors à une laïcité neuchâteloise pour laquelle la présence religieuse et, plus spécifiquement, les 

signes religieux ─ tels que le port du voile, de la kippa, etc. ─ sont difficilement acceptés et 

quasiment inexistants dans une majorité de domaines professionnels. Le port du voile est, 

ainsi, en premier lieu, souvent non-accepté par différents employeurs qui tendent à 

argumenter cela au travers de leur clientèle, quelle qu’elle soit (clients, patients, 

bénéficiaires). Il est, en effet, plutôt rare de rencontrer une femme voilée travaillant dans un 

domaine au sein duquel les employé(e)s ont directement à faire à une clientèle quelconque. Le 

rejet et/ou le refus du port du voile dans divers domaines professionnels conduit, en second 

lieu, certaines femmes voilées à ne pas pouvoir, voire ni vouloir, intégrer le marché de 

l’emploi neuchâtelois et, cela, du fait qu’il leur est fréquemment demandé d’ôter leur voile 

pour y accéder. Nos participantes, conscientes de ce phénomène et des réactions que le port 

du voile peut susciter, choisissent pourtant de le garder, mettant parfois en péril leur accès 

direct au marché de l’emploi, et décident, en parallèle, de continuer à chercher un emploi au 

sein duquel le port de ce dernier pourra être toléré ─ en faisant, par exemple, appel aux 

diverses communautés musulmanes (Myriam) ou en devenant indépendantes (Chloé ; Samia 

et Myriam en mentionnant leurs expectations futures). Elles considèrent, en somme, à ce 

sujet, ne pas souhaiter et ne pas devoir faire un choix entre leur identité religieuse et leur 

aspiration professionnelle.  

Nous constatons, ainsi, les problématiques que le port du voile peut susciter au sein du Canton 

de Neuchâtel et les difficultés rencontrées, à ce sujet, par Samia, Myriam et Chloé. Si le port 

du voile, dans les milieux familiaux de Samia et Myriam et lors des scolarités et formations 

initiales de nos trois participantes, ne pose pas de problème majeur, il est évident que les 

réactions qu’elles rencontrent par la suite, dans d’autres milieux, tendent à en poser. Les 

éléments à caractéristiques pleinement religieuses de leurs représentations personnelles du 

port du voile tendent à subsister, même s’ils ont tendance à être moins évoqués au cours des 

narrations de nos interviewées. Vient alors une dimension sociopolitique et économique qui 

présente de nouveaux éléments. Ceux-ci sont mis en évidence par nos participantes au cours 



118 
 

de leurs narrations, mais nous ne pouvons, pour autant, avancer, qu’ils sont représentatifs de 

leurs représentations personnelles. Ils semblent, en effet, davantage faire écho à une 

situation/dimension sociopolitique au sein de laquelle une partie de la collectivité détient 

certaines représentations. Ce sont, dès lors, ces représentations qui sont amenées par nos 

interlocutrices et qui, en parallèle, intègrent leurs narrations. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 
 

7. CONCLUSION 

L’intérêt de notre travail de recherche s’est porté sur l’étude des représentations du port du 

voile que possèdent des femmes musulmanes voilées résidant dans le Canton de Neuchâtel au 

cours de leurs trajectoires de vie. Cela, au vu de l’absence d’une telle étude au sein de ce 

contexte socioculturel. Si les études et les écrits réalisés sur le port du voile, dans un contexte 

étranger, semblent bien présents, ils le sont, en revanche, moins en territoire helvétique ; d’où 

notre intérêt marqué pour la présente recherche. 

Ainsi, au sein de notre cadre théorique, nous nous sommes orientées vers les ressources 

conceptuelles que sont la représentation sociale (Markova, 2007) et la trajectoire de vie 

(Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b). La mise en commun de ces ressources conceptuelles nous a 

permis de positionner la notion de représentation sur un continuum, représenté par les 

trajectoires de vie de nos interlocutrices, nous ayant guidé dans l’étude des représentations 

personnelles du voile, depuis le port de ce dernier. 

Notre approche méthodologique s’est, ensuite, réalisée en deux étapes. Dans un premier 

temps, nous nous sommes attelées à construire l’espace social au sein duquel prenait place 

notre travail et, pour cela, nous sommes intéressées aux discours d’individus lambda résidant 

au sein du Canton de Neuchâtel et les avons questionnés sur différents aspects de l’Islam. 

Dans un deuxième temps, nous nous sommes intéressées aux narrations de trois jeunes 

femmes musulmanes et voilées, résidant également dans le Canton, auxquelles nous avons 

laissé le récit de leurs parcours pour nous faire part de leurs expériences, de leurs 

représentations. 

Pour l’analyse de nos données empiriques, nous avons, pour notre première étape 

méthodologique, privilégié un codage thématique qui nous a permis de mettre en exergue les 

thèmes fréquemment discutés et relevés par notre échantillon. Nous avons, ensuite, pour notre 

deuxième étape méthodologique, privilégié une approche davantage narrative pour laquelle, 

suite à la retranscription de nos entretiens, nous avons procédé à la réalisation d’une grille 

d’analyse, grâce à laquelle nous avons pu construire nos trois tableaux au sein desquels sont 

présentés les éléments de la représentation du voile pour chacune de nos participantes. 



120 
 

Finalement, au travers de l’analyse de nos données, nous avons pu constater, dans un premier 

temps, que l’espace social neuchâtelois présentait plusieurs interrogations quant à la présence 

de communautés musulmanes en son sein. Nous avons, ensuite, dans un deuxième temps, pu 

constater une évolution de la représentation personnelle du port du voile au travers des 

narrations de Samia, Myriam et Chloé. D’une dimension religieuse initialement rattachée à la 

dimension familiale, ces éléments de représentations personnelles évoluent et vont intégrer 

une dimension davantage sociopolitique et économique, tendant à plutôt faire écho aux 

contextes politiques national et international au cours desquels a été réalisé ce travail de 

recherche. 

 

7.1 Limites du présent travail 
 

Dans un premier temps, les éléments de représentations subjectives que nous avons présentés 

précédemment ne peuvent être perçus comme un ensemble complet des éléments de la 

représentation personnelle du port du voile de nos interlocutrices. En effet, les éléments de 

représentations, présentés au sein des grilles d’analyse figurant en annexe et au cours de notre 

analyse des narrations de Samia, Myriam et Chloé, sont issus de leurs récits et font écho aux 

vécus, expériences et sentiments que ces dernières ont souhaité partager avec nous lors de nos 

entretiens narratifs. Dès lors, dans un second temps, la présente recherche n’a pas eu pour 

objectif, ni pour utopie, d’étudier l’ensemble des représentations existantes en matière de 

voile musulman dans le Canton de Neuchâtel, mais a privilégié l’étude de représentations 

subjectives du port du voile auprès de trois jeunes femmes, musulmanes et voilées. Ainsi, il 

va de soi que les données présentées au sein de ce travail de recherche, ainsi que la lecture que 

nous en faisons, proviennent de femmes détentrices de profils spécifiques. Nous sommes, par 

conséquent, conscientes qu’avec l’étude d’autres femmes voilées ─ possédant, par exemple, 

des profils personnels et des expériences de vie différents ─ nos données et leur lecture 

auraient pu être bien distinctes. 

Par ailleurs, s’agissant d’un sujet fortement médiatisé et politisé, l’aspect émotionnel est très 

présent, tout au long de notre démarche, les discours au sujet de l’Islam et du port du voile 

étant régulièrement produits et reproduits lors de la réalisation de notre travail dans le 

contexte neuchâtelois et au-delà. En outre, de par notre identité religieuse musulmane, une 

autoréflexion a été de mise tout au long de ce travail et a requis une prise de distance, 

quelques fois considérable et pas toujours évidente, pour la poursuite de son élaboration.  



121 
 

Qui plus est, selon nous, cet objet d’étude n’a jamais fini d’être travaillé. De par une présence 

médiatique accrue de l’Islam et au vu d’un contexte international complexe qui ne faiblit pas 

─ continuant à avoir une éventuelle influence sur nos représentations de l’Islam et du port du 

voile ─, le présent travail de recherche pourrait, continuellement, être repris et retravaillé, ne 

permettant, ainsi, pas de conclusion « définitive ». 

Finalement, notre travail de recherche permet, selon nous, d’apporter des pistes de réflexions 

intéressantes sur la problématique que représente le port du voile dans le Canton de Neuchâtel 

et met en avant des femmes musulmanes voilées concernées par celle-ci. Il ne peut, en 

revanche, être considéré en tant que travail-action, comme cela a été mentionné par nos soins 

dans le premier chapitre de ce travail, et nous ne prétendons aucunement avoir eu cela pour 

objectif. Si la problématique du port du voile dans le Canton de Neuchâtel a été soulevée par 

nos soins, elle reste, toutefois, uniquement sous forme de possible prise de conscience de cette 

réalité ─ pouvant être réalisée par le/la lecteur/trice prenant connaissance du présent travail. 

 

7.2 Perspectives et ouvertures 
 

Dans le cadre de la réflexion de perspectives futures quant à l’étude du port du voile, il nous 

semble nécessaire de réfléchir à de nouvelles pistes de recherche, mais également de mettre en 

exergue l’importance de ce phénomène et ses implications/conséquences dans le Canton de 

Neuchâtel et au-delà.  

Au travers de notre travail de recherche, nous nous sommes, principalement, focalisées sur les 

narrations de trois jeunes femmes musulmanes voilées. Si les données que nous avons 

récoltées nous paraissent déjà très riches, il serait intéressant, tout d’abord, de considérer les 

narrations de plusieurs autres femmes portant le voile et résidant également au sein du 

Canton, afin d’obtenir un matériau empirique plus dense grâce auquel l’étude pourrait être 

approfondie. Il serait également pertinent de s’intéresser, plus spécifiquement, à l’impact du 

port du voile dans un milieu spécifique ─ par exemple, le milieu scolaire ─ et, cela, selon une 

approche davantage axée sur un travail-action ─ nécessitant, toutefois, plus de temps. 

Dans ce contexte socioculturel spécifique et au vu de la situation internationale actuelle, la 

question qui se pose est, également, de savoir de quelle manière est-il possible d’améliorer la 

problématique précédemment évoquée. Il nous semble, dans une certaine mesure, important 

d’imaginer réfléchir à et éventuellement confectionner des solutions ─ sous forme de projets-

pilotes ─ qui, sur le long terme, pourraient permettre d’intégrer ces différentes femmes, 



122 
 

désireuses d’accéder aux marchés professionnels, et, en conséquence, par ce biais, d’améliorer 

leur intégration sociale et professionnelle. 

Il est évident que des solutions doivent être pensées et mises sur pied afin de tenter de régler 

cette problématique. L’une de nos propositions, la plus immédiate, serait de pouvoir faire la 

connaissance de ces communautés au travers d’une réalité qui n’est plus médiatique, mais 

bien réelle. Ainsi, pour ce faire, les autorités neuchâteloises, à l’aide d’associations culturelles 

diverses et musulmanes, pourraient envisager de mettre en place des journées et/ou des 

soirées-découverte, au cours desquelles les participant(e)s auraient la possibilité de pouvoir 

communiquer avec divers individus musulmans, d’en apprendre davantage sur leurs 

croyances, leurs us et coutumes — religieux et culturels —, leurs pratiques et, cela, dans le 

but d’accéder, d’une certaine manière, à l’Islam et aux diverses communautés musulmanes 

résidant dans le Canton de Neuchâtel, par le biais d’une réalité non plus médiatique et/ou 

internationale, mais véritablement suisse et neuchâteloise. Notre cheminement, tout au long 

de ce travail, nous a permis de mettre en avant l’existence de craintes quant à l’Islam et aux 

communautés musulmanes ─ ce qu’elles semblent renvoyer comme image ─, mais également 

la possibilité de faire disparaître ces craintes, ou du moins de les atténuer, par la connaissance 

de ces communautés — comme cela a été le cas pour le milieu familial de Chloé qui, au 

travers d’un apprentissage de la religion musulmane par le biais de celle-ci, ne possède, 

aujourd’hui plus de crainte. Ainsi, n’est-ce pas en côtoyant directement un individu, une 

communauté, que nous pouvons nous en faire la meilleure des idées ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 
 

Bibliographie 

Abric, J-C. (1994). Pratiques sociales et représentations. Paris : PUF. 

Abric, J-C. (2016). Pratiques sociales et représentations (1st ed.). Paris : PUF.  

Abu-Ras, W. M. & Suarez, Z. E. (2009). Muslim men and women’s perception of 

discrimination, hate crimes, and PTSD symptoms post 9/11. Traumatology, 15, 48–63. 

Retrieved from SAGE journals. 

Allen, C. & Nielsen, J. S. (2002). Summary report on Islamaphobia in the EU after 11 

September 2001. European Monitoring Center on Racism and Xenophobia. Retrieved from  

https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/199-Synthesis-report_en.pdf 

Alonso, X. (2016, April 22). La journée du voile déchaîne les passions. Tribune de Genève. 

Retrieved from http://www.tdg.ch/monde/journee-voile-dechaine-passions/story/12508515 

Amiraux, V. (2009). L’« affaire du foulard » en France. Sociologie et Sociétés, 41 (2), 273-

298. doi :10.7202/039268ar 

Anex, E. (2006). Les représentations sociales des Musulmans auprès des jeunes Valaisans 

(Master dissertation).  Retrieved from rérodoc Bibliothèque numérique. (R004657288) 

Ansari, H. (2003). Muslims in Britain. London : Minority Rights Group International. 

Aryanti, T. (2009). Beyond the Hijab: Negotiating the Representation of Muslim Women in 

the America. Retrieved from 

https://www.ideals.illinois.edu/bitstream/handle/2142/13083/Final%20Paper.pdf?sequence=3

&isAllowed=y 

Baltes, P.B. (1987). Theoretical propositions of life-span developmental psychology: on the 

dynamics between growth and decline. Developmental Psychology, 23 (5), 611-626. 

Retrieved from  

http://library.mpib-berlin.mpg.de/ft/pb/pb_theoretical_1987.pdf 

Baubérot, J. (1996). L’affaire des foulards et la laïcité à la française. L’Homme et la société, 

120, 9-16. doi:10.3406/homso.1996.2836   

Behloul, S.M. (2013). Les mosquées bosniaques face au double stigmate du « Yougo » et du 

musulman. In C. Monnot (Ed.), La Suisse des mosquées. Derrière le voile de l’unité 

musulmane (pp. 77-95). Genève : Editions Labor et Fides. 

Berset, J. (2016, May 19). Polémique autour du Musée des civilisations de l’islam à la Chaux-

de-Fonds. Cath.ch portail catholique suisse. Retrieved from 

https://www.cath.ch/newsf/polemique-autour-du-musee-des-civilisations-de-lislam-de-la-

chaux-de-fonds/ 

Bondolfi, S. (2016, April 6). Une poignée de main qui agite toute la Suisse. Swissinfo.ch. 

Retrieved from http://www.swissinfo.ch/fre/d%C3%A9bat-sur-l-int%C3%A9gration-des-

musulmans_une-poign%C3%A9e-de-main-qui-agite-toute-la-suisse/42070706 

https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/199-Synthesis-report_en.pdf
http://www.tdg.ch/monde/journee-voile-dechaine-passions/story/12508515
https://www.ideals.illinois.edu/bitstream/handle/2142/13083/Final%20Paper.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://www.ideals.illinois.edu/bitstream/handle/2142/13083/Final%20Paper.pdf?sequence=3&isAllowed=y
http://library.mpib-berlin.mpg.de/ft/pb/pb_theoretical_1987.pdf
https://www.cath.ch/newsf/polemique-autour-du-musee-des-civilisations-de-lislam-de-la-chaux-de-fonds/
https://www.cath.ch/newsf/polemique-autour-du-musee-des-civilisations-de-lislam-de-la-chaux-de-fonds/
http://www.swissinfo.ch/fre/d%C3%A9bat-sur-l-int%C3%A9gration-des-musulmans_une-poign%C3%A9e-de-main-qui-agite-toute-la-suisse/42070706
http://www.swissinfo.ch/fre/d%C3%A9bat-sur-l-int%C3%A9gration-des-musulmans_une-poign%C3%A9e-de-main-qui-agite-toute-la-suisse/42070706


124 
 

Bouamama, S. (2004). Ethnicisation et construction idéologique d’un bouc émissaire. In. C. 

Nordmann (Ed.), Le foulard islamique en questions (pp. 37-44). Paris : Editions Amsterdam.  

Bourdieu, P. (2004). Un problème peut en cacher un autre. In. C. Nordmann (Ed.), Le foulard 

islamique en questions (pp. 45-46). Paris : Editions Amsterdam.  

Bouteldja, H., Grupper, C., Levy, L. & Tévanian, P. (2004). Une nouvelle affaire Dreyfus. In. 

C. Nordmann (Ed.), Le foulard islamique en questions (pp. 47-53). Paris : Editions 

Amsterdam.  

Bouzar, D. & Kada, S. (2003). L’une voilée, l’autre pas : Le témoignage de deux musulmanes 

françaises. Paris : Editions Albin Michel.  

Bribosia, E. & Rorive, I. (2004). Le voile à l’école : une Europe divisée. Revue trimestrielle 

des droits de l’homme, 60, 951-983. Retrieved from 

http://www.philodroit.be/IMG/pdf/le_voile.pdf 

Bühler, K. (1982). Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache (2nd printing). 

Stuttgart-New-York: Fischer. 

Bullock, K. (2002). Rethinking Muslim Women and the Veil: Challenging Historical & 

Modern Stereotypes. The United Kingdom : The International Institute of Islamic Thought. 

Chen, L., Akat H.D., Xin, C. & Song, S.W. (2014, April). Rethinking Hijab: Multiple themes 

in Muslim Women’s Perception of the Hijab Fashion. Paper presented at the International 

Conference on Communication, Media, Technology and Design. Retrieved from International 

Conference on Communication, Media, Technology and Design.  

Comité du PDC suisse. (2006). Liberté religieuse et intégration. A l’exemple des musulmanes 

et musulmans de Suisse. Retrieved from 

https://www.cvp.ch/sites/default/files/06-04-28_posp_religionsfreiheit_integration_f.pdf 

Commission fédérale contre le racisme CFR. (2006). Les relations avec la minorité 

musulmane en Suisse. Prise de position de la CFR sur l’évolution actuelle. Berne : CFR.  

Commission fédérale contre le racisme CFR. (2011). Prise de position de la Commission 

fédérale contre le racisme. Interdire le foulard à l’école? ou l’exemple d’un débat dirigé 

contre une minorité. Berne : CFR. 

Correa, J.J-L. (2006). Le voile islamique devant la cour européenne des Droits de l’Homme : 

entre marge nationale d’appréciation et nécessité d’un droit commun des droits 

fondamentaux : les cas de la France et de la Suisse. African Law Library, 14, 234-263. 

Retrieved from  

https://doc.rero.ch/record/6017/files/Africanlaw14.2_4.pdf 

Dahinden, J., Dümmler, K. & Moret, J. (2012). Islam and gender in the boundary work of 

young adults in Switzerland. Maison d’analyse des processus sociaux, 1-19. Retrieved from 

https://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_

DaDuMo.pdf 

http://www.philodroit.be/IMG/pdf/le_voile.pdf
https://www.cvp.ch/sites/default/files/06-04-28_posp_religionsfreiheit_integration_f.pdf
https://doc.rero.ch/record/6017/files/Africanlaw14.2_4.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf


125 
 

Darbellay, K. (2007). "Demain je mets le voile !" ou comment parler d’intégration en passant 

par le foulard (Master Dissertation). Retrieved from https://www.unige.ch/etudes-

genre/files/3314/0316/9679/Karine_Darbellay_Memoire.pdf 

Diffendal, C. (2006). The Modern Hijab: Tool of Agency, Tool of Oppression. Annual Review 

of Undergraduate Research, 5, 129-136. Retrieved from 

http://chrestomathy.cofc.edu/documents/vol5/diffendal.pdf 

Di Méo G. & Buléon P. (2005). L’espace social. Lecture géographique des sociétés. Paris : 

Armand Colin. 

Elaian-Talibi, A. (2014). La place de la femme voilée dans le domaine social. Quelles sont les 

pratiques et les représentations de l’employeur quant à l’engagement de travailleuses 

sociales voilées?. Sarrebruck : Editions universitaires européennes. 

Farr, R.M. & Moscovici, S. (1984). Social representations. Cambridge : Cambridge 

University Press. 

Fenneteau, H. (2015). L’enquête : entretien et questionnaire. Paris : Dunod. 

Férréol, G. & Jucquois, G. (2003). Dictionnaire de l'altérité et des relations interculturelles. 

Paris: Editions Armand Colin. 

Fischer, G-N. (1997). Psychologie de l’environnement social (2nd ed.). Paris : Dunod. 

Fischer, G-N. (2011). Psychologie sociale de l’environnement. Malakoff : Dunod. 

Flick, U. (2009). Coding and Categorizing. In U. Flick (Ed.), An Introduction to Qualitative 

Research (pp. 305-332). London : SAGE. 

Flick, U. (2007). The SAGE Qualitative Research Kit (8 cols). London : SAGE. 

Gianni, M., Giugni, M. & Michel, N. (2015). Les Musulmans en Suisse : Profils et 

intégration. Lausanne : Presses polytechniques et universitaires romandes. 

Gianni, M., Schneuwly Purdie, M., Lathion S. & Jenny, M. (2010). Vie musulmane en Suisse. 

Profils identitaires, demandes et perceptions des musulmans en Suisse. Rapport réalisé par le 

Groupe de Recherche sur l’Islam en Suisse (GRIS) (2nd ed.). Commission fédérale pour les 

questions de migration CFM, 1-50. Retrieved from  

https://www.ekm.admin.ch/content/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_f

.pdf 

Giroud, V. (2017, October 27). Les musulmans neuchâtelois en quête de reconnaissance. 

Arcinfo. Retrieved from https://www.arcinfo.ch 

Giugni, M. Gianni, M. & Michel, N. (2010). Entre demandes de reconnaissance et politique 

d’accommodation : les orientations culturelles, sociales et politiques des musulmans en 

Suisse. Genève : Faculté des sciences économiques et sociales. 

Göle, N. (2015). Musulmans au quotidien : Une enquête européenne sur les controverses 

autour de l’Islam. Paris : Editions La Découverte. 

https://www.unige.ch/etudes-genre/files/3314/0316/9679/Karine_Darbellay_Memoire.pdf
https://www.unige.ch/etudes-genre/files/3314/0316/9679/Karine_Darbellay_Memoire.pdf
http://chrestomathy.cofc.edu/documents/vol5/diffendal.pdf
https://www.ekm.admin.ch/content/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_f.pdf
https://www.ekm.admin.ch/content/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_f.pdf
https://www.arcinfo.ch/


126 
 

Gordon, D. (2008). Why Is There No Headscarf Affair in the United States?. Historical 

Reflections, 34 (3), 37-60. doi:10.3167/hrrh2008.340304 

Haenni, P. (1994). Dynamiques sociales et rapport à l’état. L’institutionnalisation de l’Islam 

en Suisse. Revue Européenne des Migrations Internationales, 10 (1), 183-198. 

Houziaux, A., Baubérot, J., Bouzar, D. & Costa-Lascoux, J. (2004). Le voile que cache-t-il ?. 

Paris : Les Editions de l’Atelier. 

Humanrights. (2016). De l’interdiction du port du voile dans les écoles. Retrieved from 

http://www.humanrights.ch/fr/droits-humains-suisse/interieure/groupes/culturel/de-

linterdiction-port-voile-ecoles 

Huntington, S. (1984). Will more countries become democratic?. Political Science Quarterly, 

99 (2),193-218. doi:10.2307/2150402 

Hyder, N., Parrington, C.A. & Hussain, M. (2015). Experiences of Hijabi Women : Finding a 

Way Through the Looking Glass for Muslim Americans. Advancing Women in Leadership, 

35,172-177. doi:10.18738/awl.v35i0.133 

Ibish, H. (2003). Report on Hate Crimes and Discrimination Against Arab Americans: The 

Post-September 11 Backlash, September 11, 2001 - October 11, 2002. Washington, DC: 

American-Arab Anti-Discrimination Committee. 

Imbert, G. (2010). L’entretien semi-directif: à la frontière de la santé publique et de 

l’anthropologie. Recherches en soins infirmiers, 102 (3), 23-34. doi:10.3917/rsi.102.0023 

Jodelet, D. (2015). Représentations sociales et mondes de vie. Textes édités par Nikos 

Kalampalikis. Paris : Editions des Archives contemporaines. 

Jorio, L. (2010, May 28). Minarets, un vote qui alimente les méfiances. Swissinfo.ch. 

Retrieved from http://www.swissinfo.ch/fre/minarets--un-vote-qui-alimente-les-

m%C3%A9fiances/8969818 

Khan, M. & Ecklund, K. (2012). Attitudes Toward Muslim Americans Post-9/11. Journal of 

Muslim Mental Health, 7 (1), 1-16. doi:10.3998/jmmh.10381607.0007.101 

Laborde, C. (2006). Female Autonomy, Education and the Hijab. Critical Review of 

International Social and Political Philosophy, 9 (3), 351-377. doi: 

10.1080/13698230600900909 

Lamine, A-S. (2006). Les foulards et la République. Revue des Sciences sociales, 35, 154-

165. Retrieved from  

http://www.revue-des-sciences-sociales.com/pdf/rss35-lamine.pdf 

Les élèves musulmans devront serrer la main aux profs. (2016, May 25). 24heures. Retrieved 

from http://www.24heures.ch/ 

https://webaccess.unine.ch/+CSCO+0075676763663A2F2F7162762E626574++/10.3167/hrrh2008.340304
http://www.humanrights.ch/fr/droits-humains-suisse/interieure/groupes/culturel/de-linterdiction-port-voile-ecoles
http://www.humanrights.ch/fr/droits-humains-suisse/interieure/groupes/culturel/de-linterdiction-port-voile-ecoles
https://doi.org/10.18738/awl.v35i0.133
http://www.swissinfo.ch/fre/minarets--un-vote-qui-alimente-les-m%C3%A9fiances/8969818
http://www.swissinfo.ch/fre/minarets--un-vote-qui-alimente-les-m%C3%A9fiances/8969818
http://dx.doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0007.101
http://www.revue-des-sciences-sociales.com/pdf/rss35-lamine.pdf
http://www.24heures.ch/


127 
 

Les musulmanes voilées trouvent difficilement leur place dans le monde du travail. (2015) 

Retrieved from http://madame.lefigaro.fr/societe/les-salariees-musulmanes-pratiquantes-ont-

elles-un-avenir-professionnel-091015-98856 

Lindemann, A. (2012). Italophobie et Islamophobie ? Construction médiatique de l’altérité 

étrangère en 1970 et 2004 (Master Dissertation). Retrieved from 

https://www.unil.ch/issr/files/live/sites/issr/files/shared/Documents/Lindemann_Anaid_Memo

ire.pdf 

Mahnig, H. (2000). Vers un islam suisse ?. Choisir, juin, 18-21. Retrieved from  

https://www.choisir.ch/politique-economie/politique-suisse/item/566-vers-un-islam-suisse 

Markova, I. (2007). Dialogicité et représentations sociales (1st ed. ; traduit par S. Muller). 

Paris : PUF. 

Martin-Munoz, G. (2004). Le débat sur l’Islam et la démocratie ou quand l’imaginaire 

l’emporte. Civilisations Revue internationale d’anthropologie et de sciences humaines. 

Retrieved from https://civilisations.revues.org/3479 

Masmejan, D. (2016, March 11). Faut-il interdire le voile à l’école ?. Le Temps. Retrieved 

from https://www.letemps.ch/ 

Merali, A. (2010). Pour la liberté? Impacte de l’interdiction du voile islamique et des signes 

religieux dans les écoles françaises. Commission Islamique des Droits de l’Homme (IHRC). 

Retrieved from https://ecitydoc.com/download/impacte-de-linterdiction-du-voile-islamique-

et-des-signes-religieux_pdf 

Modood, T. (2007). Multiculturalism. Cambridge : Polity Press. 

Moliner P. & Guimelli, C. (2015). Les représentations sociales. Fondements théoriques et 

développements récents. Grenoble : Presses universitaires de Grenoble. 

Monnot, C. (2013). La Suisse, des mosquées. In C. Monnot (Ed.), La Suisse des mosquées. 

Derrière le voile de l’unité musulmane (pp. 17-23). Genève : Editions Labor et Fides. 

Monnot, C. (2013). Des mosquées en Suisse. In C. Monnot (Ed.), La Suisse des mosquées. 

Derrière le voile de l’unité musulmane (pp. 235-242). Genève : Editions Labor et Fides. 

Moret, J., Dümmler, K., & Dahinden, J. (2009). Les jeunes Musulmans à Neuchâtel: un 

rapport à la religion. InterDIALOGOS: Action sociale et éducation en contextes pluriculturels, 

1, 20-25. 

Moscovici, S. (1984). Introduction : le domaine de la psychologie sociale. In S. Moscovici 

(ed.), Psychologie sociale (pp. 5-22). Paris : PUF. 

Moscovici, S. (1961). La psychanalyse, son image et son public. Paris : PUF. 

Moscovici, S. (2013). Le scandale de la pensée sociale : Textes inédits sur les représentations 

sociales réunis et préfacés par Nikos Kalampalikis. Paris : EHESS.  

http://madame.lefigaro.fr/societe/les-salariees-musulmanes-pratiquantes-ont-elles-un-avenir-professionnel-091015-98856
http://madame.lefigaro.fr/societe/les-salariees-musulmanes-pratiquantes-ont-elles-un-avenir-professionnel-091015-98856
https://www.unil.ch/issr/files/live/sites/issr/files/shared/Documents/Lindemann_Anaid_Memoire.pdf
https://www.unil.ch/issr/files/live/sites/issr/files/shared/Documents/Lindemann_Anaid_Memoire.pdf
https://www.choisir.ch/politique-economie/politique-suisse/item/566-vers-un-islam-suisse
https://civilisations.revues.org/3479
https://www.letemps.ch/
https://ecitydoc.com/download/impacte-de-linterdiction-du-voile-islamique-et-des-signes-religieux_pdf
https://ecitydoc.com/download/impacte-de-linterdiction-du-voile-islamique-et-des-signes-religieux_pdf


128 
 

Moscovici, S. & Duveen, G. (2000). Social Representations: Explorations in Social 

Psychology. Cambridge: Polity Press. 

Moscovici, S. & Markova, I. (2000). Ideas and their development: a dialogue between Serge 

Moscovici and Ivana Markova. In S. Moscovici & G. Duveen (Eds), Social Representations: 

Explorations in Social Psychology (pp. 224-286). Cambridge: Polity press. 

Office fédéral de la statistique (2015). Evolution du paysage religieux. Retrieved from 

https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-

religions/religions.assetdetail.218780.html 

Office fédéral de la statistique (2018). Evolution du paysage religieux. Retrieved from 

https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-

religions/religions.assetdetail.4402541.html 

Panagopoulos, C. (2006). The polls-trends: Arab and Muslim Americans and Islam in the 

aftermath of 9/11. Public Opinion Quarterly, 70 (4), 608–624. doi: 10.1093/poq/nfl029 

Parini, L., Gianni, M. & Clavien, G. (2012). La transversalité du genre : l’islam et les 

musulmans dans la presse suisse francophone. Cahiers du Genre, 52 (1), 197-218. 

doi:10.3917/cdge.052.0197 

Pasha-Zaidi, N., Masson, T. & Pennington, M.N. (2013). Can I get a job if I wear Hijab? An 

exploratory study of the perceptions of South Asian Muslim Women in the US and the UAE. 

International Journal of Research Studies in Psychology, 3 (1), 13-24. doi: 

10.5861/ijrsp.2013.357 

Persson, A. V. & Musher-Eizenman, D. R. (2005). College students’ attitudes toward Blacks 

and Arabs following a terrorist attack as a function of varying levels of media exposure. 

Journal of Applied Social Psychology, 35 (9), 1879–1893. doi:10.1111/j.1559-

1816.2005.tb02200.x 

Rosenthal, G. (2007). Biographical research. In C. Seale, G. Gobo, J. Gubrium & D. 

Silverman (Eds), Qualitative research pratice (pp. 48-64). London : Sage.  

Roux, P., Gianettoni, L. & Perrin, C. (2006). Féminisme et racisme. Une recherche 

exploratoire sur les fondements des divergences relatives au port du foulard. Nouvelles 

Questions Féministes, 25 (1), 84-106. doi:10.3917/nqf.251.0084 

Saroglou, V. & Galand, P. (2004). Identities, values, and religion: A study among Muslim, 

other immigrant, and native Belgian young adults after the 9/11 attacks. Identity, 4 (2), 97-

132. doi:10.1207/s1532706xid0402_1 

Schneuwly Purdie, M. (2006). Etre Musulman en Suisse Romande. Une enquête qualitative 

sur le rôle du référent religieux dans la construction identitaire (Doctoral dissertation). 

Retrieved from rérodoc Bibliothèque numérique. (R004257730) 

Sheridan, L. P. (2006). Islamophobia Pre-and Post-September 11th, 2001. Journal of 

https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.218780.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.218780.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.4402541.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.4402541.html
https://doi.org/10.1093/poq/nfl029
https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2005.tb02200.x
https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2005.tb02200.x


129 
 

Interpersonal Violence, 21 (3), 317–336. doi:10.1177/0886260505282885 

Syed, A. (2005). Why here? Why Now? Young Muslim Women Wearing Hijab. The Muslim 

World, 95 (4), 515-530. doi:10.1111/j.1478-1913.2005.00109.x 

Valence, A. (2010). Les représentations sociales. Bruxelles : Groupe De Boeck. 

Vogel, C.M. (2013). An Unveiling: Exploring the Constitutionality of a Ban on Face 

Coverings in Public Schools. Brooklyn Law Review, 78 (2), 741-776. Retrieved from 

https://brooklynworks.brooklaw.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1131&context=blr 

Wagner, W., Sen, R., Permanadeli, R. & Howarth, C.S. (2012). The veil and Muslim 

women‘s identity: Cultural pressures and resistance to stereotyping. Culture Psychology, 18 

(4), 521-541. doi:10.1177/1354067X12456713 

Wallach Scott, J. (2007). The Politics of the Veil. Princeton : Princeton University Press. 

Williams, R.H. & Vashi, G. (2007). Hijab and American Muslim Women: Creating the Space 

for Autonomous Selves. Sociology of Religion, 68 (3), 269-287. Retrieved from JSTOR. 

Wuthrich, B. (2016, September 27). Le Conseil national pour l’interdiction de la burqa. Le 

Temps. Retrieved from https://www.letemps.ch 

Wuthrich, B. (2009, November 30). Le coup de massue. Le Temps. Retrieved from 

https://www.letemps.ch 

Yavari D’Hellencourt, N. (1999). Islam et démocratie : de la nécessité d’une 

contextualisation. Cahiers d’études sur la Méditerranée orientale et le monde Turco-Iranien, 

27, 41-67. Retrieved from 

https://www.persee.fr/doc/cemot_0764-9878_1999_num_27_1_1442 

Zittoun, T. (2016). A sociocultural psychology of the life-course. Social Psychological 

Review, 18 (1), 6-17. Retrieved from http://doc.rero.ch/record/288868 

Zittoun, T. (2009). Dynamics of life-course transitions - a methodological reflection. In J. 

Valsiner, P.C.M. Molenaar, M.C.D.P. Lyra, & N. Chaudhary (Eds), Dynamic Process 

Methodology in the Social and Developmental Sciences (pp. 405-430). New-York: Springer.  

Zittoun, T. (2012a). Life-Course : A Socio-Cultural Perspective. In J. Valsiner (Ed.), The 

Oxford Handbook of Culture and Psychology (pp. 513-535). Oxford: Oxford University 

Press. 

Zittoun, T. (2012b). Une psychologie des transitions. Des ruptures aux ressources. In P. 

Curchod, P-A. Doudin & L. Lafortune (Eds). Les transitions à l’école (pp. 261-279). Québec : 

Presses de l’Université du Québec. 

Zittoun, T. & Perret-Clermont, A-N. (2001, October). Contributions à une psychologie de la 

https://brooklynworks.brooklaw.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1131&context=blr
https://www.letemps.ch/suisse/2016/09/27/conseil-national-linterdiction-burqa
https://www.letemps.ch/
https://www.persee.fr/doc/cemot_0764-9878_1999_num_27_1_1442
http://doc.rero.ch/record/288868


130 
 

transition. Paper presented at the Congrès international de la Société suisse pour la recherche 

en éducation (SSRE). Retrieved from rérodoc Bibliothèque numérique. 

Zittoun, T. & Perret-Clermont, A-N. (2009). Four social psychological lenses for 

developmental psychology. European Journal of Psychology of Education, 24 (3), 387-403. 

Retrieved from JSTOR.   

Zouari, F. (2004). Ce voile qui déchire la France. Paris : Editions Ramsay. 

Zünd, C. (2016, April 5). Elèves musulmans dispensés de serrer la main : le tollé. Le Temps. 

Retrieved from https://www.letemps.ch 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.letemps.ch/


131 
 

Annexes 

GRILLE D’ANALYSE N°1 : SAMIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eléments de la 

représentation du 

voile 

 

Début du port du 

voile 

  

Aujourd’hui 

 

 

 

Milieu scolaire 

▪ Conviction 

▪ Soumission à 

Dieu 

▪ Pratique 

religieuse 

▪ « dans le Coran » 

  

 

Formation 

supérieure 

 ▪ Voile qui dérange 

▪ + de valeur 

▪ Marqueur 

identitaire 

▪ Voile ne dérange 

plus 

 

Milieu professionnel 

 ▪ Personnalité 

▪ Partie de moi 

▪ Voile qui dérange 

▪ Marqueur 

identitaire 

▪ + de valeur 
▪ ≠ apprentissage 

▪ ≠ emploi 

▪ Frein au travail 

▪ Femme voilée pas 

intégrée, au foyer 

▪ Problématique 

▪ ≠ turban 

▪ Marqueur 

identitaire 

▪ Lien avec 

terrorisme 

 

Milieu 

familial/amical 

proche 

▪ Obligation 

religieuse 
▪ ≠ une obligation 

familiale 

▪ Obligation 

religieuse 

▪ Liberté 

 

▪ Obligation 

religieuse 

▪ Liberté 

 

Espaces publics 

 ▪ Voile qui dérange 

▪ Protection 

▪ Liberté 

▪ Marqueur 

religieux 

▪ Protection 

▪ Lien avec 

terrorisme 

http://www.rapport-gratuit.com/


132 
 

GRILLE D’ANALYSE N°2 : MYRIAM 

 

Eléments de la 

représentation du 

voile 

 

Début du port du 

voile 

 

 

Aujourd’hui 

 

 

 

Milieu scolaire 

▪ Pas de 

cheminement 

▪ « Il fallait », 

« c’était le 

moment » 

▪ ≠ jeu 

▪ Responsabilité 

▪ Image que l’on 

renvoie 

▪ Entre rejet et 

acceptation (fierté, 

peur) 

▪ ≠ victime, ne pas 

mettre la faute sur 

la religion 

▪ Voile à la piscine : 

trouver des 

alternatives 

(acceptation) 
▪ Relation verticale 

 

  

 

Formation 

supérieure 

 ▪ ≠jeu 

▪ Responsabilité 

▪ Image que l’on 

renvoie 

▪ ≠ victime 

▪ Voile qui 

différencie 

▪ Voile qui dérange 

▪ Petites remarques, 

mais ≠ victime 
▪ Voile = pas de 

cerveau ? 
▪ Marqueur 

religieux 
▪ Habitude 

 

 

 

 

 

 

Milieu professionnel 

 ▪ Laïcité 

▪ Voile qui dérange 

▪ Scolaire vs. 

Professionnel 
▪ Marqueur 

religieux 
▪ Habitude 
 

▪ Laïcité 

▪ Voile qui dérange 

▪ Voile 

problématique 

▪ Scolaire vs. 

Professionnel 

▪ Marqueur 

religieux 

▪ Réussir en tant 

qu’indépendante/ 

soutien 

communautaire 

▪ Voile = Moi 

▪ Relation verticale 

▪ Habitude 



133 
 

▪ Sujet de 

discussion 

▪ Crée des débats 

▪ Différents types 

▪ Ma conception 

▪ Port du voile ≠ 

vie facile 

▪ Important d’être 

sur le devant de la 

scène 

▪ Voile = fardeau 

 

 

Milieu 

familial/amical 

proche 

▪ Influence 

saoudienne (suite 

au pèlerinage à la 

Mecque) 

▪ ≠ jeu 

▪ ≠ coup de tête 
▪ Responsabilité 

▪ « J’ai dû prouver 

que » 

▪ Relation verticale 
▪ Obligation 
▪ Dans le Coran 
▪ Libre-choix 

▪ Obligation 

▪ Dans le Coran 

▪ Libre-choix 

▪ Relation verticale 

▪ Habitude 

▪ Obligation 

▪ Dans le Coran 

▪ Libre-choix 

▪ Relation verticale 

▪ Habitude 

 

Espaces publics 

 ▪ Marqueur 

religieux 
▪ ≠ Obligation 

patriarcale 
▪ Femme recluse à 

la maison 
 

▪ Marqueur 

religieux 

▪ Voile = Moi 

▪ ≠ Obligation 

patriarcale 

▪ Sujet de 

discussion 

▪ Crée des débats 

▪ Port du voile ≠ 

vie facile 

▪ Voile-terrorisme 

▪ Voile = personne 

non intégrée 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



134 
 

GRILLE D’ANALYSE N°3 : CHLOE 

 

 

 

 

 

Eléments de la 

représentation du 

voile 

 

Début du port du 

voile 

  

Aujourd’hui 

 

 

 

Milieu scolaire 

   

 

Formation 

supérieure 

▪ Transition 

▪ Obligation 

religieuse 
▪ Habit religieux 
▪ Bienfait 

 

▪ Bien accepté 

▪ Obligation 

religieuse 

▪ Bienfait 

 

▪ Bien accepté 
▪ Obligation 

religieuse 
▪ Bienfait 

 

Milieu professionnel 

▪ Au début toléré ▪ « Ils m’ont plus 

appelé » 

▪ Problématique 

▪ Marqueur 

identitaire 

religieux 

 

Milieu 

familial/amical 

proche 

▪ Très remarqué 

▪ « ma mère elle 

changerait de 

trottoir » 

▪ Extrémisme 

religieux 

▪ Terrorisme 

▪ Frein au marché 

de l’emploi 

▪ Père se distingue 

▪ Femme voilée vs. 

femme non-voilée 

▪ Très remarqué 

▪ Extrémisme 

religieux 

▪ Terrorisme 

▪ Frein au marché 

de l’emploi 

▪ Père 

compréhensif 

▪ L’éloigne de ses 

amies proches 

initiales 

 

 

▪ Bien accepté 

▪ Nouveau réseau 

d’amies, construit 

par le biais de la 

Mosquée de 

Neuchâtel 

 

Espaces publics 

▪  + de respect 

▪ Commentaires 

positifs 

▪ Commentaires 

négatifs 

▪ Frein à 

l’intégration 

sociale 

▪ Protection 

▪ Bienfait 

▪ Marqueur 

identitaire 

religieux 

▪ Protection 

▪ Bienfait 

▪ Liberté 

▪ Marqueur 

identitaire 

religieux 
▪ Assimilée à 

l’Islam 
 

▪ Protection 

▪ Bienfait 

▪ Lien avec 

terrorisme 

▪ Marqueur 

identitaire 

religieux 

▪ Assimilée à 

l’Islam 



135 
 

GRILLES D’ENTRETIEN : ESPACE SOCIAL NEUCHATELOIS 

 

Grille d'entretien pour tous les hommes, musulmans et non-musulmans, pour les 

femmes musulmanes ne portant pas le voile et les femmes non-musulmanes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thèmes Sous-thèmes 
Religions Définition de la religion en général 

Présence de la religion dans le canton de Neuchâtel 

Islam Définition de l'Islam 

Définition du/de la Musulman(e) 

Islam et démocratie 

Islam et laïcité du canton de Neuchâtel 

Sujets débattus (viande halal, pas de porc, piscine, voile) 

Médiatisation de la religion musulmane 

Islam et radicalisation 

Port du voile Définition du voile/foulard 

Définition de la Musulmane voilée 

Présence du voile dans le canton de Neuchâtel 

Vivre dans le canton de Neuchâtel en portant le voile 

Place du voile dans les lieux publics (magasins, musées, parcs, 

etc…) 

Place du voile dans les administrations (Etat) 

Place du voile à l'école (élèves, enseignantes) 

Sujets débattus (voile à la piscine, burkini, voile à l'école, voile au 

travail) 

Voile et intégration 

Voile et marché du travail 



136 
 

 

 

Grille d'entretien pour les femmes musulmanes portant le voile 

 

 

Thèmes Sous-thèmes 
Religions Définition de la religion en général 

Présence de la religion dans le canton de Neuchâtel 

Islam Définition de l'Islam 

Définition du/de la Musulman(e) 

Vivre en tant que Musulman(e) dans le canton de Neuchâtel 

Islam et démocratie 

Islam et laïcité du canton de Neuchâtel 

Sujets débattus (viande halal, pas de porc, piscine, voile) 

Médiatisation de la religion musulmane 

Islam et radicalisation 

Port du voile Définition du voile/foulard 

Définition de la Musulmane voilée 

Passage "des cheveux au vent" au port du voile 

Vivre en tant que voilée dans le canton de Neuchâtel (sphère privée, 

sphère publique, études, travail) 

Place du voile dans les lieux publics (magasins, musées, parcs, 

etc…) 

Place du voile dans les administrations (Etat) 

Place du voile à l'école (élèves, enseignantes) 

Sujets débattus (voile à la piscine, burkini, voile à l'école, voile au 

travail) 

Voile et intégration 

Voile et marché du travail 

 

 

 

 

 

 

 

 


