TABLE DES MATIERES

1. Introduction

1.1 Introduction a I’objet d’étude

1.2 Choix de la thématique

1.3 Depuis octobre 2015 : questionnements préliminaires et reformulations
1.4 Contexte de I’étude : de I’international au national
1.5 L’état de la recherche

1.5.1 A I’étranger

1.5.2 En Suisse

1.6 Plan du travail

2. Cadre théorique

2.1 Lathéorie des représentations sociales

2.1.1 De Serge Moscovici a lvana Markova

2.1.2 Le sens commun vs. la connaissance scientifique
2.1.3 Les représentations sociales et la dialogicité

2.1.4 Le concept de thémata

2.1.5 La triade dialogique Ego-Alter-Objet

2.2 Les trajectoires de vie

2.2.1 Préambule

2.2.2 Les trajectoires de vie : entre ruptures et transitions
2.2.3 Les notions de ruptures et de transitions

2.2.4 Le concept de trajectoire de vie au sein de notre travail
2.3 Complémentarité de ces ressources conceptuelles
3. Problématique et question de recherche

4. Méthodologie

4.1 Une méthodologie en deux étapes

4.2 Construction de 1’espace social neuchatelois

4.2.1 L entretien semi-directif

4.2.2 Le guide d’entretien

4.2.3 L’échantillon

4.2.4 La prise de contact

4.2.5 Le déroulement des entretiens

Page(s)

11
13
13
16
18
20
20
20
28
31
33
37
38
38
40
42
46
47
48
52
52
53
53
54
55
56
57



4.3 Représentations du voile au cours de trajectoires de vie 58

4.3.1 L entretien narratif 58
4.3.2 Le guide d’entretien 59
4.3.3 L échantillon 60
4.3.4 La prise de contact 61
4.3.5 Le déroulement des entretiens 62
5. Présentation et analyse des données 64
5.1 Méthodologie pour I’analyse de nos entretiens 64
5.2 Présentation de 1’espace social du Canton de Neuchatel 65
5.2.1 L’espace social : définition 65
5.2.2 L’espace social neuchdatelois 69
5.3 Trajectoires de vie et éléments de la représentation du port du voile 77
5.3.1 Samia 77
5.3.2 Myriam 86
5.3.3 Chloé 98
6. Discussion 112
7. Conclusion 119
7.1 Limites du présent travail 120
7.2 Perspectives et ouvertures 121
Bibliographie 123

Annexes 131



1. INTRODUCTION

1.1 Introduction a I’objet d’étude

Nos sociétés européennes actuelles se caractérisent principalement par la coexistence de

diverses communautés sociales, professionnelles, |ethniques, | culturelles, linguistiques ou,

encore, religieuses. Si le multiculturalisme — ou le pluralisme culturel — fait partie
intégrante des territoires occidentaux du 21°™ siécle, la diversité religieuse est, au méme titre,
un aspect important de la réalité actuelle. Parmi cette diversité religieuse, I’Islam se retrouve
fortement médiatisé (Anex, 2006 ; Behloul, 2013 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Gole,
2015 ; Parini, Gianni & Clavien, 2012) et politisé (Anex, 2006 ; Behloul, 2013 ; Commission
fédérale contre le racisme CFR, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Gole, 2015 ; Wallach
Scott, 2007), dans un contexte social ou 1’obscurantisme religieux tend a s’étendre. Gianni,
Giugni et Michel (2015) rendent compte de la médiatisation de I’Islam et des Musulman(e)s &

travers leurs propos :

Pas un seul jour ne passe sans qu’'un média ne mentionne un fait d’actualité concernant les
musulmans : situation politique internationale au Moyen-Orient, conflit israélo-palestinien,
terrorisme islamique, révolutions arabes, évenements survenus en Suisse et en Europe
illustrant ou faisant état de (supposés) problémes d’intégration, tels que la propension de
certains jeunes musulmans (souvent des convertis) a se dédier au jihad, les discriminations
subies par des femmes musulmanes, le port de signes religieux ostentatoires et en
contradiction avec le principe de laicité ou, plus généralement, les valeurs démocratiques. (p.
9)

Les divers conflits présents au Moyen-Orient, la guerre en Syrie, I’expansion de 1’état
islamique dans différents pays musulmans et la place de la femme en Islam témoignent de la
préoccupation actuelle a 1’égard des communautés musulmanes, une préoccupation
profondément relayée par les outils médiatiques. Ainsi, les Musulman(e)s sont, au travers de
cette expansion, positionné(e)s au centre de discours et débats communs, mediatiques et
politiques (Anex, 2006 ; Bouamama, 2004 ; Bourdieu, 2004 ; Bouteldja, Grupper, Lévy &
Tévanian, 2004 ; Bouzar & Kada, 2003 ; Commission fédérale contre le racisme CFR, 2011 ;
Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Gole, 2015 ; Houziaux, Baubérot, Bouzar & Costa-Lascoux,
2004 ; Monnot, 2013 ; Wallach Scott, 2007 ; Zouari, 2004).


http://www.rapport-gratuit.com/

Méme si la Suisse tend a maintenir une position plutdt neutre et moins alarmante par rapport a
ses pays Voisins, elle n’en reste pas moins proche et demeure touchée par les préoccupations
et discours européens. Déja en 2004, I’initiative sur les naturalisations facilitées pour les
jeunes étrangers avait suscité de forts débats au sein de la Confédération helvétique,
transformant 1’initiative de base en interrogation sur la présence musulmane en Suisse et sa
relation avec ses valeurs démocratiques (Gianni, Giugni & Michel, 2015). En 2009, la Suisse
devient, en outre, le premier pays européen a adopter une loi visant I’interdiction de la
construction de minarets sur son territoire ; une interdiction qui démontre vraisemblablement
un Islam qui tend a déranger et qui, pour une majorité de la population, au vu des résultats de
cette votation, posséde un caractere indésirable. A ce propos, Gianni, Giugni et Michel (2015)

constatent :

[...] [Alpres [...] la campagne pour les naturalisations facilitées en 2004, la question de la
présence musulmane en Suisse est devenue un enjeu majeur du débat public. Le vote populaire
de 2009 concernant I’interdiction des minarets témoigne de son importance. La présence
musulmane est ainsi associée dans le débat public a une « différence » visible, & une catégorie
sociale et politique qui fait « probleme ». (p. 10)
Les Musulman(e)s sont, ainsi, percu(e)s, dans I’opinion publique et suite a la votation sur
I’interdiction de la construction de minarets en 2009, comme une communauté divergente
posant probleme (ibid, 2015). « De démographique ou économique, la catégorie des
musulmans est progressivement devenue sociale et politique » (ibid, p. 11) dans des contextes
institutionnel et discursif au sein desquels les revendications des communautés musulmanes,
ainsi que leurs attentes, ont rapidement pris le dessus dans le débat public. L’augmentation
des populations de confession musulmane en terre helvétique (Gianni, Giugni & Michel,
2015 ; Haenni, 1994) a, par exemple, encouragé la création d’associations musulmanes ainsi
que la revendication d’une reconnaissance de leurs pratiques religieuses et culturelles (Gianni,
Giugni & Michel, 2015 ; Haenni, 1994) — par exemple, la création de menus sans viande
porcine dans les établissements scolaires ou les créches —, conduisant la population
autochtone et les non-Musulman(e)s, en général, a s’interroger sur la présence musulmane en
territoire helvétique. Cela a, par ailleurs, alimenté davantage le débat public et les discours
présents au sein de ce territoire. Selon Gianni, Giugni et Michel (2015), le contexte discursif
— tout comme le contexte institutionnel, voire parfois davantage — représente un élément
important a considérer dans la compréhension de la présence musulmane en Suisse et des

interrogations et réactions qui en découlent. En effet,



[s]i les institutions qui régulent I’immigration ont indéniablement une influence sur la situation
des musulmans en Suisse tout comme dans d’autres pays européens, les discours peuvent
également jouer un réle important, sinon supérieur. Autrement dit, parallelement au contexte
institutionnel, nous devons également tenir compte du contexte discursif dans lequel évoluent
les musulmans en Suisse afin de mieux comprendre leur situation ainsi que les attitudes et
comportements [...]. (ibid, p. 28)

Le contexte discursif dans lequel se développent et évoluent les représentations de 1’Islam, et
celles des Musulman(e)s, influence la maniére de concevoir et d’appréhender la présence
musulmane en Suisse, ainsi que les réactions a son égard. «Par «contexte discursif »,
[Gianni, Giugni et Michel entendent] ici les discours dominants autour des musulmans et de
I’islam et qui sont présents dans I’espace public. Ces discours varient dans I’espace autant que

dans le temps » (ibid, p. 28). Les auteurs précisent :

La représentation de 1’islam dans les médias n’est certainement pas la méme en Suisse qu’en
Grande-Bretagne ou aux Pays-Bas. Le climat discursif général, les thématiques spécifiques
abordées et le poids relatif des différents acteurs — in primis les musulmans eux-mémes —
changent. (ibid, p. 28)

Des différences existent et subsistent dans la maniére de concevoir et se représenter 1’Islam au
sein des territoires européens — par exemple, dans les discours communs, médiatiques ou,
encore, politiques. Ces variations émanent du « [...] climat discursif général [...] » (ibid, p.
28) et des «[...] thématiques spécifiques abordées [...] » (ibid, p. 28) dans ces contextes,
telles que celles du port du voile, des lieux de culte ou, encore, des prescriptions alimentaires
islamiques.

Parmi ces thématiques, le voile se retrouve fréquemment invoqué. Les discours existants au
sujet du voile intégral et les initiatives pour I’interdire au sein des espaces publics européens
refletent adéquatement le probleme posé par le voile musulman, sous ces différents aspects et
formes. Si les menaces d’attentats terroristes et la représentation d’un voile intégral supposant
une radicalisation pesent considérablement sur la volonté de bannir la burga des lieux publics,
I’idée d’une discrimination faite aux femmes compléte 1’argument des individus favorables a
son interdiction. En effet, le voile, sous toutes ses formes, est, selon certains discours
communs issus du monde occidental, percu comme un vétement patriarcal, signe de
soumission, et, par conséquent, les opposants a son port tendent a vouloir soutenir la liberté de
la femme et, cela, a travers son interdiction au sein de différentes sphéres publiques. En outre,

le port du voile se confronte a la neutralité religieuse exigée dans certains espaces publics —



tels que les établissements scolaires frangais et certains établissements étatiques suisses —,
comme Iillustre, par exemple, 1’affaire Dahlab (Correa, 2006) datant de 19952,

Dans ce contexte discursif houleux et profondément interrogatif au sujet de 1’Islam, nous nous
préoccupons spécifiquement des trajectoires de vie de femmes musulmanes voilées et de leurs
représentations du port de leur voile au cours de ces trajectoires, en considérant la place du
voile dans I’espace social neuchatelois et les possibilités et/ou difficultés rencontrées en tant

que femme musulmane et voilée dans ce contexte.

1.2 Choix de la thématique

Le choix de cet objet d’étude n’est ni anodin ni neutre. Dans un premier temps, de confession
musulmane, nous portons un intérét distingué a 1’Islam, ses pratiques et la signification qui
leur est données. Toutefois, nos connaissances a son sujet sont partielles et restent sous la
forme d’une accumulation de points de vue subjectifs non-analysés, venant principalement
d’acteurs ne portant pas le voile, des médias ou, encore, des réseaux sociaux. En outre, notre
position de chercheure de confession musulmane implique une certaine partialité de notre
part, une posture qu’il nous faut, tout au long de ce travail, concevoir, travailler et réfléchir.
Dans un deuxiéme temps, I’Islam, troisieme religion de Suisse (Mahnig, 2000), est davantage
représenté qu’auparavant sur le territoire helvétique, bien que sa présence soit récente (ibid,
2000). En effet, les communautés musulmanes? se sont développées, en Suisse, depuis les
années 1970 (Office fédéral de la statistique, 2015 ; Office fédéral de la statistique, 2018).
Actuellement, I’Islam est la religion la plus médiatisée, politisée et stigmatisée (Gianni,
Giugni & Michel, 2015 ; Gdle, 2015 ; Modood, 2007 ; Monnot, 2013) et le port du voile est,
dans ce contexte social, un élément d’analyse intéressant et pertinent pour lequel de nombreux
discours et débats émergent au sein de différentes spheres — étatiques, politiques,
médiatiques, familiales, scolaires, professionnelles, académiques, etc. (Ansari, 2003 ;

Bouamama, 2004 ; Bourdieu, 2004 ; Bouteldja, Grupper, Lévy & Tévanian, 2004 ; Bouzar &

! L’affaire Dahlab fait référence a une enseignante de primaire d’origine suisse, enseignant dans le
Canton de Geneve, qui, en 1991, se convertit a I’Islam et décide de porter le voile par conviction
religieuse. A la suite de plusieurs altercations et du refus de celle-ci d’6ter son voile dans le périmétre
scolaire, cette derniére est licenciée et fait recours devant le Tribunal fédéral qui confirme la décision
initiale genevoise (Correa, 2006).

2 Nous utilisons volontairement le terme « communauté » au pluriel au vu de I’hétérogénéité (origines,
parcours de vie et migratoires, profils socioéconomiques, lien avec la religion) présente chez les
individus de confession musulmane (Darbellay, 2007 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Giugni,
Gianni & Michel, 2010).



Kada, 2003 ; Diffendal, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Goéle, 2015 ; Houziaux,
Baubérot, Bouzar & Costa-Lascoux, 2004 ; Monnot, 2013 ; Wallach Scott, 2007 ; Zouari,
2004). Nous intéresser aux actrices principales de ces différentes préoccupations sociales nous
parait essentiel afin d’obtenir les discours de ces derniéres et ne pas seulement nous intéresser
a ceux d’hommes et/ou de femmes non-voilées, considérablement présents dans le contexte
discursif neuchételois et, plus généralement, suisse et européen. Finalement, le Canton de
Neuchatel — avec celui de Genéve — est un des seuls Cantons suisses dit laic, ce qui lui
confere une caractéristique supplémentaire et spécifique par rapport a la gestion du religieux
au sein du Canton et des établissements de I’Etat de Neuchatel. De ce fait, par exemple, les
milieux publics, étatiques, éducatifs, formateurs et/ou professionnels sont confrontés a des
interrogations par rapport au voile et sa présence en leur sein (Commission fédérale contre le
racisme CFR, 2006 ; Commission fédérale contre le racisme CFR, 2011 ; Darbellay, 2007 ;
Humanrights, 2016 ; Masmejan, 2016, Wuthrich, 2016). Ainsi, étudier les représentations du
port du voile de femmes musulmanes voilées residant au sein du Canton de Neuchéatel, en
considérant leurs trajectoires de vie et les significations attribuées au voile au cours de ces
trajectoires, dans un environnement laique et un contexte spécifique au sein duquel aucune

recherche académique portant sur cet objet d’étude n’a été réalisée, nous semble pertinent.

1.3 Depuis octobre 2015 : questionnements préliminaires et reformulations

A ses débuts, le présent travail prenait une orientation différente. S’intéressant a 1’Islam en
général, le voile ne représentait qu’un théme au sein de plusieurs thématiques qui devaient
étre abordées lors de la phase méthodologique. Nos premiéres interrogations s’articulaient
principalement autour de I’Islam dans sa globalité et les représentations sociales de la religion
musulmane étaient abordées a travers divers themes, par exemple les prescriptions
alimentaires, les vétements religieux ou, encore, les lieux et monuments religieux dans la ville
de la Chaux-de-Fonds — licu de notre naissance et de notre développement. Tres vite, nous
nous sommes apergues de I’ampleur de la recherche présentée ainsi et, de ce fait, nous avons
décidé de nous orienter principalement sur la thématique du voile musulman. Nos premieres
interrogations éetaient principalement liées a 1’Islam et son lien avec la société suisse, ainsi que
les représentations de sa présence en son sein. Nous nous sommes attelées a construire une
premiére grille d’entretien et, lors de son élaboration, nous nous sommes trés vite apergues de

la quantité de questions existantes et de la nécessité de restreindre 1’objet et le champ d’étude



de la présente recherche. Ainsi, nous avons décidé, dans un premier temps, d’utiliser le voile
comme indicateur des représentations existantes en matiére d’Islam et, cela, en nous situant
dans la ville de la Chaux-de-Fonds. Nous apercevant que le champ d’étude était encore
inadéquat, nous nous sommes orientées sur le Canton de Neuchéatel en nous intéressant
uniquement aux représentations sociales existantes en matiere de voile musulman.

Le premier réexamen de notre objet d’étude nous a conduits & nous interroger sur I’Islam et le
voile dans le Canton de Neuchatel et, a travers cela, notre premiére étape méthodologique a
été construite, nous permettant d’accéder a I’espace social neuchatelois et aux représentations
existantes en matiere d’Islam et de voile au sein de cet espace. Malgré ces premieres
modifications, notre travail conservait encore un aspect considérable et une éniéme
interrogation nous conduisait vers un domaine plus spécifique : le champ scolaire. A travers
les différentes lectures effectuées, nous nous sommes rendues compte de I’impact de la
présence du port du voile au sein des établissements scolaires et des nombreux discours et
débats que ce dernier pouvait engendrer — par le passé et encore aujourd’hui —, ainsi que des
recours provoqueés et des lois créées suite a son port — par exemple, en France, la loi Stasi
interdit le port de signes religieux dans ses établissements scolaires publics. Des lors, notre
souhait fut d’étudier la présence du voile musulman dans le domaine de I’éducation en nous
intéressant aux discours d’enseignants, de représentants de 1’autorité scolaire, cantonale et
communale, ainsi qu’aux représentations du port du voile par des éleves et étudiantes voilées
et confrontées aux diverses interrogations existantes en mati¢re de voile a 1’école. Si le choix
du champ scolaire peut sembler pertinent, sa pertinence dans le cadre d’un travail de master
ne 1’est pas pour autant. Assurément, il est clair que le port du voile a 1’école fait et a fait
couler de I’encre — et en fera probablement encore couler dans le futur. L’intérét d’une telle
recherche serait alors un travail-action au sein duquel I’objectif serait de modifier la maniére
de faire et d’agir en conséquence pour que le voile ne soit plus sujet et objet de débats dans le
milieu scolaire et éducatif suisse.

C’est ainsi, aprés une discussion avec notre directrice de mémoire, que 1’idée d’interroger des
femmes voilées, en tenant compte de leurs trajectoires de vie depuis le port de leur voile
jusqu’a aujourd’hui, nous a paru pertinente et coulant de source, au vu des rares prises en
considération dont ces derniéres font 1’objet dans les discours médiatiques et politiques
suisses. Les études réalisées jusqu’a maintenant dans le contexte suisse Se sont surtout
focalisées sur I’Islam en général, en considérant différents thémes et sources de conflit
présents au sein du territoire. Les personnes interrogées étaient soit des Musulmans et

Musulmanes ne portant pas forcément le voile, soit des individus lambda de confession non-

10



musulmane. Ainsi, les premieres personnes concernées par le port du voile, soit les femmes
musulmanes voilées, ont souvent été mises de c6té, au profit d’individus dont les discours
pouvaient davantage intéresser et étant, souvent, plus en lien avec les propos politiques et
médiatiques existants.

Initialement parties d’une interrogation plutét vaste — « Quelles sont les représentations de
I’Islam dans la ville de la Chaux-de-Fonds ? » —, notre questionnement actuel, présenté plus
en détail au sein du chapitre 3 de ce travail et faisant suite a plusieurs modifications et
reformulations de notre part, porte davantage d’intérét aux représentations
personnelles/propres que possedent des femmes musulmanes voilées, résidant au sein du
Canton de Neuchatel, au sujet de leur voile.

Notre souhait est, ainsi, de tenter d’accéder aux éléments de représentations du port du voile,
provenant de femmes musulmanes voilées ; concernées par les discours, les débats et les
interdictions que le voile peut produire ; situées dans des contextes social, institutionnel et
discursif spécifiques ; et, cela, au cours de trajectoires de vie individuelles recueillies par le

biais de leurs narrations.

1.4 Contexte de I’étude : de ’international au national

Tout au long de 1’élaboration de notre travail de recherche, les contextes suisse et étranger
influencent la réflexion et la rédaction de ce dernier. Lors d’attaques terroristes, les
interrogations au sujet de I’Islam et des communautés musulmanes s’intensifient, conduisant a
produire des discours (Anex, 2006 ; Bouamama, 2004 ; Bourdieu, 2004 ; Bouteldja, Grupper,
Lévy & Tévanian, 2004 ; Bouzar & Kada, 2003 ; Commission fédérale contre le racisme
CFR, 2011 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Goéle, 2015 ; Houziaux, Baubérot, Bouzar &
Costa-Lascoux, 2004 ; Monnot, 2013 ; Wallach Scott, 2007 ; Zouari, 2004), a, parfois,
amplifier les réactions des populations occidentales et leurs attitudes a I’égard des
communautés de confession musulmane. Les politiques et les médias multiplient, depuis
novembre 2015, au commencement de ce travail de mémoire et a la suite des attentats de
Paris, les discours et questionnements a 1’égard de 1’Islam, en questionnant davantage la place
des communautés musulmanes au sein des sociétés européennes actuelles.

Si la Suisse possede des caractéristiques propres et une maniere de penser qui lui appartient,
cette derniére, ainsi que les discours et debats émergeant, sont fortement influencés par les

évenements qui surviennent-dans les pays voisins et plus leintains. Les attentats de Paris, de

11



Charlie Hebdo au camion fou de Nice, les attentats de Bruxelles, la guerre présente en Syrie et
I’expansion du groupe état islamique en Irak, en Syrie ou, encore, en Lybie inquiétent
particulierement le monde occidental et interrogent la communauté européenne quant a la
présence de membres de I’EI a I’intérieur des territoires europeens. Si ces derniéres tragedies
contribuent a 1I’émergence de questionnements au sujet de 1’Islam, les attentats du World
Trade Center du 11 septembre 2001 ont marqué les mémoires et ont, depuis ce jour, accentué
la méfiance a 1’égard de I’individu musulman qui, au travers de ces événements, devient un
représentant de 1’altérité, comme Gianni, Giugni & Michel (2015) I’exposent dans leurs

propos :

Ce qui s’est produit en Suisse [I’interdiction de la construction des minarets] est loin d’&tre
exceptionnel. En Europe, la cristallisation de représentations désignant la présence musulmane
comme problématique a conduit a envisager les immigrés musulmans comme une figure
centrale de I’altérité, porteuse d’une différence incommensurable qui s’exprimerait en termes
de menace ou de déviance. (ECRI as cited in Gianni, Giugni & Michel, 2015, p. 15)

L’individu de confession musulmane devient, des lors, caractéristique de I’altérité, d’un Autre
dont la présence est indésirable et conflictuelle et pour lequel, en outre, les représentations a
son égard « [...] sont largement influencées par les discours médiatiques et politiques » (ibid,
p. 15), rappelant bien les propos énoncés précédemment par nos soins.

La Confédération helvétique n’est pas isolée de ces événements et semble suivre le chemin de
ses pays voisins, notamment au travers des discours médiatiques et politiques étant produits

en son sein. Gianni, Giugni & Michel (2015) appuient cet élément:

[IJors de la derniére décennie, la Suisse n’a pas été épargnée par cette tendance. Certes, elle
n’a connu aucun élément déclencheur tel que I’affaire Rushdie au Royaume-Uni en 1989,
I’interdiction des signes religieux ostensibles en France en 2004, ou encore les actes terroristes
de matrice islamique, événements qui ont largement contribué a mettre la population
musulmane sous le feu des projecteurs. (p. 9)

Ainsi, « [d]epuis quelques années, ce sont les musulmans qui constituent la cible de bon
nombre de réactions stigmatisantes de la part du public suisse » (ibid, p. 21), réactions
provenant, comme cela a été mentionné précédemment, de la situation internationale et
européenne passée et actuelle. Cette stigmatisation se manifeste avec 1’augmentation des
communautés musulmanes en territoire helvétique, ainsi qu’avec les requétes associatives,
culturelles et religieuses qui accompagnent cette évolution démographique (Haenni, 1994). A

ce propos, Gianni, Giugni & Michel (2015) rappellent que:

12



[IT’attention désormais focalisée sur les musulmans n’est pas sans rappeler le traitement
médiatique et public des ressortissants italiens, espagnols ou portugais durant les décennies
précédentes. D’autre part, au cours des deux derniéres décennies, les musulmans de Suisse se
sont progressivement organisés en associations et ont davantage sollicité les autorités en vue
de la reconnaissance de leurs spécificités culturelles et religieuses. Cimetiéres, voile, burga,
viande halal, minarets, mixité dans les piscines, centralité du discours religieux et tolérance
démocratique, éducation et nominations des imams : voici quelques-uns des enjeux qui ont
nourri le débat public en Suisse au cours des dernieres années. (p. 10)
Lieux de culte, cimetiéres, prescriptions alimentaires, vestimentaires et comportementales
sont les thématiques qui ont sollicité — et sollicitent encore actuellement — les discours et les
débats dans la sphére publique suisse. « Depuis une dizaine d’années, la présence musulmane
est constamment thématisée par des partis politiques pronant une conception conservatrice de

I’identité nationale » (Mazzoleni as cited in Gianni, Giugni & Michel, 2015, p. 15). En effet,

[ors du vote qui visait a élargir I’accés a la procédure des naturalisations facilitées en 2004,
I’Union démocratique du centre (UDC) a monté une campagne fortement médiatisée autour de
la supposée croissance exponentielle du nombre de musulmans vivant en Suisse, ce qui a
transformé le scrutin consacré aux procédures de naturalisation des jeunes étrangers en un
débat public axé sur cette population. (Gianni, Giugni & Michel, 2015, p. 15)
En consequence, le débat public, initialement axé sur la présence étrangere en Suisse, s’est
déplacé en direction de la présence religieuse musulmane sur ce méme territoire. Si la Suisse
ne connait pas d’affaire considérable en matiére de religion musulmane (Haenni, 1994), a
I’inverse d’autres pays européens précédemment mentionnés, elle intégre, toutefois, les
guestionnements internationaux en son sein et va, par conséquent, développer des réactions et
des actions qui vont avoir, parfois, des répercussions sur les communautés musulmanes

résidant sur son territoire.

1.5 L’état de la recherche

1.5.1 A I’étranger

Les recherches sur I’Islam et les éléments s’y rapportant, tel que le port du voile, ne sont pas
récentes. En effet, au début des années 2000 et préalablement aux attentats du 11 septembre
2001 — qui ont alimenté, par la suite, les questionnements autour de 1’Islam — des articles
portant sur la religion musulmane sont publiés et s’intéressent, entre autres, a 1’intégration des
individus musulmans, au port du voile et a ses conséquences dans divers espaces sociaux, ou,
encore, au rapport et au lien qu’établit la laicité avec le port du voile au sein de différents

contextes. Dans le cadre de notre travail, 1’état de la recherche débute a la fin des années

13



1980, au sein du contexte francais dans lequel plusieurs affaires de foulard vont alimenter le
débat public et susciter, en paralléle, de vives réactions, donnant lieu & la publication de
plusieurs articles.

Tout commence en 1989 a Creil, dans le département de 1’Oise, lorsque trois adolescentes
voilées sont exclues de leur collége suite au port de leur voile au sein de leur établissement
scolaire. A cette période, de nombreux debats et discours émergent et questionnent le principe
de laicité francaise auquel le voile, porté au sein d’espaces laics, se confronte. A ce propos,
Jean Baubérot (1996), ultérieurement et suite a 1’affaire de Creil, considere, au vu d’une
représentation collective d’un voile qui se confronte au principe de laicité, que cette affaire
expose le voile musulman et que, par conséquent, sa visibilité accrue produit et alimente
différents debats et discours communs. En 2006, dix ans aprés la publication de Baubérot
(1996) et consécutivement a I’instauration de la loi Stasi en 20043, Anne-Sophie Lamine
présente la visibilité du voile musulman en France, une visibilité qui, selon elle, fait suite aux
différentes affaires de voile dans le contexte national francais et qui produit des
représentations négatives a son égard. L’affaire de Creil transforme, peu a peu, le voile en un
élément politique qui, ultérieurement et avec 1’apparition de nouvelles affaires en France,
conduit a la création de la loi Stasi qui, au travers des médias, va donner lieu a des
représentations davantage négatives de I’Islam, dans un milieu ou le port du voile est, de plus
en plus, considéré comme une problématique — sociale, culturelle ou, encore, d’intégration.
En conséquence, nombreux sont les articles, scientifiques et journalistiques, qui font état de
cette affaire et qui mettent, particuliérement, en exergue le principe de laicité et sa place au
sein de la société francaise. Le voile suscite, ainsi, de nombreuses réactions. Face a cela, en
2010, Arzu Merali, par le biais d’un rapport, s’intéresse a I’instauration de la loi Stasi, a son
impact sur 1’éducation de jeunes filles musulmanes et a son incompatibilité aux droits
internationaux. Selon 1’auteure (2010), la présente loi confronte la liberté religieuse, qui
jusqu’ici existe pleinement en France, semble remettre en question les libertés individuelles
et, en paralléle, impacter 1’enseignement en faveur de jeunes filles musulmanes et voilees.
Ainsi, au sein du contexte francais, les articles scientifiques relatifs au voile musulman sont
profondément rattachés a la question de la laicité et, notamment, a I’interdiction du port de

signes religieux au sein des établissements scolaires francais.

3L affaire de Creil et le principe de laicité vont faire 1’objet de nombreux débats et questionnements,
donnant lieu, en 2004, a la création de la loi Stasi qui interdit, dans les établissements scolaires
francais, le port de signes religieux et tend & viser, plus spécifiquement, le voile musulman.

14



Si les affaires de foulard sont courantes en France au début des années 1990, cela lui reste,
toutefois, spécifique et questionne des chercheurs et autres professionnels internationaux. A
ce propos, Daniel Gordon (2008) s’intéresse aux raisons de 1’inexistence de telles affaires aux
Etats-Unis et souligne la présence, au sein du contexte américain et, cela, depuis des
décennies, d’une acceptation des différences culturelles et religieuses et de la promotion de
ces derniéres. En 2013, Cassandra M. Vogel étudie I’interdiction du port du voile dans les
établissements scolaires francgais et utilise la Constitution afin d’analyser les lois qui
permettent I’instauration d’une telle interdiction. Dans une autre perspective, Cécile Laborde
(2006) discute de I’interdiction du port du voile et des représentations qui en découlent. Elle
explique que cette interdiction permet, en quelques sortes, 1’émancipation de la femme
musulmane et que le voile, en tant qu’habit religieux et selon le contexte au sein duquel il se
situe, tend a acquérir de nombreuses représentations : « In this context, the hijab must be seen
as ‘more than a piece of clothing. It refers to a restriction of mixity, of individual liberty, and
of gender equality’ » (ibid, p. 356). Le voile devient, ainsi, porteur de significations et de
contraintes multiples. D’une caractéristique initialement religieuse, le voile intégre une
catégorie politique au sein de laquelle il «[...] symbolizes a broader religious, obscurantist
protest against Western modernity, not least the rationalist and emancipatory ambitions of
state education » (ibid, pp. 356-357), tend a contredire les valeurs éducatives francaises et,
conséquemment, se voit refuser sa place au sein des établissements scolaires.

Si le principe de laicité et la loi Stasi sont intégrés au sein de multiples publications relatives
au voile musulman dans différents espaces socioculturels — en France et au-dela —, divers
auteurs utilisent le voile comme objet d’étude, mais, cette fois, selon des approches
différentes. Ils étudient, par exemple, les représentations existantes en matiére de voile
musulman et les conséquences de son port dans divers espaces sociaux. A ce propos, Rhys H.
Williams et Gira Vashi (2007) étudient les représentations du voile musulman aupres de
jeunes femmes voilées aux Etats-Unis et les significations que ce dernier revéte pour elles.
Tutin Aryanti (2009) s’intéresse aux vécus et aux experiences de femmes voilées et a leurs
représentations personnelles du voile. Si le voile est, avant tout, défini comme un marqueur
identitaire et religieux (Aryanti, 2009; Williams & Vashi, 2007), Aryanti (2009) mentionne,
en outre, I’aspect libérateur du voile et le fait que ce dernier, a la suite du 11 septembre 2001,
devient un élément fortement politisé. Semblablement, Williams et Vashi (2007) soulignent,
au travers de leur analyse, le caractere modeste et libérateur — notamment par rapport a
I’autorité parentale— du voile musulman. Plus récemment, Narjis Hyder, C.A. Parrington et

Mariam Hussain (2015) s’intéressent aux expériences de femmes voilées, a leurs

15



représentations du port du voile et aux conséquences de ce dernier sur leur identité
personnelle. Ils observent I’existence de plusieurs éléments de représentations, soulignent,
eux-aussi, le marqueur identitaire et de différenciation que le voile incarne et mettent en
exergue la discrimination subie ressentie par les femmes voilées étudiées au sein de I’espace
social ou elles évoluent. En 2005, Syed Ali étudie le port du voile de jeunes musulmanes au
sein du contexte américain. Il souligne la visibilité religieuse que ce dernier produit et
s’interroge sur 1’actualité du port du voile et les raisons de son port dans nos sociétés
contemporaines. Si, selon Yvonne Haddad et Adair Lummis (as cited in Ali, 2005), les
femmes musulmanes immigrées portant le voile vont, peu a peu, 1’6ter avec 1’évolution des
sociétés et leur développement au sein de la société américaine, Ali (2005) souligne une
tendance actuelle inverse. En effet, les femmes musulmanes, a 1’inverse des prévisions et
hypothéses d’Haddad et Lummis, semblent porter davantage le voile dans nos sociétés
occidentales actuelles. Ali (2005) explique ce phénomeéne par le biais du multiculturalisme.
Ce dernier, de par son caractere ouvert a la différence culturelle et a son acceptation, permet
aux individus d’affirmer leur identité et, pour les femmes musulmanes Vvoilées, d’affirmer leur
identité religieuse a travers le port de leur voile. Wolfgang Wagner, Ragini Sen, Risa
Permanadeli et Caroline Howarth (2012), de leur cote, étudient les représentations du voile et,
cela, selon les majorités et minorités religieuses présentes en Asie — plus spécifiquement, en
Inde et en Indonésie — et s’intéressent aux conséquences de ces représentations, ainsi qu’aux
possibilités d’actions au sein de ces différents contextes a majorité/minorité religieuse
distincte. En 2002, Katherine Bullock propose de repenser 1’objet d’étude que représente le
voile en s’intéressant, notamment, aux stéréotypes existants en la matiére. Douze années plus
tard, en 2014, Li Chen, Hamide Demet Akat, Can Xin et Stephen Wonchul Song proposent,
eux-aussi, de repenser le voile musulman en portant un regard différent et, pour ce faire,
proposent d’étudier les perceptions de femmes musulmanes voilées. Le voile est, ainsi, pris
comme objet d’étude et analysé sous des angles différents, en constantes évolution et

réflexion.

1.5.2 En Suisse

Nous avons, précédemment, discuté d’études et d’articles publiés dans différents pays
occidentaux et étrangers et avons présenté les publications qui, selon nous, sont pertinentes
pour le présent travail. Nous constatons qu’au sein de la Confédération helvétique et, plus

specifiquement, du Canton de Neuchatel, les études relatives a 1’Islam et au port du voile sont,

16



en comparaison avec le contexte international, peu nombreuses. Dans le Canton de Neuchatel,
le voile, en tant qu’objet d’étude, est, par ailleurs, inexistant.

Au sein de la Confédération, I’intégration des communautés musulmanes fait, toutefois,
I’objet de diverses études. Lorena Parini, Matteo Gianni et Gaétan Clavien (2012)
s’intéressent a I’Islam et aux médias et observent, qu’au sein des discours médiatiques, les
femmes sont fortement utilisées dans 1’argumentation de la représentation de 1’Islam. Des
institutions et partis politiques, tels que la Commission fédérale contre le racisme (2000), par
le biais d’Hans Mahnig, et le PDC (2006), discutent, quant a eux, de l’intégration des
Musulmans. Le PDC (2006), en tant que parti politique, présente ses positions quant a
différents éléments religieux musulmans, tandis que Mahnig (2000) utilise I’exemple des
Cantons suisses, et notamment celui de Neuchatel, pour discuter de 1’intégration
institutionnelle des Musulman(e)s au sein de ces derniers, et considere que, dans le Canton de
Neuchatel, le dialogue entre les autorités cantonales et les communautés musulmanes est tres
présent et, cela, a des fins d’intégration. Mallory Schneuwly Purdie (2006) s’intéresse, de son
cote, a divers individus musulmans de Suisse romande et & la construction de leur identité
personnelle a travers leur religion. Dans une perspective similaire, Gianni, Schneuwly Purdie,
Lathion et Jenny (2010) étudient les profils de Musulman(e)s de Suisse et leur vie, en tant que
Musulman(e), dans ce contexte socioculturel. En matiére de voile musulman, Karine
Darbellay (2007) s’intéresse a I’intégration des Musulman(e)s en Suisse, au lien qui en est fait
avec le foulard ainsi qu’aux discours existants en termes de femmes musulmanes. Pour ce
faire, elle «[...] analyse [une] émission télévisée [Infrarouge] ayant pour théme le port du
voile islamique dans 1’espace public suisse romand » (ibid, p. 2). En 2011, la Commission
fédérale contre le racisme publie un article relatif au port du voile dans les établissements
scolaires suisses et présente 1’état du débat ainsi que la position de la Commission fédérale
contre le racisme quant a ce sujet. Amina Elaian-Talibi (2014), quant a elle, étudie, au cours
de son bachelor en travail social, la femme voilée au sein de ce domaine et constate les
difficultés y étant rencontrées en matiére d’accés a I’emploi. Dans le contexte valaisan,
Emmanuelle Anex (2006) analyse la question de la présence musulmane en Suisse et
s’intéresse aux représentations sociales existantes en matiére d’Islam et, notamment, aux
représentations stéréotypées qui ont tendance a caractériser les communautés musulmanes. En
2010, Giugni, Gianni et Michel examinent le désir de reconnaissance des communautes
musulmanes et le traitement politique de leurs demandes. Dans une autre perspective, Anaid

Lindemann (2012) établit une comparaison entre les communautés musulmanes et italiennes

17



en s’intéressant aux médias et a la création, au sein et par le biais de ces derniers, de 1’altérité,
de I’Autre, de I’individu étranger.

Au sein du Canton de Neuchétel, nous constatons 1’existence de deux publications relatives a
la religion musulmane. Dans un premier temps, Moret, Dimmler et Dahinden (2009)
s’intéressent a de jeunes Neuchatelois musulmans et a leur rapport a la religion. Elles
constatent que les jeunes qu’elles étudient ont, chacun, un rapport différent a la religion et
qu’ils ont tendance, contrairement a d’autres jeunes, a posséder une pratique religieuse plus
marquée (ibid, 2009). Dans un deuxiéme temps, ces mémes auteures (2012)* étudient, a
nouveau aupreés de jeunes Neuchatelois, les groupes sociaux et s’intéressent, plus
particulierement, aux arguments utilisés pour définir et redéfinir les frontiéres intergroupes.
Elles constatent, a travers leur étude, que les jeunes Neuchatelois utilisent particulierement
des arguments religieux et relatifs au genre pour établir et redéfinir les frontiéres entre
différents groupes sociaux et, notamment, pour ce faire, ’exemple des communautés

musulmanes (ibid, 2012).

1.6 Plan du travail

La premicre partie du présent travail a introduit 1’objet de ce dernier, les différents
guestionnements ayant conduit a son élaboration, ainsi que le contexte dans lequel ce
mémoire s’effectue et 1’état de la recherche en matiére de port du voile dans différents espaces
socioculturels.

La seconde partie présente 1’ancrage théorique qui soutient notre travail de recherche. Dans
un premier temps, le concept de représentation sociale, un bref historique ainsi que 1’approche
théorique employée dans le cadre de cette recherche sont présentés. Puis, nous nous arrétons
sur le concept de trajectoire de vie qui nous permet de compléter notre appareil théorique et
mettons en exergue les notions de rupture, de transition et de ressource. Finalement, la
derniére partie du cadre théorique est axée sur la complémentarité de ces deux ressources
conceptuelles et la maniére dont ces derniéres s’articulent.

La troisiéme partie met en exergue la problématisation du présent travail et la présentation de

notre question de recherche appuyant ce dernier.

* Nous tenons a préciser que cet écrit est issu des Working Papers de la MAPS (maison d’analyse des
processus sociaux) de I’Université de Neuchatel. Vous trouverez le lien direct a cette publication au
sein de notre bibliographie.

18



Au sein du quatrieme chapitre, nous présentons la méthodologie utilisée au cours de ce
mémoire en soulignant, notamment, la présence de deux étapes méthodologiques. Pour
chacune d’elles, nous nous attardons a présenter 1’échantillonnage, la récolte de données ainsi
que d’autres aspects méthodologiques spécifiques.

L’analyse de nos données récoltées représente la cinquieme étape de notre rédaction. Nous
définissons, pour commencer, la notion d’espace social, fréquemment utilisée dans le cadre de
notre travail. Puis, nous présentons nos premiéres données, récoltées lors de notre premiére
étape méthodologique, et mettons en lumiére 1’espace social au sein duquel prend place notre
étude. Nous présentons, ensuite, les données de notre deuxiéme étape méthodologique.
Finalement, au sein des sixieme et septieme chapitres de ce travail, une discussion de nos
données, une conclusion, ainsi que les limites du présent travail et ses possibilités futures sont

présentées.

19



2. CADRE THEORIQUE

L’ancrage théorique de notre travail de recherche représente une sorte de fil conducteur qui
permet, tout au long de son élaboration, de mettre en lien nos données, récoltées lors de nos
terrains, ainsi que nos interrogations prealablement exposées. Dans un premier temps, nous
nous intéressons a la théorie des représentations sociales ; dans un deuxieme temps, a celle
des trajectoires de vie. Nous choisissons ces ressources conceptuelles pour leur
complémentarité. Nous avons, en effet, dans I’introduction de notre travail de recherche,
exposé notre objectif d’étudier les éléments de représentations du voile au cours des
trajectoires de vie de femmes musulmanes voilées. Nous utilisons, pour ce faire, les
trajectoires de vie dans le but de positionner, sur une échelle temporelle, les éléments de
représentations du voile des femmes auxquelles nous nous intéressons. Notre intérét est, en
paralléle, d’observer et d’analyser les possibilités et/ou les difficultés rencontrées, en termes
d’actions, par nos participantes en tant que femmes portant un voile dans I’espace social
neuchételois.

Notre cadre théorique, développé ci-apres, se divise en deux parties. Nous présentons, dans le
premier sous-chapitre, la théorie des représentations sociales et 1’utilisation que nous en
faisons dans la présente étude pour orienter notre démarche et guider nos questionnements.
Au sein du second sous-chapitre, nous présentons, ensuite, le concept de trajectoire de vie et
mettons en exergue les notions de ruptures et de transitions ; des notions qui, selon nous, sont
importantes pour comprendre la maniére d’étudier les trajectoires de vie et, dans le cadre de
ce travail de recherche, son lien avec le port du voile et les éléments de représentations qui en

émanent.

2.1 La théorie des représentations sociales

2.1.1 De Serge Moscovici a Ivana Markova

Si la théorie des représentations sociales, élaborée par Serge Moscovici dans les années 1960,
s’est particulierement modifiée depuis sa conception, les directions qu’elle a prises depuis
sont multiples et diversifiées. Les perspectives adoptées différent et I’objet d’étude varie selon

cette derniére.

20



Afin de comprendre d’ou émerge ce modele théorique initial, il nous faut revenir au début des
années 1900 avec le concept de représentation collective d’Emile Durkheim (Jodelet, 2015).
Ivana Markova (2007) considére, d’ailleurs, qu’« [0]n ne peut pas écrire un livre dont le titre
comporte les mots « représentations sociales » sans aborder le concept de la représentation
sociale et collective étudié par le sociologue francais Emile Durkheim (1858/1917) » (p. 171).
La représentation collective de Durkheim peut correspondre, premiérement, a des objets
multiples et référer a divers types de représentations ; deuxiemement, elle peut étre définie en

tant que forme mentale, comme le mentionne Markova (2007), dans I’extrait qui suit :

De ses écrits on peut déduire, sans risque d’erreur, que pour Durkheim les représentations
collectives correspondaient a diverses activités mentales, plutét qu’a des phénoménes définis
précisément. Comme 1’affirme Pickering (2000c, p. 98-99), Durkheim parlait de
représentations dans différents sens, qui pouvaient aller des représentations scientifiques,
collectives ou sociales, individuelles et religieuses, aux représentations des sentiments, mais
aussi a d’autres types de représentations [(Pickering as cited in Markova, 2007, pp. 174-175)].
Pour lui, tout pouvait étre représenté, et ce point de vue était partagé par les autres chercheurs
frangais de son époque. (pp. 174-175)

Durkheim va, ainsi, proposer, dans son modele, que chaque ¢lément puisse faire 1’objet de
représentations (Markova, 2007).

La notion de représentation collective va, ultérieurement, servir d’appui pour la construction
— et I’idée — de la théorie des représentations sociales selon Moscovici. En effet, «[l]a
reconstitution de la genese de la notion de représentation suppose un détour initial par le
champ disciplinaire de la sociologie, ou lui a été réservée une place privilégiée dans les
théorisations du courant de la sociologie de la connaissance (Jodelet, 1991) » (Jodelet as cited
in Valence, 2010, p. 14). Les représentations collectives proviennent, selon Durkheim, d’une
communauté, d’un groupe (Jodelet, 2015), peuvent étre 1’objet de nombreux éléments — pour
Durkheim, tout pouvait faire I’objet de représentation (Markova, 2007 ; Moscovici & Duveen,
2000) — et sont décrites en tant que «[...] formes mentales [...] » (Moscovici as cited in
Valence, 2010, p. 14). Selon le modéle de Durkheim, dans les sociétés traditionnelles,

[...] une représentation désigne une vaste classe de formes mentales — relatives a la science,
aux mythes ou encore aux religions — constituée d’opinions et/ou de savoirs sans distinction
(Moscovici, 1989). Tout ce qui peut ainsi dire quelque chose de la réalité s’exprime a travers
des représentations qui sont soit collectives, soit individuelles. (Moscovici as cited in Valence,
2010, p. 14)

Ces représentations-sont reproduites et se reproduisent” par le biais=de groupes et/ou de

communautés, sont significatives pour ces derniers et leur conferent, en parallele, leur identité

21



(Jodelet, 2015). Qui plus est, «[i]l [Durkheim] postulait que la connaissance du monde
extérieur ne pouvait se former que par les représentations collectives et il était persuadé que la
sociologie de la connaissance devait se batir sur ce concept » (Markova, 2007, p. 174).

Les représentations collectives servent, ainsi, de point de départ a I’élaboration de la théorie

des représentations sociales :

« Cela le conduisit [Moscovici] a découvrir chez Durkheim [le concept] de représentation
collective qu’il transforma en représentation sociale pour 1’adapter aux conditions des sociétés
contemporaines et traiter d’une forme spécifique de la pensée sociale, le sens commun »
(Jodelet, 2015, p. 49).
Moscovici prend appui, dans un premier temps, sur la notion de représentation collective pour
faire éclore, ensuite, celle de représentation sociale et, cela, dans le but de pouvoir étudier les
sociétés plus actuelles en son temps (ibid, 2015). Si Moscovici se référe au concept de
représentations collectives pour élaborer son idée de représentations sociales et poursuivre la
construction de sa théorie, il se détache, néanmoins, de la signification et de la stabilité de ce
concept (ibid, 2015). D’une part, les sociétés contemporaines tendent, en effet, a évoluer et a
se développer — avec 1’émergence, notamment, de nouveaux outils de communication, de
nouveaux moyens de déplacement, etc. —, une évolution leur conférant, par conséquent, un
aspect plutét dynamique. D’autre part, les formes mentales que tendent a représenter les
représentations collectives selon Durkheim limitent la compréhension « [...] des phénomenes

représentatifs » (ibid, 2015, p. 50). Ainsi,

[...] la substitution du qualificatif de social a celui de collectif, a permis une meilleure
approximation des phénomeénes représentatifs. D’une part, les écueils liés aux notions de
« conscience » et « contrainte » collectives ont pu étre dépassées ; ils ont été remplacés par la
triangulation qui lie la représentation a I’interaction sociale. D’autre part, a pu étre respectée la
spécificité des représentations dans les sociétés contemporaines que caractérisent I’intensité, la
rapidité et la fluidité des échanges et des communications, le développement des sciences, leur
pénétration dans 1’espace public et leur impact sur les modes de vie, et enfin, la mobilité
sociale, la pluralité des systemes de pensée, et plus récemment, le multiculturalisme. (ibid, p.
50)

Les sociétés contemporaines se définissent, en conséquence, par le biais de communications
differenciées et, en somme, comme étant davantage développées ; la mobilité contemporaine

se distingue, par ailleurs, de celle du début du 20°™ siécle. En ’occurrence,

[d]’une part, Moscovici va considérer que les représentations sociales ne sont pas les produits
d’une société dans son ensemble, mais qu’elles sont plutot les produits des groupes sociaux
qui constituent cette société. D’autre part, il va mettre 1’accent sur les processus de

22



communication, considérés comme explicatifs de 1’émergence et de la transmission des
représentations sociales. (Moliner et Guimelli, 2015, p. 15)

Les sociétés modernes se développent et, par consequent, vont se heurter a la stabilité des
représentations selon Durkheim qui ne semble pas considérer 1’évolution et/ou la
transformation des faits sociaux, caractéristiques de nos sociétés contemporaines (Valence,
2010).

La théorie des représentations sociales, élaborée initialement par Moscovici et présentée en
1961 au sein de sa these intitulée La psychanalyse, son image et son public, va, par la suite, se
développer et connaitre différentes approches pour sa compréhension et son étude. A ce sujet,

Moliner et Guimelli (2015) mettent en exergue I’existence de

[-..] quatre orientations théoriques dans la maniére d’aborder le phénomeéne de représentation
sociale. L’approche fondatrice, proposée par Moscovici et communément appelée
sociogénétique, s’attache principalement a décrire les conditions et les processus impliqués
dans 1’émergence des représentations. L’approche structurale (Abric, 1976) s’intéresse
davantage aux contenus des représentations, a leur organisation et a leur dynamique.
L’approche sociodynamique (Doise, 1990), porte son attention sur les liens entre rapports
sociaux et représentations sociales. Enfin, 1’approche dialogique (Markova, 2007), met
I’accent sur le role du langage et de la communication dans 1’¢laboration des représentations.

(p. 21)

Dans le cadre de notre travail de recherche, nous nous attardons, plus spécifiguement, sur
I’approche initiale proposée par Moscovici, pour tenter de comprendre ce que représentent,
selon lui, les représentations sociales, puis sur I’approche dialogique d’Ivana Markova (2007)
que nous utilisons, par la suite, comme outil théorique principal dans 1’¢laboration de ce
travail. Nous présentons, par ailleurs, briévement 1’évolution du concept de représentation

sociale en nous basant, notamment, sur les définitions de différents auteurs.

Dans I’élaboration initiale de sa théorie des représentations sociales, Serge Moscovici (1961)
commence par mettre en exergue les roles que détiennent ces dernieres. Les représentations
«[...] conventionalize the objects, persons and events we encounter [and] [t]hey give them a
definite form, locate them in a given category and gradually establish them as a model of a
certain type, distinct and shared by a group of people » (Farr & Moscovici, 1984, p. 7). Elles
formalisent les éléments qui, quotidiennement, nous entourent. Ce processus de formalisation
permet, ainsi, a I’individu, et cela de maniére plutdt inconsciente, de se situer dans le contexte

au sein duquel il se positionne, d’analyser et de comprendre les éléments qui se présentent

23



autour de lui (ibid, 1984). Les « [...] representations are social entities, with a life of their
own, communicating between themselves, opposing each other and changing in harmony with
the course of life; vanishing, only to re-emerge under new guises » (ibid, p. 10). Elles «[...]
are the product of a whole sequence of elaborations and of changes which occur in the course
of time, and are the achievement of successive generations » (ibid, p. 10). En conséquence,
elles s’«[...] impose themselves upon us with an irresistible force » (ibid, p. 9). Elles
présentent, ainsi, une certaine puissance et constance dans leur essence, pouvant, en
conséquence, subsister a travers les générations; des générations au cours desquelles la
représentation sociale d’un objet se développe, se renforce ou tend a se modifier. Les
représentations permettent, par ailleurs, I’émergence d’interactions interindividuelles, mais
également intergroupes, et sont « [...] capable of influencing the behaviour of the individual
participant in a collectivity » (ibid, p. 12). Ces dernieres ne sont, toutefois, pas innées. En
effet, elles se forment, se modifient et se perpétuent au travers d’interactions
interindividuelles et intergroupes (ibid, 1984). L’intérét est, dés lors, d’analyser de telles
représentations, «[...] their properties, their origins and their impact » (ibid, p. 13), mais
¢galement d’étudier leur « [...] structure and [their] dynamics [...] » (ibid, p. 16).

La spécificité des représentations sociales est de rendre familier ce qui ne 1’est pas et, a travers
cela, de créer un sentiment de rassurance et de confiance chez les individus concernés par un
élément inconnu, a un moment donné, dans un contexte social particulier (ibid, 1984). La
construction d’un sentiment de sécurité ou de « déja-vu » est, selon Farr et Moscovici (1984)
le résultat de deux mécanismes qu’ils nomment [’ancrage et [’objectivation. Nous
introduisons ces deux processus par la définition suivante: « [t]he first mechanism strives to
anchor strange ideas, to reduce them to ordinary categories and images, to set them in a
familiar context [...] the second mechanism is to objectify them, that is to turn something
abstract into something almost concrete [...] » (ibid, p. 29). Un élément abstrait est, ainsi,
catégorisé de facon a devenir plus familier et, en paralléle, a permettre sa comparaison a
d’autres éléments de la méme catégorie (ibid, 1984). Nous complétons cette explication a

I’aide des définitions suivantes :

L’objectivation renvoie a la fagon dont 1I’objet nouveau va, par le biais des communications a
son propos, étre rapidement simplifié¢, imagé et schématisé. [...]. Les différents aspects de
I’objet sont ainsi détachés du champ auquel ils appartiennent pour étre appropriés par les
groupes qui, en les projetant dans leur univers propre, peuvent mieux les maitriser. Ces
éléments sélectionnés vont former ce que Moscovici appelle un noyau figuratif, ¢’est-a-dire un
ensemble imagé et cohérent qui reproduit I’objet de fagon concréte et sélective. (Moliner et
Guimelli, 2015, p. 23)

24



L’ancrage compléte le processus d’objectivation. Il rend compte de la fagon dont 1’objet
nouveau va trouver sa place dans le systtme de pensée préexistant des individus et des
groupes. [...] [L]’objet nouveau va étre assimilé a des formes déja connues, des catégories
familiéres. Il va, dans le méme temps, s’inscrire dans un réseau de significations déja

présent. (ibid, p. 24)

Ainsi, «[l]’ancrage consiste en 1’incorporation de nouveaux ¢léments de savoir dans le
systéeme de valeurs du sujet [...] » (Valence, 2010, p. 36) et, par conséquent, « [...] [assure
I’incorporation des représentations] dans le social » (ibid, p. 36). Le mécanisme
d’objectivation, quant a lui, « [...] désigne la genése de la mise en forme des connaissances
relatives a un objet » (ibid, p. 35). Dés lors, il «[...] donne [...] une texture matérielle aux
idées et fait correspondre des choses aux mots » (ibid, pp. 35-36). Par conséquent, « [c]e sont
eux [les processus d’ancrage et d’objectivation] qui rendent compte de la fagon dont le social
transforme une connaissance en représentation et de la facon dont cette représentation
transforme le social » (ibid, p. 35).

Finalement, selon Moscovici (1961), la théorie des représentations sociales évoque «[...] un
modele théorique [...] » (Lagache as cited in Moscovici, 2013, p. 8) au sein duquel les
représentations sont définies «[...] comme des formes de connaissance » (Moscovici, 2013,
p. 8). Ces formes de connaissance ne sont pas anodines ; elles sont issues du sens commun et
se confrontent a la rationalité de connaissances exclusivement scientifiques (Markova, 2007).
L’intérét est, dés lors, d’étudier les «[...] problemes actuels [...] » (Moscovici as cited in
Moscovici, 2013, p. 11) par le biais des connaissances et des croyances issues du sens
commun qui, toujours selon Moscovici (2013), permettent d’accéder aux représentations
sociales. Il définit, d’ailleurs, le sens commun comme « [...] un ensemble de descriptions et
d’explications plus ou moins reliées entre elles [...] que chacun possede, méme sans s’en
rendre compte, pour organiser son expérience, prendre part & une conversation ou faire affaire
avec autrui » (ibid, p. 104). Il considere, par ailleurs, que les représentations sociales ne
possedent guere un caractere inné, mais qu’elles se forment dans la communication et
permettent, ainsi, aux individus de communiquer (Moscovici, 2013) — un élement que
Markova (2007) reprend, par la suite, dans le lien qu’elle émet entre les représentations
sociales et la dialogicité. Ainsi, selon une approche sociogénétique (Moscovici, 1961),
I’intérét théorique et méthodologique des représentations sociales releve, dans un premier
temps, de la communication qui revéte un caractére important pour comprendre 1’émergence
et procéder a I1’étude des représentations sociales. Dans un deuxieme temps, les
représentations sociales sont issues du sens commun et, par conséquent, requicrent I’étude de

ce dernier, ainsi que sa contextualisation. Finalement, dans le cadre de notre travail de

25



recherche, sa pertinence se retrouve dans 1’étude de femmes musulmanes portant le voile et
qui se positionnent dans des contextes socioculturels spécifiques au sein desquels des
représentations, en matiére d’Islam et de port du voile, existent, se produisent, se modifient, se

renforcent et/ou se perpétuent au cours du temps.

Ultérieurement a la création de la théorie initiale des représentations sociales selon Moscovici
(1961), différents professionnels vont reprendre celle-ci, transformer sa conceptualisation et la
faire évoluer. Plusieurs approches se distinguent, dés lors, de 1’approche sociogénétique et
s’intéressent a 1’¢tude des représentations sociales sous différentes formes (Moliner et
Guimelli, 2015). Nous présentons brievement quelques-unes de ces conceptions ci-dessous.
Selon Jean-Claude Abric (2016), qui reprend I’idée initiale de Moscovici (1961), «[...] les
représentations sont des guides pour I’action » (Abric, 2016, p. 11), comme 1’expose 1’extrait
qui suit :

La représentation fonctionne comme un systéme d’interprétation de la réalité qui régit les

relations des individus a leur environnement physique et social, elle va déterminer leurs

comportements ou leurs pratiques. La représentation est un guide pour I’action, elle oriente les
actions et les relations sociales. (ibid, p. 18)

La représentation sociale permet, ainsi, de déchiffrer et de comprendre 1’ensemble des
¢éléments qui environnent et entourent 1’individu et les liens de ce dernier avec son espace
physique, matériel, socioculturel, etc. (ibid, 2016). Abric (2016) considére, d’ailleurs, qu’ «
[...] un objet n’existe pas en lui-méme, [mais qu’] il existe pour un individu ou un groupe et
par rapport a eux. C’est donc la relation sujet-objet qui détermine 1’objet lui-méme. Une
représentation est toujours représentation de quelque chose pour quelqu’un » (p. 16). L’ objet
prend, par conséquent, sa forme et son existence au sein de sa relation au sujet, a I’individu. I1
existe par son biais, a travers lui et au travers de leurs interactions (ibid, 2016). En somme, les
représentations, au sein de son approche, « [...] permettent aux acteurs sociaux d’acquérir des
connaissances et de les intégrer dans un cadre assimilable et compréhensible pour eux [...] »
(ibid, p. 21). En d’autres termes, elles rendent possible la compréhension de la réalité par
laguelle les personnes sont entourées et a laquelle elles sont confrontées (ibid, p. 21). Par
ailleurs, les représentations déterminent 1’aspect identitaire des individus et des groupes (ibid,
p. 21) et guident, une nouvelle fois, leurs actions et leurs comportements (ibid, p. 22).
Finalement, elles «[...] [permettent] [...] aux acteurs d’expliquer et de justifier leurs
conduites dans une situation ou a 1’égard de leurs partenaires » (ibid, p. 23) et acquierent,

ainsi, différentes caractéristiques et différents roles.

26



Afin de définir les représentations d’un objet et dans le but d’accéder a ces derniéres, Abric
(Abric, 1994 ; Abric, 2016 ; Guimelli, 1994) emploie les notions de noyau central et
d’éléments périphériques pour conceptualiser la représentation sociale. C’est a travers le
noyau central qu’une représentation sociale peut définir un objet et, cela, de maniére
quasiment immuable. Les éléments périphériques, quant a eux et contrairement au noyau
central, sont facilement modulables et tendent, aisément, & se modifier et a intégrer de
nouveaux éléments en leur sein (Abric 1994 ; Abric, 2016). Ainsi, lorsqu’une représentation
sociale initiale d’un objet tend a évoluer ou a se modifier, ce n’est pas son noyau qui se
transforme, mais sa partie périphérique qui acquiert, en son sein, de nouveaux éléments de
représentations.

Selon Denise Jodelet (2015),

[...] les représentations sociales concernent le savoir de sens commun, mis en ceuvre dans
I’expérience quotidienne ; sont des programmes de perception, des constructs a statut de
théorie naive, servant de guide d’action et de grille de lecture de la réalité, des systémes de
significations permettant d’interpréter le cours des évenements et des relations sociales ;
expriment le rapport que les individus et les groupes entretiennent avec le monde et les autres ;
sont forgées dans I’interaction et au contact des discours circulant dans 1’espace public [...].

(p. 38)

Les représentations sociales font, ainsi, office d’illustrations de la réalité et permettent aux
individus de traiter et de comprendre cette derniére. Au travers de leur compréhension de la
réalité qui les entoure, ils acquiérent la possibilité et la capacité d’agir au sein de celle-ci. Les
représentations sociales sont, ainsi, significatives des relations sujet-objet, mais également des
relations que I’individu entretient avec son environnement physique et social (ibid, 2015).
Afin d’étudier les représentations sociales, Jodelet (2015) utilise un schéma au sein duquel
elle met en exergue trois spheres nécessaires a leur analyse. Elle considere, a cet effet, que les
individus se situent dans des contextes spécifiques au sein desquels elle met en avant
plusieurs types de subjectivité permettant 1’apparition et I’analyse d’une représentation sociale
(ibid, p. 75). Elle met, ainsi, en évidence, une premiére sphere ou le subjectif prévaut, une
deuxiéme sphére au sein de laquelle I’intersubjectif prime et, finalement, une troisieme sphére
pour laquelle le trans-subjectif prédomine. L’endroit ou ces trois sphéres se rencontrent
exprime la représentation sociale (ibid, p. 75).

Nous constatons, ici, le rapprochement existant entre 1’approche d’Abric (1994 ; 2016) et la
conception des représentations sociales de Jodelet (2015). L’un et ’autre considerent, en effet,

que les représentations sociales permettent aux individus d’accéder a leur réalité et de

27



comprendre cette derniére ; ils orientent, en conséquence, leurs actions et leurs
comportements (Abric, 1994; Abric, 2016 ; Jodelet, 2015). Finalement, ils se rejoignent, une
nouvelle fois, sur une conception similaire ; celle d’un objet dont la représentation existe
uniquement lorsque celui-ci fait I’objet d’une représentation pour un, ou plusieurs, individu(s)
(Abric, 1994 ; Abric, 2016 ; Jodelet, 2015). Ainsi, sans sujet, un objet ne peut susciter une

représentation sociale.

Enfin, selon Markova (2007), I’importance de 1’utilisation de la théorie des représentations
sociales dans une approche psychosociale est la mieux adaptée. En effet, elle implique, dans
un premier temps, principalement, le sens commun. Markova (2007) rejoint, ici, Moscovici
(1961), Abric (1994 ; 2016) et Jodelet (2015) qui relévent chacun la pertinence de 1’étude du
sens commun pour accéder aux représentations sociales d’un objet. Dans un deuxiéme temps,
elle présente et met en évidence la triade dialogique Ego-Alter-Objet, dont elle s’inspire du
modéle de Karl Buhler (1982). Dans le cadre de notre travail de recherche, cette triade est
représentée par l'intervieweur — nous en tant que chercheure — les interviewé(e)s —
participant a 1’élaboration de ce travail — I’Islam et le voile musulman — faisant office de
I’objet suscitant des représentations. En somme, nous relevons « [...] I’imbrication culturelle
et la dynamique des représentations sociales [...] » (Markova, 2007, p. 193) que met en
exergue Markova au sein de son approche dialogique.

Dans la suite de ce chapitre, nous présentons la théorie des représentations sociales selon
I’approche dialogique de Markova (2007). Celle-ci sous-tend la méthodologie de notre
premicre étape — la présentation de I’espace social du Canton de Neuchatel — et ’analyse de
cette derniére. Dans un premier temps, nous présentons la dichotomie existante entre la
connaissance issue du sens commun et celle résultant du champ scientifique. Dans un
deuxieme temps, nous mettons en exergue la notion de dialogicité que Markova (2007)
emploie pour présenter sa conceptualisation des représentations sociales. Puis, nous nous
arrétons sur le concept de thémata (Markova, 2007) et, finalement, présentons la triade

dialogique Ego-Alter-Objet évoquée précédemment au sein de notre rédaction.

2.1.2 Le sens commun vs. la connaissance scientifique

A travers 1’élaboration de sa théorie des représentations sociales, Moscovici (1961) va mettre
en exergue la dichotomie existante entre sens commun et rationalité scientifique pour ’acces

28



au savoir (Markova, 2007). Selon Markova (2007), la rationalité scientifique est longtemps
considérée, préalablement a et lors de 1’élaboration de la théorie des représentations sociales,
comme seule source de connaissance éetant pertinente et, en outre, recevable. Cette conception
initiale va, ainsi, tenir a 1’écart la connaissance issue du sens commun, jugee comme étant
irrationnelle et indésirable dans D’acquisition du savoir. Faisant écho aux croyances
religieuses, mythiques et, & maintes reprises, présentées comme naives, la rationalité
scientifique se veut souveraine par rapport au sens commun (ibid, 2007).

Avec la théorie des représentations sociales, Moscovici (1961) souhaite développer 1’é¢tude du
savoir par le biais des connaissances résultant du sens commun. Il va, ainsi, démontrer que le
sens commun peut étre rationnel et acqueérir une méthodologie qui lui est propre. A ce propos,
Markova (2007) constate :

Durant toute sa carriére scientifique, Moscovici a défendu I’idée que le sens commun et la
connaissance scientifique sont deux types de savoir fondamentalement différents mais
complémentaires. Ils reposent sur deux types différents de rationalité. Au fil de I’histoire et de
la culture, la connaissance scientifique et le sens commun ont chacun développé leur forme
spécifique de logique et leurs méthodes différentes de pensée. (p. 206)

La connaissance scientifique et la connaissance issue du sens commun se définissent donc
comme «[...] deux types de savoir fondamentalement différents [...] ils reposent sur deux
types de rationalité [et] ont chacun développé leur forme spécifique de logique [...] » (ibid, p.
206). Si la connaissance scientifique et le sens commun se distinguent de par leur approche,
leur rationalité et leur méthodologie, ils deviennent, néanmoins, pour Moscovici, des moyens
additionnels d’accés au savoir (ibid, 2007). Ni la connaissance scientifique, ni la connaissance
issue du sens commun n’est, des lors, supérieure a I’autre.

Ainsi, comme 1’exprime Markova (2007), citant Moscovici et Bergson,

[I]e sens commun est un type de savoir qui est considéré comme certain et ne laisse aucune
place au doute. 1l est établi socialement. Le sens commun, selon Moscovici, est un sens social
(Moscovici, 1998b/2000 ; également Bergson, 1932/1935). Le sens commun constitue une
ressource fondamentale pour la théorie des représentations sociales prise comme théorie de la
connaissance sociale. (p. 200)

A I’inverse des représentations initiales d’un sens commun absurde se heurtant a la rationalité
scientifique, ce dernier est, ici, considéré comme « [...] un type de savoir [...] certain [...] »
(ibid, p. 200). Méme si, antérieurement, la rationalit¢ scientifique semble s’imposer
considérablement, par rapport au sens commun, Moscovi (1961) et Markova (2007) vont

considérer ces deux formes de connaissance comme possédant chacune des caractéristiques et

29



des pertinences propres. Ils vont, d’ailleurs, présenter le sens commun comme une richesse et
un appui considérables dans 1’étude des représentations ; un sens commun qui, selon Markova
(2007), représente une source de connaissance(s) indéniable.

Qui plus est, a I'inverse de la rationalité¢ scientifique acquise a travers un enseignement
spécifique (Moscovici et Markova, 2000), le sens commun environne 1’individu et, cela, dés

son plus jeune &ge. A ce sujet, Markova (2007), citant Moscovici et Markova, reléve :

Dés la naissance, ils [les individus] sont environnés par le sens commun mais pas par la
connaissance scientifique. Moscovici attire 1’attention sur le fait que la rationalité scientifique

et la connaissance scientifique sont des choses que 1’on acquiert par 1’éducation (Moscovici et
Markova, 2000). (p. 206)

La connaissance scientifique ne s’acquiert, dés lors, pas deés le plus jeune &ge de I’individu, a
I’inverse du sens commun qui, lui, fait partie intégrante de 1’espace social au sein duquel
I’individu se développe et, cela, des sa venue au monde. Markova (2007) compléte, a ce sujet,

SES Propos:

La connaissance scientifique est une connaissance spécialisée. Un individu devient un
scientifique grace a une éducation spécialisée. Il lui faut acquérir une discipline intellectuelle
spécifique aux taches scientifiques, ainsi que les modes de pensée qui permettent aux
scientifiques de continuer un travail que d’autres ont laissé inachevé. (p. 206)

L’acces a la rationalité scientifique est, en conséquence, davantage complexe que celui au
sens commun. En effet, la connaissance scientifique ne tend pas a environner I’individu. Ce
dernier nécessite donc I’acquisition d’un enseignement spécifique pour pouvoir accéder a
cette connaissance (ibid, 2007).

La connaissance scientifique représente, finalement, 1’évolution de la connaissance sociale.
Malgré cela, elle tend, toutefois, a privilégier une forme d’individualisme dans son
élaboration. En effet, il semblerait que la connaissance scientifique soit produite au sein
d’ «[...] un processus largement individualisé [...] » (ibid, p. 207), comme le met en

¢vidence Markova (2007) dans I’extrait qui suit :

La connaissance scientifique, bien que générée a partir de la connaissance sociale, acquiert
dans une large mesure un caractére individualisé et monologique [...] cela signifie que le
scientifique développe avant tout sa propre perspective scientifique, souvent indépendamment
des autres et souvent en dépit des autres. La création scientifique est un processus largement
individualisé malgré sa nature sociale implicite. (p. 207)

30



A I’inverse de la connaissance scientifique, la connaissance issue du sens commun revéte une
caractéristique purement sociale et dialogique (ibid, 2007). Si la connaissance scientifique
concerne des phénomeénes et/ou des objets isolés (ibid, p. 208) et qu’elle tend a prendre forme
dans un «[...] processus [...] individualisé [...] (ibid, p. 207), le sens commun a trait a des

phénomenes collectifs et sociaux. Ainsi,

[l]es produits du savoir de sens commun existent partout autour de nous, dans le discours, les
activités humaines, les textes, le langage, le folklore et en littérature. ... Il s’agit parfois de
rapports interpersonnels, parfois d’habitudes quotidiennes, parfois aussi d’objets et de
phénomeénes spécifiques tels qu’un animal, un étre humain, la France, le Royaume-Uni, etc. Le
sens commun ne concerne jamais des objets et des phénomeénes isolés mais des objets et des
phénomenes en rapports les uns avec les autres. (ibid, p. 208)

En somme, le sens commun est un élément fondamental pour I’étude des éléments de
représentations du voile musulman dans le cadre de notre travail de recherche. 1l permet, dans
un premier temps, par le biais d’entretiens semi-directifs, d’accéder aux représentations de
I’Islam en général au sein de I’espace social que représente le Canton de Neuchatel. Dans un
deuxiéme temps, il permet, finalement, par le biais de la communication avec des femmes
portant le voile, et grice a leur narration a ce sujet, d’accéder a leurs éléments de

représentations du voile et, en paralléle, a leurs parcours de vie depuis le port de ce dernier

dans cet espace social.

2.1.3 Les représentations sociales et la dialogicité

Afin d’illustrer la théorie des représentations sociales, Markova (2007) utilise la notion de
dialogicité qui exprime la «[...] capacité de concevoir, de créer et de communiquer a propos
des réalités sociales [...]» (p. 137) et «[...] permet les confrontations concrétes, leurs
initiatives, leurs interruptions, leurs clétures et leurs reprises » (ibid, p. 137). La dialogicité
représente, ainsi, ’aptitude par laquelle sont produites les « [...] réalités sociales [...] » (ibid,
p. 137) et par laquelle elles sont échangées et discutees. Elle donne, en outre, lieu a des
comparaisons et/ou a des oppositions. L’émergence et 1’arrét de ces confrontations
proviennent, des lors, du processus que constitue la dialogicité.

Moscovici et Markova (Markova, 2007 ; Moscovici & Duveen, 2000 ; Moscovici & Markova,
2000) soulignent, par ailleurs, dans leurs publications, la polyphasie existante en matiére de
dialogicité. lls mettent en évidence la présence de « [...] « modes de pensée divers et souvent

opposeés » (Moscovici-& Markova, 2000, p. 245) [...]» (Moscovici & Markova as cited in

31



Markova, 2007, p. 165) qui tendent a différer selon leur contextualisation (ibid, 2007). Selon
Markova (2007), ils sont formulés dans divers environnements, «[...] auxquels ils sont
adaptés et dont ils font partie » (p. 165). La dialogicité, qui représente une disposition a
constituer et a dialoguer au sujet de réalités socialement construites (ibid, 2007), prend donc
forme dans des contextes sociaux différenciés au sein desquels figurent des systemes de
pensée multiples et pouvant se confronter (ibid, 2007). Chaque contexte, espace social et
socioculturel, signifie, dés lors, une pluralité de maniéres de concevoir et discuter de
I’environnement dans lequel les individus se situent, de leurs relations a cet environnement,
aux objets qui en font partie et aux autres individus ou groupes sociaux qui s’y positionnent,
ainsi que de leur lien, proximité ou détachement aux discours étant produits et circulant au
sein de cet espace. Les facons de penser sont multiples et font, en conséquence, émerger des
oppositions, voire des confrontations, au sein des discours produits et circulant dans ce
dernier.

Finalement, selon Markova (2007), la dialogicité est une caractéristique-clé de 1’étre humain.

Elle estime que,

[...] si 'on accepte que la communication dialogique est une caractéristique fondamentale de
I’homme en tant qu’étre social, nous sommes en face d’implications d’une portée
considérable. Une science qui s’appuie sur l’ontologie de I’Ego-Alter et qui étudie les
phénomeénes des sociétés humaines dans la communication dialogique n’est pas — ne peut pas
étre — une science qui traite de phénoménes désengagés, « objectifs », et « neutres ». Elle traite
au contraire de phénomeénes qui importent a I’étre humain, qu’il s’agisse de santé et de
maladie, ou de la désintégration des communautés, de 1’actualité politique ou de
I’environnement et de la pollution. (ibid, p. 171)

Les objets et/ou sujets dont il est question dans la communication dialogique sont, ainsi,
porteurs de sens au sein du contexte socioculturel dans lequel ils prennent place et font écho a
des faits et/ou a des événements dont I’importance et I’intérét sont marqués aupres des acteurs
concernés dans et par ce contexte (ibid, 2007). L’approche dialogique des représentations
sociales met, ainsi, en exergue la relation existante entre Moi — un individu lambda — et
autrui — les autres personnes, leurs interactions sociales, etc. — et leur(s) lien(s) a un objet —
«[...] les phénoménes des sociétés humaines [...] » (ibid, p. 171) pour lesquels les individus
sont engagés. Les sujets — et objets — dont il est question dans la communication dialogique
sont, ainsi, porteurs de significations conséquentes, pour lesquelles les individus
communiquent, se positionnent, s’opposent, voire débattent.

Dans le cadre de notre travail de recherche, le port du voile et, plus généralement, 1’Islam se

retrouvent au centre de divers débats — au sein «[...] de I’actualité politique [...] » (ibid, p.

32



171) par exemple —, exposant, ainsi, 1’intérét et 1’engagement, qu’ils soient positifs ou
négatifs, des acteurs concernés par ce sujet. Leur présence représente, en outre, un objet pour
lequel la population neuchételoise semble fortement préoccupée et engagée et pour lequel des

discours, des débats et des tensions peuvent émerger au sein de sa sphere publigue.

2.1.4 Le concept de thémata

Dans sa théorie initiale des représentations sociales, Moscovici (2013) met en exergue le
concept de thémata. Selon ce dernier, ils représentent des éléments qui structurent les
représentations sociales (Moscovici, 2013) et qui «[...] » sous-tendent le contenu ou
thématisent les notions, les images et les significations qui s’apprétent a étre partagées
socialement » (Moscovici, 2013, p. 57). lls donnent, par conséquent, forme a un élément — en
I’occurrence, iCi, « [...] [aux] notions, [aux] images et [aux] significations [...] » (ibid, p. 57)
— qui va, ensuite, pouvoir étre transmis et «[...] étre [partagé] socialement » (ibid, p. 57).
Ainsi, selon Moscovici (2013), « [l]es thémata constituent des portions de connaissance ou de
croyances qui sont partagées par les individus, évoquées par eux, que ce soit de maniére
explicite ou implicite, et qu’ils tiennent pour acquis » (p. 57). Si la définition du concept de
thémata selon Moscovici (2013) est intéressante pour comprendre ce qu’il exprime, nous
constatons, cependant, pour 1’¢laboration de notre travail de recherche, que sa conception est
incompléte pour I’étude des représentations de I’Islam et du voile musulman dans 1’espace
social neuchatelois. Par conséquent, nous choisissons volontairement de nous orienter, une
nouvelle fois, vers Markova (2007) — qui reprend ce concept — dont les apports théoriques,

et notamment la dialogicité et la construction des représentations sociales, sont pertinents.

Markova (2007) va, ainsi, caractériser les thémata comme « [...] des questions sur lesquelles
portent les débats publics et les controverses [...] » (ibid, p. 263). A ce sujet, elle insiste sur le
fait que seuls «[...] des sujets de préoccupation générale » (ibid, p. 210) sont et peuvent faire
I’objet de représentations sociales. Pour rappel, la dialogicité exprime la «[...] capacité de
concevoir, de créer et de communiquer a propos des réalités sociales [...] » (ibid, p. 137) et

représente un processus ou I’Ego et I’ Alter — en 1’occurrence, ici, la personne interrogée et le

chercheur —, au sein d’une triade dialogique en lien avec un Objet (ibid, p. 193), «[...]
s’influencent mutuellement ou négocient leurs positions de co-acteurs [...] d’un discours

commun » (ibid, p. 137). A ce propos, Markova (2007) considére que :

33



[Ies partenaires dialogiques font intervenir dans le dialogue leur expérience présente et leurs
traditions passées, mais aussi leurs attentes quant a I’avenir. Ils peuvent décider de changer
leurs priorités. Ils peuvent perpétuer des continuités et créer des discontinuités. Ils peuvent se
concentrer sur eux-mémes et exprimer surtout ce qui est important pour eux. Ou au contraire
ils peuvent s’orienter vers leur Alter. (p. 227)

Dans 1’élaboration de leur communication dialogique, les individus font émerger des
temporalités différentes — le passé, le présent et I’avenir — et utilisent leur vécu passé, leur
réalité présente et les connaissances acquises au cours de leurs parcours passés et actuels, pour
construire et faire évoluer le dialogue (Markova, 2007). En paralléle, ils imaginent leur futur
et leur expectation quant a ce dernier (ibid, 2007). Au cours du dialogue entre I’Ego et I’ Alter,
des modifications peuvent avoir lieu ; faire évoluer le dialogue, le transformer ou conduire le
couple Ego-Alter a tenir davantage compte des propos, des ressentis et/ou des attentes de
I’Alter (ibid, 2007). En conséquence, les représentations sont « [...] formées et transformées
dialogiqguement » (ibid, p. 236) par un sens commun qui revéte, lui aussi, un caractére
dialogique (ibid, p. 209).

Dans sa représentation du concept de thémata, Markova (2007) va, en outre, insister sur la
présence de notions et/ou de discours ayant tendance a s’opposer dans la communication
dialogigue — des oppositions qu’elle homme antinomies. Elle va, ainsi, illustrer sa

conception de la genése des représentations sociales comme suit:

Les antinomies de la pensée de sens commun deviennent des thémata lorsque, au cours
d’événements sociaux ou historiques donnés, qu’ils soient politiques, économiques, religieux
ou autres, elles se muent en problémes et concentrent 1’attention commune en tant que sources
de tension et de conflit [...]. C’est lors de tels événements que les antinomies de la pensée sont
transformées en thémata ; elles péneétrent dans le discours public, sont problématisées, et
thématisées plus avant. C’est alors qu’elles commencent a générer des représentations sociales
par rapport au phénomene en question. (ibid, p. 262)

Une représentation sociale ne peut, dés lors, émerger sans la présence d’antinomies se
transformant en thémata. En effet, une antinomie se développe uniquement en un théma,
lorsque cette premicre devient, au cours d’événements spécifiques, une difficulté et/ou un
souci produisant des réactions consequentes au sein de la société concernée par ces
évenements plutdt complexes (Markova, 2007). Se transformant en thémata, elle acquiert la
capacité a s’insérer «[...] dans le discours commun, [est problématisée], et [thématisée]
[...]» (Markova, 2007, p. 262). Sa problématisation va, en conséquence, produire des

représentations du « [...] phénomeéne [initial] en question » (ibid, p. 262).

34



Le concept de thémata, dans la perspective de Markova (2007) et considérant la définition
qu’elle en propose, est, ainsi, d’une utilité considérable dans 1’¢tude des représentations
sociales. Dans un premier temps, selon cette derniére (2007), «[c]e concept montre
explicitement 1’importance du langage et de la communication pour la théorie des
représentations sociales, ainsi que les spécificités historiques et culturelles de /’Ego-Alter-
Obijet et sa dynamique » (ibid, p. 251). Dans un deuxiéme temps, le théma représente la forme
que prend une question lorsque celle-ci se positionne dans le débat public, courant, et qu’elle
crée des controverses, des oppositions (ibid, p. 263). Il provient, ainsi, selon la définition de
Markova (2007) et comme évoqué précédemment dans ce chapitre, d’antinomies. Toutefois,
« [blien que toutes les antinomies puissent en principe devenir des thémata, c’est-a-dire des
questions sur lesquelles portent les débats publics et les controverses, beaucoup d’entre elles
ne parviennent jamais a ce stade » (ibid, p. 263). Par ailleurs, «[i]l est clair que certains
thémata jouent dans la vie sociale un role plus important que d’autres. Les uns semblent
perpétuellement mis au premier plan du discours public alors que les autres émergent, durent
un certain temps puis disparaissent » (ibid, p. 267). Prenons un exemple ; celui de 1’antinomie
moralité/immoralité. Selon Markova (2007), cette antinomie a toujours existé et a, par
conséquent, traversé les siecles. Toutefois, « [s]i le théma moralité/immoralité a toujours
existé dans toutes les cultures, sa thématisation et sa problématisation ont été spécifiques a
chaque société et a chaque culture » (ibid, p. 274). Ainsi, les thémata sont caractéristiques au
contexte dans lequel ils sont produits et se produisent, dans lequel ils évoluent et, par

conséquent, sont liés a I’époque et a la temporalité dans lesquelles ils se situent. Par exemple,

[d]ans le cas du SIDA, la re-thématisation moralité/immoralité est allée de pair avec la re-
thématisation des valeurs évoquées généralement par la sexualité et le relichement des meeurs,
et avec la discrimination des minorités et la reconnaissance sociale, entre autres problémes
(Markova et al., 1995) [(Markova et al. as cited in Markova, 2007, p. 275)]. Si I’antinomie
moralité/immoralité n’était pas remise en question, c’est son contenu, son contexte et ses
limites qui étaient thématisés et re-thématisés dans le cadre des changements des
représentations sociales. (Markova, 2007, p. 275)
L’importance du contexte est alors cruciale. En effet, « [b]ien que les antinomies telles que la
liberté/oppression, justice/injustice et égalité/inégalité semblent étre communes a bien des
cultures et des sociétes, leur problématisation et leur thématisation sont déterminées par des
conditions sociales spécifiques a chacune de ces cultures et de ces sociétés » (ibid, p. 277).
Markova (2007) estime, finalement, «[...] qu’en re-conceptualisant le contenu structuré des
représentations sociales en termes de thémata, nous découvrirons le potentiel qu’elles offrent

pour développer plus avant les concepts liés a la théorie et plus généralement, a la

35



psychologie sociale » (p. 278). Le concept de thémata permet, ainsi, de schématiser le contenu
des représentations sociales. La question qui se pose est, alors, de savoir a quel moment une
antinomie devient sujette a des représentations et a quel moment elle produit des
représentations sociales (ibid, 2007). Par conséquent, « [il] va nous falloir examiner pourquoi
et dans quelles circonstances une opposition taxinomigque ou une antinomie de sens commun
peut devenir un théma [et &] partir de quel moment commence-t-elle & générer des
représentations sociales ? » (ibid, p. 262). Il semblerait, finalement, que 1I’émergence de
représentations sociales soit due a I’apparition d’un débat public conséquent — d’antinomies
se transformant en thémata, créant et faisant débat — relatif a une problématique de la société
dans laquelle il nait et opere et qui, en somme, produit des tensions au sein de cette derniére
(ibid, 2007). C’est, ainsi, par le biais de tensions qu’il nous est possible de mettre en exergue
certaines antinomies — et thémata — et, plus généralement, de pouvoir accéder aux

représentations sociales pouvant étre produites et développées par ces derniéres.

Dans le cadre de notre travail de recherche et, plus spécifiquement, pour notre premiere étape
méthodologique, les thémata illustrent un outil pertinent pour étudier les représentations
existantes en matiére d’Islam et de voile musulman dans le Canton de Neuchatel, pour cadrer
notre étude et restreindre, en conséquence, le champ théorique des représentations sociales ;
ce dernier ayant illustré plusieurs approches et plusieurs perspectives, depuis son élaboration
initiale par Moscovici au debut des années 1960 (Markova, 2007 ; Moliner & Guimelli,
2015). La dialogicité formulée, ensuite, par Markova (2007) et sa description des
représentations sociales sont, en outre, essentielles pour 1’élaboration de notre travail de
recherche. En effet, notre participation au sein des entretiens semi-directifs étant partiale, la
dialogicité appuie notre approche méthodologique et considere la production et la
modification des représentations, ainsi que le positionnement du chercheur — nous — au cours
du dialogue et son éventuelle influence sur la production et la modification de ce dernier.
Finalement, dans le cadre de notre étude, le voile musulman tend a représenter une réalité
quotidienne qui fait débat, au sein de I’espace social neuchatelois, et qui, en produisant des
débats (Markova, 2007), va tendre a générer des représentations sociales ; d’ou I’intérét, une
nouvelle fois, de mobiliser la notion d’antinomies et le concept de thémata pour illustrer les
représentations sociales existantes en matiére d’Islam et de voile musulman dans le Canton de

Neuchatel.

36



2.1.5 La triade dialogique Ego-Alter-Objet

Dans la construction de la connaissance d’un objet, les théories traditionnelles ont longtemps
affirmé I’individualisation de cette derniere ainsi que la séparation stricte entre le sujet —
I’individu — et 1’objet (Markova, 2007, p. 213). Néanmoins, selon Markova (2007), et « [&] la
difference des sujets connaissants solipsistes et monologiques des épistémologies
traditionnelles [...] le sujet connaissant, dans une théorie dialogique de la connaissance, est
I’Ego-Alter » (p. 215) et «[...] la connaissance d’un objet est construite en collaboration par
’Ego et I’Alter » (p. 218). La triade de base, inspirée par le modéle de Karl Biihler (1982)°,
cité par Markova (2007), et reprise par Moscovici (1984) et cette derniére (2007), se compose,
ainsi, de ’Ego, de I’Alter et de 1’Objet; un objet pouvant susciter et/ou illustrer une
représentation sociale. Buhler (1982), a la différence des théories traditionnelles de 1’époque,
va intégrer 1’objet a sa conception et, cela, sous forme de triangle, de triade. La triade Ego-
Alter-Objet est, ainsi, employée par celui-ci «[...] comme fondement de sa théorie
sémiotique de la connaissance [...] » (Markova, 2007, p. 218). De ce modéle, ressort
I’importance du processus de communication dans la construction de la connaissance (ibid,
2007). Des lors, «[...] la connaissance d’un objet est construite en collaboration par I’Ego et
I’Alter. L’Alter n’est pas seulement une autre personne mais peut étre un groupe ou une
société » (ibid, p. 218). Ainsi, « [pJour Bihler, la triade Ego-Alter-Objet est I’unité qui produit
le savoir » (Markova, 2007, p. 218), la connaissance. Si ce modele se détache des théories
traditionnelles de 1’époque et tend a se rapprocher de la conception de la théorie des
représentations sociales selon Markova (2007), il semble toutefois s’en éloigner de par une
certaine absence de dynamisme (ibid, 2007). En effet, selon Markova (2007) « [l]a triade Ego-
Alter-Objet n’est pas intrinséquement dynamique et partant, elle est encore susceptible de
désigner le savoir comme une relation stable et non comme une relation dynamique » (p. 218).
Markova (2007) va, ainsi, employer la triade dialogique de Moscovici (1984), lui étant
inspirée par le modele initial de Bihler (1982), et va souligner, de son coté, I’importance de la
tension présente au sein de cette triade ; une tension «[...] qui rend dynamique le triangle
sémiotique Ego-Alter-Objet [...] » (Markova, 2007, p. 221). La triade de base devient, dés

lors, dynamique a travers la tension dialogique qui « [...] implique un élan vers ’action ou le

® lvana Markova (2007) emploie la triade Ego-Alter-Objet issue du modéle de Karl Buihler (1982) et,
cela, du fait de la pertinence de « [...] la représentation triangulaire de Biihler [...] (Markova, 2007, p.
216) pour sa conception de la théorie des représentations sociales.

Pour plus de détails et/ou d’informations a ce sujet, nous vous conseillons les écrits de Karl Biihler
(1982) et d’Ivana Markova (2007).

37



changement » (ibid, p. 219). Par conséquent, la triade dialogique va acquérir un aspect
dynamique par le biais de la, voire les, tension(s) présente(s) en son sein et, parallélement,
construite(s) a travers celle-ci. Cette tension dialogique suppose, d’ailleurs, une tendance, un
mouvement, dans la direction de conduites, voire de modifications (ibid, 2007). Finalement,
« [a]vec la tension nous avons une triade dialogique, c’est-a-dire I’unité dynamique de la
théorie de la connaissance sociale » (ibid, p. 221).

Markova (2007) va, en outre, mettre en évidence le fait que « [c]haque situation dialogique
implique différentes sortes d’Ego-Alter. Par exemple, 1I’Ego-Alter peut étre fait de « Je-
groupe specifique », ou « Je- une autre personne », ou « Je- nation », ou « Groupe restreint-
communauté large » » (ibid, p. 227). Ainsi, le couple Ego-Alter peut étre défini par différentes
paires ; il peut, par exemple, représenter un individu et son groupe de musique, un groupe de
musique et les représentants d’un festival de musique, et, dans le cadre de notre travail de
recherche, représenter un individu — le/la participant(e) — et la chercheure — nous. La relation
dialogique de I’Ego-Alter va, par ailleurs, intégrer, en son sein, les différents parcours et
expériences, actuelles et antérieures, des individus, ainsi que «[...] leurs attentes quant a
I’avenir » (ibid, p. 227).

Dans ce présent travail de recherche, nous mettons en lumiére des tensions constantes en
matiére d’Islam et de voile musulman au sein du contexte suisse et, plus spécifiquement, de
I’espace social neuchéatelois. La présence de ces tensions ne se retrouve pas uniquement au
sein de cet espace ; nous I’identifions également dans les multiples entretiens que nous
réalisons au cours de notre recherche et mettons en évidence I’existence de différentes triades
dialogiques au sein desquelles I’Ego prend plusieurs formes — et identités. En somme, « [l]a
tension est inhérente au rapport Ego-Alter et, par implication, a la théorie des représentations
sociales et de la communication. Il ne peut y avoir de communication que si les participants se

trouvent associés par une tension » (Markova, 2007, p. 220).

2.2 Les trajectoires de vie

2.2.1 Préambule

Afin de compléter notre appareil théorique, composé, jusqu’a maintenant, de la théorie des

représentations sociales, nous choisissons d’utiliser la ressource conceptuelle des trajectoires

38



de vie (Zittoun, 2009), inspirées de la théorie du life-span (Baltes, 1987) qui s’intéresse au
développement des individus.

Nous mettons en évidence, au sein de notre problématique (chapitre 3), que les femmes
musulmanes portant le voile se situent dans des contextes socioculturels et historiques
diversifiés. Dans le cadre de notre recherche, elles se positionnent, plus particulierement, au
sein d’un espace social précis: le Canton de Neuchatel. Dans cet environnement social
specifique, certaines femmes musulmanes choisissent de porter le voile et, ceci, a un moment
particulier de leur vie. Le contexte social initial, pendant lequel le voile est mis pour la
premiére fois, tend, ensuite, a se transformer, la societe étant en constante évolution, et, par
conséquent, ces différentes femmes se retrouvent confrontées a des choix a faire et/ou a des
décisions a prendre — notamment, par exemple, en matiere de formation et/ou au niveau
professionnel ou le port du voile peut rapidement se complexifier (Darbellay, 2007 ;
Humanrights, 2016 ; "Les musulmanes voilées”, 2015) —, souvent liés a des exigences
d’ordre politique et/ou social de 1’espace socioculturel en question.

L’¢évolution de la société et les changements sociopolitiques de cette derniere se rattachent
aux representations sociales et aux modifications dont ces derni¢res font 1’objet; la
représentation du SIDA n’est, par exemple, pas la méme a notre époque que sa représentation
initiale lors de la découverture du virus (Markova, 2007). Certains éléments de
représentations peuvent, ainsi, évoluer et se modifier au cours de I’histoire. Ils peuvent, en
parallele, intégrer de nouveaux éléments a leur représentation initiale. Le port du voile, sous
cet aspect, peut étre défini par divers éléments ; des éléments qui, au fur et a mesure de
I’évolution des sociétés, peuvent se modifier, se renforcer, perdre de leur valeur, voire
disparaitre.

Dans le cadre de notre travail de recherche, I’utilisation de la ressource conceptuelle des
trajectoires  de vie permet de positionner la femme musulmane voilée sur une échelle
temporelle allant de son premier port du voile a 1’élaboration de ce travail. L’intérét est, alors,
de mettre en exergue la temporalité du port de son voile, les éléments de la représentation
initiale du voile ainsi que leur évolution au cours du temps. L’utilisation de cette ressource
conceptuelle contribue a positionner le port du voile sur un plan temporel et a tenter d’accéder
aux significations qu’il a eu, a un moment donné et a un autre, dans des contextes sociaux,
historiques, économiques, professionnels, familiaux, culturels ou religieux spécifiques. L’outil
théorique des trajectoires de vie nous permet, ainsi, d’établir le parcours de chacune des

femmes auxquelles nous nous intéressons dans ce travail de recherche, du moment ou celles-

39



ci décident de porter le voile pour la premiére fois — en nous intéressant, notamment, aux
moments de certitude, d’hésitation, de choix a faire et de difficultés rencontrées par 1’une et
I’autre — jusqu’a 1’¢élaboration de ce dernier. Les trajectoires de vie sont liées & un contexte
socioculturel (Zittoun & Perret-Clermont, 2001) ; les élements de la représentation du voile se
positionnent, ainsi, au sein d’une trajectoire au cours de laquelle ils peuvent se modifier, se
renforcer ou, a I’inverse, perdre de leur valeur ou de leur force. La théorie des représentations
sociales et celle des trajectoires de vie deviennent, ainsi, des outils complémentaires et, cela,
du fait que les éléments de représentations prennent place et se manifestent au sein et au cours
de trajectoires personnelles — pour lesquelles des contextes socioculturels et temporels
specifiques existent — et peuvent évoluer au cours du temps, se modifier et s’éteindre.

Nous choisissons, ainsi, pour commencer, de développer le concept de trajectoire de vie, ainsi
que les notions théoriques qui s’y rapportent. Dans un premier temps, nous présentons
brievement la provenance de ce concept — théorie du life-span. Puis, nous poursuivons avec
les notions de rupture et de transition, des notions qui permettent d’appuyer notre recherche,
ainsi que nos appareils méthodologique et analytique. Nous mettons, également, en exergue la
maniére dont peuvent étre étudiées ces transitions et concluons, finalement, par I’intérét de
I’utilisation de cette ressource conceptuelle, en combinaison avec le cadre théorique des

représentations sociales, au sein de notre travail de recherche.

2.2.2 Les trajectoires de vie : entre ruptures et transitions

Au cceur du champ psychologique et des différentes études qui en émanent, nous nous
retrouvons au sein de la psychologie du développement— théorie du life-span (Baltes, 1987),
life-course (Zittoun & Perret-Clermont, 2001 ; Zittoun & Perret-Clermont, 2009) — qui
s’intéresse au développement de 1’individu et qui propose, entre autres, pour ce faire, la notion
de trajectoire de vie (Zittoun, 2009).

Afin d’étudier le développement de 1’étre humain, Zittoun (2009 ; 2012a ; 2012b) propose
d’utiliser le concept de trajectoire de vie. A ce propos, elle met, d’ailleurs, en exergue
I’¢lément suivant, qui reflete la pertinence de I’utilisation de cette notion pour 1’é¢tude du
développement humain: « [a]s much as there is life, there is change: things move, evolve, are
constructed, become organized, decompose, and perish » (2012a, p. 515). Les changements
font, par conséquent, continuellement partie de la vie humaine; un objet se cree, se

développe, se déplace, s’altere et finit, parfois, par s’éteindre. La vie humaine se transforme

40



inévitablement — nous passons de I’enfance a I’adolescence, de 1’adolescence a la vie adulte ;
nous traversons différentes étapes de vie, et différentes sphéres d’expérience®, qui tendent a se
dérouler dans des contextes socioculturels diversifiés. Ces différents contextes se caracterisent
principalement par des modalités de fonctionnement spécifiques a ces derniers — ils sont
composeés de regles, de lois, de valeurs, de représentations, de conduites sociales, de modalités

institutionnelles, etc. — auxquels font partie intégrante les individus:

In our complex worlds, we participate in various social and material settings, which are
structured by certain rules and organized through specific webs of meaning, that
participate to the allocation of mutual social positions and define range of possible,
encourage, or forbidden actions. Typically, a child participates in family life, classroom
interactions, playground during school time, family life, and perhaps going to football
rehearsals, visiting his cousins, our gaming on the Playstation©. Each of these settings
creates, for the person, a specific sphere of experience. (Zittoun, 2012a, pp. 520-521)

Nos trajectoires de vie se composent, ainsi, initialement de «[...] moments typiques [...]
comme I’enfance, la jeunesse, les années de parentalité, d’activités professionnelles, de
retraite, etc. » (Zittoun, 2012b, p. 263). Ces trajectoires de vie, initialement mises en avant, se

modifient, néanmoins, en paralléle, avec 1’évolution des sociétés. Ainsi,

[I]a durée et la fonction de ces périodes « normales » ont souvent été remises en question :
I’allongement de la qualité et de la durée de vie, la complexification de la société qui s’est
traduite en un allongement de la formation, les années de guerre ou alors de développement
économique ont modifié les trajectoires dites habituelles. (ibid, pp. 263-264)

Les étapes initialement percues comme étapes habituelles de nos trajectoires de vie — par
exemple, le passage de I’enfance a I’adolescence ou le passage de la vie d’adulte a celle de
retraité(e) — se modifient, laissant place a de nouvelles configurations de celles-ci et & une
modification de leurs représentations initiales.

Ainsi, afin de représenter et définir les parcours de vie des individus, la théorie du life-course
s’intéresse aux ruptures et aux transitions qui se réalisent au cours de leurs trajectoires de vie
et qui, en outre, prennent place au sein de contextes socioculturels, spatiaux et temporels
particuliers (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b). En somme, « [s]i nous examinons [...] la forme
générale que prennent les parcours de vie a tous les ages nous pouvons y voir une suite de

périodes de transition » (Zittoun & Perret-Clermont, 2001, p. 10).

® La notion de sphére d’expérience est expliquée plus loin dans notre rédaction,

41



2.2.3 Les notions de ruptures et de transitions

Le développement de I’individu peut, selon Zittoun (2009 ; 2012a ; 2012b) étre défini par la
trajectoire de vie de ce dernier. Elle utilise, ainsi, le concept de trajectoire de vie (2009 ;
2012a; 2012b) pour étudier le développement de I’individu et, cela, dans une perspective
socioculturelle — ou I’individu se positionne dans un espace social, culturel et spatiotemporel
spécifique au sein duquel les «[...] interactions sociales auxquelles prennent part les
personnes [...] [les] objets [et les] systémes de signes [...] médiatisent leur rapport au réel et a
autrui » (Zittoun, 2012b, pp. 264-265). La trajectoire de vie peut, dans cette perspective, étre
étudiée par le biais de deux notions : les ruptures et les transitions. Nous introduisons cet
élément par les propos qui suivent, que nous reprenons d’un texte rédigé par Zittoun (2012b):
« [@] certains moments, un évenement est pergu par une personne comme remettant en
question son sens du «normal » ou de I’habituel ; cet événement peut étre appelé une

« rupture » » (p. 266). Ainsi,

[u]ne période de transition suppose toujours une forme de « rupture » ou de bouleversement
face a une forme de routine. Parmi bouleversements, il y a les changements personnels [...] les
déplacements dans l’espace social [...] ou encore les modifications importantes d’un cadre
social donné [...]. (Zittoun & Perret-Clermont, 2001, p. 1)

La puberté et les changements physiques que cette étape implique, ’emménagement dans un
nouvel espace social — ou, simplement, dans un nouvel appartement — ou la venue de
nouveaux responsables au sein d’un lieu de travail représentent, chacun, un exemple de
rupture pouvant étre vécu par un individu (ibid, 2001). « La rupture, qui remet en question des
maniéres de fonctionner, appelle des processus de changement qui méneront la personne a un
nouvel état de routine relative ou « allant de soi ». Ce sont ces processus que 1’on peut appeler
processus de transition » (Zittoun, 2012b, p. 266). Les ruptures, créent, de par leur définition,
un sentiment d’inquiétude et d’insécurité chez certains individus. Les transitions qui en
découlent vont permettre, a 1’individu concerné par celles-ci, de transformer la routine
initialement bouleversée par la rupture et de redonner, en parallele, par le biais d’un processus
d’adaptation au changement, un nouveau sentiment de quiétude et de sécurité ; représenté, par
exemple, par la production et la mise en place d’une nouvelle routine.

« Dans ce contexte, la notion de transition inclut deux idées : d’un coté, que la personne vit
dans une forme de « rupture » avec une forme de vie antérieure ; de 1’autre, que la personne
est nécessairement « en changement » pour s’adapter a de nouvelles conditions » (Zittoun &

Perret-Clermont, 2001, p. 1). Si certaines de ces ruptures représentent des moments types dans

42



la vie des individus — par exemple, «[...] la fin de [leur] scolarité [...] (Zittoun, 2012b, p.
266) — d’autres, en revanche, prennent la forme d’événements inattendus — par exemple,
«[...] une rencontre [...] » (ibid, p. 266) amicale ou amoureuse. Les ruptures prennent, ainsi,
des formes diversifiées et sont, par conséquent, ressenties différemment par les individus
concernés (ibid, 2012b). Le processus de transition va, ainsi, «[...] [nécessiter] [...] des
transformations de la personne, de son environnement et un redéveloppement du rapport de la

personne a I’environnement » (ibid, p. 266).

Zittoun (2016) met, par ailleurs, en évidence une notion importante dans le cadre de la théorie
des trajectoires de vie; celle de la sphére d’expérience. Elle considére qu’une sphére
d’expérience « [...] is a configuration of experiences, activities, representations and feelings,
recurrently occurring in a given type of social (material and symbolic) setting. It is thus both
subjective and objective » (ibid, p. 8). Celle-ci prend place au sein d’une, ou de plusieurs,
trajectoire(s) de vie. L’individu transite, dés lors, d’une sphére d’expérience — par exemple,
du milieu familial — a une autre — 1’école, I’Université — et, cela, de maniére presque
quotidienne, selon les différentes spheres d’expérience qu’il tend a parcourir au cours de son
existence (ibid, 2016). Certaines de ces spheres d’expérience — telle que 1’école lors de la fin
de notre scolarit¢ — tendent, par ailleurs, a s’évanouir au cours du développement de
I’individu (ibid, 2016). Ce type d’événement implique, & nouveau, une rupture et, en

conséquence, requiert une transition (ibid, 2016). Ainsi,

[w]e used the term rupture to designate the subjective experience that some taken for granted
sphere of experiences is questioned or destroyed, and new elaborations are needed. The notion
of transition designates the processes by which a new sphere of experience is elaborated, until
it also feels like a taken-for-granted [...] (ibid, p. 8).

En outre, « [...] étant donné la pluralité des sphéres d’expérience auxquelles participe une
personne, il arrive fréquemment que les processus commencent par se dérouler dans une seule
sphére ; les transformations s’étendront progressivement a d’autres spheres d’expérience »
(Zittoun, 2012b, p. 271). Une rupture peut, ainsi, se produire initialement au sein d’une sphére
d’expérience et, par la suite, se déplacer vers et dans d’autres spheres. Elle peut, en outre,
prendre forme a la suite de la disparition d’une de ces spheres d’expérience et solliciter, de ce

fait, une adaptation de la personne a un nouvel environnement (Zittoun, 2012a) :

Ruptures, as what generate transitions processes, sometimes are caused by the passage of one
person from one sphere of experience to another one ; sometimes ruptures occur within a
given sphere of experience ; and sometimes what causes them is more general (e.g, a war) and

43



therefore might be experienced in parallel in different spheres of experiences. (Zittoun, 20123,
p. 521)

Zittoun (2009 ; 2012a) différencie, par ailleurs, les changements habituels, fréquents — tels
que la fin de la lecture d’un ouvrage et le commencement d’un nouveau livre — et les
changements qui tendent a réorganiser nos habitudes et pour lesquels un retour en arrieére n’est
pas concevable. Ces derniers sont représentatifs des ruptures qui interviennent dans les et au

cours des trajectoires de vie des individus :

[...] intransitive changes are linked to more clear-out changes that we can call ruptures.
Ruptures are moments in which existing modes of progressive adjustment are interrupted. A
rupture can result from internal factors or causes (as when Paul decided to leave his wife after
a long period of doubt, or when he decided to take evening classes) or by external ones (as
when he lost his leg) [...]. (Zittoun, 2012a, p. 517)

Les ruptures impliquent, dans la majorité des situations, des processus de transition et, cela,
dans le but de restituer, a I’individu concerné par celles-ci, un certain équilibre. Leur caractére
intangible requiert une, voire plusieurs, transformation(s), des «[...] processes of
adjustement, or adaptation, between him/her and his/her environment. It is these processes
that we will call transitions » (ibid, p. 517). « Hence, the notion of transition designates here
the processes triggered by a rupture experienced by a person and that lead to a progressive,
new adaptation between the person and his/her environment » (ibid, p. 523). L’adaptation
d’un individu, suite a une rupture, a son espace socioculturel, définit, en conséquence, son,

voire ses, processus de transition (Zittoun, 2009).

Les ruptures vécues par les individus tendent, ainsi, a mettre en évidence «[...] trois
dynamiques de transition : 1) des processus de remaniements identitaires pour soi et pour
autrui ; 2) des processus d’apprentissage et de définition de nouveaux savoir-faire ; et 3) des
processus de construction de sens » (Zittoun, 2012b, p. 269). La rupture implique, ainsi,
plusieurs processus pouvant impacter différentes dimensions: celle de [I’identité, de
I’apprentissage et de la «[...] construction de sens » (ibid, p. 269). Ces dimensions sont
utilisées dans 1’étude des transitions (Zittoun & Perret-Clermont, 2001). Prenons 1’exemple
d’une situation personnelle dans laquelle nous transitons d’un milieu académique
universitaire, ou l’apprentissage de connaissances théoriques est prioritaire, a un milieu
professionnel concret, ou les connaissances précedemment acquises durant notre formation

universitaire sont transférées dans cette nouvelle sphére d’expérience et peuvent étre

44



réutilisées selon les situations rencontrées. Dans un premier temps, notre statut d’étudiante
universitaire se modifie et nous acquérons, dans cet exemple, celui d’assistante sociale. Notre
identité initiale, précédemment construite au sein et au cours de la sphére universitaire, se
transforme et est remaniée ; d’un statut d’étudiante, nous intégrons la sphére professionnelle
du travail social et sommes, ainsi, porteuses d’une nouvelle identité : celle d’une assistante
sociale active sur le marché de I’emploi et devant faire face a des situations sociales variées
et, parfois, complexes. Dans un deuxieme temps, les acquis que nous assimilons au cours de
notre formation universitaire peuvent étre réemployés au sein de cette nouvelle sphere
d’expérience. De nouvelles connaissances sont, par ailleurs, nécessaires — nous passons, en
effet, d’un milieu plutét théorique a un milieu ou la pratique est de mise — et nous sommes,
par conséquent, obligées d’acquérir « [...] de nouveaux savoir-faire [...] » (Zittoun, 2012b, p.
269). Finalement, le passage d’un milieu académique universitaire & un milieu professionnel
concret tend a produire des questionnements quant a ce nouveau milieu, qu’il nous faut, petit
a petit, apprivoiser. Ainsi, nous donnons du sens a ce dernier, qui ébranle, au premier regard,
nos conceptions initiales et antérieures. Nous continuons, en paralléle, chaque jour, a faire
évoluer et se développer ce dernier.

Zittoun (2012b) met en exergue 1’interdépendance de ces trois dynamiques, présentes lors de
processus de transitions, et souligne I’influence de 1’une ou 1’autre de ces dimensions lorsque,
par exemple, le processus de transition se complexifie. En effet, des difficultés rencontrées
dans 1’'une ou 'autre de ces dynamiques peuvent rendre le processus de transition difficile.
Ainsi, «[...] lorsqu’une personne qui a vécu une rupture résiste a I’'une des formes de
changements requises, il faut souvent examiner laquelle ou lesquelles des autres de ces trois

dimensions sont mobilisées et se butent au changement » (ibid, p. 270).

Face a d’éventuelles difficultés, ’individu peut avoir en sa possession des ressources pouvant
I’aider a surmonter ces derniéres. En effet, « [...] la personne n’est pas seule et entiérement
démunie dans ces situations de changement qu’elle rencontre. Elle trouve dans son entourage
des personnes, des institutions ou des objets qui facilitent ces processus de transition et qui
permettent d’accompagner 1’un ou I’autre de ces processus » (Zittoun, 2012b, p. 272). Zittoun
(2012b) met, ainsi, en évidence les expériences personnelles des individus qui peuvent servir
de ressources lors de ruptures complexes : « [...] I’expérience qu’une personne a acquise dans
une sphére déterminée lui servira avant tout de soutien dans de nouvelles situations » (p. 272)
et pourra permettre a 1’individu concerné de tirer profit de cette expérience au sein d’autres

sphéres — notamment, de «[...] créer des liens [...] » (ibid, p. 272) et de «[...] remobiliser

45



des savoirs acquis dans d’autres sphéres d’expérience [...]» (ibid, p. 272). Certains
encadrements — tels que, par exemple, des associations — peuvent également faire office de
ressources lors de ruptures. Ces « [...] dispositifs collectifs [...] servent a encadrer et a guider
les changements que vivent les personnes » (ibid, p. 273). Finalement, certains individus ne
disposent pas directement de telles ressources a mobiliser. 1ls vont, en conséquence, puiser au
sein de leur espace culturel des éléments pouvant soutenir leurs démarches. Ces éléments
culturels prennent, ainsi, la forme de « [...] ressources symboliques [...] » (ibid, p. 275) selon
les termes de Zittoun (2012b).

2.2.4 Le concept de trajectoire de vie au sein de notre travail

Le concept de trajectoire de vie est, comme cela a été mentionné précédemment dans ce
travail, issu de la théorie du life-course, qui s’inscrit dans une perspective socioculturelle et
qui porte un intérét marqué a I’étude du développement des personnes. La psychologie
socioculturelle a pour objectif principal «[...] to understand how people develop and act
within their sociocultural environment, the dynamics by which the social and cultural
becomes psychological, and the dynamics by which people transform their social and cultural
world » (Zittoun, 2016, p. 7). Selon cette perspective, les individus évoluent, se développent
et interagissent dans des espaces socioculturels qui leur sont propres et qui tendent, en
parallele, a donner des indications quant a leurs comportements et conduites sociales et a
guider ces derniers. Les individus agissent, ainsi, sur leur environnement social et matériel et,
en conséquence, lui apportent des modifications (ibid, 2016).

Dans le cadre de notre travail de recherche, la pertinence de I’utilisation du concept de
trajectoire de vie est de trois ordres. Premiérement, la trajectoire de vie permet d’étudier et de
représenter le développement de l’individu et, en ’occurrence, ici, de nos participantes
musulmanes portant le voile. Les ruptures et les transitions rencontrées au cours de ces
trajectoires mettent, par ailleurs, en évidence les étapes vécues par nos participantes et celles
auxquelles elles se retrouvent confrontées. Deuxiémement, la trajectoire de vie sert de
continuum que nous employons pour situer temporellement nos participantes et positionner,
en outre, leurs étapes de vie. Finalement, au cours de leurs trajectoires, les individus font face
a des ruptures et a des transitions (Zittoun, 2012b) et vont employer certaines ressources (ibid,

2012b) pour faciliter et réaliser ces transitions.

46



2.3 Complémentarité de ces ressources conceptuelles

Les élements de représentations d’objets divers se rapportent a des contextes socioculturels,
historiques et spatiotemporels spécifiques. Ces éléments de représentations, ainsi que les
différents contextes dans lesquels ils se positionnent et évoluent, prennent place au sein et au
cours des trajectoires de vie d’individus. Ces trajectoires se composent de plusieurs milieux
et/ou espaces sociaux etant fréquentés par les individus et qui sont, ici, nommés, sphéres
d’expérience (Zittoun, 2016). Selon les sphéres d’expérience cOtoyeées et, en général, habitées
par un individu particulier, les éléments de ses représentations personnelles peuvent évoluer,
se modifier, se renforcer et certains d’entre eux peuvent, en outre, perdre de leur valeur, voire
s’effacer.

Au sein de notre recherche, nous choisissons d’utiliser la ressource conceptuelle des
représentations sociales, ainsi que celle des trajectoires de vie et, cela, du fait que, selon nous,
ces deux ressources conceptuelles tendent a se compléter. En effet, elles nous permettent,
dans un premier temps, de positionner les éléments de la représentation personnelle du voile
musulman sur une échelle temporelle, allant du premier port du voile de nos participantes a
I’élaboration de notre recherche ; une temporalité représentée, ici, par le biais de leurs
trajectoires de vie. Le développement de nos interlocutrices se réalise au fil du temps, par le
biais de différentes étapes de vie, et, pour étudier cela et situer ces dernicres au sein d’une
temporalité en constante évolution, 1’utilisation du concept de trajectoire de vie nous parait
d’une premiére pertinence. Dans un deuxieme temps, si les notions de ruptures et de
transitions permettent, initialement, d’étudier les trajectoires de vie des individus, elles sont,
une nouvelle fois, pertinentes, dans le cadre de notre travail de recherche, lorsque, par
exemple, la représentation du voile de I’une de nos interviewées tend a intégrer de nouveaux
éléments et/ou a modifier et faire évoluer les éléments déja existants en son sein. Si les
ruptures et les transitions se produisent au cours des parcours de vie de nos participantes, elles
prennent également place au niveau des éléments de représentations du voile musulman et
vont, ainsi, pouvoir nous aider a mettre en évidence les transformations des éléments de la
représentation initiale du voile, voire I’intégration de nouveaux ¢léments a cette

représentation et I’évolution de ces derniers au sein de différents milieux.

47



3. PROBLEMATIQUE ET
QUESTION DE RECHERCHE

Au sein du contexte international actuel (Commission fédérale contre le racisme CFR, 2006 ;
Gole, 2015 ; Persson & Musher-Eizenman, 2005) et, plus précisément, depuis les attentats du
11 septembre 2001 (Allen & Nielsen, 2002 ; Behloul, 2013 ; Commission fédérale contre le
racisme CFR, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015 ; Gianni, Schneuwly Purdie, Lathion &
Jenny, 2010 ; Ibish, 2003 ; Khan & Ecklund, 2012 ; Panagopoulos, 2006 ; Saroglou &
Galand, 2004 ; Sheridan, 2006 ; Zouari, 2004), les représentations négatives, les stéréotypes et
la stigmatisation a 1’égard des Musulman(e)s se sont intensifiés (Abu-Ras & Suarez, 2009 ;
Khan & Ecklund, 2012 ; Wagner, Sen, Permanadeli & Howarth, 2012), produisant de
nombreux questionnements (Commission fédérale contre le racisme CFR, 2011). Les
interrogations envers 1’Islam ne sont cependant pas récentes et sollicitent principalement les
rapports entre Islam et valeurs démocratiques occidentales (Ansari, 2003 ; Giugni, Gianni &
Michel, 2010 ; Huntington, 1984 ; Martin-Munoz, 2004 ; Yavari D’Hellencourt, 2005).
Toutefois, avec 1'émergence et 1’intensification, ces derniéres années, de divers groupuscules
terroristes, la religion musulmane est devenue un sujet autour duquel des discours, débats et
questionnements se manifestent considérablement (Commission fédérale contre le racisme
CFR, 2011), notamment au sein des sphéres politiques, médiatiques et, plus généralement,
publiques. Ainsi, des éléments tels que les lieux de culte (Jorio, 2010 ; Wuthrich, 2009), les
habits religieux (Bribosia & Rorive, 2004 ; Masmejan, 2016) ou, encore, les comportements
et/ou pratiques — par exemple, serrer la main d’une enseignante (Bondolfi, 2016 ; "Les
éleves musulmans”, 2016) — interrogent les sociétés suisse et occidentale actuelles et
produisent, parfois, des réactions virulentes (Alonso, 2016 ; Berset, 2016 ; Ziind, 2016). Parmi
ces représentations et questionnements, les différents voiles musulmans — hijab, jilbab, nigab
et burga — sont mis sur le devant de la scéne et integrent les sphéres citées précédemment
(Commission fédérale contre le racisme CFR, 2006 ; Commission fédérale contre le racisme
CFR, 2011). Au travers de ces divers questionnements, les femmes musulmanes portant un

voile sont les premiers individus concernes et le port de ce dernier, dans la sphére publigue,

48



semble ne pas étre facilité (Amiraux, 2009 ; Ansari, 2003 ; Diffendal, 2006 ; Pasha-Zaidi,
Masson & Pennington, 2013 ; Roux, Gianettoni & Perrin, 2006).

Ces diverses interrogations tendent & se rattacher aux représentations de I’Islam, des
représentations sociales (Farr & Moscovici, 1984 ; Markova, 2007 ; Maoscovici, 2013) qui
font partie intégrante de nos sociétés. Elles permettent au sens commun « [...] de rendre
familier ce qui [...] est étrange, troublant, mystérieux » (Moscovici, 2013, p. 39). De maniére
générale, la représentation sociale peut étre définie comme «[...] tout systéme de savoirs, de
croyances et d'attitudes, émanant d'agents collectifs, identifiant, justifiant, décrivant ou
engendrant des pratiques socio-économiques, culturelles, religieuses ou politiques
specifiques.» (Férréol et Jucquois, 2003, p. 304). En tant qu’outil conceptuel, elle permet
d’accéder aux connaissances et croyances du sens commun (Moscovici, 2013).

Au sein du territoire helvétique, les interrogations concernant 1’Islam et le port du voile, ainsi
que les représentations qui les produisent et qui en découlent rejoignent la série de
questionnements initialement évoqués plus-haut. L’Islam se retrouve, dans ce contexte
socioculturel spécifique, fortement médiatisé et politisé (Anex, 2006 ; Gianni, Giugni &
Michel, 2015; Parini, Gianni & Clavien, 2012) et, cela, a la suite d’événements
internationaux tragiques tendant a mettre en lumiere des individus de confession musulmane
(Anex, 2006 ; Gianni, Giugni & Michel, 2015). La complexité du contexte de la votation de
2004, sur la naturalisation facilitée, et I’initiative revendiquant I’interdiction de la construction
de minarets en sol helvétique en 2009 (Gianni, Giugni & Michel, 2015) illustrent le climat
dans lequel se positionne la religion musulmane en Suisse depuis plusieurs années. Dans ce
contexte, les Musulman(e)s et, de manicre plus générale, 1’Islam peuvent étre percus par la
société d’accueil — ou, du moins, une partie de sa population — comme une communauté
religieuse pouvant poser probléme. Les problématiques créées par le développement des
communautés musulmanes en territoire helvétique et leur visibilité toujours plus conséquente
(Haenni, 1994) — port du voile, lieux de culte, création et développement d’associations,
volonté de reconnaissance de leur religion, etc. — produisent des débats et tendent a alimenter
ces derniers. Au centre de ces débats, figurent des hommes, des femmes, des enfants, des
groupes sociaux et, plus généralement, des communautés, possédant des parcours de vie
diversifiés, dont les conduites sociales et les pratiques religieuses sont remises en question par
une partie de la population suisse. Les interrogations et les débats émergeant de ce contexte
socioculturel produisent, en conséquence, des représentations et sont produites, en parallele,
par le biais de ces interrogations. Les représentations négatives de 1’Islam peuvent avoir des

conséquences sur les individus de confession musulmane et, notamment, pour certaines

49



femmes portant le voile et dont 1’identité religieuse est clairement définie par le port de ce
dernier. Ces femmes décident généralement, & un moment spécifique de leur vie, de mettre le
voile pour la premiére fois. Malgré les difficultés qu’elles peuvent rencontrer, avec le port de
leur voile, en territoire helvétique, notamment en matiére d’intégration sociale et
professionnelle, la majorité de ces femmes décide pourtant de continuer de le porter et, cela,
au sein d’un espace dans lequel les représentations en mati¢re d’Islam et de port du voile
tendent a évoluer de plus en plus négativement. Conscientes de leurs choix et des
conséquences que ces derniers peuvent impliquer, elles se positionnent et se developpent au
cours de leurs trajectoires de vie au sein et lors desquelles les élements de leurs
représentations du voile musulman vont évoluer, au contact de temporalités et de milieux —
spheres — diversifiés.

Ainsi, dans le cadre de notre travail de recherche, afin de tenter d’accéder a ces
représentations, nous portons un intérét particulier a I’approche dialogique de Markova (2007)
et utilisons la notion de thémata (Markova, 2007 ; Moscovici, 2013). Pour rappel, les thémata,
qui proviennent d’antinomies, permettent de mettre en exergue celles qui existent en matiere
d’Islam et de voile musulman dans la communication et les discours présents au sein du
Canton de Neuchéatel. Ces antinomies sont, selon Markova (2007), essentielles pour parvenir
aux représentations sociales.

De ce fait, ’objectif, au sein du présent travail, est, dans un premier temps, de tenter
d’accéder aux représentations existantes en matiére d’Islam et de voile musulman dans
I’espace social neuchatelois. Dans un deuxiéme temps, notre but est de considérer les
trajectoires de vie de trois femmes musulmanes voilées et 1’évolution de leurs éléments de
représentations du voile au cours de ces trajectoires. Nous nous attelons a cela au travers de
leurs récits, en nous intéressant aux trajectoires de vie de chacune dans un contexte spécifique
— au sein de I’espace social neuchatelois et a partir du moment du port de leur voile —, et en
considérant les éléments de leur représentation personnelle du voile musulman et leur

éventuelle évolution au cours de ces trajectoires.

Notre question de recherche est, ainsi, la suivante :
Quelles représentations du voile des femmes musulmanes voilées du Canton de Neuchatel

possedent au cours de leurs trajectoires de vie, du moment du port du voile a aujourd’hui ?

De cette question initiale, émanent plusieurs sous-questions qui vont, tout au long de notre

travail de recherche, guider nos questionnements et orienter notre démarche :

50



Quelle(s) représentation(s) la femme musulmane voilée a-t-elle de son voile?

Quelles sont les trajectoires de vie de ces femmes voilées depuis le port de leur voile jusqu’a
aujourd’hui ?

A quel moment est-il porté pour la premiere fois ? Dans quel contexte ? Quels sont les événements qui
ont influencé son port?

A T’inverse, quels sont les événements qui ont conduit a des interrogations et/ou a des indécisions par
rapport au voile ?

Quels sont les discours et/ou problémes rencontrés par ces femmes voilées ?

Qu’est-ce que le voile a signifié pour ces femmes a ses débuts, qu’a-t-il signifié au cours de leurs
trajectoires — familiales, professionnelles, etc. — et que signifie-t-il au jour d’aujourd’hui ?

Quels sont les éléments marquants qui ressortent des récits de ces femmes ?

51



4. METHODOLOGIE

4.1 Une méthodologie en deux étapes

Nous nous sommes efforcées de démontrer, au cours des précédents chapitres, notre volonté
principale d’étudier les €léments de représentations du voile que possédent des femmes
musulmanes voilées résidant dans le Canton de Neuchatel et, cela, au travers de leurs récits;
en considérant leurs trajectoires de vie et leurs représentations du voile au cours de ces
derniéres, en réfléchissant a 1’évolution des éléments de ces représentations, aux choix et
décisions auxquels font face ces différentes femmes, ainsi qu’aux incertitudes et possibilités
d’actions que créent le port du voile dans ce contexte socioculturel spécifique.

Afin de parvenir a nos fins, nous construisons une méthodologie en deux étapes. Si nos
ressources conceptuelles et notre question de recherche ont été exposées précedemment, il est
désormais important de penser et réfléchir aux outils méthodologiques exploités pour tenter
de trouver des réponses a notre questionnement initial.

La spécificité de notre travail de recherche repose sur les aspects méthodologiques choisis
pour réaliser ce dernier. Il s’agit, ici, de fonctionner en deux étapes. La premiere étape
méthodologique est la réalisation d’entretiens, qualifiés d’exploratoires, construisant 1’espace
des représentations sociales du voile dans lequel la présente recherche s’établit. Nous
nommerons cet espace : 1’espace social neuchatelois. La seconde étape méthodologique
approfondit les entretiens exploratoires et a pour objectif d’accéder aux éléments de
représentations personnelles du voile, en considérant les trajectoires de vie de femmes
musulmanes voilées, depuis le port de leur voile jusqu’a 1’élaboration de cette recherche,
I’éventuelle évolution de ces éléments au cours de ces derniéres, et les changements,
hésitations, incertitudes, certitudes et autres éléments pertinents présents au cours de ces
trajectoires.

Dans un premier temps, nous nous intéressons aux discours d’un public hétérogéne —
composé de dix individus Musulmans et non-Musulmans, femmes et hommes — sur I’Islam,
les Musulman(e)s et le port du voile dans les villes de Neuchatel et de la Chaux-de-Fonds.
Nous utilisons, pour ce faire, des entretiens semi-directifs, accompagnes d’une grille
d’entretien, dans le but d’accéder a et construire 1’espace social dans lequel les €léments de

représentations du voile se situent au sein de ce présent travail. Nos premiers entretiens sont

52



nommes entretiens exploratoires dans la suite de notre rédaction. Il s’agit, a travers eux, de
comprendre le contexte dans lequel notre recherche s’établit et au sein duquel nos
participantes résident, se positionnent et agissent. Ces entretiens exploratoires dessinent le
champ, ’espace social des représentations sociales du port du voile dans le Canton de
Neuchatel. Ils nous permettent d’accéder au contexte discursif dans lequel notre recherche
prend place et de mettre en évidence les discours, les thématiques et les éventuelles
problématiques actuels présents, en mati¢re d’Islam, au sein du Canton de Neuchatel.

Dans un deuxieme temps, nos entretiens exploratoires servent de base a la deuxieme étape
méthodologique. Cette derniére se compose de trois entretiens narratifs — biographigues,
récits de vie — (Rosenthal, 2007) réalisés aupres de trois femmes neuchateloises, de
confession musulmane et voilées. Cet outil méthodologique nous permet d’accéder aux
trajectoires de vie de ces trois femmes, aux significations qu’elles donnent au voile au cours
de leurs trajectoires depuis le port de ce dernier — et tendent a approfondir nos premiéres
données réecoltées lors de la précédente étape. A cet effet, nous nous sommes attelées a
écouter leurs narrations, en nous focalisant, principalement, sur les éléments de leurs
représentations personnelles du voile et leur éventuelle évolution au cours de ces trajectoires,
ainsi que sur les implications et/ou les conséquences de ce dernier au sein de 1’espace social
neuchételois.

La suite de I’exposé a pour but de présenter, de maniére plus détaillée, les étapes
méthodologiques de notre travail de recherche, ainsi que les spécificités de chacune d’entre
elles — le type d’entretien utilisé, leur guide d’entretien, leur échantillon, la prise de contact,

le déroulement et le lieu des entretiens réalisés.

4.2 Construction de I’espace social neuchatelois

4.2.] L’entretien semi-directif

Dans le cadre de notre premiere étape méthodologique, notre outil principal est 1’entretien
qualifié de semi-directif. L’intérét de [I’utilisation de ce type d’entretien est son
caractere semi-dirigeant (Flick, 2007). Si I’entretien semi-directif permet d’aiguiller I’individu
questionné et d’entreprendre un certain suivi de 1’entretien, il permet, également, a ce dernier
d’étre acteur de I’élaboration de son discours, de ne pas seulement expérimenter un

interrogatoire ou un questionnaire trop strict, et de co-construire, a 1’aide de I’intervieweur,

53



son récit. « L’entretien semi-directif est donc une conversation ou un dialogue qui a lieu
généralement entre deux personnes » (Imbert, 2010, p. 25).

Ainsi, le chercheur cadre I’entretien sans pour autant faire de ce dernier un interrogatoire a
I’état pur. L’entretien semi-directif nous permet, ainsi, de guider nos entretiens exploratoires
et d’orienter ’entretien de maniére a dialoguer de plusieurs thématiques spécifiques. Ainsi,
« [d]ans les entretiens semi-directifs, I’intervieweur oriente la personne qui parle vers certains
sujets et il lui laisse ensuite toute liberté pour s’exprimer » (Fenneteau, 2015, p. 10).

Afin d’accéder a I’espace social au sein duquel les représentations du voile se manifestent,
nous questionnons plusieurs individus lambda — d’origines, de sexes et de profils
sociodémographiques diversifiés — au sujet de I’Islam, en conversant de thémes tels que la
pratique de I’Islam en général, le port du voile, la place de la femme en Islam ou, encore, les
évenements internationaux actuels et les différents débats et discours émanant de ces derniers.
Tout ceci se réalise par le biais d’un guide d’entretien élaboré par nos soins et qui est présenté

au point suivant.

4.2.2 Le guide d’entretien

Pour la réalisation de nos entretiens exploratoires, nous élaborons un guide d’entretien, grace
auquel nous pouvons conserver, tout au long de ces derniers, un certain fil conducteur. Il nous
permet, en outre, de relancer, au besoin, nos participant(e)s, voire d’approfondir les données
récoltées en les questionnant davantage. Nous établissons, dans un premier temps, un guide
qui, lors du premier entretien, nous parait conséquent pour la suite de notre recherche. Ainsi,
ayant retravaillé ce dernier, nous le fragmentons, dans un deuxiéme temps, en divers
thématiques — Islam, pratique de la religion, port du voile, contexte international — dont nous

souhaitons discuter pour la compréhension de 1’espace social neuchatelois.

Nous utilisons, par la suite, deux grilles d’entretien’, construites préalablement, avec
lesquelles nous abordons, point par point, les différents themes auxquels nous nous
intéressons et pour lesquels plusieurs questions sont posées. Ces themes sont les suivants :

¢ Religions

" Nous avons, dans un premier temps, construit une premiere grille d'entretien générale, puis l'avons,
dans un deuxieme temps, affinée pour questionner les femmes musulmanes voilées faisant partie de
notre échantillon, en nous intéressant, notamment et de maniére non détaillée lors de cette premiére
étape méthodologique, & leur passage au port du voile.

54



e Islam

e Port du voile

Nous détaillons, ensuite, ces thématiques initiales en sous-thémes et nous intéressons plus
particuliérement:

e alaprésence de lareligion en général dans le Canton de Neuchétel,

e aux représentations existantes en matiére d'Islam au sein du Canton,

e al'lslam et son lien a la démocratie,

e al'lslam et son lien a la laicité neuchateloise,

e aux divers sujets débattus en matiere de religion musulmane (viande halal, port du

voile, pas de viande de porc, etc.),
e ala médiatisation de I'lslam,
e au port du voile et a sa présence, sa place, dans le Canton de Neuchatel,

e alanotion d'intégration et & son lien au port du voile.

Finalement, tout en questionnant nos interviewé(e)s par rapport a ces différents themes, nous
restons vigilantes quant aux informations pouvant émerger dans les réponses obtenues et aux
relances que cela peut conduire a faire, notre objectif étant de co-construire, par le biais de la
communication, 1’espace social neuchatelois au sein duquel prend place notre travail de

recherche.

4.2.3 L’échantillon

Afin de construire ’espace social dans lequel s’opérent les éléments de la représentation
sociale du voile musulman dans le Canton de Neuchatel, nous choisissons d’interviewer dix
personnes de profils différents. Femmes, hommes, d’ages et d’origines différents, athées,
catholiques, protestants, juifs ou musulmans ; telles sont les caractéristiques des individus
questionnés au cours de notre premiére étape méthodologique.

Ci-dessous, nous présentons briévement les données sociodémographiques® des individus que

nous interviewons :

8 Les prénoms ainsi que les données sociodémographiques de nos participant(e)s sont factices. Ils ont,
toutefois, été choisis pour étre le plus représentatifs des personnes que nous avons interrogées.

55



Kamel M 51 Avocat Musulman
Julie F 25 Diététicienne /

Myriam F 24 Assistante dans un cabinet Musulmane
Amel F 34 Responsable administrative ~ Musulmane
Nicolas M 67 Retraité Protestant
Hugo M 44 Chauffeur Catholique
Jessica F 39 Educatrice Catholique
Brahim M 26 Employé de commerce Musulman
Patrick M 47 Agriculteur Protestant
Marie F 56 Vendeuse Juive

L'échantillon de notre premiére étape méthodologique se compose, ainsi, de 5 hommes et de 5
femmes, &gés de 24 a 67 ans ; issus de professions et de domaines d'activités diversifiés ; de
religions différentes et sans confession®. Notre intérét, a l'aide de cet échantillon, est d'intégrer
I'espace social dans lequel se situent notre recherche et les représentations présentes en
matiére d’Islam au sein de cet espace.

Nous tenons a préciser, avant de poursuivre, que nous ne cherchons pas a affirmer la
représentativité de cet échantillon pour notre travail de recherche. Il s’agit davantage, par le
biais de leurs discours et/ou de leurs interrogations, de mettre en exergue ce qui se dit, ce qui

se pense, au sujet de I’Islam, au sein de cet espace et les questionnements qui en découlent.

4.2.4 La prise de contact

A ses débuts, notre prise de contact initiale avec des participant(e)s potentiel(le)s a été ardue.
En effet, notre souhait premier fut d’interroger une multitude d’individus dans le but d’obtenir
une représentativité de notre échantillon. Constatant les premiéres difficultés rencontrees a ce
niveau, nous nous sommes décidées a nous intéresser a un échantillon davantage restreint.

Nous avons, en outre, tenté d’établir une certaine égalité des genres en interrogeant autant de

® Ces données sociodémographiques sont uniquement présentes pour mettre en exergue les différences
de profils existantes au sein de notre échantillon — et, en parall¢le, dans I’espace social neuchatelois —
et pour permettre, aux lecteurs/lectrices, de se faire une idée des caractéristiques individuelles de
chaque participant(e). Ces données ne sont pas réutilisées par la suite, hormis pour ce qui est des
prénoms de chacun, dans le but de présenter nos données résultant de cette premiére étape
méthodologique.

56



femmes que d’hommes. Nous nous sommes, pour ce faire, dirigées vers differents milieux
professionnels et/ou académiques et avons débuté notre prise de contact en ce milieu.

Nous avons, dans un premier temps, contacté un individu de confession musulmane, réalisant
des études supérieures de droit, qui nous a, par la suite, orienté vers un autre individu qui,
selon lui, possédait un discours et des représentations pertinentes et intéressantes pour notre
travail de recherche. Un effet boule-de-neige s’en est suivi. En effet, plusieurs contacts ont été
établis directement par des personnes volontaires désirant participer a notre étude. Concernant
le reste de I’échantillon, nous nous sommes orientées vers des individus dont les discours et
idées étaient susceptibles de pertinence pour notre étude, souvent mentionnés par des
individus interrogés précédemment, proches ou non.

Pour cette premiere étape méthodologique, aucun critere spécifique de sélection n’était requis.
L’individu devait, néanmoins, avoir 18 ans révolus, se sentir concerné par 1’objet d’étude en
question et vouloir en dialoguer en face a face. C’est ainsi que 1’échantillon de nos entretiens

exploratoires a été élaboré.

4.2.5 Le déroulement des entretiens

Nos entretiens exploratoires ont été conduits entre octobre 2015 et juin 2016. lls se sont, pour
la plupart, réalisés au sein d’espaces publics tels qu’un café, une bibliothéque, un centre
commercial ou, encore, un parc public. Certains d’entre eux ont également eu lieu au sein de

batiments universitaires, dans des espaces plus formels.

Préalablement a la realisation de nos entretiens exploratoires, nous nous presentons et
présentons notre travail de recherche. Nous nous positionnons en tant que chercheure
étudiante universitaire et explicitons nos motivations et nos objectifs quant a cette étude, ainsi
que sa pertinence a nos yeux. Puis, nous explicitons 1’objectif du présent entretien et la
pertinence de la participation de l’interviewé(e) en question. Nous avons, ainsi, comme
objectif premier, ’accés a et la compréhension de 1’espace dans lequel les représentations du
voile se situent et, pour ce faire, nous nous intéressons aux discours d’individus lambda au
sujet de I’Islam résidant dans le Canton de Neuchatel. Nous explicitons, par la suite, le
déroulement de cet entretien semi-directif et sa division en différentes thématiques liées a
I’Islam.

Lors de cette premiere partie, nous informons également 1’interviewé(e) que chaque réponse

donnée est importante et que les non-dits et/ou les hésitations le sont tout autant. Finalement,

57



nous demandons 1’autorisation d’enregistrer 1’entretien et informons I’interviewé(e) de la
possibilité d’arréter ce dernier pour des passages plus personnels — ne devant pas étre
retranscrits ou utilisés dans le cadre de notre recherche —, voire méme d’arréter 1’entretien si
cela est nécessaire. Nous garantissons, finalement, I’anonymat complet des propos énoncés
par notre interlocuteur et utilisons des prénoms fictifs pour la présentation de notre échantillon

puis, par la suite, de nos résultats.

Au vu des différences de profils de nos interviewé(e)s, nous avons adapté nos entretiens en
conséquence. En effet, nous avons rapidement constaté 1’inadaptation de certains termes — tels
que laicité — pour un individu dont la langue maternelle n’était pas le frangais, et dont les
connaissances langagiéres n’étaient pas abouties. En outre, [’utilisation de notions
scientifiques a, elle aussi, parfois, bloqué certains de nos participants, pour qui la complexité
de certains concepts venait se heurter a la production des discours. A I’inverse, notre position
d’étudiante universitaire a, quelques fois, questionné 1’individu interrogé, notamment par
rapport a la pertinence de notre réle de chercheure. Nous avons ainsi dd, pour chacun de nos

entretiens, adapté nos propos et notre position selon les personnes que nous interviewions.

4.3 Représentations du voile au cours de trajectoires de vie

4.3.1 L entretien narratif

Par le biais d’une approche narrative, 1’intérét est de permettre a notre interviewee de se
raconter sur les événements qui ont marqué son parcours de vie — en 1’occurrence, ici, les
évenements liés au voile depuis son port — et a ses représentations personnelles du voile
sans, pour autant, intervenir dans 1’¢élaboration de son discours. Dans un premier temps, notre
role de chercheure est d’accompagner la personne interviewée et de la relancer au besoin.
Puis, lorsque la personne termine sa narration, notre participation devient active pour des
relances, des besoins d’explication ou d’approfondissement. Au sein de notre deuxiéme partie
méthodologique, nous nous intéressons aux parcours de femmes musulmanes portant le voile,
dans différents milieux, en nous préoccupant de la question du port de ce dernier dans le
temps, aux représentations que ces dernieres en ont, a son appréhension, a 1’évolution de ces
représentations aux niveaux temporel et contextuel et a ce que ce dernier permet ou non en
matiere d’actions dans 1’espace social neuchatelois. Ayant, en premier lieu, élaboré et tenté de

comprendre I’espace social dans lequel se situe notre travail de recherche, par le biais de nos

58



entretiens exploratoires, notre intérét est, pour cette deuxieme étape, de tenter d’expliquer
comment certaines femmes musulmanes voilées se positionnent dans cet espace social,
comment le port du voile s’interface avec des évenements familiaux, professionnels,
contextuels et de quelle maniere il est représenté et se définit au cours des trajectoires de vie —

et narrations — de ces différentes femmes.

4.3.2 Le guide d’entretien

Comme pour notre premiére étape méthodologique, nous procédons a I’élaboration d’un
guide d’entretien, afin de mener a bien nos entretiens narratifs. A D’inverse du guide
d’entretien de notre phase exploratoire, nous utilisons, ici, une question initiale — Nous allons,
aujourd’hui, nous intéresser a ton voile et, cela, depuis le jour ou tu as décidé de le porter.
Que peux-tu me raconter a ce sujet ? — que nous accompagnons, au besoin, de questions de

précision et d’approfondissement a la fin des diverses narrations.

Gardant en téte notre questionnement initial, nous nous intéressons, en outre, aux axes
suivants :

e Port du voile : la premiére fois

e Le voile et les établissements scolaires neuchételois

e Le voile et I’espace public neuchatelois

e Le voile et le milieu professionnel neuchatelois

e Facilités et/ou difficultés rencontrées au sein du Canton de Neuchéatel

Ces différents axes-thématiques vont se construire, presque de fagcon automatique, au sein des
diverses narrations dont nous faisons 1’écoute. En effet, racontant leurs parcours de vie, nos
interviewées mettent en exergue plusieurs milieux au sein desquels elles se développent et
évoluent et, pour lesquels, le port du voile est synonyme de souvenirs, bons ou mauvais, qui,
aujourd’hui, deviennent, pour elles, significatifs. Le premier port du voile s’est produit a un
moment specifique de la vie de nos intervieweées, prenant place au sein d’un espace social
concret et d’un milieu spécifique dont I’interviewée se souvient, comme nous le verrons par la
suite. En outre, au sein de ces différents milieux, nos interviewées ont rencontré et
rencontrent, parfois encore aujourd’hui, des facilités et /ou des difficultés qu’elles mettent,

d’elles méme, en avant au cours de leurs narrations. Finalement, lorsque pour celles-ci leur

59



narration est terminée, nous reprenons éventuellement, avec chacune, certains moments de

leur vie, pour lesquels nous souhaitons obtenir des compléments d’informations.

4.3.3 L’échantillon

Afin de récolter nos données, nous nous approchons de trois femmes musulmanes voilées
résidant chacune dans le Canton de Neuchatel et étant actives professionnellement, et au-dela,
dans cet espace social.

Nos participantes sont, toutes les trois, en formation. Deux d’entre elles font des études
universitaires, tandis que la troisieme réalise, actuellement, un brevet d’assistante dans un
cabinet. Paralléelement a leurs formations, chacune de nos participantes est active au sein du
milieu associatif musulman. En outre, I’une de nos participantes réalise actuellement son
brevet et travaille, en paralléle, dans un cabinet situé dans le Canton de Genéve — qui, pour le
rappeler, est similaire au contexte neuchatelois de par sa laicité. Une autre de nos
participantes travaille, par ailleurs, a son compte et représente une marque de produits en
territoire helvétique. Notre troisieme participante, quant a elle, ne posséde pas d’activité
lucrative en paralléle a ses études.

Par le biais du tableau ci-dessous, nous présentons brievement nos trois participantes et

étayons ensuite leurs descriptions :

Samia 22  Etudiante 11 ans et demi
Myriam 24  Etudiante/assistante dans un cabinet 11 ans et demi
Chloé 21  Etudiante/indépendante 18 ans

Samia a 22 ans et est née en Suede. Issue d’une famille d’origine algérienne, elle suit son
école obligatoire au sein d’un établissement scolaire suédois. Samia grandit dans un contexte
familial au sein duquel la religion est trés présente et ou 1’apprentissage de 1’Islam se fait par
le biais de son pere. A I’age de ses 9 ans, les parents de Samia décident de s’établir a
Neuchatel. Notre participante poursuit, dés lors, sa scolarité dans ce Canton et decide de
porter le voile trés jeune. Aprés plusieurs parcours de formation, Samia s’oriente vers le
domaine économique ou elle réalise aujourd’hui un bachelor. Elle espeére, par la suite, pouvoir

créer sa propre entreprise et obtenir un statut d’indépendante.

60



Myriam a 24 ans et est née en Tunisie. Elle est arrivée en Suisse a I’age de six mois, a la suite
des restrictions religieuses mises en place par le régime de Zine El Abidine Ben Ali, président
a 1’époque. De peére au statut d’exilé politique et fille d’une mére portant le voile, Myriam
grandit dans un contexte familial au sein duquel la religion musulmane prend une place
importante. Elle suit sa scolarité a Neuchatel et décide de porter le voile a la suite d’un
pélerinage a la Mecque. A ce moment-la, porter le voile est pour elle une évidence.
Actuellement, elle réalise un brevet d’assistante dans un cabinet genevois, ou le port de son

voile est autorisé par son employeur, lui aussi de confession musulmane.

Chloé a 21 ans et est née en Suisse. Elle est issue d’une famille d’origine suisse et de
confession chrétienne. Chloé réalise la totalité de son parcours scolaire dans le Canton de
Neuchatel et décide de porter le voile lors de son passage a 1’Université dans le Canton de
Vaud. Alors qu’elle n’est pas encore majeure, sa rencontre avec un jeune homme de
confession musulmane va la conduire a un désir d’en apprendre davantage sur I’Islam et ses
questionnements a ce sujet vont I’amener a se convertir, une année plus tard. Elle réalise,
actuellement, un bachelor a I’Universit¢ de Lausanne et construit, en parallele, sa petite

entreprise d’indépendante.

4.3.4 La prise de contact

Nos prises de contact pour cette deuxieme étape méthodologique sont plus faciles que lors de
I’étape précédente. En effet, dans un premier temps, nous décidons de n’interroger que trois
individus, ce qui simplifie drastiquement I’échantillon a concevoir. Dans un deuxiéme temps,
nous établissons un critéere de sélection plus restreint que lors de notre premiére étape
méthodologique et, par conséquent, nous orientons notre direction auprés de femmes
musulmanes voilées, agées d’au moins 18 ans et résidant au sein du Canton de Neuchatel.
Nous privilégions, par ailleurs, les profils de femmes actives au sein de milieux professionnels
et/ou associatifs. Ainsi, nous envoyons, a travers les réseaux sociaux et les outils de
messagerie, un message-type au sein duquel nous expliquons notre travail de recherche, notre
démarche ainsi que les personnes pour lesquelles nous portons un intérét et qui peuvent, en
retour, étre intéressées a participer a notre étude. Si 1'une de nos participantes était déja
présente pour notre premiére étape méthodologique, nos deux autres interviewées nous ont été

présentées par le biais de connaissances pour qui nos messages ont fait écho.

61



En premier lieu, nous demandons a I’une de nos participantes, présente lors de notre phase
exploratoire, si cette derniere souhaite étre réinterrogée de maniere plus détaillée, et lui
explicitons nos démarches pour cette deuxieme étape méthodologique. Notre demande a son
égard est justifiée. En effet, notre contact porte le voile et nous parait, déja lors de notre
entretien exploratoire, fort intéressante. En outre, son discours s’intégre parfaitement a notre
volonté d’étudier les éléments de sa representation personnelle du voile au cours de sa
trajectoire de vie en tant que femme voilée.

Par la suite, le message-type que nous partageons sur différents outils de communication,
notamment Facebook, fait émerger deux nouveaux profils de femmes étant voilées que les
amis que nous avons en commun trouvent judicieux de nous présenter de par la pertinence de
leurs histoires respectives. C’est, ainsi, par ce biais, que 1’échantillon de notre deuxiéme étape

méthodologique se construit.

Par ailleurs, il nous semble, finalement, nécessaire de souligner que nous ne cherchons pas, a
travers nos trois entretiens narratifs, a obtenir des résultats représentatifs. Nos intentions sont,
a l’inverse, I’étude de représentations subjectives, personnelles, de femmes musulmanes
voilées, résidant dans le Canton de Neuchatel, en nous intéressant a leurs trajectoires de vie,

au port de leur voile et a ses influences, conséquences, incidences au sein de cet espace social.

4.3.5 Le déroulement des entretiens

Le déroulement de nos entretiens narratifs se réalise de maniére identique a celui de nos
entretiens exploratoires. Nous conduisons, par ailleurs, nos trois entretiens de maniere
similaire.

Nous nous présentons, nous positionnons en tant que chercheure étudiante a I’Université de
Neuchatel et explicitons 1’objet d’étude du présent travail. Nous expliquons, ensuite, nos
motivations et nos objectifs ainsi que le déroulement de I’entretien. Nous soulignons, a
nouveau, la liberté de discours de la personne interrogée et sa possibilité — voire son devoir —
d’arréter la narration si celle-ci devient génante et/ou trop intime pour elle.

Nous informons, ainsi, nos interlocutrices que la parole et I’élaboration du récit leur est
données et que, par conséquent, nous n’intervenons pas, ou seulement de maniere tres
restreinte, dans la phase narrative de nos entretiens.

Nous expliguons a nos interviewées que nous posons, en premier lieu, une question initiale,

axée principalement sur la vie de la personne et les évenements vécus, leur faisant écho,

62



depuis le port de leur voile jusqu’a I’¢laboration de ce présent travail, puis, en deuxi¢me lieu,
nous les informons de la possibilité que des informations complémentaires leur soient

demandées a la fin de leurs narrations.

Nous présentons notre question d’ouverture de la maniere suivante :
Nous allons, aujourd’hui, nous intéresser a ton voile et, cela, depuis le jour ou tu as décidé de

le porter. Que peux-tu me raconter a ce sujet ?

Notre role de chercheure lors de la narration reste, au début, tres passif et devient, vers la fin
du récit produit par nos interviewées, de plus en plus dynamique. Lorsque, pour la personne
interviewée, son récit lui semble complet, nous avons 1’occasion de questionner, a ce moment
précis, nos interlocutrices afin de détailler certains points mentionnés par elles dans leur phase
narrative ou, au contraire, d’évoquer un point qui, selon nous, semble pertinent pour la
poursuite de notre étude et de son analyse ; une analyse que nous pouvons, par ailleurs,

retrouver au sein du point suivant.

63



5. PRESENTATION ET
ANALYSE DES DONNEES

5.1 Méthodologie pour I’analyse de nos entretiens

Préalablement a la présentation des données obtenues lors de nos entretiens exploratoires, puis
de nos entretiens narratifs, nous souhaitons, d’abord, présenter notre méthodologie pour

I’analyse de ces dernieres.

Au sein de notre premiere étape méthodologique, notre objectif était de pouvoir accéder a
I’espace social dans lequel se situe notre travail de recherche — I’espace social neuchatelois —
et, pour ce faire, d’étudier cet espace par le biais des réponses et des discours produits lors de
nos entretiens exploratoires, a la suite de la discussion de diverses thématiques liées a I’Islam.
A la suite de la réalisation de nos entretiens exploratoires, nous avons, dans un premier temps,
transcrit 1’ensemble de ces derniers, afin de pouvoir y accéder directement en format papier.
Dans un deuxieme temps, nous avons, au sein de ces transcriptions, mis en évidence les
themes que nous retrouvions fréquemment, dans chacune de nos transcriptions, puis entre
elles, et avons procédé, pour ce faire, a un codage thématique (Flick, 2009). Grace aux
différents codes obtenus au travers de ce codage (Flick, 2009), nous avons élaboré plusieurs
grilles au sein desquelles nous avons rassemblé les themes et sous-thémes revenant a de
multiples reprises dans la transcription de nos entretiens. L’¢élaboration de telles grilles nous a
permis de mettre en évidence plusieurs thématiques influentes dans cet espace socioculturel
spécifique.

Pour étayer notre analyse, nous avons, en somme, utilisé le concept de thémata (Markova,
2007 ; Moscovici, 2013), selon I’approche dialogique de Markova (2007), et avons mis en
exergue les antinomies présentes au sein de ces différents entretiens, ainsi que les tensions
interindividuelles en découlant.

Par le biais de ces tensions, nous sommes desormais susceptibles de pouvoir présenter

I’espace social neuchatelois au sein duquel prend place notre travail de recherche.

64



Au sein de notre deuxiéme étape méthodologique, notre objectif était de pouvoir étudier les
éléments de représentations personnelles du voile musulman, issus de femmes musulmanes
voilées, résidant dans le Canton de Neuchatel, en nous intéressant, dans un premier temps, a
leurs trajectoires de vie, puis, dans un deuxieme temps, a I’évolution de ces ¢éléments au cours
de leurs trajectoires, ainsi qu’aux possibilités d’actions et aux difficultés rencontrées au sein
de cet espace, dans différents milieux.

Afin de mettre en exergue les éléments de la représentation personnelle du voile de nos
différentes participantes, nous avons, dans un premier temps, élaboré une grille de lecture sur
laguelle nous avons fait figuré plusieurs milieux environnant ces derniéres — leur milieu
familial et/ou amical proche, leur milieu scolaire et/ou académique, leur milieu professionnel,
I’espace public. Pour chacun de ces milieux, nous avons inscrit les éléments de
représentations du voile musulman, relevés dans la transcription et 1’analyse de nos trois
entretiens narratifs, et avons élaboré trois tableaux présentant les données récoltées™®.

En paralléle, tout en rédigeant le parcours de vie de chacune de nos participantes, narré par
ces derniéres, nous nous sommes intéressées aux ruptures et aux transitions auxquelles ont été
confrontées celles-ci, en nous basant sur la définition de ces notions précédemment
expliquées, et mettons, dans le cours de notre rédaction, en exergue les transitions vécues par
nos participantes, au cours de leurs trajectoires de vie, dans et entre différents milieux, mais
également aux transitions pouvant apparaitre dans leurs représentations personnelles du voile
musulman et leur évolution au cours de ces trajectoires. Finalement, nous nous sommes
intéressées aux éventuelles ressources exploitées par ces differentes femmes dans le cas de

transition(s) et de réadaptation(s) au nouvel environnement créé par ces dernieres.

5.2 Présentation de ’espace social du Canton de Neuchatel

5.2.1 L’espace social : définition

A la suite de nombreuses utilisations de la notion d’«espace social », il nous semble,
maintenant, important de la définir et d’expliquer ce qu’elle représente, au sein de notre
travail, préalablement a la présentation de nos données initiales issues de notre premiére étape

méthodologique.

Selon Gustave-Nicolas Fischer (2011), «[I’] espace social [...] est I’ensemble des

comportements et des relations qui se déroulent dans un territoire donné et qui caractérisent

10 Vous trouverez ces trois grilles de lecture en annexe.

65



les diverses modalités d’actions a I’intérieur d’une organisation définie de I’espace » (p. 74).
Un espace social est, par conséquent, représentatif des conduites sociales ayant lieu en son
sein et définit, par ailleurs, les formes diversifiées de ces conduites sociales. Pour la
psychologie de 1’environnement (Di Méo & Buléon, 2005 ; Fischer, 1997), I’espace n’est pas
simplement matériel et physique. En effet, la notion « [...] d’espace met davantage 1’accent
sur la dimension subjective de la relation a un lieu en tant que déterminant du comportement
[...]» (Fischer, 1997, p. 2). Ainsi, I’espace en question fagonne les conduites sociales des
individus y prenant place et, en parallele, est faconné par ces derniers (Fischer, 1997) : «[...]
on considére d’emblée que les licux dans lesquels nous vivons et travaillons faconnent en
quelque sorte nos manicres d’étre et nos comportements [...] » (ibid, p. 4). Tout espace est, en
conséquence, social et, cela, du fait qu’il implique des relations perpétuelles entre
I’environnement a proprement physique et matériel et « [...] la dimension subjective [...] »
(ibid, p. 2) de cet environnement, représentée par les individus s’y situant. Il devient, ainsi,
«[...] une instance dynamique et causale, mue par les stratégies individuelles et sociales des
actants, mais susceptible aussi d’expliquer nombre de leurs comportements » (Di Méo &
Buléon, 2005, pp. 80-81). «Si I’espace est socialisé, c’est en raison, d’une part, des
conditions environnementales qui orientent et encadrent les comportements et, d’autre part,
des formes d’activités et de relations qui s’y produisent » (Fischer, 1997, p. 4). L’espace
social se caractérise, en premier lieu, de par son environnement physique et matériel qui
organise les conduites sociales de ses individus et, en second lieu, de par la composition et les
configurations des actions et des liens sociaux qui y ont lieu. Ainsi, « [...] I’lhomme organise
et produit son milieu en fonction de multiples facteurs : d’éducation, de conditionnement, de
normes sociales et économiques, qui sont autant de valeurs inscrites dans I’espace [...] ensuite
[...] Penvironnement exerce une influence sur le comportement humain en raison précisément
de I’existence des valeurs inscrites en lui [...] » (ibid, p. 13). En outre, «[...] tout espace
aménagé fait office de creuset pour I’expression de conduites sociales, tantot puisees dans les
normes ambiantes, tantdt élaborées progressivement avec le temps en réaction a une
situation » (ibid, p. 36). L’espace social joue, ainsi, le role d’un lieu ou se manifestent les
comportements sociaux et tend, en paralléle, a en former ultérieurement, « [...] en réaction a

une situation » (ibid, p. 36).

La notion d’espace, dans le cadre de notre recherche, met en exergue un espace social, au sein
duquel se manifestent continuellement des relations interindividuelles et intergroupes. Il met,

par ailleurs, également en évidence un espace culturel ou s’expriment les normes et valeurs

66



constitutives de et construites par I’environnement en question. « Tout espace est donc
toujours un espace construit socialement » (Fischer, 1997, p. 4) et « [tJout espace est en ce
sens une image de notre culture » (ibid, p. 4). Ainsi, « [nJous vivons toujours dans un espace.
Loin d’étre seulement un cadre purement extérieur, il est la matrice qui informe toutes nos
relations dans leur complexité, en méme temps qu’il est, comme elles, le résultat de facteurs
culturels, sociaux, institutionnels » (ibid, p. 9). L’espace, dont il est question dans ce travail,
revéte, par conseéquent, des caractéristiques socioculturelles. En effet, « [I]Ja dimension sociale
que comporte tout espace ne peut étre dissociée de la dimension culturelle ; les deux sont
étroitement imbriquées et constituent les deux faces d’une méme réalité : un espace, son
aménagement, son usage social, sont traversés par des comportements et des activités liés aux
systemes de valeur en ceuvre dans une société [...] » (ibid, p. 55). La perspective culturelle de
I’espace ne peut, dés lors, étre séparée de son aspect social. En effet,

[i]l exprime les rapports culturels, mais aussi les tensions et les distances qui naissent dans

toute société, les normes distinctives et les valeurs qu’elle instaure. L’espace social devient le

champ symbolique de tous ces rapports, de toutes ces valeurs, de toutes ces normes. Il traduit
parfois leur propre contestation, voire leur renouvellement. (Di Méo & Buélon, 2005, p. 81)

Ainsi, «[...] ’espace est le miroir d’'un monde fabriqué, modelé par I’homme » (Fischer,
1997, p. 10). Il «[...] raconte toujours une histoire : individuelle et sociale ; il dit du groupe et
au groupe quelle est sa fagon de vivre, d’habiter, de travailler, de vivre socialement dans un
lieu » (ibid, p. 31). Nous retrouvons le lien continuel entre 1’environnement physique et les
individus y prenant place. L’espace social expose, ainsi, les modes de vie de sa sociéte,
formée d’individus et de groupes sociaux, leurs comportements, leurs conduites sociales, leurs
valeurs et, en somme, les normes de I’espace en question. L’espace social représente, de cette
fagon, une «[...] articulation des systémes (culturels, politiques, religieux, économiques, etc.)
qui régissent I’existence des groupes humains » (Di Méo & Buélon, 2005, p. 25). Il reflete
I’ensemble de la société qui y prend place et, finalement, « [...] se nourrit en permanence du

débat social, de ses crises, du discours qui le diffuse » (ibid, p. 81).

Au travers des entretiens exploratoires réalisés dans le cadre de notre recherche, un espace
social des éléments de représentations du voile musulman, dans le contexte du Canton de
Neuchatel, peut étre élaboré. Nos premiéres données mettent en évidence un espace social au
sein duquel une certaine hostilité envers le voile musulman existe. Il est, par exemple, décrit
comme un vétement de soumission a un patriarcat et assimilé a un refus d’intégration a la

société d’accueil. Les éléments de représentations du voile tendent a évoluer negativement et

67



le port de ce dernier semble devenir de plus en plus complexe au sein de la sphere publique
neuchateloise, notamment avec 1’existence de risques de stigmatisation et de difficultés
d’intégration professionnelle. Dans ce contexte social, certaines femmes musulmanes
continuent, néanmoins, de porter le voile et, cela, malgré les refus qu’elles peuvent rencontrer
au sein de différents milieux, comme, par exemple, sur le marché de I’emploi. Ces derniéres
choisissent consciemment de le garder et sont lucides quant aux représentations et aux
difficultés existantes en matiére de port du voile. Conscientes des conséquences que ce
dernier peut engendrer dans cet espace, elles deviennent un objet et une perspective d’étude

d’autant plus intéressants.

Afin d’analyser cette premiére étape méthodologique, nous choisissons de présenter 1’espace
social en question en utilisant, comme outil d’analyse, les tensions présentes au sein de ce
dernier. Notre prise en considération et mise en évidence des tensions repérées dans nos
entretiens exploratoires rappelle le concept de thémata et les antinomies évoquées
précédemment dans ce travail. Définir I’espace social de notre recherche par le biais de
tensions et d’antinomies est, selon Markova (2007), nécessaire pour accéder aux éléments de
représentations du voile et, plus généralement, pour tenter de comprendre quels enjeux sont

présents dans cet espace.

Pour ce faire, nous élaborons une grille de lecture en y intégrant les tensions repérées lors de
nos entretiens, puis de leurs relectures, et commencons par examiner nos transcriptions
d’entretien de manicre individuelle. Dans un premier temps, notre objectif est de mettre en
avant les tensions presentes dans un méme entretien au fil de ce dernier. Nous réalisons cela
pour chacun de nos entretiens exploratoires puis, dans un deuxiéme temps, nous mettons en
lumiére les tensions interindividuelles repérées dans I’ensemble de ces divers entretiens. Au
sein du contexte du Canton de Neuchatel, nous pouvons, ainsi, mettre en exergue, par le biais

de nos entretiens exploratoires, cinq tensions principales étant liées a 1I’Islam :

e Présence religieuse/Laicité

e Débats/Faux-débats

e Contexte national suisse/Contexte international
e Islam/Démocratie

e Acceptation du port voile/Rejet du port du voile

Nous détaillons ces dernieres dans le chapitre qui suit.

68



5.2.2 L’espace social neuchdtelois

Nos premiéres données réveélent I’existence de plusicurs éléments de représentations de
I’Islam. Ces ¢éléments mettent principalement en lumicre un climat d’hostilit¢ a 1’égard de

I’Islam et des communautés musulmanes dans le Canton de Neuchatel.

Nous remarquons, pour commencer, une tendance générale a discuter de et/ou concevoir la
présence religieuse comme minoritaire dans la sphere publique neuchateloise. Cette présence
s’exprime, principalement, selon plusieurs de nos participant(e)s, sous une forme
architecturale, administrative et par le biais de jours fériés pouvant varier selon les Cantons,

comme en témoignent Myriam, Kamel et Julie dans les extraits suivants :

«[...] y’a ’Eglise rouge [a Neuchétel], mais mise a part ¢a je (...) en fait, oui et non [pour la
présence religieuse], parce que les immeubles, ils sont 1a, tout ce qui est architectural
historiquement [est 1a] » (Myriam)

« Elle [la religion] est toujours présente, dans la carte d’identité (rires), les croix, dans les
passeports, mais il y a aussi dans la vie de tous les jours, les prénoms des personnes, les
cloches, les églises, voila, les signes religieux » (Kamel)

«[...] y’a quand mé€me des congés qui sont liés (...) Paques, tout ¢a (...) donc du coup ¢a m’a
(...) c’est lié justement au Christianisme [...] » (Julie)

Nos données permettent, ainsi, de mettre en évidence un espace social laic. Cette
caractéristique, spécifiqgue au Canton de Neuchatel, semble, de maniere générale, expliquer
I’intérét moindre porté a la religion depuis plusieurs années dans le Canton, ainsi qu’expliquer
son effacement au sein de sa sphere publique, comme 1’évoquent Julie et Amel dans les

extraits ci-dessous:

C’est comme dans la poésie qu’ils [les enfants] apprennent a 1’école, ils ont pas le droit de
nommer maintenant (...) le petit Jésus. Je sais pas si toi t’avais, t’as eu des poésies comme ¢a
quand t’étais plus jeune, moi je sais que j’en avais eues et maintenant ils ont plus le droit.
Maintenant, c’est toutes des poésies sur I’hiver, par exemple, sur les flocons de neige ou ce
genre de choses. (Julie)

On essaie d’effacer petit a petit, enfin pas petit a petit, de facon radicale toute présence
religieuse sur la scéne publique. D’ailleurs, tout récemment [a la fin de I’année 2015], il y a
I’histoire de la créche a Neuchatel, je sais pas si vous [en] avez entendu parler, mais des gens
se sont offusqués qu’il y ait une créche dans (...) je sais plus (...) le hall de I’hétel de ville de
Neuchatel [...] et puis 1a on s’offusque, on monte aux créneaux, enfin les laicistes [...] on veut
un peu tout effacer. (Amel)

69



La religion, en géneral, devient, ainsi, tabou dans cet espace social qui souhaite favoriser la

neutralité religieuse au sein de sa sphére et de ses établissements publics.

Si la présence religieuse est moindre dans la sphére publique neuchateloise, en revanche, au
sein des scénes médiatiques nationale et cantonale, I’Islam semble prédominer. En effet,
nombreux sont les discours et débats publics existants, en matiére de religion musulmane, et
étant relayés par les médias et autres outils de communication — journaux télévises, journaux
papier, réseaux sociaux. Ces derniers mettent principalement en exergue divers
questionnements émergeant autour de I’Islam et étant, notamment, en lien a certaines
pratiques et/ou comportements. La consommation de viande halal, le port du voile dans les
établissements scolaires ou les revendications de certaines communautés musulmanes — par
exemple, la volonté d’une reconnaissance étatique de I’Islam, la construction d’espaces
musulmans dans les cimetieres du Canton de Neuchatel — tendent a produire et alimenter,
ensuite davantage, le débat public. A ce sujet, Nicolas, I’'un de nos interlocuteurs, nous

confie :

«[...] ils revendiquent des cimetiéres ou des carrés musulmans comme on les appelle, ils
revendiquent des cours uniquement pour filles, des repas sans viande de porc, des lieux de
cours coranique (...) ils revendiquent des choses dans un pays qui n’est méme pas le leur ».

« Je trouve que leurs revendications personnelles prennent beaucoup d’ampleur et, a la fin, je
comprends le ras-le-bol de la population suisse et certains discours qui proviennent de cela ».

Les revendications de certaines communautés musulmanes font, ainsi, débat dans un espace
au sein duquel une certaine animosité a 1’égard de I’Islam demeure et ou une dichotomie
eux/nous semble bien présente. Si ces débats s’averent étre nécessaires pour plusieurs de nos
interlocuteurs non-musulmans, ils sont, toutefois, dénués de pertinence pour nos
participant(e)s de confession musulmane, qui les percoivent comme des faux-débats ou des
débats inutiles : «[...] la maniere [de faire], elle n’est pas toujours pertinente, dans le sens
[ou], ce qu’on appelle les débats, les faux-débats ou bien les débats inutiles, ¢a, ¢ca représente
une perte de temps » (Kamel). Il semblerait, en outre, que ces faux-débats soient, souvent,
issus de cas isolés tendant, finalement, a mettre en avant 1’ensemble des communautés
musulmanes, comme le rapporte Myriam, en utilisant ’exemple de 1’histoire du serrage de
main (Bondolfi, 2016 ; "Les éleves musulmans™, 2016): « [...] ¢’est des cas isolés et on en fait
des débats monstrueux comme si c’était toute la population musulmane qui [ne] voulait pas
serrer la main [...] » Ces faux-débats s’expliquent principalement, selon Amel, par une

désinformation persistante, en matiére d’Islam, qui tend a alimenter davantage le débat public.

70



«[...] [O]n véhicule tout et n’importe quoi en ce qui concerne la religion musulmane [...] »,
conduisant, ainsi, a une production réguliére d’interrogations et de discours souvent dénués de

pertinence.

Nous soulevons, par ailleurs ici, I’importance des contextes national et international, ainsi
que leur influence, sur la manieére de percevoir I’Islam et les questionnements qui en
émergent. Le territoire helvétique n’étant pas isolé, nos interlocuteurs mettent en évidence
I’influence des pays voisins sur les représentations de I’Islam. Amel constate, a ce propos, que
les « [...] afflux massifs de Syriens, Irakiens [...] » interrogent la population suisse et

considére

[...] que la Suisse elle a aussi beaucoup de voisins et qu’elle est pas isolée et donc elle prend
beaucoup exemple sur ce qui se passe en France (...) notamment [...] y’a des discours ou des
choses qui reviennent ici en Suisse sur le (...) qui sont remis sur le tapis [...] et pis maintenant
avec les faits divers, on se pose la question de ““ qu’est-ce que c¢’est que cette religion ? qu’est-
ce que c’est que ces pratiquants ? 7 [...]

Marie, quant a elle, souligne le rapprochement souvent établi entre religion musulmane et
terrorisme, en mettant, elle-aussi, en exergue I’arrivée de nombreux réfugiés en provenance de
zones de conflits : « [o]n a peur (...) peur de ce qu’il se passe a 1’étranger (...) vers chez nous
(...) que ¢a se passe aussi une fois ici [...] avec les réfugiés, les nouveaux Musulmans [...] ».
L’influence de la situation internationale est, ainsi, mise en avant par plusieurs de nos
participant(e)s — musulman(e)s et non-musulman(e)s — qui estiment que celle-ci tend a
impacter fortement les représentations en matiére d’Islam, comme le démontrent encore les

extraits ci-dessous :

Il faut aussi mentionner le fait que la situation internationale actuelle influence beaucoup les
idées communes. Avec les groupes terroristes et les attentats qui se multiplient de part et
d’autre dans le monde, on se pose la question de savoir ce qu’est réellement cette religion et
qu’est-ce qu’elle revendique. (Nicolas)

Je suis Musulman (...) et je peux comprendre que les gens se posent des questions sur 1’Islam
(...) ¢’est quoi cette religion (...) des choses comme ¢a. C’est normal de se demander ¢a, avec
tout ce qu’on entend et on voit. Ce qui se passe en Irak, en Afghanistan, en Syrie (...) et
maintenant en France (...) ou en Belgique, ¢a questionne, ¢a interroge, et donc, on voit comme
le terrorisme a un réle en Suisse sur comment les gens voient I’Islam. (Brahim)

Y’a des gens qui disent qu’ils sont Musulmans, et bien sir, a force, nous on se dit que c’est
vraiment ¢a I’Islam (...) chaque chose qui se passe et qui est liée a 1’Islam, on va avoir peur,
on va se dire que ¢a peut étre dangereux (...) ¢a peut étre qqn de méchant [...] bien sir, avec
¢a, on va continuer d’avoir peur et, quand une femme va mettre le voile, ou bien un homme va
laisser pousser-sa-barbe (...)-et’ben on va se demander si cette personne nous veut du bien ou
pas. (Marie)

71



Julie, de son cdté, met en évidence les «[...] cOtés imaginaires négatifs [...] » d’un Islam
surmédiatisé et les amalgames émanant, une nouvelle fois, du terrorisme et des conflits

mondiaux actuels :

[...] je pense qu’elle [la religion musulmane] est hyper médiatisée, mais pas pour les bonnes
raisons et pis que (...) ben c’est justement avec tout ce qui se passe a cause des terroristes [...]
moi, j’mets pas tout le monde dans le méme panier, mais c’est vrai que c’est tres facile de faire
des amalgames [...]. (Julie)
La médiatisation accrue de I’Islam, principalement produite par le terrorisme et certains faits
divers liés a la religion, accentue les interrogations initiales a son sujet et conduit a remettre
en question 1’intégration — que nous verrons plus loin — des communautés musulmanes en

mettant, principalement, en avant, la question de la compatibilité de I’Islam aux lois, principes

et valeurs helvétiques.

Nous observons, ainsi, que la question de la démocratie revient fréquemment lors de nos
entretiens exploratoires. Si certains de nos interlocuteurs considérent que 1’Islam est
incompatible aux valeurs démocratiques suisses, d’autres mettent en avant sa compatibilité.

Les extraits qui suivent mettent en lumiére cette nouvelle tension :

« Pour moi, leur religion n’est pas compatible avec nos valeurs suisses. Pour commencer, ils
parlent de soumission de la femme, de mariage forcé, d’excision, de lapidation [...] »
(Nicolas)

« L’Islam est incompatible aux valeurs démocratiques occidentales. Pourquoi ? Parce que,
pour les pratiquants, la loi islamique, la loi divine, est supérieure aux lois dites terrestres et,
par conséquent, ¢a n’entre pas en adéquation avec le fonctionnement helvétique » (Patrick)

Moi, je pense que c’est compatible, mais je pense que comme toutes les religions, il faut
qu’elles évoluent avec notre monde et pis notre société et pis que, a ’heure actuelle, tu peux
pas demander la méme chose aux religions que ce que c’était y’a plus longtemps, parce que
y’a tout qui évolue. (Julie)

[...]1l y a des grands principes qui vont étre compatibles avec la démocratie. Par exemple, la
justice, ca c’est un principe de I’Islam. On peut I'intégrer dans la pratique démocratique.
Conseiller les autres ou bien ce qu’on appelle la shira, la shiira ¢’est un systéme qui est prés
de la démocratie, c’est consulter le peuple sur les affaires qui sont fondamentales, sur I’avenir,
sur les choix [...]. (Kamel)

Si I’Islam semble, sur certains principes, pouvoir entrer en adéquation avec la démocratie
helvétique, selon les exemples donnés ci-dessus, la spécificité de sa loi divine caractérise,
pour plusieurs de nos participant(e)s, une incompatibilité aux lois, principes et valeurs

démocratiques suisses.

72



Nous constatons, en outre, I’existence de nombreuses manieres d’appréhender, comprendre et
pratiquer I’Islam dans cet espace social. Cette diversité de pratiques s’explique, notamment,
par le biais de différences individuelles, ethniques, culturelles ou, encore, sociales. L’une de
nos participantes, Myriam, met en exergue l’existence de «[...] différentes pratiques de
I’Islam [et de] différentes interprétations [...] » de la religion. Amel, quant a elle, considére
qu’«[...] 1l y a autant de descriptions qu’il y a d’individus [...] ». Les lectures de 1’Islam ainsi
que son appropriation sont, par conséquent, plurielles et font émerger « [...] une diversité de
points de vue [...] » (Kamel). Dans ce contexte social et discursif, le Musulman pratiquant
peut, quant a lui, étre assimilé a un Islam radical, voire, parfois, a une forme d’extrémisme

religieux :

Maintenant voila, c’est ¢a maintenant, si tu commences a pratiquer, bah ¢a fout la frousse pour
les autres [...] c’est ca qui a été instauré maintenant [...]. Du jour au lendemain, si tu
pratiques, ben t’es (...) et pis maintenant ¢a va étre de pire en pire hein, parce qu’ils vont
pister ceux qui vont en avance a la priére du Fajr, peut-étre que c’est des extrémistes ou des
choses comme ¢a [...]. (Amel)

Cet élément de représentation fait, ici, a nouveau, écho a I’influence du contexte international

sur nos perceptions des pratiques liées a la religion musulmane.

Quant aux autorités cantonales, il semblerait que ces derniéres tendent a favoriser le vivre-
ensemble avec les communautés musulmanes, qu’elles « [...] clament haut et fort qu’il ne faut
pas faire d’amalgames, que I’Islam a toute sa place en Suisse [...] » (Amel) et, cela, dans un

espace social ou le risque de stigmatisation existe et subsiste malgré tout.

Finalement, au sein de cet espace, le port du voile semble ne pas étre facilité. Il présente, en
effet, a Ilui seul, plusieurs dichotomies et tensions. Nous retenons celles de
I’acceptation/discrimination, de la liberté¢/soumission, du lien que le voile posséde avec
I’intégration sociale, ainsi que son lien au marché de I’emploi et aux difficultés d’intégration

professionnelle rencontrées.

Dans un premier temps, le voile musulman produit une tension entre le libre-choix qu’il
représente pour certains de nos interviewé(e)s et d’autres qui le per¢oivent comme un signe de
soumission a une autorité. Julie, par exemple, considére que le voile laisse paraitre un manque

de liberté et une infériorité de la femme qui le porte :

[...] peut-étre que je suis trop influencée par tout ce qui se dit, mais je pense qu’il y a quand
méme, on trouve que la place de la femme dans I’Islam, pour moi, elle est pas 100% libre.
Parce que, c’est peut-étre une image, elle doit porter le voile, elle a quand méme des
obligations qui sont, je trouve, difficiles, par rapport a I’homme, par rapport aussi si elle peut

73



pas toucher le Coran quand elle a ses régles [...] justement la femme je trouve qu’elle est un

peu mise a I’écart et que ’homme est supérieur.
Le voile reflete, selon elle, «[...] un moyen de se désexualiser et [...] de montrer que la
femme doit faire quelque chose en plus que I’homme, une contrainte ». A I’inverse, Kamel
évoque un voile dont la définition et les fins sont incomprises, pour une partie de la
population suisse, et pour lequel certaines représentations négatives sont mal fondées. Le
voile, selon lui, se définit comme un «[...] libre choix pour la femme [qui n’a] rien & voir
avec I’avis d’un homme, ni d’une autorité, ni un imam, ni autre ». Ces deux perceptions du
voile musulman illustrent, de maniére adéquate, la présence d’une diversité de représentations
et d’opinions a ce sujet dans le contexte neuchatelois. Dans un deuxiéme temps, une nouvelle
tension émerge de la dichotomie acceptation/rejet du port du voile. Si ce dernier est plutot
accepté au sein de la sphére privée, la situation est différente dans le cadre de la sphere
publique. En effet, le port du voile semble toléré tant qu’il n’impacte pas la sphére publique
neuchateloise et ses nombreux établissements — par exemple, en ne s’immisgant pas sur un
lieu de travail relié a I’Etat de Neuchatel. Ainsi, au sein du marché de ’emploi, le port du
voile devient problématique et peut étre sanctionné, comme le font remarquer Myriam et

Kamel dans les extraits suivants :

«[...] y’a eu, dans le domaine de I’emploi, pas mal de difficultés [...] » (Myriam)

« Moi, je pense que le foulard il a une fonction, il n’est pas simplement un signe, mais il a une
fonction qui est définie par la religion musulmane [...] si on arrive pas a définir ou bien a
connaitre la vraie définition du foulard, on reste toujours sur cette problématique [...] »
(Kamel)

Je trouve qu’ils sanctionnent une partie (...) ils sanctionnent des femmes a la fin et c’est une
forme de discrimination. Je comprends sa justification, dans le sens ou I’Islam il est pas
reconnu, donc c’est pas une communauté qui est protégée [...] moi je comprends, mais dans la
réalité, ¢’est une discrimination, on peut le dire comme ¢a. (Kamel)

Le refus, voire le rejet, du port du voile au sein des milieux professionnels neuchatelois
devient, ainsi, selon une partie de nos données, discriminant pour certaines femmes
musulmanes pour qui ’intégration socioprofessionnelle est, en conséquence, entravée.

L’extrait qui suit met davantage cet élément en lumiere :

Autoriser le port du voile sur le lieu de travail, je suis pour, parce que, de un, ¢a permettrait a
des femmes voilées de devenir actives professionnellement parlant. De deux, on leur reproche
souvent [aux femmes voilées] de pas vouloir s’intégrer et tout (...) mais 1’intégration ¢a passe
aussi par le travail et, donc, du moment ot on refuse 1’acces au travail a ces femmes, ¢a bloque
aussi leur volonté¢ d’intégration. Si on 1’autorise dans d’autres espaces publics, comme par
exemple les magasins, les parcs, les restaurants, on peut aussi 1’autoriser au travail, parce que,

74



finalement, ¢’est un endroit public comme un autre (...) en méme temps, pourquoi le voile ne
pourrait pas avoir sa place sur le lieu de travail (...) est-ce qu'une voilée est moins compétente
ou bien est-ce que son voile est trop connoté négativement pour y étre accepté ? C’est ¢a la
bonne question [...]. (Brahim)
Une nouvelle tension intervient, alors, lorsque nous évoquons la notion d’intégration sociale.
En effet, en tant que tel, le port du voile semble, selon nos interviewé(e)s et plus
particulierement Patrick, entrer en contradiction avec celle-ci et représenter une sorte de rejet,

voire de refus, d’intégration a la société d’accueil de la part des femmes qui le portent:

Le voile et I’intégration, ¢a va ensemble. Porter le voile, ¢’est comme refuser de s’intégrer en
fait. Il est pas désiré, il produit beaucoup de mauvaises réactions, on en entend tout le temps
parler et c’est toujours négatif. Pour moi, une femme qui porte le voile, elle est contre
I’intégration. (Patrick)

« Par exemple, une femme elle refuse d’enlever son voile a un entretien d’embauche pour un
travail (...) bah ¢’est vu comme un manque d’intégration, parce qu’elle choisit son voile plutot
que le travail » (Patrick)

« Et méme si je me mets a la place de ces femmes, je serais mal a I’aise (...) de voir comment
les Suisses me voient, comme ils ne veulent pas de mon voile. Je me dirais qu’il faut que je
m’adapte (...) que j’enléve mon voile [...] » (Patrick)

C’est pas seulement sur les places de travail, c’est aussi dans tous les lieux. Par exemple, vous
allez a la piscine, en tant que femme voilée, vous vous sentez pas bien de voir tous ces corps
en maillot de bain et vis-versa. A la longue, I’intégration ¢a passe aussi par tous les espaces
publics (...) si vous étes pas bien a tel endroit, bah vous vous sentez pas intégrés. (Patrick)

Hugo considére que le manque d’intégration de certaines femmes voilées a des répercussions
sur leur comportement vis-a-vis de la société d’accueil. 1l constate cela par le biais de son
activité lucrative : « [m]oi, en travaillant dans les transports, je vois ces femmes tous les jours
(...) tous les jours, je tombe sur des femmes voilées, elles prennent leur ticket, elles te disent
pas bonjour et elles savent pas aligner trois mots de frangais (...) ¢’est pas de 1’intégration
ca». Il considere, en outre, que le rejet du port du voile sur le marché¢ de I’emploi
neuchatelois n’est pas suffisant et va jusqu’a proposer son interdiction sur une scene publique
étendue : « Le porter (...) oui, mais chez elles. Pas dans les rues, pas dans les magasins ou au
travail. C’est bien qu’ils interdisent le voile au boulot, mais, pour moi, c’est pas encore assez
[...] chez elles oui, chez nous non ». Notre interlocuteur distingue, ici et de maniére plutét
virulente, les populations suisses et musulmanes, faisant, ainsi, écho a la dichotomie eux/nous

déja évoquée précedemment dans la présentation de cet espace social.

Par ailleurs, le port du voile étant percu comme un marqueur identitaire, il peut rapidement

étre mis en lien, dans I’imaginaire personnel ou collectif, comme le rappelle Julie, a un refus

75



d’intégration et, par conséquent, poser probléme. Elle prend, ainsi, ’exemple d’écolieres
portant le voile et estime que son port peut avoir des répercussions sur leur intégration sociale
et scolaire et que ces dernieres «[...] peuvent étre plus soumises a des moqueries pis a des
blagues [...] a des discriminations [...] ». « Tu marques ta différence, pis du coup, quand t’es
jeune, si t’es différent, ¢a ne passe pas ». Elle souleve, néanmoins, le fait que « [c]’est pas
parce que tu portes le voile que tu sais pas bien t’intégrer. Mais, aprés, c’est vis-a-vis des
autres gens. T’es peut-&tre moins apte a vouloir t’intégrer, t’accepter si tu portes le voile (...)
dans I’imaginaire, a cause de tout ce qui se passe actuellement [...] ». L’influence du contexte
international est, a nouveau, ici, mise en avant. En effet, le voile rend visible la femme qui le
porte, I’identifie, par conséquent directement, a la religion musulmane et peut, selon la

situation, étre connote négativement :

Si vous réfléchissez bien, on a parlé avant de I’influence de la situation internationale sur la
maniére de voir et concevoir I’Islam et ses représentants. Le port du voile et les femmes qui le
portent integrent, elles aussi, cette idée. Pourquoi ? Parce que le voile est vu comme un
élément signe de pratique religieuse et, aujourd’hui, les pratiquants dont nous entendons
souvent parler sont des individus semant la terreur et la haine dans divers pays européens et
non-européens. Alors oui, faire le lien entre port du voile et terrorisme, ou du moins
radicalisation, c’est facile. (Patrick)

Cette similitude établie entre port du voile et radicalisation est reprise par Marie dans 1’extrait
qui suit, mettant, une nouvelle fois, en évidence la répercussion du contexte international sur

nos représentations du voile et de I’Islam :

Je mets pas tous les Musulmans dans le méme sac, mais c’est vrai que du moment ou vous
croisez une personne (...) par exemple qui porte un voile (...) bah directement vous allez
penser aux attentats. J’vous dis franchement, en étant vendeuse, j’en croise souvent des
femmes qui le portent et, franchement, je me dis souvent que peut-étre elles peuvent faire
exploser le magasin (rires) j’en rigole, mais vraiment j’ai de la peine a enlever cette peur en
moi. (Marie)

Finalement, le voile musulman fait partie intégrante des tensions interpersonnelles
susmentionnées. Ces tensions présentes, au sein du Canton de Neuchétel, tendent & émerger
des précédents éléments évoqués. En effet, le contexte international, lie aux multiples attentats
et aux faits divers passés et actuels, influence les représentations en matiere de port du voile et
tend a développer ces derniéres d’une manicre plutdt négative. Julie est, d’ailleurs, d’avis
qu’« [u]ne femme voilée, ce sera une femme faible [...] soumise, pas forcément cultivée [et]
avec tout ce qui se passe aussi, avec le terrorisme, ca fait encore plus de mal », cl6turant,

ainsi, notre présentation d’un espace social au sein duquel I’Islam et, plus spécifiquement, le

76



port du voile occasionnent de nombreuses réactions. L hostilité a laquelle sont confrontées les
femmes musulmanes voilées met, ainsi, en évidence plusieurs enjeux et, entre autres, des

conséquences non-négligeables du port du voile dans différents milieux neuchételois.

Nous verrons, au sein de ’analyse de notre deuxiéme étape méthodologique, dans le chapitre
qui suit, que sont mis en exergue les enjeux et problématiques du port du voile au sein de ce

contexte social.

5.3 Trajectoires de vie et éléments de la représentation du port du voile

5.3.1 Samia

Au sein de la grille d’analyse n°1 présentée en annexe et élaborée par nos soins, nous mettons
en lumiére les différentes étapes de vie de notre participante Samia — du port de son voile a
aujourd’hui, en passant par différents milieux — a travers lesquelles nous observons et
analysons le développement de sa représentation personnelle du voile musulman que nous

nommons éléments de la représentation du voile.

Née en Suede de parents d’origines algériennes, Samia y suit le début de sa scolarité. A 1’age
de ses neufs ans, ses parents décident de quitter la Suéde et emménagent en Suisse, a
Neuchéatel, ou elle poursuit son cycle scolaire primaire. Ce déménagement représente, dans la
vie de notre interviewée, une premiére transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun &
Perret-Clermont, 2001). En effet, cette derniére, encore enfant et en pleine réalisation de ses
premiéres années d’école primaire, voit son espace socioculturel quotidien se modifier et
transiter d’un pays a un autre™. Deux ans plus tard, installée a Neuchatel et alors agée d’onze
ans et demi, elle décide de franchir une nouvelle étape et va porter le voile a la venue de ses
premieres regles, pendant ses vacances scolaires d’été : « [...] moi, je I’ai porté a ’age de
onze ans et demi. Donc, en fait, si on regarde un peu dans la religion, en fait, le port du voile
devient obligatoire quand on a, quand on atteint 1’dge de la puberté en fait, donc quand on a
ses premiéres regles, donc moi, ¢’était a ce moment-la ». Elle argumente, tout d’abord, son
choix de maniere religieuse en soulignant que « [...] le voile [...] fait partiec de [sa] religion
[...]». Il représente, en outre, une prescription religieuse. Elle met, en parall¢le, 1’accent sur

un ¢lément de représentation plutot corporel, ou le port du voile correspond a 1’apparition de

11 Notre interlocutrice ne parle que peu de cette période. C’est la raison pour laquelle nous n’étayons
pas davantage cette derniere.

77



ses premieres menstruations. L’étape du port de son voile coincide, ainsi, a un passage entre
les cycles primaire et secondaire et, en conséquence, représente une transition dans la vie de

notre participante qui tend, selon elle, a simplifier son port:

[...] c’était pendant les vacances d’été et pis, bon, ce qui a aussi aidé c’est que, justement,
c’était en sixiéme année, du coup, c’est la ou tu vas au collége, t’es plus a 1’école
primaire, du coup, ¢’est vrai que ¢’est un changement en fait. Je me suis retrouvée dans une
classe ou, je crois, personne n’était avec moi a 1’école primaire [...] c’est vrai que c’est quand
méme plus facile, justement de, quand on commence un nouveau chapitre de sa vie on va dire.
Du coup, souvent, c’est plus simple.

Samia met, d’ailleurs, en exergue le « [...] changement [...] » et le «[...] nouveau chapitre de
sa vie [...] » qu’incarne sa transition entre les cycles scolaires primaire et secondaire et
I’appui qu’ils refletent dans sa démarche au port du voile. Le passage du cycle scolaire
primaire au cycle secondaire tend, ainsi, & representer une ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun,
2012b) pour notre participante, facilitant, par conséquent, le port de son voile dans ce nouveau
milieu — nouvelle classe, nouveaux camarades, nouveaux enseignants — mais, également,
dans son «[...] nouveau chapitre de [...] vie [...] ». Nous mettons, ainsi, en exergue
’utilisation, par notre interlocutrice, de ce terme pour représenter cette transition et décrire
son passage au port du voile. Nous mettons, également, en lumiere, de par les termes que
notre interlocutrice emploie, la rupture (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) d’une section de sa
vie passée et, en conséquence, le commencement d’ «[...] un nouveau chapitre de sa vie
[...]».

Convaincue de son port — « [...] moi j’en suis convaincue totalement a 100% [...] » —, le
voile représente, selon Samia, a cette époque et dans son milieu scolaire, un élément mettant
en lumiére sa pratique religicuse — « [...] qui montre [qu’elle] pratique [sa] religion ». Elle
compléte ses propos par la mention de la présence du port du voile au sein du Coran. Elle met,
ainsi, en exergue |’obligation religieuse que ce dernier signifie, pour elle, lorsqu’elle choisit
de le porter. Plus qu’une simple obligation religieuse, le voile représente, selon elle, « [...] un
signe de soumission [...] a Dieu [...] ». Ainsi, dans le nouveau milieu scolaire qu’elle
fréquente au début du port de son voile, la représentation de ce dernier se compose
principalement d’éléments a caractéristiques pleinement religieuses. Il représente, pour
commencer, une conviction qui conduit notre participante a la décision de le porter. Il
symbolise, ensuite, la pratique religieuse de la femme musulmane qui le porte et, dans notre

cas, celle de notre interlocutrice. Au-dela de sa pratique religieuse, il reflete la soumission de

78



Samia a son Créateur. Finalement, sa présence au sein du Coran est, selon elle, représentative

de son importance en Islam, explique et confirme, en conséquence, son obligation.

A ses débuts du port du voile, Samia met en évidence un milieu familial plutét religieux :
«[...]j’ai grandi dans un milieu religieux [...] mes parents sont pratiquants, du coup, ben j’ai
grandi dans ce milieu [...] ». Fille de parents religieux, notre interlocutrice grandit dans un
contexte familial au sein duquel la religion est trés présente — lecture du Coran,
accomplissement des priéres quotidiennes, accomplissement du Ramadan, etc. — et ou le port
du voile est considéré comme une obligation religieuse étant inscrite dans le Coran'?. A ce
sujet, Samia insiste, lors de notre entretien, sur le choix personnel que représente, pour elle, le
port de son voile et la non-influence de son milieu familial sur sa décision de le porter : «[...]
souvent quand on dit ¢a, on croit qu’on nous a obligées et, en fait, c’est pas le cas. On grandit,
on t’explique les choses [...] on n’impose pas en fait. On vient avec la logique, on explique et,
quand on comprend, on en est convaincu tout simplement ». Elle met, ici, en évidence
I’existence d’une représentation extérieure, qu’elle ne partage pas, et se distingue, ainsi, de
certaines croyances au sein desquelles le port du voile s’assimile a I’exigence d’une autorité —
une autorité souvent représentée par un membre du milieu familial, tel que le pére ou le frére
ainé. Le port de son voile ne revéte, dés lors, pas I’aspect d’une obligation familiale, comme
I’extrait qui précede le souligne. Nous relevons, toutefois, un apprentissage de la religion qui
se réalise au sein d’un milieu familial religieux et, en conséquence, 1’éventuelle influence que
ce dernier a pu avoir, non pas sur 1’exigence du port du voile de Samia, mais sur sa relation a
la religion musulmane et ses pratiques. Elle choisit, en somme, de porter le voile a travers
I’apprentissage religieux qu’elle regoit de son milieu familial. Ce dernier revéte, ainsi, la
caractéristique d’une ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour Samia quant au premier

port de son voile et a sa transition de jeune fille non-voilée a jeune fille voilée.

Elle termine, par la suite, sa scolarité obligatoire sans rencontrer de difficultés particuliéres en
étant voilée. Elle s’apercoit, toutefois, a un degré d’études supérieur, que son voile prend de
plus en plus de valeur et, notamment, dans le lycée qu’elle fréquente a cette époque, ainsi
qu’au cours de sa formation professionnelle, au sein desquelles elle fait face a plusieurs
réactions : «[...] quand j’étais a 1’école de commerce, j’avais eu quelques profs un peu
racistes, genre leur comportement n’était pas du tout pareil avec moi et avec les autres ». A

cette période, elle remarque surtout que le port de son voile tend a déranger certains de ses

12 pour information, la mere de notre interlocutrice, ainsi que ses sceurs, sont également voilées.

79



professeurs qui vont présenter des comportements différenciés a son égard — par exemple,
réaliser des erreurs dans le calcul de ses notes, lui accorder moins de temps pour terminer ses
travaux écrits —, en comparaison a ses camarades de classe, qui, de leur c6té, vont les lui faire

rapidement remarquer :

[...] c’est méme pas moi qui disais ¢a [les comportements], c’est que, souvent, c’était
souvent mes camarades de classe qui venaient et qui me disaient « ouais, mais [Samia], tu
trouves pas qu’elle se comporte bizarrement avec toi, des fois, tu lui poses une question,
elle fait comme si elle t’a pas entendu ou, genre, elle répond froidement [...].

Tentant d’expliquer ces comportements plutét insolites, Samia utilise I’argument du port de
son voile : «[...] au bout d’un moment, tu te dis, bon voila, je trouve pas d’autres explications
en fait (...) ca la dérange que je sois voilée en fait, c’est juste ¢a », «[...] on voit que ses
explications elles étaient pas du tout objectives et puis, du coup, franchement, je me suis dit je
trouve pas d’autres explications que (...) [...] ». Son voile représente, ainsi, un élément qui,
selon elle, tend & incommaoder le cours de sa formation. De par sa visibilité, il peut, en effet,
rapidement €tre assimilé a 1’Islam et, en parall¢le, dans le cadre d’établissements favorisant
une certaine neutralité religieuse, étre confronté a de multiples réactions. A ce sujet, Samia
met en évidence le marqueur d’identité religieuse que le voile musulman représente. De par sa
visibilité, il extériorise 1’identité religieuse de la femme qui le porte, rend visible cette
derniére et peut, en conséquence, produire des effets négatifs, comme mentionné ci-dessus par
notre participante. En réaction a ces divers comportements, elle va, ainsi, accorder davantage
d’importance a son voile qui aura, comme conséquence, de renforcer le marqueur identitaire
initial a chaque difficulté et/ou discrimination liée au voile rencontrée — au cours de sa
formation supérieure et au-dela. Le voile, lui-méme, va, dans ce milieu, jouer le réle d’une
ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour faire face aux réactions produites par le port
de ce dernier. Il va, en conséquence, acquérir davantage d’importance pour notre
interlocutrice.

Subséquemment, Samia ne finalise pas son lycée et décide d’entreprendre une nouvelle
formation. A cet effet, elle contacte plusieurs écoles, desquelles elle essuie de nombreux refus
— «J’ai appelé le Numa-Droz [...] ils m’ont dit non. J’avais appelé, je crois, 1’école de
commerce au Landeron ou a la Neuveville, pareil, ils m’ont dit non » — et décide de s’orienter

vers la recherche d’un apprentissage :

[...] j’ai commencé a chercher des apprentissages et pis, ben voila, c¢’était pas facile [...] a
chaque fois que j’avais un entretien, ben tout se passait bien jusqu’a ce que j’arrive a
I’entretien, ¢a se passe bien aussi, mais, apres, pas de réponse (...) c’est méme pas un refus en

80



fait, c’est vraiment pas de réponse [...] c’est 1a ou j’ai compris que ¢a servait a rien de
m’acharner sur les apprentissages, parce que j’allais pas en trouver a cause du voile [...].

Si le port du voile tend a prendre davantage d’importance pour Samia, elle réalise rapidement,
en paralléle, que ce dernier complexifie sa recherche d’apprentissage et va, en conséquence,
s’orienter vers une formation différente.

Nous constatons, par ailleurs, que notre participante n’établit aucun lien, au cours de sa
narration, entre les refus qu’elle recoit des divers établissements de formation tertiaire
contactés et le fait de porter un voile. Si ce dernier semble avoir impacté négativement sa
recherche d’un apprentissage, il ne semble, toutefois, pas avoir eu d’influence sur sa

recherche d’écoles professionnelles et sur les réponses négatives obtenues.

Par la suite, au cours de son évolution au sein de milieux professionnels, le voile devient,
selon Samia, un frein au marché du travail, cette derniére n’obtenant aucune place
d’apprentissage en portant le voile. Elle essuie, a nouveau, plusieurs refus et décide de
s’inscrire dans une école de commerce au sein de laquelle elle obtient, finalement, son
certificat d’apprentissage et sa maturité professionnelle. A la méme période, en parall¢le a sa
formation professionnelle a 1’école de commerce, elle recherche un travail d’étudiante et
rencontre, a nouveau, de nombreuses difficultés. Elle transmet plusieurs postulations a divers
employeurs, mais les réponses qu’elle regoit se révelent toutes étre négatives. Elle est,

finalement, engagée trois semaines comme téléopératrice dans une entreprise neuchateloise :

[...] j’en ai trouvé un [emploi], quand j’étais a 1’école de commerce, c’était (...) les
téléopératrices, tu sais, ceux qui travaillent au téléphone [...] pis, la responsable des
ressources humaines, elle était marocaine, tous ceux qui travaillaient la-bas, c¢’était des
frontaliers en fait et pis, vu que c’est au téléphone et pis que j’ai pas forcément d’accent, du
coup ben ¢a dérange pas [...].

A ce propos, elle releve 1’origine marocaine de la responsable des ressources humaines — qui,
selon elle, semble avoir facilité son engagement, de par la similitude de leurs origines
maghrébines — et I’absence de contacts physiques avec la clientele — qui, par conséquent, n’a
pas connaissance de son voile et ne peut, de ce fait, étre hostile a son égard. Nous mettons, par
ailleurs, ici, en évidence la demande souvent faite aux femmes voilées, par leurs employeurs
potentiels, d’6ter leur voile pour intégrer le marché de I’emploi. Cette exigence n’est pas
relevée par notre participante, pour ce travail et a cette époque. Nous relevons, néanmoins, un
élément de représentation extérieure, mais également -personnelle, ilfustrant les difficultés

rencontrées, au sein des milieux professionnels, en portant le voile et I'impact négatif que ce

81



dernier peut présenter vis-a-vis de la clientéle de ces differents milieux. Nous mettons en
exergue cela par le biais des propos de Samia qui souligne un travail «[...] au téléphone
[...] » pour lequel I’absence de contacts a la clientéle ne peut justifier une telle demande —
«[...] ca dérange pas [...] ».

A la suite de I’obtention de son CFC, Samia accomplit une passerelle dans le but d’accéder a
une formation universitaire et cherche, aprés la réussite de sa passerelle, un travail a durée

déterminée avant le début de ses cours:

Ben apres que j’ai eu mon CFC et ma [maturité professionnelle], j’ai fait la passerelle et,
apres la passerelle, j’avais 6 mois entre la passerelle et I’Uni, vu que j’ai fait celle en 6 mois,
et pendant ces 6 mois j’ai cherché en fait, j’ai cherché, bah vu que j’avais un diplome pour
pouvoir travailler en tant qu’employée de [commerce], je me suis dit que ¢a allait étre plus
simple. Alors, j’ai cherché, j’ai postulé, souvent, j’ai regu des réponses négatives, bon,
souvent, ils demandent 5 ans d’expérience ou 3 ans, ce genre de choses, donc on peut pas.
Apres, j’ai eu deux entretiens et pis ¢a a pas, ¢a a rien donné.

Malgré sa volonté et sa persévérance, les recherches de notre interviewée sont infructueuses et

cette derniére ne trouve aucune place de travail avant sa rentrée universitaire. A ce propos,

elle confie :

[...] franchement, j’ai un peu laissé tomber, je me suis dit ¢a sert a rien de chercher du travail
[...] vu que je savais que j’allais recommencer 1’Uni en septembre [...]. Et, du coup, je sais
que tout ce qui est ces petits boulots du genre travailler au Mc Do, ou ce genre de petits
boulots, pizzeria, toux ceux ou j’ai mes amies qui travaillent dans ces petits boulots-1a, ou
qui font vendeuses, je sais que ¢a marcherait absolument pas, ¢a sert a rien, parce que tu
peux pas étre vendeuse avec le voile a la caisse (...) personne n’accepterait ¢a.

Samia met, ici, en évidence la difficulté, voire I’impossibilité, selon elle, en tant que voilée
d’intégrer les milieux professionnels étudiants « visibles » ou la plupart de ses amies sont
pourtant actives. Elle souligne, par conséquent, une nouvelle fois, le frein que le voile tend a
représenter pour 1’accés aux milieux professionnels au sein desquels un contact a la clientele

est nécessaire.

Tout au long de son developpement personnel, le voile acquiert de nouveaux élements de
représentations qui, dans la narration de notre interviewée, tendent a s’éloigner, petit a petit,
du champ religieux initial présent a ses débuts du port du voile. Samia se développe en portant

le voile. Elle devient adolescente et traverse, par conséquent, la période d’adolescence et de

13 Nous utilisons la notion de « visible » pour représenter les milieux professionnels au sein desquels
I’employé(e), ici notre participante, a, directement, un contact a la clientele et ou la visibilité de son
voile est immédiate.

82



construction identitaire en étant voilée. Elle souléve ce point dans 1’extrait qui suit et
considére que son voile, au cours de son développement, fait partie intégrante de sa
personnalité et que ce dernier la représente pleinement: «[...] en fin de compte, au fil du
temps, ben le voile c¢a fait partie de ma personnalité [...] c’est quelque chose de totalement
liée a moi [...] sans voile, je serais pas du tout la méme personne [...] », «[...] ¢a fait partie
de moi, c’est quelque chose avec lequel j’ai quand méme grandi, donc toute 1’étape on va dire
ou la recherche d’identité elle, donc tout ce qui est I’étape de ’adolescence, ben je 1’avais
avec le voile [...] ». Samia s’identifie, dés lors, a son voile, qu’elle semble personnifier —
«[...] ¢a fait partic de ma personnalité [...] » — et qui acquiert, en conséquence, un élément
de représentation personnelle allant au-dela d’un simple vétement a -caractéristiques
religieuses.

Nous constatons, par ailleurs, au niveau familial, qu’au cours de son développement
personnel, le voile posséde des éléments de représentations plut6t stables. En effet, Samia
évoque uniguement, en grandissant, la liberté que ce dernier tend a représenter pour la femme

qui le porte et cela, notamment, vis-a-vis de son milieu familial :

[...] dans la religion, le foulard c’est la liberté de la femme en fait, c’est que, justement, ton
corps, ¢’est pas un objet, ton corps t’appartient et que personne va te juger par rapport a ton
corps, c’est que celui qui doit apprendre a te connaitre, ben il va apprendre a te connaitre a
travers ta personnalité et pas ta beauté en fait. [...] c’est de cacher le corps pour pas [le]
commercialiser [...].

Cette liberté est présente encore aujourd’hui dans cet espace et, dans le méme temps, au sein
de divers espaces publics pour lesquels le voile lui permet de fréquenter ces derniers sans pour
autant, selon ses propos, se sentir mal a 1’aise, en se sentant protégée. Plus qu’une liberté, le

voile devient, ainsi, « [...] une protection [...] » pour la femme qui le porte.

Au jour d’aujourd’hui, c’est a un niveau professionnel concret? que Samia met en évidence
de nouveaux éléments de représentations venant s’ajouter a sa représentation initiale d’un
voile a caractéristiques pleinement religieuses. En effet, elle remarque, en prenant de 1’age,
que le port de son voile se complique et cela, notamment, au sein des milieux professionnels
— ou la recherche d’une place d’apprentissage était déja trés complexe, comme cela a
précédemment été évoqué. Contrairement a 1’étape de sa formation initiale, le voile intégre,
ici, plusieurs nouveaux €léments de représentations. Il devient, ainsi, une nouvelle fois, un

frein au marché de I’emploi et tend a étre en inadéquation avec ce dernier. En paralléle, le

14 Nous utilisons la notion de concret pour exprimer un milieu professionnel au sein duquel notre
interlocutrice prend une place de titulaire et non plus simplement d’auxiliaire ou d’étudiante.

83



marqueur identitaire, déja évoqué précédemment par Samia lors de sa formation initiale, tend
a se renforcer au sein des milieux professionnels et le port du voile acquiert, & nouveau pour
elle, davantage de valeur, renforgant, ainsi, en retour, ce marqueur identitaire. A ce sujet,
Samia distingue le milieu professionnel des milieux scolaire et de formation supérieure. Elle
confie, dans I’extrait qui suit, étre apte a imaginer Oter son voile pour s’instruire, mais ne pas
I’étre pour intégrer le marché de ’emploi : «[...] je t’ai dit que j’étais pas préte a enlever mon
voile pour le travail, mais, par contre, si j’habite en France pis que je dois enlever mon voile
pour aller, pour étudier, je le ferai quand méme », « [j]e le ferai pour avoir mon dipléme, pour
étudier, parce que je trouve que c’est important d’étudier en fait. C’est important d’avoir des

connaissances, ¢’est important d’avoir de la culture générale [...] ».

Actuellement étudiante a 1’Université de Lausanne, Samia remarque que son voile, dans ce
milieu de formation tertiaire, ne dérange plus, contrairement a ses années de lycée et
d’école de commerce. Au sein des milieux professionnels, néanmoins, il représente toujours
un frein au marché de I’emploi et tend, a cet effet, a acquérir de nouveaux éléments de
représentations provenant, cette fois-ci, de représentations dites collectives. En effet, Samia
fait allusion a une image collective actuellement existante qui tend a mettre en exergue des
femmes musulmanes voilées socialement et professionnellement non-intégrées a la société
d’accueil ; souvent meres au foyer et ne possédant aucune activité lucrative. « Souvent, on dit
que vous étes pas intégrées, vous étes que des femmes au foyer [...] » et, cela, a travers
I’argument du port du voile qui ne leur permet pas d’intégrer les milieux professionnels et,

parallelement, de participer a la société. Elle met, ici, en évidence une représentation

extérieure de la femme voilée, au sein du marché|de I’emploi, qui refléte des discours

communs tres présents au sein du contexte neuchatelois. Il est, une nouvelle fois, important de
distinguer les éléments de représentations personnelles, liés au voile, provenant de notre
interlocutrice et ceux qu’elle souligne pour exemplifier ses propos, mais auxquels elle ne

s’identifie pas.

Au cours de sa narration, Samia distingue, finalement, le port du voile dans la société suisse
actuelle et le port du voile il y a dix ans. A ce propos, elle met en évidence la prépondérance
des regards et leur évolution ainsi, qu’en parallé¢le, I’augmentation des remarques auxquelles

elle se retrouve souvent confrontées :

84


http://www.rapport-gratuit.com/

[...] y’avait moins de remarques, on se sentait moins regardée, méme si on savait qu’il y
avait un peu ce coté ou tu peux pas travailler avec le voile [...] mais justement ce qui fait
avec tout ce qu’il s’est passé de nos jours, [...] les attentats, depuis quelques années, 1’état
islamique [...] ¢a nourrit la peur chez les gens et, du coup, les gens ils sont plus (...) ils sont
plus fermés.
Notre interlocutrice met, ici, en évidence un élément important : I’émergence et 1I’évolution
du terrorisme islamiste. A ce propos, elle établit un lien entre les diverses attaques
terroristes de ces derniers mois, la représentation de I’Islam en Suisse et la conséquence du
contexte international sur le développement des représentations du voile dans certains milieux
suisses. L’état islamique a, notamment, selon elle, une part de responsabilités dans les
représentations actuelles de I’Islam — «[...] maintenant, avec tout ce qui se passe avec le
terrorisme [...] ben maintenant on associe en fait terrorisme avec Islam [...] » — et du port du
voile — «[...] depuis tous ces attentats [...] le port du voile il est quand méme plus dur. I
devient plus difficile » — et son expansion, ces derniéres années, produit de nombreuses
réactions au sein des communautés occidentales. Samia explicite le lien qu’elle émet entre le
port du voile et le terrorisme dans 1’extrait qui suit : « [...] je pense qu’ils [les gens] se disent
que, quand on est voilée, on a peut-étre plus tendance a étre extrémiste, ce genre de choses
[...] » et met, ainsi, en évidence un voile qui, selon une représentation extérieure, peut
rapidement devenir signe d’extrémisme religieux. A nouveau, nous soulignons la distinction
établie par notre interviewée entre sa représentation subjective du port de son voile et les
représentations extérieures, provenant d’autrui, qu’elle met en lumicre afin de tenter
d’expliquer et de comprendre 1’évolution des discours et des représentations en matiere
d’Islam et de port du voile dans le Canton de Neuchatel. A travers cela, Samia souligne la
valeur qu’a, une nouvelle fois, prise son voile au cours de ces événements. Elle déclare avoir
«[...] plus pris conscience de sa valeur au fil du temps, surtout avec tout ce qu’il s’est passé
maintenant [...] ». Parti d’un simple habit religieux, son voile acquiert, au fil du temps, «[...]
beaucoup plus de valeur [...] » Cet élément est développé par notre interlocutrice dans

I’extrait suivant:

[...] je pense que j’ai plus pris conscience de sa valeur au fil du temps, surtout avec tout ce
qu’il s’est passé maintenant en fait, parce que, avant, voila, j’étais convaincue, mais je le
portais parce que, voila, je savais que dans la religion c’était comme ¢a [...] j’allais pas
chercher a droite a gauche. [...] j’en étais convaincue pis je sais que dans la religion c’est
comme ¢a pis je suis pas allée chercher midi a quatorze heures. [...] je I’ai porté, mais sans
forcément avoir une vraie valeur [...]. Mais, par contre, maintenant, oui, je sais que le voile,
pour moi, c’est une liberté, pour moi ¢a fait partie de ma personnalité [...] il a beaucoup plus
de valeur aujourd’hui. [...] je me rendais pas forcément compte de la valeur qu’il avait.

85



D’une catégorie simplement religicuse, le voile transite, ainsi, vers une catégorie plutdt
sociale, ou il constitue une liberté pour Samia. Il acquiert une caractéristique identitaire. Dans
I’extrait qui suit, notre participante met, une nouvelle fois, en évidence le marqueur identitaire
que son voile représente et la valeur qu’il acquiert, au fil du temps, avec les faits divers
internationaux et les discriminations qui en découlent : « [...] peut-étre aussi, avec un peu ce
qu’il se passe, les gens qui t’attaquent un peu, du coup, ben tu tiens plus a caen fait [...] ca a
plus de valeur en fait ». Samia tend, ainsi, a utiliser son voile comme une ressource (Zittoun,
2012a; Zittoun, 2012b), au sein des ruptures et des transitions (Zittoun, 2012a ; Zittoun,
2012b; Zittoun & Perret-Clermont, 2001) que la situation internationale produit en
conséquence ; une ressource qui va lui permettre d’accorder plus de valeur a sa représentation
personnelle du voile, dans sa transition d’un milieu plutét calme a un milieu socialement et

politiquement nourri par les faits divers internationaux.

La situation internationale actuelle influence, ainsi, les éléments de représentations existants
en matiére de voile dans la société suisse et tend a les faire évoluer de maniere plutét
négative. Elle tend, en somme, a développer, chez notre interviewée, un sentiment accru
d’appartenance a I’Islam et, par conséquent, un désir de le montrer davantage au travers du

port de son voile.

Actuellement, Samia a décidé de stopper ses études universitaires et entreprend une formation
en économie pour laquelle elle ne rencontre, jusqu’a maintenant, aucun probléme particulier

lié au port de son voile.

5.3.2 Myriam

Nous présentons, en annexe, au sein de la grille d’analyse n°2 élaborée par nos soins, les
éléments de la représentation personnelle du voile de Myriam. Nous mettons en exergue ces
éléments suite a notre entretien avec cette derniére, puis suite a notre analyse de sa

transcription.

Myriam nait en Tunisie, pays d’ou sont originaires ses deux parents. Suite a 1’exil politique de
ces derniers, dii a la répression du Gouvernement de 1’époque'®, Myriam et sa famille

déménagent a Neuchatel, ou elles décident de s’installer. Elle est, alors, agée de six mois. Si

5 La Tunisie, a cette époque, fut gouvernée par Zine El-Abidine Ben Ali. 1l a, durant des années,
réprimé les partis politiques opposés a ses opinions, partis politiques au sein desquels étaient actifs les
parents de Myriam, ce qui a conduit a leur exil.

86



cette dernicre, de par son trés jeune age, n’a pas conscience de son départ en Suisse, nous
soulignons, tout de méme, que cette premiere étape représente, dans la vie de notre
interviewée, une transition (Zittoun, 2012a; Zittoun 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont,
2001) initiale par laquelle elle va se déplacer d’un pays, d’Afrique du Nord en 1’occurrence, a
un pays d’Europe. Elle se développera et suivra, par la suite, 1’intégralité de sa scolarité

obligatoire & Neuchétel.

La narration de Myriam débute lors d’un petit Pelerinage a la Mecque, nommé en arabe « El
Omra ». Partie, avec sa famille, en Arabie Saoudite dans le but d’accomplir un pélerinage,
Myriam, qui n’est pas voilée avant son départ, décide de porter le voile, pour la premiére fois,
la veille de son retour de voyage en Suisse. Elle revient, des lors, de la Mecque voilée. Agée,
a cette époque, d’onze ans et demi, elle ne sait, aujourd’hui, comment expliquer sa décision et

le cheminement I’ayant conduit au port du voile, comme le démontre I’extrait qui suit :

Je I’ai porté, il me semble, entre 11 et 12 ans. J’étais partie faire la Omra en fait, le pelerinage
a la Mecque, et heu, en fait, j’étais allée mais vraiment dans 1’optique avec ma famille et tout,
¢’était vraiment on allait faire une Omra et on allait revenir. On revenait deux semaines en
Suisse et, apres, on repartait en vacances en fait, donc ¢’était (...) et ben, en fait, je pourrais
pas I’expliquer, mais, en fait, le jour avant de partir, c’est & ce moment-la que je savais qu’il
fallait que je le porte en fait. [...] [J]’ai pas d’explications, j’ai pas de cheminement, j’ai rien
du tout, je savais juste que c’était le moment.

«[...] il fallait que je le porte [...], «[...] je savais juste que c’était le moment » sont les
termes qu’elle utilise pour tenter d’expliquer son choix. Ils mettent en exergue 1’absence d’un
parcours de réflexion, d’un «[...] cheminement [...] » comme le mentionne notre
interlocutrice, et semblent, selon notre lecture, sous-entendre la présence d’une sorte de
« révélation » qui aurait conduit notre interviewée a se vétir dun voile.

Le port du voile coincide, ainsi, avec trois périodes temporelles significatives dans la vie de
notre interviewée. Premiérement, cette derniére est en pleine réalisation de son école
obligatoire. Deuxiemement, le pélerinage dont il est question, a cette époque, se déroule
durant ses vacances scolaires d’été. Finalement, le port de son voile correspond, en parall¢le,
a sa transition entre sa sixieme et sa septiéme année secondaire. Le début du port du voile est,
des lors, lié au milieu scolaire de Myriam et se déroule a une étape de sa vie personnelle au
sein de laquelle une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont,
2001) a lieu entre deux périodes scolaires de son école obligatoire. Cette transition n’est,

toutefois, pas mentionnée par notre interlocutrice au sein de sa narration.

87



Pour les milieux scolaire et familial qu’elle cotoie a cette époque, plusieurs éléments sont
mentionnés par Myriam, au cours de sa narration, pour représenter son voile. Elle met,
d’abord, en évidence un voile qui, lorsque le choix de son port a lieu, n’«[...] est pas un
jeu ». Ce terme est repris, par notre interlocutrice, de propos tenus par sa mere, suite au désir
de sa fille de mettre le voile. 1l est, des lors, nécessaire de différencier, dans notre analyse, les
éléments de représentations appartenant a notre interviewée et ceux provenant de discours et
de représentations d’autrui — ici, en I’occurrence, de son milieu familial, particulierement
représenté par la figure maternelle. Le voile n’est, ainsi, pas considéré comme un amusement
dans le milieu familial de Myriam, qui va intégrer cet aspect a sa narration et, en parallele,
aux eléments de sa représentation. Si, dans un premier temps, elle sent que le moment est
venu de porter le voile, dans un deuxiéme temps, son milieu familial, et plus particuliérement
sa mere, se préoccupe de son désir soudain et percoit son initiative comme étant le résultat

d’une influence du contexte saoudien, ou les femmes sont, dans 1’ensemble, toutes voilées :

En revenant, ma meére elle était trop la « ouais, t’étais influencée, les femmes la-bas elles
portent la burga, le nigab, etc », elle me dit « mais t’as été influencée [...] », alors que je
pensais pas du tout a le mettre et, du jour au lendemain, décider a le mettre. Donc, elle m’a dit
ouais, elle m’avait dit non au début, on va pas se mentir (rires), elle m’a dit « non, tu te fous de
la gueule du monde, c’est pas comme ¢a que ¢a se passe, ¢’est pas sur un coup de téte, c’est
pas un jeu ».
Son voyage en Arabie Saoudite est, alors, considéré, par son milieu familial, comme ayant
influencé le choix et la décision de Myriam et refléte, a cet effet et selon 1’extrait ci-dessus,
I’importance que revéte le voile musulman dans ce milieu, a cette époque, ainsi que la
nécessité d’une réflexion a avoir & propos de son port. Myriam, quant a elle et reprenant les
propos émanant de son milieu familial, considére, elle-aussi, « [...] que [le voile] ¢’est pas un
jeu [...] ». Elle précise, a cet effet, qu‘il «[...] est déja une sorte de responsabilité [...] » et
«[...] une image qu’on renvoie [...] ». Il acquiert, ainsi, des caractéristiques allant au-dela du
simple vétement religieux. Il est, ici, représentatif de la femme qui le porte, tant, pour
Myriam, au niveau de son apparence qu’au niveau de son comportement. La femme qui le
porte est, dés lors, responsable de ses agissements et de '« [...] image [qu’elle] renvoie
[...] » Ces deux éléments reflétent, ainsi, une nouvelle fois, I’'importance du port du voile
pour notre interviewée'®.
Par la suite et malgré le refus initial rencontré au sein de son milieu familial, reflété, ici, par

I’opinion de sa mére, Myriam choisit de garder son voile et décide de démontrer a cette

16 Nous précisons, toutefois, que sa narration se déroule a une époque de sa vie lointaine par rapport
aux débuts du port de son voile et restons attentives a I’actualité de ses propos et a leur temporalité.

88



derniére la conviction qu’elle détient a son sujet. « [...] il faut que je le mette, sinon, si je le
mets pas maintenant, je le mets plus jamais [...] » sert d’élément déclencheur. En effet, ses
propos vont influencer I’opinion familiale et tendre a faciliter le port de son voile dans ce
milieu. Cet argument, selon elle, «[...] a eu un déclic chez [sa] mere » qui a, finalement,
accepté le choix de sa fille. Nous constatons, ainsi, par le biais de sa narration, les quelques
difficultés rencontrées par notre interviewée dans son milieu familial, des difficultés étant
liées & la véracité de sa conviction du port de son voile, suite a leur voyage en Arabie
Saoudite, dans un contexte socioculturel au sein duquel 1’Islam prédomine et ou I’intégralité
des femmes portent le voile.

Si cette derniére ne mentionne pas 1’influence de son milieu familial sur son choix de porter le
voile, elle fait, toutefois, référence a ce milieu pour trois éléments de sa représentation
personnelle du voile, des éléments tendant a émerger de ce dernier. Premiérement, le voile
revéte 1’aspect d’une obligation religieuse. Deuxiémement, le Coran en fait mention. Son
évocation au sein de ce dernier refléte, par conséquent, son importance. Finalement, il crée
également une relation verticale entre la femme qui le porte et son Créateur. Ces trois
éléments figurent dans I’extrait qui suit : « On [le milieu familial] m’a toujours dit que c’était
une obligation, que c’était une obligation qui était notée dans le Coran [...]. [...] c’est entre
toi et Dieu. [...] je le fais juste pour Dieu ». Le voile signifie, ainsi, « [...] un acte d’adoration
[...] », exposant la femme qui le porte dans une relation verticale d’ordre divin. En parall¢le,
la mention qui en est faite au sein du Coran est caractéristique de son obligation religieuse et
tend, ainsi, a représenter, pour notre intervieweée, son importance en Islam. Les éléments de sa
représentation personnelle du voile se dégagent, ainsi, de son milieu familial. Ils sont, en fin

de compte, intégrés a sa narration et, dans le méme temps, a sa conception du voile.

De retour a Neuchatel a la suite de son pélerinage en famille, Myriam souligne, au cours de sa
narration, la prévoyance dont elle fait preuve, avant sa rentrée scolaire, a 1’égard de ses
camarades de classe. A ce sujet, elle confie, qu’avant de débuter sa septiéme année d’école

obligatoire, elle prévient ses amies de s’étre voilée :

[...] je I’ai porté la et, depuis, je 1’ai jamais enlevé. Donc, ¢a, c’était vers 11-12 ans, entre
la sixieme et la septiéme je crois. En sixiéme, je portais pas le voile, je suis partie en vacances
en portant pas le voile et, en septiéme année, je suis revenue voilée. J’avais envoyé des sms a
mes copines [...] j’ai préparé un peu, je pense que, inconsciemment, j’ai préparé le
terrain.

89



«[...]J[I]nconsciemment [...] » est le terme employé par notre interviewée pour rendre compte
de sa transition a 1’état de voilée au sein de son milieu scolaire. La préparation inconsciente
qu’elle évoque refléte, en quelques sortes, son interrogation en matieére d’acceptation du voile
ou, du moins, de sa personne maintenant voilée, au sein de ce milieu et, plus particulierement,
dans son cercle d’amies proches. Elle représente, en outre, une ressource (Zittoun, 2012a,
Zittoun, 2012b) que Myriam utilise pour faciliter sa transition de jeune fille non-voilée a jeune
fille portant le voile, au sein de son milieu scolaire dans lequel, lors de sa septiéme année
secondaire, ses camarades de classe restent les mémes. Sa prévoyance implique également
une certaine peur de la part de Myriam qui semble s’attendre a des réactions, positives et/ou
négatives, quant au port du voile dans ce milieu et, particuliérement, auprés de ses camarades.
Nous relevons, ici, I’hostilité existante en matiere de religion musulmane, évoquée par nos
soins dans le précédent chapitre — 1’espace social neuchatelois —, et mettons en exergue les
éventuelles répercussions de cette hostilité dans 1’imaginaire de notre interlocutrice, qui, pour
éviter toutes réactions, prépare le terrain et informe ses camarades de classe dont elle est
proche de son passage au port du voile.

Notre interviewée débute, alors, son année scolaire et termine son cursus d’école obligatoire
sans rencontrer de difficultés particulieres au niveau du port de son voile. Elle poursuit par
une maturité gymnasiale pour laquelle elle met en exergue une interrogation qu’elle regoit de
I’un de ses enseignants, lors d’un cours de biologie, qui va tendre a établir un lien entre son

voile et ses facultés d’apprentissage, comme I’illustre le passage qui suit :

[...] y’a eu des petites remarques, je me souviens d’un prof de biologie (...) lui ¢’était
(rires), j’étais nulle en bio, mais une grosse daube (rires) et pis il y a un TE ou j’avais bien
réussi et il était venu vers moi tout gentiment me dire «ouais [Myriam], tu révises
comment tes TE a la maison ? », j’étais 1a, je sais pas moi, moi je révise comme tout le monde,
« avec ou sans voile ? », pis je dis « ben sans, pourquoi est-ce que je garderais le voile a la
maison ? », pis il me fait « ah, c’est comme ¢a, les informations elles rentrent mieux » [...].

Myriam ne releve pas davantage cette remarque. Elle souligne, uniquement, le
questionnement insolite que le port de son voile produit dans ce milieu et le lien établi entre le
port de son voile et son apprentissage de la matiere enseignee. Nous mettons, par ailleurs, en
exergue un élément de représentation extérieure du port du voile — provenant, ici, de son
professeur de sciences — qui semble sous-entendre des facultés d’apprentissage amoindries en
portant le voile. Ce dernier prend, ainsi, I’aspect d’un élément tendant & présenter la femme
qui le porte comme un individu doté de capacités moindres pour s’instruire. Le voile fait,

ainsi, ici, office de frein a I’apprentissage.

90



Néanmoins, hormis I’interrogation de son professeur de biologie, notre interviewée souligne
qu’elle ne rencontre, durant son cursus, aucune difficulté particuliére liée au port de son voile.
Suite a ’obtention de sa maturité gymnasiale, elle entre a 1’Université de Lausanne ou elle
¢tudie la psychologie, mais décide d’arréter ses études universitaires quelques temps plus tard,
ces dernieres ne lui plaisant pas. Lors de cette période, Myriam nous confie n’avoir vécu
aucun moment marquant : « [...] il me semble pas avoir connu des mauvais moments [...] j’ai
pas le souvenir d’avoir eu de gros problémes au lycée [...]. Apres, j’ai commencé I’Uni, pis 1a
non plus a I’Uni pas de problémes. En fait, durant tout mon cursus scolaire, j’ai pas eu de
problemes ». Notre participante souligne, ici, un point important ; le fait de n’avoir rencontré

aucune difficulté majeure durant ses cursus scolaire et académique.

Porté a I’age de ses onze ans et demi a la suite d’un voyage a la Mecque, Myriam ne quitte,
aujourd’hui, plus son voile en dehors de chez elle. Agée aujourd’hui de 24 ans, elle poursuit,
actuellement, une formation a distance, qu’elle a repris il y a trois ans, et travaille, en
paralléle, en tant qu’assistante au sein d’un cabinet situ¢ dans le Canton de Geneve. A ce
propos, notre interlocutrice nous confie avoir rencontré de nombreuses difficultés en matiere

de port du voile au sein du milieu professionnel :

J’ai eu des problémes quand j’ai di chercher des stages, quand je devais trouver des petits jobs
d’étudiants quoi, et quand j’ai trouvé mon dernier, mon dernier travail quoi. Enfin, j’ai
vraiment eu I’impression que, durant tout mon cursus scolaire, ben c’est bon, tant que t’es a ta
place d’étudiante, mais, du moment ou tu veux prendre ta place dans la société, il est la le
probleme.
Myriam met, ici, en avant un élément de représentation important ; celui d’un voile pouvant
mener a des difficultés d’intégration professionnelle et n’entrant pas en adéquation avec
certains milieux professionnels neuchatelois. Il est, ainsi, percu, par notre intervieweée et, plus
généralement, par une partie de I’espace social neuchatelois, comme un frein pour I’acces a
ces milieux. La femme qui le porte ne détient, en outre pas, selon Myriam, le «[...] profil
[...]» pour les intégrer. Stagiaire il y a quelques années au sein d’une entreprise
neuchateloise, elle postule au sein de cette derniére suite a la mise au concours d’un poste
pour lequel, gréce a son stage, elle possede les compétences requises et pour lequel elle
bénéficie, par ailleurs, de retours positifs de la part de son employeur. Malgré cela, sa

postulation est refusée. A ce propos, elle nous confie :

[...] j’ai fait un stage ou, quand c’était pas payé€, c’était « trop bien, on aimerait bien des
employées comme-toi- plus--souvent », ~mais, -dés qu’ils cherchent,.ils cherchaient un
employé, mais ‘'moi, je suis 1a, je peux faire le travail, je ’ai fait pendant-deux mois, et ils

91



m’ont dit « non, écoutez, on cherche quelqu’un qui a le profil » et ¢’est quoi le profil ? (rires)
c’est sans voile.

Myriam met, une nouvelle fois, en évidence les difficultés d’intégration professionnelle
qu’elle rencontre sur le marché de I’emploi. Son expérience en tant que stagiaire et le refus
qu’elle obtient suite a sa postulation illustrent adéquatement la problématique produite par le
port du voile au sein de certains milieux professionnels neuchatelois et les réactions qu’il peut
y produire. Elle met, par ailleurs, en lumiére un élément de représentation pertinent ; celui
d’un voile dont les caractéristiques ne correspondent pas au « [...] profil [...] » recherché par
certains employeurs et, en conséquence, le frein que son port peut représenter au sein de ces
milieux. L’intégration professionnelle de certaines femmes voilées peut, des lors, rapidement
étre compromise. Le voile peut également poser probléme, pour ces derniéres, notamment au
niveau de leur volonté d’intégration a la société d’accueil lorsque, pour des raisons qui leur
sont propres, elles choisissent de refuser d’6ter leur voile sur leur lieu de travail et, par
conséquent, boycottent, en quelques sortes, leur insertion dans ce milieu. La raison de ces
refus peut, en outre, étre méconnue pour une partie de la population neuchételoise et, en
conséquence, alimenter davantage 1’hostilité initiale pouvant exister a I’égard du port du voile
dans ces différents milieux et au-dela.

A ce sujet, notre interviewée nous raconte rechercher une place de stage pour entrer dans une
HES, il y a trois ans de cela. Elle essuie, a cet effet, de nombreux refus et, cela, du fait qu’elle
porte un voile. Nous constatons, une nouvelle fois, qu’aux yeux de notre interviewée, le refus
du port du voile dans certains milieux professionnels est problématique pour 1’intégration
professionnelle de plusieurs femmes voilées. Afin d’illustrer son propos, Myriam utilise
I’exemple d’une étudiante genevoise portant le voile qui, a défaut de trouver un stage pour

valider son bachelor d’une HES, ne peut terminer ses études et obtenir son diplome :

[...] récemment, il y a eu un article dans le journal Le Courrier, je crois de Geneve, qui parlait
justement d’une étudiante qui ne pourra pas finir son cursus d’haute école sociale, parce
qu’elle ne trouve pas de stage, donc, en fait, t’es bonne a étudier, mais t’es pas bonne pour un
stage, t’es pas bonne pour travailler [...].

Nous comprenons, au travers de ses propos, que le voile n’a pas, selon une représentation
collective actuellement existante, sa place sur le marché professionnel neuchatelois, et suisse,
et qu’il peut, rapidement, complexifier la recherche d’emploi de certaines femmes
musulmanes. Notre interlocutrice distingue, en parallele, la place de la femme voilée dans les

milieux scolaires et sa place au sein de milieux professionnels. A ce propos, elle souligne,

92



selon les extraits ci-dessus, la différenciation établie, par les marchés de ’emploi suisse et
neuchatelois, entre une étudiante voilée et une employée portant le voile. Elle considere, ainsi,
que le port du voile, en Suisse, ne devient problématique que lorsque la femme voilée
concernée souhaite intégrer la société et, cela, par le biais d’une activité lucrative. Poursuivant
sa narration, Myriam souligne, en outre, la place importante que sont en train de prendre
certaines femmes voilées dans les sociétés internationales actuelles. Elle utilise I’exemple du
monde de la mode ou, de plus en plus, de marques de luxe créent des lignes de vétements

destinées a une clientéle purement voilée :

[...] en tant que voilée, on est en train de prendre une place énorme, que ce soit dans le
monde de la mode, dans le monde du, de tout ce qui est religieux (...) enfin, si on
regarde, il y a énormément de, je prends la mode parce que ¢a me vient a I’esprit, mais des
grandes youtubeuses qui sont voilées [...].

A ce sujet, toutefois, notre interviewée met en évidence le fait que plusieurs femmes voilées
qui réussissent professionnellement «[...] sont indépendantes [et] font leurs trucs a elles
[...] », mettant, une nouvelle fois, en exergue la difficulté souvent rencontrée en tant que
voilée sous un statut d’employée. Myriam compléte, ainsi, ses propos : « [...] moi, en tant que
personne lambda, ou est-ce que j’ai ma place ? Est-ce que je suis obligée de rester recluse a la
maison a faire des gosses et, donc, reproduire le schéma que la société veut de moi ou pas ? ».
Nous constatons, ici, un élément de représentation du voile lourd de sens. En effet, selon ses
propos, qui émergent d’une représentation extérieure — d’une représentation collective issue,
selon elle, de la société —, la femme voilée est sujette, de par le port de son voile, & «[...]
rester recluse a la maison et faire des gosses [...] », reproduisant, dés lors, «[...] le schéma
que la société veut [d’elle] ». Myriam souligne, en outre, le choix a faire étant réguliérement
demandé a certaines femmes musulmanes voilées. Elle utilise I'exemple de femmes médecins
dont les compétences sont reconnues par les diplémes en leur possession « [...] mais qui ne
peuvent pas pratiquer, car elles doivent faire un choix. Entre quoi ? Entre leur foi, entre leur
(...) entre ce qu’elles sont et ce qu’elles veulent étre et qu’est-ce qu’elles veulent apporter a la
société [...] ». Le voile est, ici, représentatif de la foi de la femme qui le porte, mais il est
¢galement représentatif d’elle-méme. 1l est, ainsi, dans un premier temps, directement associé,
par notre interviewée, a ’identité de la femme qui le porte — [...] ce qu’elles sont [...] — et
acquiert, dés lors, une dimension identitaire qui, lors d’exigences émergeant du marché de
I’emploi — tel que travailler en ne portant pas son voile — se heurte a une dimension

professionnelle souhaitant favoriser la neutralité religieuse. Dans un deuxiéme temps, le port

93



du voile, de par la pratique qu’il représente, développe un sentiment accru de proximité a la
religion et va, par conséquent, exprimer, de maniére visible, la foi de la femme qui le porte. A
ce sujet, Myriam souligne 1’identifiant religieux que représente le voile musulman : «J...]
pour les femmes, elles portent le voile, enfin on sait que voila, ¢a se voit a des kilométres
qu’on est Musulmanes ». Le voile rend, ainsi, les femmes musulmanes qui le portent visibles
et tend & exposer, de maniere apparente, leur confession. La visibilit¢ de la religion
musulmane, s’exprimant par le port du voile, tend, finalement, au sein de plusieurs milieux
professionnels, a entrer en inadéquation avec la neutralite religieuse, parfois revendiquée par
certains d’entre eux, et, en conséquence, a poser probléme.

Poursuivant sa narration, notre interviewée nous raconte les difficultés qu’elle rencontre en
tant que femme voilée pour intégrer le marché de ’emploi. Qu’il s’agisse d’un stage, d’un
travail d’étudiant ou, encore, d’un travail en tant que tel, Myriam se voit refuser de nombreux

postes et, cela, en conséquence du port de son voile. Elle nous confie :

Alors, les boulots, j’ai trouvé que des boulots de, de merde (rires), vraiment du ménage, t’es
bien, mais pour étre en bas. Pourtant, j’avais des copines qui avaient poussé mon dossier
pour bosser, que ce soit H&M, que ce soit dans la restauration, mais, a chaque entretien c’était
« ah, vous étes bien gentille, mais on va vous recontacter » et on m’a jamais recontacté, donc,
en fait, j’ai compris qu’il fallait que je continue a faire du ménage encore un moment. Pour les
stages [...] j’ai pas trouvé facilement, vraiment (...) j’ai df, j’ai da sortir du Canton en fait
(...) ouais, j’ai di sortir du Canton et j’ai dG partir & Geneve en fait pour un stage et j’ai dii
travailler chez un Musulman.
Nous constatons, dans un premier temps, que le travail qui lui est proposé et pour lequel son
voile est accepté représente un travail au sein duquel aucune clientele n’est cotoyée et ou
d’autres collégues ne sont pas présents. Dans un deuxiéme temps, Myriam souligne un
élément important ; celui de devoir travailler chez un individu de confession musulmane pour
pouvoir intégrer le marché de I’emploi. Finalement, nous mettons en évidence la transition
(Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001) réalisée et vécue par
notre interlocutrice pour pouvoir accéder a un milieu professionnel. Cette derniére va, pour ce
faire, se déplacer et sortir du Canton de Neuchatel et va pouvoir trouver une place de stage au
sein du Canton de Geneve. Myriam met, toutefois, en exergue, au cours de sa narration, la

peur initiale de son employeur musulman pour I’engager :

[...] il avait peur de m’engager en fait a la base [...] il me I’a dit une fois qu’il m’a
engagée « je t’engage juste pour 6 mois et en tant que stagiaire rien de plus et, aprés, tu te
tires quoi » [...] on avait convenu ¢a et, aprés 6 mois, il m’a dit « écoute, je vois que t’as
toutes les compétences requises, tu veux rester ? ».

94



L’accés au marché du travail semble, par conséquent, étre également délicat pour un
employeur de confession musulmane dans le contexte helvétique. Ce dernier, qui partage
pourtant les croyances religieuses de notre interlocutrice, appréhende I’engagement de cette
derniére dans son cabinet et le lui fait remarquer. Il souligne, par ailleurs, son appréhension
guant a son engagement pour un poste de stagiaire et semble ne pas le concevoir pour un
poste de titulaire. Ainsi, les difficultés d’intégration professionnelle évoquées précédemment
ne sont pas uniquement valables au sein du Canton de Neuchétel. Elles prennent également
place dans le Canton de Geneéve, au sein d’un espace social spécifique, lui-aussi, laic. Le frein
au marché de I’emploi que tend a représenter le voile musulman se manifeste, ainsi, dans
divers espaces socioculturels, mettant, par conséquent, en évidence, dans un contexte
davantage national, I’hostilité et la stigmatisation réguliére a laquelle sont confrontées de
nombreuses femmes voilées. Néanmoins, malgré la crainte initiale de son employeur, qui
observe les compétences de Myriam au fil de son stage, celui-ci décide finalement de
I’engager et, cela, de maniére a ce qu’elle puisse entreprendre une formation en emploi.

Actuellement, notre interlocutrice continue de travailler dans ce cabinet et se considére « [...]
comme une privilégiée ». Elle estime que «[cela] joue un réle qu’il [I’employeur] soit
musulman [...] » et met en évidence la nécessit¢ d’un soutien intercommunautaire pour
permettre a d’autres femmes voilées d’intégrer les milieux professionnels suisseS. Les
communautés musulmanes tendent, ainsi, a représenter une ressource (Zittoun, 2012a;
Zittoun, 2012b) pour ’acceés a certains milieux professionnels suisses, qu’elles tendent a
faciliter. A ce sujet et parlant de ses perspectives professionnelles futures, notre interviewée
semble s’imaginer construire sa propre société : « Sur le long, long terme, je me vois étre
indépendante pour pouvoir engager des personnes qui étaient exactement dans la méme
situation que moi », estimant «[...] au niveau du travail, [qu’elle ne peut se] reposer entre

guillemets que sur [elle-méme] ou sur la communauté [...] ».

Dans la poursuite de sa narration, Myriam revient sur les débuts du port de son voile et nous
explique, qu’aujourd’hui, «[...] c’est pas toujours facile [d’étre voilée] ». A ce sujet, notre
interlocutrice nous apprend qu’a plusieurs reprises, pour du travail, des doutes se sont installés
quant au port de son voile : «[...] je me suis déja posée la question de si tu I’enléverais pour
le travail, mais a chaque folis, j’ai, j’ai évité d’aller trop vite dans le sujet, d’aller trop vite en
besogne [...] ». Néanmoins, ces derniers n’ont pas conduit Myriam & 6ter son foulard, au
contraire de certaines femmes voilées dont elle nous donne ’exemple : «[...] elles essaient

d’adapter le foulard [...] parce qu’elles sont tiraillées entre la religion et la société, donc,

95



[elle] garde son foulard, [elle le fait] d’une autre facon, histoire de pouvoir [se] faufiler dans
la société ». Le compromis utilisé par certaines Musulmanes est représenté par le turban qui,
aujourd’hui, est devenu un véritable phénomene de mode permettant a de nombreuses femmes
voilées 1’accés au marché de ’emploi. Le voile, sous une forme moins visible, tend, ainsi, a
représenter une ressource (Zittoun, 2012a; Zittoun, 2012b) pour certaines femmes
musulmanes qui, par le biais de la transition d’un hijab a un turban, vont avoir, parfois, la

possibilité d’intégrer le marché de I’emploi suisse.

Si Myriam compare et distingue les milieux scolaires et professionnels, elle met également en
avant les espaces publics au sein desquels, a plusieurs reprises, elle rencontre, encore
aujourd’hui, des difficultés en étant voilée. A ce propos, elle souligne les regards et
commentaires auxquels elle se confronte quotidiennement et nous confie sa lassitude a cet

égard :

Les regards (soupir), ca commence & me fatiguer sérieusement (rires), parce qu’on fait des
efforts, on parle gentiment, on sourit aux gens, personnellement, j’essaie de sourire aux gens,
quand je vois qu’ils me regardent avec un regard méchant, j’essaie de sourire, j’essaie de, de
montrer un bon exemple, mais, au bout d’un moment, j’ai I’impression de me justifier en fait

[...].
Pour expliquer ces divers comportements, Myriam établit un lien entre ces derniers et le
terrorisme dont les divers faits internationaux récents, auxquels sont confrontées les sociétés
occidentales, tendent a ternir I’image des communautés musulmanes et de I’Islam en général.
Elle considére qu’« [...] avec les faits [divers], les attentats, le terrorisme, les amalgames [et]
le fait qu’il y ait des gens complétement stupides [...] on ramasse de tous les cotés [...] ». Elle
utilise, a cet effet, un exemple personnel pour illustrer ses propos : «[...] il y a deux mois, a
Geneve, j’allais monter dans le train, on m’a chopé mon sac et on m’a tiré en arriere. [...]
Apres, on me dit « dégage terroriste » [...] « rentre chez toi », mais ou chez moi ? ». Selon
Myriam, les comportements insolites & son égard n’ont pas lieu d’étre et cette derniére se
considere comme un individu «[...] suisse a part entiére [...] », comme elle le mentionne

dans I’extrait qui suit :

J’ai I’impression qu’on se pose des questions qui n’ont plus, enfin elles ont pas lieu d’étre,
dans le sens ou, enfin, & un moment donné, il va falloir se mettre dans le crane que je suis
suisse, et que je participe a la société et je fais partie intégrante, enfin, & un moment donné, tu
ne peux plus me demander & moi de m’intégrer, je suis plus au niveau de ’intégration. [...] je
fais partie de la société [...] je suis suisse a part entiére [...].

96



Malgré ces divers comportements, Myriam tient a attirer 1’attention sur un élément important ;
celui de la non-victimisation. En effet, elle ne se «[...] victimise jamais [car] c’est la pire des
choses de se victimiser ». Elle évite, ainsi, «[...] de mettre la faute sur la religion [...] » et,
plus spécifiquement, sur son voile, lors de réactions et/ou de comportements insolites a son
égard. Ses propos soulignent également la nécessité de ne pas s’accrocher aux remarques et
autres comportements provenant d’individus lambda a 1’encontre des Musulman(e)s et, cela,
dans le but de vivre au mieux en tant que femme voilée dans une société non-musulmane.
Myriam reprend, d’ailleurs, une phrase de Tarig Ramadan pour expliciter son propos: « [...]
c’est Tariqg Ramadan qui avait dit que si tu te mets dans une position de victime, tu resteras

une victime [...] vu que j’ai pas envie d’étre une victime, j’ai pas que ¢a a faire (rires) [...] ».

Au fil du temps, le voile prend, pour Myriam, des significations diversifiées. D’une obligation
a caractére pleinement religieux, présente dans le Coran, le voile devient, au fil de son
développement, représentatif d’elle-méme. Il acquiert, ainsi, un aspect identitaire et fait partie

intégrante de sa personnalité, comme 1’extrait qui suit nous le démontre :

Il [le voile] me représente. Il me représente [...] c’est moi. Si, maintenant, tu me dis
« [Myriam] tu vas marcher, tu enléves ton voile et tu vas marcher », j’aurai 1’impression
de manquer de quelque chose. C’est comme si tu me diS «ton bras, ¢’est quoi pour
toi ? ». Mon bras, ¢’est mon bras, ¢’est une partie de moi, ¢’est comme mon voile, ¢’est une
partie de moi. Maintenant, mon voile, il fait partie, c’est une partie intégrante de moi [...].

Le voile devient, ainsi, un membre a part entiére du corps de notre intervieweée. Le voile, c’est
elle ; il tend a étre tout autant important et nécessaire, pour elle, que son bras, sa jambe, etc.
Elle met également en exergue [’habitude que son voile, au fil du temps, devient en
grandissant et nous fait part du questionnement récent auquel elle a fait face ces derniers
mois :
A un moment de ma vie, je le mettais parce que c’était devenu une habitude [...] récemment,
je dirais je me suis reposée des questions, parce que je me suis dit «si je le porte plus pour
Rabi [mon Dieu], je le porte pour qui ? » Est-ce que je le porte par habitude ? Et j’ai pas envie
de faire quelque chose juste par habitude, donc je me suis refaite tout le cheminement, du
pourquoi, du comment [...].
La représentation que Myriam détient au sujet de son voile évolue en paralléle a son
développement personnel. 1l imprégne, dés lors, des caractéristiques plutdt symboliques — et
devient un marqueur identitaire —, mais également sociales et politiques, au sein d’un espace
socioculturel ou il tend a représenter une problématique en termes d’accés au marché du

travail et, plus généralement, pour I’intégration sociale de certaines femmes.

97



En outre, notre interlocutrice souligne la tendance actuelle a intégrer le port du voile au sein
de nombreux débats, souvent virulents, et, pour lesquels, de nombreuses personnalités
publiques et individus lambda échangent leurs points de vue et controversent a ce sujet :
«[...] maintenant le voile, c’est devenu un sujet de discussion, mais tout le monde s’en méle.
[...] en tant que voilée, on est sujettes aux critiques, mais de tout le monde, femmes, hommes,
autorités, pas autorités, famille, pas famille [...] ». Le voile crée et fait débat, au sein de
spheres multiples et variées. Néanmoins, malgré ces nombreux débats et controverses, elle
considére qu’il est, aujourd’hui, important, en tant que femme voilée, de s’exposer et de
s’affirmer avec le voile, et de tout tenter pour intégrer les milieux professionnels, neuchatelois
et suisses, en continuant de le porter. Myriam exemplifie ses propos en évoquant sa situation
professionnelle actuelle : «[...] moi, je vais dans des Tribunaux, je parle avec [des] avocats
[...] avec des Juges, y’a un échange et les gens ils me voient. Le fait d’étre devant, sur le
devant de la scéne avec ton voile, ¢’est hyper important ». A ses yeux, étre active dans la
société tout en gardant son voile est une maniére de démontrer aux employeurs et, plus
généralement, a la société suisse en tant que telle, que le voile ne réduit aucunement les
compétences et les capacités de la femme qui le porte. Elle conclue, finalement, ses propos, en
considérant, dans les milieux professionnels en géneéral, qu’«[...] étre une femme dans la
société et [...] travailler [...] c’est déja un fardeau, mais une femme voilée [c’est] un fardeau
en plus [...] »; soulignant adéquatement, en somme, la problématique que le port du voile
représente au sein de la société suisse et, plus spécifiquement, dans 1’espace social

neuchatelois.

5.3.3 Chloé

Nous mettons en évidence, dans la grille d’analyse n°3 présentée en annexe et élaborée par
nos soins, les éléments de la représentation personnelle du voile de Chloé, jeune musulmane
convertie ; des éléments qui tendent a débuter lors de sa formation académique durant laquelle

Chloé va porter le voile pour la premiére fois.

Née dans une famille suisse et protestante, Chloé grandit dans un milieu familial au sein
duquel la religion chrétienne lui est enseignée par le biais de sa grand-mere et des cours de
catéchisme qu’elle suit étant plus jeune. Sa relation a la religion est, dés lors, présente dés son

plus jeune age et se manifeste, pour ne prendre qu’un exemple, lorsque que, étant petite, elle

98



entame sa priere du soir avant d’aller se coucher. Notre interlocutrice nous fait part de son

expérience religieuse initiale dans I’extrait qui suit :

Parce que, de base, j’ai toujours été croyante, j’étais protestante, j’ai fait mon catéchisme et
tout ¢a et j’ai, on peut dire que j’étais pratiquante, enfin dans le sens ou tous les soirs je faisais
ma priere, mais a ma maniere quoi et, quand ma grand-mére venait a la maison et qu’on était
petit, ben c’est elle qui nous a pas mal, un peu instauré ce fait de quand tu vas au lit, ben tu
pries, tu remercies du coup, ben c’est vrai que j’avais quand méme, au moins tous les jours je
priais quoi, le soir [...].
Chloé grandit et se développe, ainsi, au sein d’un milieu familial de confession protestante et
n’a, jusqu’a I’age de sa majorité, que peu, voire pas, de connaissances au sujet de 1I’Islam. Ce
n’est que durant ’année 2013 que son intérét pour la religion musulmane va apparaitre, a la
suite d’une rencontre qu’elle fait pendant 1’été.
Sa narration au sujet de 1’Islam débute, ainsi, a 1’été 2013, période ou cette derniére fait la
connaissance de Bilel, un jeune homme de confession musulmane résidant dans le Canton de
Neuchatel. A cette époque, Chloé, alors agée de 17 ans, n’a que tres peu, voire aucune notion

de ce qu’est I’Islam et elle va, peu & peu, s’intéresser a cette religion en cotoyant Bilel :

[...] I’été 2013, j’avais rencontré mon €X-copain qui, du coup, était musulman et, en fait, c’est
comme ¢a que ¢a a commencé. On s’est mis ensemble et pis, ben, on a commencé a discuter
pas mal de I’Islam, parce que, comment dire, bon moi j’avais aucune idée de ce qu’était
I’Islam, enfin, je crois que je savais méme pas qu’on croyait au méme Dieu, Chrétiens et
Musulmans, et j’avais un peu dans cette idée que I’Islam c’était une religion d’arabes, pour les
arabes. En fait, je pensais que Musulman et arabe, ¢a voulait dire la méme chose, d’ailleurs,
c’était comme ca que, qu’on avait été amené sur le sujet.

C’est par le biais d’une discussion informelle, comme le démontre 1’extrait ci-dessus, que les
deux jeunes gens commencent a discuter de religion. Petit a petit, I’intérét initial porté par
notre interlocutrice pour I’Islam va s’agrandir et s’ensuit, alors, une phase de découverte pour
Chloé. Cette derniere va, en conséquence, régulierement, questionner Bilel au sujet de sa
religion et, notamment, mettre 1’accent sur des faits d’actualité, tel que le terrorisme, ou sur

des pratiques musulmanes, tel que le port du voile, dans le but d’obtenir des explications

concretes de ce dernier a ce sujet :

[-..]j’avais jamais cotoy¢ de Musulmans de ma vie, ben, en 1’occurrence, par rapport a ce qui
se passait a I’époque, ben, des fois, j’avais un peu des petites questions « ah ben justement
comment ¢a se fait, on croit au méme Dieu, comment ¢a se fait, c’est quoi, en gros, ce en quoi
Vous croyez et pis pourquoi la femme est censée porter un voile ? » et tout ca et tout ¢a, et
aussi par rapport au terrorisme, pas mal de discussions par rapport a ¢a, ou bien, ce genre de
choses.

99



Les questionnements de notre interlocutrice au sujet du port du voile et des faits divers liés au
terrorisme font, ici, écho aux actualités suisse et internationale récentes et de 1’époque. Ses
diverses interrogations vont alimenter son désir d’apprentissage et vont, en consequence, la
conduire a se passionner davantage pour la religion musulmane. En parallele, Chloé décide de
chercher par elle-méme des réponses a ses interrogations et, pour ce faire, commence a lire le
Coran. C’est, a ce moment, qu’elle réalise que, pour chacun de ses questionnements, il existe

une réponse et que 1’Islam, selon elle, ne présente aucune faille :

[...]javais souvent envie, quand il [Bilel] me disait quelque chose, de le contredire ou d’aller
chercher la petite béte, d’aller voir ce qui ne jouait pas la-dedans quoi. Pis, du coup, je faisais
pas mal de recherches a c6te, aussi pour voir si ce qu’il me disait, ¢’était vrai et tout ¢a, et, au
fur et a mesure, je me suis rendue compte que, comment dire, chaque fois que je voulais un
peu contredire ce qu’il disait, je pouvais pas, j’arrivais pas a le contredire en fait et, du coup,
en fin de compte ben ¢a m’a intéressée et, du coup, je débouchais sur d’autres sujets, je faisais
mes recherches, j’ai commencé a, a lire le Coran, a écouter deux-trois conférences, des choses
comme ¢a, et je me suis rendue compte que, en fait, ¢ca, comment dire, je me suis rendue
compte a chaque fois que j’avais un blocage et que ¢a me débloquait, enfin j’avais toujours
une réponse si on veut aux questions que je me posais [...].
Pour cette période, Chloé met surtout en évidence sa méconnaissance de 1I’Islam. Nous ne
retenons, par consequent, pour cette partie et selon la transcription de notre entretien, aucun
¢lément de représentation du voile susceptible d’affiner notre analyse si ce n’est que, pendant
une année, notre interviewée découvre la religion musulmane par le biais de nombreuses
discussions avec son ami de 1’époque, Bilel. Nous mettons, par ailleurs, en exergue le début
d’une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001) dans la
vie de notre interlocutrice qui, de confession initiale chrétienne, va, petit a petit, porter un
intérét grandissant pour 1’apprentissage de la religion musulmane. Ce dernier se réalise
pendant pres d’une année, ou Chloé multiplie les questionnements a 1’égard des pratiques et
des valeurs musulmanes, jusqu’a 1’été 2014 durant lequel notre interlocutrice va se convertir a
I’Islam.
Ainsi, lors d’un repas au restaurant en compagnie de Bilel, durant 1’été 2014, Chloé prononce
la Chahada, I’attestation de foi musulmane, se convertissant, ainsi, a 1’Islam. L’extrait qui suit

met en lumiére ce passage :

Et pis, du coup, c’est comme ¢a qu’apres j’ai prononcé la Chahada, mais c’était vraiment
genre en mode au restau comme ¢a (rires), le truc rien a voir et, et voila, et, en fait, c’est 1a que
je me suis rendue compte qu’effectivement, dans le ceeur, j’y croyais en tout ¢a et que j’étais
Musulmane.

100



Cette transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont, 2001), plutot
informelle, ne modifie pas directement le mode de vie de notre interlocutrice. En effet, sa
conversion, de jeune fille de confession protestante a jeune fille de confession musulmane, ne
se produit pas drastiquement pour notre interviewée, qui n’évoque aucunement, lors de sa
narration, un bouleversement ressenti par rapport a sa « vie passee », a sa confession initiale.
Nous constatons, d’ailleurs, dans la suite de son récit, que sa transition de femme chrétienne a
femme musulmane — non-voilée a ce moment — se fait lentement et par étapes.

C’est, ainsi, petit a petit que son apprentissage de la religion se réalise. Chloé met en lumiére

cela dans I’extrait qui suit :

[...] c’est une fois quand je suis allée & la Mosquée, quand j’ai commencé a pas mal lire le
Coran, je lisais beaucoup le Coran, que ben, du coup, au fur et a mesure, j’ai remarqué qu’il
parlait souvent de la priere, il parle souvent de ¢a et, du coup, je me demandais ah ben
comment tu t’y prends, etc, et que, gentiment, j’ai aussi commencé a réduire ma
consommation d’alcool, j’avais envie de savoir comment mieux prier. Apres, petit a petit, ben
aussi, du coup, j’évitais de manger du porc, aussi a la maison.
Elle décide, ainsi, de se rendre, pour la premiére fois, a la Mosquée ou elle fait la
connaissance d’un pére de famille musulman qui décide de la prendre sous son aile pour lui
enseigner les bases de I’Islam. En parall¢le, elle s’intéresse toujours plus a la lecture du
Coran, comme mentionné dans 1’extrait ci-dessus, et regarde des tutoriels sur Youtube pour
apprendre a prier : « [...] j’avais commenceé a regarder des tutos sur Youtube pour savoir faire
sa pri€re et tout ¢a et pis voila, petit a petit, j’ai commencé comme ¢a ». Chloé se rend,
également, a diverses conférences en Suisse, ayant pour sujet 1’Islam. Ces différents éléments
font office de ressources (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour sa transition de la religion
chrétienne a la religion musulmane et son apprentissage. En paralléle a cela, elle modifie, petit
a petit, son mode de vie habituel et réduit, par exemple, sa consommation d’alcool. Elle tente,
en outre, du mieux qu’elle peut, d’éviter la consommation de viande porcine lors de ses repas
en famille. Si sa transition de jeune femme chrétienne a jeune femme musulmane s’est, en tant
que tel, faite trés rapidement lors d’un repas au restaurant — suite a une annee de
questionnements multiples au sujet de I’Islam —, ’apprentissage de la religion se fait, quant a
lui, successivement par le biais d’étapes. Chloé met en lumiére cette transition dans I’extrait
qui suit :
[...] ¢a s’est un peu tout fait petit a petit, j’ai commencé a faire ma priére, je la faisais genre
deux fois par jour, enfin, au lieu de faire la priere comme je la faisais, au lieu de dire « Notre

Pére qui est-aux Cieux », je répétais la Fatiha par exemple. Et, aprés; j’ai commence a faire
les gestes, j’ai.commencé a prier trois fois par jour, a faire toutes mes.priéres par jour.

101



Chloé apprend, dés lors, petit a petit et d’une maniére plutdt autodidacte, a pratiquer 1’Islam —
par exemple, a faire sa priere. Elle transforme, ainsi, sa priere initiale chrétienne en modifiant,
dans un premier temps, les paroles qu’elle récite puis, dans un deuxieme temps, son mode de
faire et ses gestes. Elle va, en outre, modifier son mode de vie et, notamment, ses habitudes
alimentaires — « [...] en méme temps, j’avais arrété de boire de I’alcool, j’avais arrété aussi,
du coup, de manger du porc » —, puis vestimentaires. En effet, préalablement au port du voile,
Chloé commence par modifier son style vestimentaire, notamment en decidant de porter des
habits de plus en plus longs et de plus en plus larges, comme le met en exergue le passage
suivant, avant de, finalement, décider de mettre le voile a sa rentrée universitaire de 1’année
2015 :

[...] au tout début, je savais que j’allais porter le voile [...] et je savais qu’une fois je
voulais le faire, mais j’avais commencé aussi déja par un peu changer ma maniére d’étre,
parce que c’est vrai que j’avais I’habitude de me vétir de maniére pas trés longue ou trés
ample on va dire (rires), du coup ben, petit a petit, j’ai commencé comme ¢a, pis, voila, apres,
I’été, j’ai gardé mes manches longues, des pantalons longs, des choses aussi plus larges,
etc, pis, apres, quand j’étais bien a I’aise avec ¢a, j’ai porté le voile.
C’est, ainsi, lors de 1’été 2015, que Chloé franchit le cap du port du voile et, cela, avant son
entrée a I’Université de Lausanne. Le port de son voile coincide, alors, a une transition entre
un milieu gymnasial neuchatelois et un milieu académique lausannois au sein duquel elle ne
présente aucun lien social établi et ou ses nouveaux camarades universitaires n’ont pas

connaissance de son parcours en tant que non-voilée :

[...] je me suis dit aussi avec la rentrée universitaire, ben j’avais envie que les gens,
comment dire, ils me connaissent directement comme ¢a. J’avais pas envie de, de devoir
apres, de nouveau «ah mais pourquoi avant tu portais pas le voile et maintenant tu le
portes ? », répondre aux questions et tout ¢a [...].

Elle met en exergue son appréhension vis-a-vis de la nécessité de donner des explications au
milieu de formation qu’elle fréquente et 1’absence, ici, dans ce milieu académique, de
justifications a apporter. Ses propos font écho a une certaine crainte, de sa part, quant aux
questionnements et aux réactions que le port du voile peut susciter dans certains milieux
familiers a cette derniére. Ainsi, sa transition d’un lycée neuchatelois a une Université
lausannoise tend a simplifier le premier port de son voile et, en paralléle, son intégration dans
ce milieu. Son entrée a 1’Université et le changement qu’elle représente dans la vie de notre

interviewée — nouveaux camarades, nouveau lieu d’études, etc. — va jouer le réle d’une

102



ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) et tendre a simplifier son premier port du voile
dans ce milieu.

Sa conversion et le port de son voile se font, par ailleurs, fortement remarquer dans son
milieu familial et amical proche ou son entourage va rapidement réagir a ce changement.
Chloé met, d’ailleurs, en avant les difficultés qu’elle rencontre, dans un premier temps, au
sein de son milieu familial, a la suite de sa conversion et, plus particulierement, lors de son
apprentissage de la religion et des modifications qu’elle apporte a ses habitudes quotidiennes

qui deviennent, dans ce milieu, visibles :

J’avais eu quand je me suis convertie aussi beaucoup. C’était un peu la misére au début,
je me souviens, je I’avais pas dit & mes parents, je crois que ma sceur le savait, parce que je
lui avais dit (...) mais, c’est un peu, au fur et & mesure, quand ils me parlaient de I’Islam et
tout et que moi, du coup, j’étais pas d’accord avec ce qu’ils disaient, pis il étaient « ouais,
mais toi, normalement, t’aimes trop le jambon cru, pourquoi tu veux plus manger de
jambon cru ? » (rires) [...] ou, je sais pas, on est au resto et ma mére elle commande une
sangria et elle me dit « ah ben tiens je  commande pour toi » et j’étais la « non, c’est bon,
merci » (rires), du coup ils étaient la « ouais, mais, ¢’est bizarre pourquoi tu deviens, pourquoi
tu tiens ce genre de propos, pourquoi tunanana? » [...].

Lorsque sa conversion a I’Islam est découverte par son milieu familial, certains membres de
sa famille, et plus particulierement sa mere et sa sceur ainée, sont, en premier lieu, apeurees

par sa conversion et voient, dans cela, une influence négative provenant de ses fréquentations,

et notamment de Bilel, son ami de 1’époque :

[...] ¢’était [ma sceur] qui avait trouvé une feuille ou ¢’est que j’avais noté comment faire la
priére et qui s’était un peu affolé et, du coup, ils m’avaient posé la question, mes parents, « ah
mais t’es devenue Musulmane ? », machin, pis, du coup, j’ai dit ben oui. Bon, déja, la majorité
des gens, ils étaient tous persuadés que c’était dit & mon ex-copain, que j’avais été influencée
[...] voila, au tout début, les gens étaient persuadés que c’était pour lui que je faisais ¢a, que
genre, en gros, il m’avait lavée le cerveau et je sais pas trop quoi comme bétise et mes parents,
enfin ma mere, elle était hyper, enfin elle avait hyper peur, parce qu’elle était persuadée que
j’allais me retrouver en Syrie deux mois plus tard.
Les proches de notre interlocutrice présentent, en outre, en plus d’une peur, une certaine
hostilité vis-a-vis de I’Islam et considérent que le rapprochement de Chloé a la religion
musulmane n’émane pas enticrement de cette derniere.
Nous constatons également un élément de représentation li¢ a 1’Islam lourd de sens. En effet,
la mere de Chloé, en découvrant la conversion de sa fille, va tendre a associer Islam et
djihadisme et percoit celle-ci d’un aspect fortement négatif. La situation internationale et les
conflits mondiaux actuels semblent, ici, jouer un réle non-négligeable dans cet élément de

représentation extérieure et, cela, a la suite de ’embrigadement, ces derniéres années, de

103



plusieurs jeunes femmes, chrétiennes et musulmanes, par des individus se revendiquant préter
alléegeance a I’état islamique. A ce propos, Chloé reléve les représentations négatives que
possede sa mere au sujet de la religion musulmane et, plus spécifiqguement, sa représentation
de la femme en Islam qu’elle tend également a connoter de maniére plutét négative : « [...]
elle [ma meére] avait cette idée de ma pauvre fille, elle va terminer, en gros, en mode femme
de ménage, battue par son mari, avec quinze enfants [...] ». Nous relevons, ici, la perception
que possede la mére de Chloé au sujet de la femme en Islam et, notamment, ses éléments de
représentations qui tendent a illustrer un certain isolement des femmes voilées quant a leur
intégration socioprofessionnelle, mais également une image de femmes susceptibles de subir
des violences conjugales. En conséquence a sa conversion, Chloé va faire face a de nombreux
éléments de représentations défavorables a la religion musulmane et a des réactions hostiles a

son egard. Elle met en exergue cela dans 1’extrait qui suit :

[...] elle voulait que j’aille voir une psy, car elle était persuadée que je sais pas, que j’avais di
vivre quelque chose [a I’étranger], peut-&tre le fait que, j’en sais rien, agressée sexuellement,
peut-étre c¢’était pour ¢a que j’avais besoin d’avoir une religion, ou me confier, et pis, elle avait
méme dit, une fois, qu’elle voulait me dénoncer a la police pour extrémisme (rires), elle
m’avait appelée en pleurant, parce qu’elle avait vu une émission sur TF1, genre d’une fille qui
était partie faire le Jihad ou je sais pas trop quoi (rires) et elle était 1a « mais qu’est-ce que j’ai
fait au bon Dieu pour avoir une fille comme ¢ca ? » [...].
Sa conversion a I’Islam est, ainsi, dans un premier temps, percue, par plusieurs membres de
son milieu familial, comme un trouble post-traumatique — survenu a la suite d’un évenement
passe, lors d’un séjour a 1’étranger ; une perception que Chloé conteste, cette derniére n’ayant
vécu rien d’anormal lors de ce voyage. Dans un deuxieme temps, les réactions que sa
conversion produit font, une nouvelle fois, écho a un contexte international complexe, au sein
duquel la religion musulmane, et ses pratiquants, sont, a de nombreuses reprises, mal percus
et, cela, notamment a la suite d’attaques terroriste revendiquées par des individus au nom de
I’Islam. La conversion de Chlo¢ — et par la suite ses pratiques, tels que ne plus boire d’alcool
et ne plus manger de viande de porc — vont, ainsi, étre assimilées a une forme d’extrémisme
religieux dans et par ce milieu. Par ailleurs, elle va également produire des réactions
virulentes auprés de sa sceur ainée, qui va, pendant un moment, ne plus souhaiter lui parler:
«[...] [elle] me parlait plus non plus, [elle] voulait méme plus me dire salut [...] ». Malgré
ces diverses réactions, les tensions au sein de ce milieu vont s’apaiser ; elles vont, toutefois,

réapparaitre lorsqu’elle décide de porter le voile pour la premicre fois.

104



En parallele aux réactions auxquelles elle fait face dans son milieu familial, ses amies
proches, de leur coté, ne percoivent également pas d’un bon ceil sa conversion et considérent

que Chloé a été influencée par son ami, Bilel. Les extraits ci-dessous mettent cela en lumiere :

«[...] avec mon ex-copain, j’avais beaucoup d’embrouilles avec ¢a, par le fait que je le
cOtoyais et que c’était du grand n’importe quoi [pour elles] que je le cotoie [...] ».

[...] mes copines, aussi, au début, ¢a s’était trés mal passé, encore pire que mes parents
presque. C’est marrant, parce que, on aurait dit que c’était elles mes parents (rires), mais ¢a
¢’était du style que, si je continuais comme ¢a, j’allais terminer toute seule, pis que, en gros,
j’étais conne, je réfléchissais pas, j’étais a coté de la plaque et pis blablabli, blablabla, apres
voila, I’Islam c’est n’importe quoi, et un jour je vais me réveiller et pis que je verrai que
finalement je viendrai dire « ah oui, désolée vous aviez raison et j’avais tort ».

Nous constatons, ainsi, que la conversion de notre interlocutrice est semée d’embiiches dans
son milieu amical proche et que ses amies ne percoivent cela positivement. Les remarques
qu’elle recoit de ce milieu la conduisent a s’en ¢éloigner, peu a peu, et a tenter de chercher du
soutien, des ressources (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b), auprés d’un nouveau réseau qu’elle

construit a travers ses passages a la Mosquée:

[...] j’ai, je suis allée a la Mosquée, j’ai essayé, un maximum, de cotoyer, d’aller vers des
filles et genre «tu veux étre ma pote ? » (rires), du coup, j’ai rencontré du monde a la
Mosquée, des copines qui sont devenues des pires bonnes potes, qui m’ont aussi, du coup,
beaucoup soutenue. Je pense que ¢’était important, parce que ¢’est vrai que, comment dire, du
coup, au début, méme si j’étais tout le temps, comment dire, enfin, des fois, je me posais la
guestion de pourquoi je continuais a leur parler encore, avec les remarques et le genre de
discussions qu’on avait.
Elle réalise, ainsi, une transition (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b ; Zittoun & Perret-Clermont,
2001) entre un milieu amical proche qu’elle connait et fréquente depuis plusieurs années et un
nouveau réseau d’amies qu’elle constitue par le biais de sa foi. Cette transition ne rompt
toutefois pas ses contacts avec son milieu amical proche initial, mais, tend, néanmoins, a la
distancer quelques peu de ce dernier. En outre, ce nouveau réseau d’amies va servir de
ressource (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b) pour Chloé qui va, par ce biais, renforcer sa foi et
poursuivre son apprentissage de la religion.
Ainsi, préalablement a sa conversion, Chloé n’a pas de proche — au sein de sa famille ou de
son cercle d’ami(e)s — de confession musulmane. Par la suite, sous son nouveau statut de

convertie, elle ressent le besoin de s’entourer d’individus musulmans et, cela, principalement

dans le but de renforcer ses croyances, comme elle I’évoque dans le passage qui Suit :

[...] j’avais pas d’entourage musulman et, ¢’est vrai que quand, quand, c’est vrai que t’as
besoin, méme si aujourd’hui je suis genre hyper bien dans ma famille, on sait qu’en général

105



t’as une moyenne de cing personnes que tu cotoies et, donc, qu’en regle générale, c’est
important de pouvoir discuter avec des personnes qui partagent le méme avis ou qui partagent
ta foi, rien que pour la raffermir ou tout simplement pour étre bien [...].
Par la suite, lors du port de son voile, Chloé met en exergue les conséquences de ce dernier au
sein de ses milieux familial et amical. Dans un premier temps, elle met en avant le
renouvellement des évenements et des réactions passés, en mentionnant spécifiquement sa

meére qui, une nouvelle fois et malgré le calme s’étant installé depuis sa conversion, ne tolére

pas le port de son voile :

[...] quand j’ai porté le voile, c’est revenu de nouveau et ma meére elle m’avait dit que si elle

me croisait dans la rue, elle changerait de trottoir, qu’elle voulait pas sortir avec moi, que,

si je I’aimais, je devais me débrouiller pour que, quand elle soit 1a, elle me voit pas avec.
Nous constatons, ici, une certaine rigidité, de la part de son milieu familial, concernant le port
de son voile et la non-acceptation de ce dernier au sein de celui-ci. Nous relevons, toutefois, la
réaction différenciée du pere de Chloé qui se distingue de ce milieu et tend a tolérer davantage
le port du voile de sa fille. Elle considére que la tolérance de ce dernier provient
principalement de sa capacité a souhaiter communiquer pour tenter de mieux comprendre les
choix de sa fille — et, en paralléle, pour lui permettre de mieux les accepter. L’extrait qui suit

met cet élément en lumiére :

Mon pere, lui, a été bien plus, il a toujours été plus, on va dire, ma mere elle est plus

émotive et mon pere, il est plus du genre « ah ok, bah on va discuter », du coup, ben voila,

mon pére il m’avait dit « de toute fagon, je m’attendais a ce que tu le mettes une fois » [...].
Notre interlocutrice tient compte de la nouvelle peur que produit le port de son voile au sein
de son milieu familial et met, notamment, en avant, a ce sujet, les enjeux existants en matiere
d’intégration sociale et professionnelle qui, selon son milieu familial, peut étre compromise
par le port de son voile : «[...] ils avaient peur aussi que, je sais plus, que j’ai plus de vie
sociale, pour le boulot que ¢a marche pas, que les gens ne veuillent plus trainer avec moi et
tout [...] ». Le port du voile est, ici, représentatif d’un frein au marché de ’emploi et peut
¢galement créer des difficultés d’intégration sociale. Ces difficultés découlent, selon notre
lecture, d’un rejet auquel pourrait se confronter Chloé suite au port de son voile au sein d’un
milieu potentiellement hostile a ce dernier.
En parallele, le contexte international, déja évoqué précédemment au sein de notre rédaction,
tend, une nouvelle fois, a avoir des répercussions et alimente davantage la peur ressentie par

le milieu familial de Chloé. 1l va, en conséquence, conduire ce dernier a essayer de trouver

106



des solutions pour tenter de raisonner notre interviewée. Les extraits qui suivent mettent cela

en exergue :

[...] ma mére s’était mise a regarder les émissions de TF1, Zone interdite (rires), du coup, tu
m’étonnes que ... Pis, apres, ce qui était marrant aussi, ¢’était, c’est beaucoup, par exemple, ma
mere, pour montrer qu’elle était ouverte d’esprit, elle  est allée suivre un cours sur 1’Islam,
mais un cours donné par un Chrétien.

[...]1ls voulaient absolument un peu me diriger vers des, des personnes comme ¢a, un  peu
comme s’ils étaient dans 1’idée un peu de me faire raisonner, parce que toutce que je fais
c’est dans I’extréme. Porter le voile, ¢’est extréme, faire ses cing prieres, c’est extréme, ne pas
aller au sauna quand tu vas dans un hotel a ski, c’est extréme, parce que tu portes le voile,
des trucs du style quoi. Manger de la viande halal, ¢’est extréme (rires), ouais, voila quoi.
La notion d’extréme, voire d’extrémisme, revient de nombreuses fois au sein de la narration
de Chloé et, particulierement, lorsque celle-ci explicite 1’appréhension de son milieu familial
par rapport a sa conversion a 1’Islam, puis au port de son voile. Malgré les craintes initiales
présentes dans son milieu familial, I’inquiétude dont fait I’expérience ce dernier s’estompe et,
cela, du fait que notre interlocutrice poursuit son parcours social et professionnel sans que
celui-ci ne soit entravé par le port du voile : «[...] ils ont remarqué que, voila, j’avais tout le
temps mes potes, que je voyais du monde, que je sortais aussi, que je faisais mes trucs, enfin
que j’étais bien quoi ». Au jour d’aujourd’hui, le milieu familial de Chloé accepte pleinement
sa conversion a 1’Islam et le port de son voile. Les tensions présentes au sein de ce milieu ont,

par ailleurs, disparu, comme I’extrait qui suit le révéle :

Et pis, maintenant, ben ca va tout bien quoi, je vais au resto avec ma mere, je vais faire du
shopping avec ma mere, elle me prend partout, pis voila, pour mon pere, quand j’arrive, quand
il y a des invités, il rigole et il dit « ah voila ma Musulmane », enfin voila, [ma sceur] ¢a va
tout bien, ¢a va hyper bien avec.

Si les tensions dans ce milieu se sont apaisées avec le temps, il n’en est pas de méme pour son
milieu amical proche qui, encore aujourd’hui, est propice a I’émergence de certains conflits.
Elle reléve, a cet effet, I’impact du port du voile sur les représentations que possedent ses
amies proches au sujet de la femme musulmane voilée. 1l nous semble, ici, important de
spécifier que, avant de mettre le voile, Chloé se rendait a de nombreuses soirées, avec son
cercle d’amies proches, proposées par des bars ou des discothéques. A la suite de sa
conversion, puis du port de son voile, elle ne souhaite plus fréquenter ces milieux qui, selon
elle, entrent en inadéquation avec son nouveau mode de vie. Ce changement dans la vie de

notre interviewee crée, en conséquence, plusieurs tensions au sein de son milieu amical

107



proche, celui-ci ne comprenant pas les raisons de ce dernier. Chloé justifie son choix dans les

extraits qui suivent :

[...] c’est aussi tout I’environnement qui est propice a ce genre de choses qui, en tant que
personne religieuse et qui est attachée a ces valeurs-1a, ben c¢a a pas de sens d’aller dans un
endroit ou c¢’est que, comment dire, ¢a veut dire que t’acceptes pour les autres quelque chose
que t’accepterais pas pour toi en fait.

«[...] je savais que le fait que je porte le voile, ben la je savais que je pouvais de toute facon
plus y aller, parce que ¢a le faisait pas quoi ».

Pis aussi, apres, dans des endroits ou je suis pas a 1’aise, j’arréte d’y aller. J’ai compris que
moi je voulais pas aller dans ce genre d’endroits, je dis non et puis point barre, t’as pas a me
poser la question de pourquoi, j’ai le droit de juste pas avoir envie, j’ai pas besoin de me
justifier chaque fois que j’ai pas envie, que ce soit pour ma religion ou pour des questions
d’envie, voila. Et méme si ¢’est pour une raison religieuse, ca fait quoi ? C’est ma maniére de
penser.
Le voile est, ainsi, pour notre interlocutrice, significatif d’un comportement a adopter. Le
milieu de la nuit devient, par conséquent, selon elle, inadapté pour une femme portant le voile.
Chloé souligne, par ailleurs, I’identification que le port de son voile crée dans son milieu
amical proche de I’époque. Si ses amies n’apprécient pas son nouveau mode de vie et de
pensée, certaines tendent, en paralléle, a s’identifier a elle. Elles tendent, ainsi, a confronter
les éléments de représentations d’une femme musulmane voilée et les éléments de

représentations d’une femme non-voilée et créent une distinction a ce niveau :

[...] ca me fait penser, j’avais beaucoup ¢a justement, le fait que, en fait, certaines de mes
copines s’identifient & moi, dans le sens o, si toi tu décides de porter le voile, ben nous on
est des putes, si toi tu veux pas ¢a, ¢a veut dire que nous on est des dévergondées, ok ¢a veut
dire que nous on est des débiles. En gros, ¢’était tout le temps, ok tu veux faire ¢a, mais ¢a
veut dire que tu penses que nous on est comme-ci, comme ¢a, et j’étais la mais non (rires),
enfin, dans le sens ou elles ont un mode de vie qui est complétement différent, leurs valeurs et
leur mode de vie elles le prennent d’une base qui est complétement différente et on peut pas
comparer deux choses qui sont différentes [...].

Nous constatons, ici, la dichotomie existante entre femme voilée/femme non-voilée et mettons
en avant un élément de représentation pour lequel il semblerait que certaines amies proches de
Chloé considerent que le fait que cette derniére soit voilée la rende supérieure a elles : «[...]
elles avaient de la peine a comprendre que je pouvais les voir comme des personnes normales,
enfin étre voilée et les voir comme des personnes normales, pas des putes ou des
dévergondées ». Nous assistons, ainsi, a une distinction faite par le milieu amical proche de
Chloé, entre lui et cette derniére. A ce sujet, elle estime que cette comparaison n’a pas lieu

d’étre, du fait que chacune tend a étre en possession d’un certain mode de vie qui prend

108



naissance dans des sphéres différentes — par exemple, 1la sphere familiale ou la sphére

religieuse, pour n’en citer que deux.

Si le voile est, selon Chloé, un habit religieux faisant suite logique a sa conversion a 1’Islam,
d’autres éléments de sa représentation personnelle sont également mis en avant par cette
derniere. Nous les présentons ci-aprés. Dans un premier temps, le voile est, principalement,
selon elle, une obligation religieuse pour la femme musulmane pratiquante. Cette notion
d’obligation revient, a de multiples reprises, dans la narration de notre interviewée, mettant
ainsi en avant I’importance qu’il revéte pour cette derniére. Dans un deuxiéme temps, le voile
musulman prend 1’aspect d’« [...] un bienfait [...] » pour notre interlocutrice qui considére ce
dernier comme une bienfaisance de la part de son Créateur. Finalement, il représente, aux
yeux de notre interviewée, un marqueur d’identité religieuse et peut, par conséquent,

directement étre assimilé a I’Islam. Ces éléments sont narrés par Chloé dans 1’extrait suivant :

C’était dans le sens ou c’est que je suis persuadée que tout ce que Dieu nous demande de faire,
c’est un bienfait pour nous et que, finalement, Dieu nous connait mieux que nous-méme et
que, qu’il faut lui faire confiance dans ce qui nous a donné comme, comme liberté, obligation
et droit a chacun et le voile, je m’étais beaucoup renseignée aussi de la part des personnes qui
disaient que le voile n’était absolument pas une prescription religieuse, que c¢’était culturel,
enfin aussi des personnes qui sont dans 1’Islam, pratiquantes et tout, qui ont cette approche-la.
Je me suis pas mal posée la question est-ce que oui, effectivement, c’est bien de le mettre ou
non, est-ce que, et, apres, au fur et & mesure des recherches, je me suis rendue compte qu’il
fallait, en tout cas pour moi, qu’il fallait effectivement, enfin tout me faisait plus penser que
¢’était, effectivement oui, une prescription religieuse et que, oui, ¢’était bien de le mettre et
que, oui, ca faisait partie des obligations de la femme. Et, ¢’était aussi, je m’en souviens que
¢’était aussi que je savais que le fait de porter le voile allait faire que, du coup, j’allais étre
voyante, que, du coup, les gens vont directement m’associer a 1’Islam et que, du coup, quelque
part, ca m’obligeait a faire attention a certaines choses mauvaises que je faisais.

Si le voile est, en premier lieu, représentatif d’une prescription religieuse, il acquiert, en
paralléle, un aspect davantage social. En effet, le marqueur d’identité religieuse qu’il
représente initialement va conduire la femme qui le porte — en 1’occurrence, ici, Chloé — a
devenir religieusement visible et, par conséquent, a tenir compte de cet aspect en tentant, au
mieux, d’avoir un comportement adéquat et de présenter une bonne image de soi a la societé

environnante :

[...] je suis directement associée a 1’Islam, donc j’ai envie d’étre, que les gens aient une bonne
image de ¢a tu vois. C’était un peu dans le sens que je savais que ¢a allait m’aider a me
développer, tout en sachant que c’était quelque chose qui était, pour moi je pense, une
obligation pour la femme musulmane.

109



Si, dans I’espace public, le voile tend a représenter I’identité religieuse de la femme qui le
porte, il tend & acquérir, au sein de certains milieux professionnels, encore plus d’importance
et va, parfois, avoir des conséquences dans ces derniers. Chloé va, dans un premier temps,
nous raconter 1’expérience positive qu’elle expérimente lors du port de son voile dans les
milieux professionnels qu’elle fréquente au début de ce dernier. Vendeuse dans un magasin et,
dans le méme temps, promotrice de nouveaux produits dans divers autres magasins, elle va
continuer de travailler au sein de ces derniers pendant quelques mois. Le port de son voile
semble, a ses débuts, plutdt bien accepté dans les milieux professionnels qu’elle cotoie a cette

époque :

[...] je fais de la promotion pour des produits, heu Smartbox, par exemple. Avant, je
bossais aussi dans une [patisserie], donc je faisais serveuse et elle [la patronne], elle me
connaissait d’avant voilée et, quand j’ai porté le voile, je lui ai demandé est-ce que ¢a te
dérange si je travaille avec le voile ? Non pas du tout, du coup elle m’appelle de temps en
temps pour reprendre des services comme ¢a.
Elle met, toutefois, en évidence, dans la suite de sa narration, les difficultés rencontrées dans
d’autres milieux professionnels, par exemple des magasins d’habits, au sein desquels
I’employeur refuse I’engagement de femmes portant le voile. Chloé donne I’exemple d’un

poste de vendeuse pour lequel elle avait postulé et ou, lors de son entretien d’embauche, il lui

a ¢t¢ demandé s’1l lui était possible de retirer son voile pour travailler :

[...] par contre, chez [X] j’avais postulé, j’avais fait un entretien d’embauche et on m’a dit on
veut bien vous prendre, mais faut que vous enleviez votre voile quand vous travaillez. J’ai
dit non, du coup, ils m’ont dit désolés mais on ne peut pas vous accepter. Donc, oui, dans
certains domaines, ils, ils sont moins ouverts que d’autres et ils acceptent pas.

Promotrice de nouveaux produits chez X, elle réalise plusieurs promotions en étant voilée et,

cela, jusqu’au changement de gérant. Elle confie, a ce propos :

[...]a [X], le nouveau gérant d’aprés, la derniére fois que j’ai travaillé, je suis allée vers lui,
lui demander par rapport au paiement, s’il me payait plus tard, s’il me payait directement et
comment ¢a se passait, si j’avais un contrat, un truc comme ¢a, il m’a dit ah allez prenez vos
sous et tout, pis aprés il m’avait dit, juste une petite question, le voile vous le portez pour des
motifs religieux, j’ai dit oui, il me fait ah ok d’accord machin, et pis heu, aprés, on m’a plus
jamais rappelé.

Le port du voile est, ainsi, dans certains milieux professionnels neuchatelois, problématique et

peut, dans certains cas, représenter un frein a I’acces au marché du travail. Si I’expérience

initiale de notre interlocutrice en tant que femme voilée sur le marché de I’emploi

neuchatelois s’avere positive, elle va rapidement étre confrontée & des refus qui vont la

110



conduire a devenir indépendante et, peu a peu, construire sa propre entreprise. Actuellement,
Chloé continue de promouvoir différents produits et, cela, a son compte. Elle considére qu’il
devient, dans la société suisse actuelle, de plus en plus difficile de trouver un emploi en étant
voilée ; d’ou I’intérét, selon cette derniére, de se mettre a son compte pour pouvoir continuer

de travailler, tout en portant le voile.

111



6. DISCUSSION

Vient a présent le temps, au sein de cet avant-dernier chapitre, de répondre a notre question de
recherche, en mettant en évidence les observations issues des narrations de Samia, Myriam et
Chloé.

Reprenons, pour commencer, notre cadre theorique, au sein duquel nous avons présenté les
ressources conceptuelles que sont la représentation sociale (Markova, 2007) et la trajectoire
de vie (Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b), qui nous a appuyé tout au long de notre travail de
recherche. En premier lieu, la représentation sociale se définit «[...] comme [une forme] de
connaissance » (Moscovici, 2013, p. 8) étant issue du sens commun (Markova, 2007). Elle est
générée a partir d’antinomies — de tensions présentes dans les discours et faisant écho a des
objets et/ou sujets produisant des débats — qui se développent, ensuite, en thémata pour,
finalement, sous une forme problématisée, pouvoir donner lieu a une, voire plusieurs,
représentation(s) sociale(s) (ibid, 2007). En second lieu, la trajectoire de vie, elle, permet
I’étude du développement de 1’individu et se caractérise par les ruptures et transitions que ce
dernier tend a rencontrer au cours de et entre les multiples sphéres d’expérience de ses
différentes étapes de vie (Zittoun, 2016 ; Zittoun, 2012a; Zittoun, 2012b). Finalement
combinées, ces ressources conceptuelles nous permettent de mettre en exergue, au travers des
narrations de Samia, Myriam et Chlog, leurs trajectoires de vie, depuis le port de leur voile ;
des trajectoires au cours desquelles sont présents des éléments de représentations personnelles
du voile évoluant, selon nos données, en parallele a nos participantes ; étant situées dans des
contextes sociaux, culturels, temporels, professionnels, économiques, politiques spécifiques?’,

eux-aussi en constante évolution.

Nous basant sur nos données initiales, issues de notre premiére étape méthodologique, nous

sommes, a présent, susceptibles de mettre en exergue le climat existant a 1’égard de I’Islam et

17 Nous nous arrétons un instant sur la contextualisation de notre travail de recherche qui fait écho a
une approche socioculturelle en psychologie. Celle-ci nous permet de mettre en exergue I’importance
de la prise en considération du contexte social et culturel dans lequel se positionne notre travail de
mémoire. En effet, les représentations de I’Islam et du port du voile, tout comme 1’appréhension de la
religion, ne peuvent étre identiques, d’un contexte a un autre ; cela au vu d’éléments socioculturels,
historiques, politiques, etc., qui se diversifient d’un espace social a 1’autre et qui sont spécifiques a ces
derniers.

112



de ses communautes, évoqué plus tét au cours de notre rédaction, et la maniere dont est
appréhendée la religion musulmane — Ses croyances, ses pratiques — par notre premier
échantillon.

Nous nous permettons, ainsi, dans un premier temps, de rappeler I’espace social du Canton de
Neuchatel, au sein duquel s’est effectué notre travail de recherche. Nos premiéres données
mettent, principalement, en évidence une présence plutdt faible de la religion au sein du
Canton, due notamment & son caractere laic, souhaitant favoriser la neutralité religieuse au
sein de plusieurs de ses espaces — par exemple, dans ses établissements scolaires. A 1’inverse
de cette présence religieuse moindre dans la sphere publique neuchateloise, la religion
musulmane est, quant a elle, toujours selon nos données, trés présente sur une scéne
davantage médiatique. Sa présence est, néanmoins, évogquée de maniére négative par nos
participant(e)s. En effet, certaines revendications des communautés musulmanes — tels que le
port du voile et les lieux de priere (Schneuwly Purdie, 2006), la viande halal (Gianni, Giugni
& Michel, 2015) ou la demande de reconnaissance étatique de 1’Islam (Giroud, 2017) — font
débat et se confrontent parfois a des réactions virulentes. En paralléle, le lien entre Islam et
démocratie — et la maniére dont ces deux éléments s’articulent — s’utilise, a de nombreuses
reprises, par plusieurs de nos participant(e)s qui mettent en avant soit leur compatibilité, soit
leur incompatibilité. Cette derniére est, par exemple, argumentée par le biais de certaines
pratiques religieuses, tels que le port du voile, n’entrant pas en adéquation avec les us et
coutumes de la société neuchateloise, suisse. A cela, s’ajoute un contexte international marqué
par de nombreux attentats étant revendiqués par des groupuscules terroristes au nom de
I’Islam. Ces événements dramatiques tendent a mettre davantage sur le devant de la scene la
religion musulmane et ses nombreux croyants. Au sein de et & travers ce contexte, les
amalgames peuvent rapidement étre produits et donner lieu a des communautés musulmanes
pouvant étre facilement assimilées, toujours selon nos données, par une partie de la population
neuchateloise, a des individus potentiellement dangereux, pouvant nuire a leur sécurité et,
plus généralement, a celle du Canton. Le contexte international actuel tend, ainsi, & donner
une mauvaise image de 1’Islam et semble avoir une répercussion sur la maniere dont il est
percu dans le Canton de Neuchatel. Au sein de ce contexte socioculturel spécifique, le port du
voile, marqueur religieux par excellence, donne lieu a divers éléments de représentations —
allant d’une obligation religieuse a une forme de radicalisation — et semble, pour reprendre
nos propos, ne pas étre facilité, au vu des tensions existantes a son sujet au sein du Canton de

Neuchatel, notamment au niveau du marché de I’emploi.

113



Nous poursuivons, a présent, avec notre questionnement initial, figurant au sein de notre
problématique, auquel nous allons tenter de répondre au vu des données que nous avons

précedemment présentées. Notre question de recherche est, pour rappel, la suivante :

Quelles représentations du voile des femmes musulmanes voilées du Canton de Neuchétel

possedent au cours de leurs trajectoires de vie, du moment du port du voile & aujourd hui ?

Nous constatons, pour commencer, 1’évolution des éléments de la représentation du port du
voile au cours des narrations de Samia, Myriam et Chloé, en paralléle a leurs trajectoires de
vie, ainsi que la présence de plusieurs dimensions au sein desquelles se retrouvent et se
déplacent ces éléments et nos participantes. Le port du voile est, initialement, décrit par ces
dernieres au travers d’éléments a caractéristiques pleinement religieuses — obligation
religieuse, prescription religieuse liée aux premiéres menstruations, élément mentionné dans
le Coran, protection —, faisant écho a la dimension religicuse dans laquelle se situent Samia,
Myriam et Chloé lors de leurs premiéres réflexions quant au port du voile et du passage a ce
dernier. La dimension religieuse évoquée par nos trois participantes s’entrelace a la dimension
familiale que chacune retrouve, plus ou moins, avant, pendant et aprés 1’étape du port du
voile. Le milieu familial est bel et bien présent pour nos interviewées qui, toutefois, vont y
mettre 1’accent de manieres distinctes. Des différences s’observent, en effet, dans un premier
temps, entre Samia et Myriam, musulmanes de naissance et ayant grandi au sein de milieux
familiaux religieux, et Chloé, convertie a 1’Islam peu avant sa majorité, étant née et ayant
évolué dans un milieu familial suisse et protestant. Si, pour Samia et Myriam, le port du voile
semble facilité par leurs milieux familiaux et, dans le méme temps, souhaité par ces derniers,
au vu de I’obligation religieuse qu’il y représente, il n’en est pas de méme pour Chloé qui va
se confronter a des réactions plutdt virulentes de son milieu familial, n’acceptant initialement
pas sa conversion a I’Islam, puis le port de son voile. Dans un deuxieme temps, si des
différences s’observent dans la perception et la réception du premier port du voile dans les
milieux familiaux de nos interviewées, celles-ci mettent en lumiére ce dernier de maniere
distincte et vont axer leurs narrations sur des aspects différenciés. Samia va mettre en avant le
fait que son voile ne lui a pas été imposé par son milieu familial. Myriam, elle, va évoquer les
doutes de sa mere quant aux raisons du port de son voile et la crédibilité de celui-ci au sein du
contexte socioculturel (Arabie-Saoudite) dans lequel elle se situe lors de sa décision. Chloé,
finalement, va raconter les nombreuses difficultés qu’elle rencontre au sein de son milieu
familial et amical proche, suisse et non-musulman, en devenant musulmane et voilée. Ainsi,

lors du passage au port du voile et peu apres ce dernier, les dimensions religieuses et

114



familiales de nos interlocutrices s’entrecroisent, donnant lieu a des éléments de

représentations personnelles fortement axes sur I’aspect religieux.

Dans I’évolution des éléments de représentations personnelles du port du voile de nos
participantes, au cours de leurs trajectoires de vie et de leurs évolutions respectives, la
dimension familiale va, petit a petit, laisser place a une nouvelle dimension qui va, elle-aussi,
s’entrelacer a la dimension religicuse initialement présente. Nous nommons celle-ci la
dimension sociale/politique/économique. Nous avons, précédemment, mis en lumiere le
développement de nos participantes au cours de leurs trajectoires de vie — pour exemples,
Samia a transité de la Suede a la Suisse, puis d’un cycle scolaire primaire a un cycle
secondaire ; Myriam, elle, est passée d’une vie d’étudiante a une vie professionnelle ; Chloé
est devenue musulmane, elle s’est déplacée d’un lycée a une Université. Chacune d’elles a
donc grandi et évolué au cours de sa trajectoire de vie. A cela, s’ajoute une évolution des
éléments de la représentation personnelle du port du voile pour chacune de nos interviewées.
En effet, ce dernier, initialement décrit par le biais d’éléments a caractéristiques pleinement
religieuses, se retrouve, peu a peu, au milieu d’une dimension davantage sociale, politique et
¢conomique. Il s’éloigne, ainsi, petit & petit, de la dimension familiale initialement présente
lors du premier port du voile chez Samia et Myriam. Il va, en revanche, demeurer au sein de
la dimension familiale de Chloé qui s’entrelace, elle, a cette nouvelle dimension
sociale/politique/économique, dans le méme temps qu’elle s’entrecroise a la dimension
religieuse initiale.*® Le port du voile va, ainsi, étre défini, au sein de cette nouvelle dimension,
comme un marqueur identitaire, comme un frein a I’intégration sociale, voire comme un frein
au marché de ’emploi neuchatelois. Si les caractéristiques initialement religieuses semblent
étre connotées positivement dans les discours de nos interviewées, plusieurs éléments
ultérieurs vont, en revanche, étre davantage assimilés a des notions plutét négatives — frein,
refus, rejet, etc. Initialement percu en tant qu’obligation/prescription religieuse par nos
interlocutrices, le port du voile va, au cours de leurs trajectoires de vie, se transformer en un
élément davantage sociopolitique et socioéconomique. Il va faire I’objet de nombreux débats
au sein du Canton — et au-dela. Il va, en outre, toujours selon nos données, poser probléme au
sein du marché de I’emploi neuchatelois. Ainsi, au sein de cette nouvelle dimension
sociale/politique/économique et en parall¢le a 1’évolution de nos participantes, les éléments de

leurs représentations personnelles du port du voile se développent, quittant progressivement la

18 Nous reprenons ce point plus loin dans notre rédaction.

115



dimension familiale'®, mais restant toutefois rattachée a la dimension religieuse. Le port du
voile va, dés lors, étre présenté, par nos participantes, comme une part de leur identité
personnelle, comme un marqueur religieux et identitaire, mais également comme une
problématique d’intégration sociale et professionnelle. Elles mettent, non seulement, chacune
I’accent sur I’influence de la situation internationale actuelle — nourrie par un terrorisme

grandissant — et la maniéere dont est percu le port du voile a travers ce contexte.

Nous nous arrétons, un instant, sur I’impact des diverses attaques terroristes de ces dernieres
annees, ayant notamment eu lieu en territoires europeens, et leur influence sur les
représentations du port du voile dans les narrations de nos interviewées. Ce dernier semble
acquérir, a travers ce contexte, une connotation toujours plus négative — il peut, parfois, selon
nos données, préter a confusion quant au but de son port. L’indicateur religicux qu’il incarne
facilite sa mise sur le devant de la scéne et peut, dans certains cas, devenir synonyme d’une
radicalisation grandissante. Ces divers attentats semblent, par ailleurs, alimenter la méfiance a
I’égard des communautés musulmanes (Gianni, Giugni & Michel, 2015), une méfiance déja
existante depuis les attentats du 11 septembre 2001, et tendent, a ce propos, prétériter toujours
plus la situation des femmes musulmanes portant le voile qui, a travers ce dernier, sont
directement associées a I’Islam. En conséquence, certaines femmes voilées font les frais de ce
contexte international complexe et, cela, au sein de différents milieux — familial, public,
professionnel. A un niveau familial, par exemple, Chloé rencontre de nombreuses difficultés
suite a sa conversion, puis au port de son voile, certains membres de sa famille proche
produisant un lien entre ces éléments, la situation conflictuelle en Syrie et I’embrigadement de
jeunes femmes européennes au sein de 1’état islamique. Au sein des espaces publics, certains
regards se font plus remarquer que d’autres, selon Samia et Myriam, et certains propos, méme
si ces derniers tendent actuellement a rester minoritaires au sein de ces espaces, assimilent
directement 1’Islam au terrorisme. A un niveau professionnel, la méfiance a 1’égard des
communautés musulmanes peut, selon notre lecture, se produire dans la crainte quant aux
réactions de la clientéle qui, face a une employée portant un voile, peut laisser paraitre un

comportement stigmatisant.

Le port du voile est, pour finir, toujours selon nos données et nos observations, une
problématique bel et bien existante en matiére d’intégration professionnelle au sein du

Canton de Neuchatel. En effet, nos interlocutrices mettent, chacune, a un moment donné de

19 La dimension familiale continue d’exister dans la vie de nos interlocutrices, mais n’est plus évoquée
par elles dans la suite de leurs narrations.

116



leurs narrations, en avant les difficultés qu’elles rencontrent pour intégrer le marché de
I’emploi neuchételois et, cela, pendant et au-dela de leur formation académique et/ou
professionnelle. Si Chloé va, initialement, mettre en avant ses expériences positives en
matiére d’accés a I’emploi dans le Canton de Neuchatel en étant voilée, elle va, petit a petit,
étre confrontée a des refus continuels. Le port du voile, contraire a la neutralité religieuse
favorisée par le Canton, notamment au sein des administrations étatiques, se confronte dés
lors & une laicité neuchéateloise pour laquelle la présence religieuse et, plus spécifiquement, les
signes religieux — tels que le port du voile, de la kippa, etc. — sont difficilement acceptés et
quasiment inexistants dans une majorité de domaines professionnels. Le port du voile est,
ainsi, en premier lieu, souvent non-accepté par différents employeurs qui tendent a
argumenter cela au travers de leur clientéle, quelle qu’elle soit (clients, patients,
bénéficiaires). Il est, en effet, plutdt rare de rencontrer une femme voilée travaillant dans un
domaine au sein duquel les employé(e)s ont directement a faire a une clientele quelconque. Le
rejet et/ou le refus du port du voile dans divers domaines professionnels conduit, en second
lieu, certaines femmes voilées a ne pas pouvoir, voire ni vouloir, intégrer le marché de
I’emploi neuchatelois et, cela, du fait qu’il leur est fréquemment demandé d’6ter leur voile
pour y accéder. Nos participantes, conscientes de ce phénomene et des réactions que le port
du voile peut susciter, choisissent pourtant de le garder, mettant parfois en péril leur acces
direct au marché de I’emploi, et décident, en paralléle, de continuer a chercher un emploi au
sein duquel le port de ce dernier pourra étre toléré — en faisant, par exemple, appel aux
diverses communautés musulmanes (Myriam) ou en devenant indépendantes (Chloé ; Samia
et Myriam en mentionnant leurs expectations futures). Elles considerent, en somme, a ce
sujet, ne pas souhaiter et ne pas devoir faire un choix entre leur identité religieuse et leur

aspiration professionnelle.

Nous constatons, ainsi, les problématiques que le port du voile peut susciter au sein du Canton
de Neuchatel et les difficultés rencontrées, a ce sujet, par Samia, Myriam et Chloé. Si le port
du voile, dans les milieux familiaux de Samia et Myriam et lors des scolarités et formations
initiales de nos trois participantes, ne pose pas de probleme majeur, il est évident que les
réactions qu’elles rencontrent par la suite, dans d’autres milieux, tendent a en poser. Les
éléments a caractéristiques pleinement religieuses de leurs représentations personnelles du
port du voile tendent a subsister, méme s’ils ont tendance a étre moins évoqués au cours des
narrations de nos interviewées. Vient alors une dimension sociopolitique et économique qui

présente de nouveaux éléments. Ceux-ci sont mis en eévidence par nos participantes au cours

117



de leurs narrations, mais nous ne pouvons, pour autant, avancer, qu’ils sont représentatifs de
leurs représentations personnelles. Ils semblent, en effet, davantage faire écho a une
situation/dimension sociopolitique au sein de laquelle une partie de la collectivité détient
certaines représentations. Ce sont, des lors, ces représentations qui sont amenées par nos

interlocutrices et qui, en paralléle, intégrent leurs narrations.

118



/. CONCLUSION

L’intérét de notre travail de recherche s’est porté sur 1’étude des représentations du port du
voile que possédent des femmes musulmanes voilées résidant dans le Canton de Neuchatel au
cours de leurs trajectoires de vie. Cela, au vu de I’absence d’une telle étude au sein de ce
contexte socioculturel. Si les études et les écrits réalisés sur le port du voile, dans un contexte
étranger, semblent bien présents, ils le sont, en revanche, moins en territoire helvétique ; d’ou

notre intérét marqué pour la présente recherche.

Ainsi, au sein de notre cadre théorique, nous nous sommes orientées vers les ressources
conceptuelles que sont la représentation sociale (Markova, 2007) et la trajectoire de vie
(Zittoun, 2012a ; Zittoun, 2012b). La mise en commun de ces ressources conceptuelles nous a
permis de positionner la notion de représentation sur un continuum, représenté par les
trajectoires de vie de nos interlocutrices, nous ayant guidé dans 1’étude des représentations

personnelles du voile, depuis le port de ce dernier.

Notre approche méthodologique s’est, ensuite, réalisée en deux étapes. Dans un premier
temps, nous nous sommes attelées a construire 1’espace social au sein duquel prenait place
notre travail et, pour cela, nous sommes intéressées aux discours d’individus lambda résidant
au sein du Canton de Neuchatel et les avons questionnés sur différents aspects de 1’Islam.
Dans un deuxiéme temps, nous nous sommes intéressées aux narrations de trois jeunes
femmes musulmanes et voilées, résidant également dans le Canton, auxquelles nous avons
laissé le récit de leurs parcours pour nous faire part de leurs expériences, de leurs

représentations.

Pour I’analyse de nos données empiriques, nous avons, pour notre premiere étape
méthodologique, privilégié un codage thématique qui nous a permis de mettre en exergue les
themes fréquemment discutés et relevés par notre échantillon. Nous avons, ensuite, pour notre
deuxieme étape méthodologique, privilégié une approche davantage narrative pour laquelle,
suite a la retranscription de nos entretiens, nous avons procédé a la réalisation d’une grille
d’analyse, grace a laquelle nous avons pu construire nos trois tableaux au sein desquels sont

présentés les éléments de la représentation du voile pour chacune de nos participantes.

119



Finalement, au travers de 1’analyse de nos données, nous avons pu constater, dans un premier
temps, que 1’espace social neuchételois présentait plusieurs interrogations quant a la présence
de communautés musulmanes en son sein. Nous avons, ensuite, dans un deuxieme temps, pu
constater une évolution de la représentation personnelle du port du voile au travers des
narrations de Samia, Myriam et Chloé. D’une dimension religieuse initialement rattachée a la
dimension familiale, ces éléments de représentations personnelles évoluent et vont intégrer
une dimension davantage sociopolitique et économique, tendant & plutdt faire écho aux
contextes politiques national et international au cours desquels a été réalisé ce travail de

recherche.

7.1 Limites du présent travail

Dans un premier temps, les éléments de représentations subjectives que nous avons présentés
précédemment ne peuvent étre percus comme un ensemble complet des éléments de la
représentation personnelle du port du voile de nos interlocutrices. En effet, les éléments de
représentations, présentés au sein des grilles d’analyse figurant en annexe et au cours de notre
analyse des narrations de Samia, Myriam et Chloé, sont issus de leurs récits et font écho aux
VEcus, expériences et sentiments que ces dernieres ont souhaité partager avec nous lors de nos
entretiens narratifs. Dés lors, dans un second temps, la présente recherche n’a pas eu pour
objectif, ni pour utopie, d’étudier I’ensemble des représentations existantes en matiere de
voile musulman dans le Canton de Neuchatel, mais a privilégi¢ 1I’étude de représentations
subjectives du port du voile aupres de trois jeunes femmes, musulmanes et voilées. Ainsi, il
va de soi que les données présentées au sein de ce travail de recherche, ainsi que la lecture que
nous en faisons, proviennent de femmes détentrices de profils spécifiques. Nous sommes, par
conséquent, conscientes qu’avec 1’étude d’autres femmes voilées — possédant, par exemple,
des profils personnels et des expériences de vie différents — nos données et leur lecture

auraient pu étre bien distinctes.

Par ailleurs, s’agissant d’un sujet fortement médiatiseé et politisé, 1’aspect émotionnel est trés
présent, tout au long de notre démarche, les discours au sujet de I’'Islam et du port du voile
étant régulierement produits et reproduits lors de la réalisation de notre travail dans le
contexte neuchatelois et au-dela. En outre, de par notre identité religieuse musulmane, une
autoréflexion a été de mise tout au long de ce travail et a requis une prise de distance,

quelques fois considérable et pas toujours eévidente, pour la poursuite de son élaboration.

120



Qui plus est, selon nous, cet objet d’étude n’a jamais fini d’étre travaillé. De par une présence
médiatique accrue de I’Islam et au vu d’un contexte international complexe qui ne faiblit pas
— continuant & avoir une éventuelle influence sur nos représentations de 1’Islam et du port du
voile —, le présent travail de recherche pourrait, continuellement, étre repris et retravaillé, ne

permettant, ainsi, pas de conclusion « déefinitive ».

Finalement, notre travail de recherche permet, selon nous, d’apporter des pistes de réflexions
intéressantes sur la problématique que représente le port du voile dans le Canton de Neuchatel
et met en avant des femmes musulmanes voilées concernées par celle-ci. Il ne peut, en
revanche, étre considéré en tant que travail-action, comme cela a été mentionné par nos soins
dans le premier chapitre de ce travail, et nous ne prétendons aucunement avoir eu cela pour
objectif. Si la problématique du port du voile dans le Canton de Neuchétel a été soulevée par
nos soins, elle reste, toutefois, uniquement sous forme de possible prise de conscience de cette

réalité — pouvant étre réalisée par le/la lecteur/trice prenant connaissance du présent travail.

7.2 Perspectives et ouvertures

Dans le cadre de la réflexion de perspectives futures quant a 1’étude du port du voile, il nous
semble nécessaire de réfléchir a de nouvelles pistes de recherche, mais également de mettre en
exergue I’importance de ce phénomene et ses implications/conséquences dans le Canton de

Neuchétel et au-dela.

Au travers de notre travail de recherche, nous nous sommes, principalement, focalisées sur les
narrations de trois jeunes femmes musulmanes voilées. Si les données que nous avons
récoltées nous paraissent déja trés riches, il serait intéressant, tout d’abord, de considérer les
narrations de plusieurs autres femmes portant le voile et résidant également au sein du
Canton, afin d’obtenir un matériau empirique plus dense grace auquel 1’étude pourrait étre
approfondie. Il serait également pertinent de s’intéresser, plus spécifiquement, a I’impact du
port du voile dans un milieu spécifique — par exemple, le milieu scolaire — et, cela, selon une

approche davantage axée sur un travail-action — nécessitant, toutefois, plus de temps.

Dans ce contexte socioculturel spécifique et au vu de la situation internationale actuelle, la
question qui se pose est, également, de savoir de quelle maniére est-il possible d’améliorer la
problématique précédemment évoquée. Il nous semble, dans une certaine mesure, important
d’imaginer réfléchir a et éventuellement confectionner des solutions —'sous forme de projets-
pilotes — qui, sur le long terme, pourraient permettre d’intégrer ces: différentes femmes,

121



désireuses d’accéder aux marchés professionnels, et, en conséquence, par ce biais, d’améliorer

leur intégration sociale et professionnelle.

Il est évident que des solutions doivent étre pensées et mises sur pied afin de tenter de régler
cette problématique. L’une de nos propositions, la plus immédiate, serait de pouvoir faire la
connaissance de ces communautés au travers d’une réalité qui n’est plus médiatique, mais
bien réelle. Ainsi, pour ce faire, les autorités neuchateloises, a 1’aide d’associations culturelles
diverses et musulmanes, pourraient envisager de mettre en place des journées et/ou des
soirées-découverte, au cours desquelles les participant(e)s auraient la possibilité de pouvoir
communiquer avec divers individus musulmans, d’en apprendre davantage sur leurs
croyances, leurs us et coutumes — religieux et culturels —, leurs pratiques et, cela, dans le
but d’accéder, d’une certaine maniére, a I’Islam et aux diverses communautés musulmanes
résidant dans le Canton de Neuchatel, par le biais d’une réalité non plus médiatique et/ou
internationale, mais véritablement suisse et neuchateloise. Notre cheminement, tout au long
de ce travail, nous a permis de mettre en avant 1’existence de craintes quant a I’Islam et aux
communautés musulmanes — ce qu’elles semblent renvoyer comme image —, mais également
la possibilité de faire disparaitre ces craintes, ou du moins de les atténuer, par la connaissance
de ces communautés — comme cela a été le cas pour le milieu familial de Chloé qui, au
travers d’un apprentissage de la religion musulmane par le biais de celle-Ci, ne posséde,
aujourd’hui plus de crainte. Ainsi, n’est-ce pas en cotoyant directement un individu, une

communauté, que nous pouvons nous en faire la meilleure des idées ?

122



Bibliographie
Abric, J-C. (1994). Pratiques sociales et représentations. Paris : PUF.
Abric, J-C. (2016). Pratiques sociales et représentations (1st ed.). Paris : PUF.

Abu-Ras, W. M. & Suarez, Z. E. (2009). Muslim men and women’s perception of
discrimination, hate crimes, and PTSD symptoms post 9/11. Traumatology, 15, 48-63.
Retrieved from SAGE journals.

Allen, C. & Nielsen, J. S. (2002). Summary report on Islamaphobia in the EU after 11
September 2001. European Monitoring Center on Racism and Xenophobia. Retrieved from
https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/199-Synthesis-report_en.pdf

Alonso, X. (2016, April 22). La journée du voile déchaine les passions. Tribune de Geneve.
Retrieved from http://www.tdg.ch/monde/journee-voile-dechaine-passions/story/12508515

Amiraux, V. (2009). L’« affaire du foulard » en France. Sociologie et Sociétés, 41 (2), 273-
298. doi :10.7202/039268ar

Anex, E. (2006). Les représentations sociales des Musulmans auprés des jeunes Valaisans
(Master dissertation). Retrieved from rérodoc Bibliotheque numérique. (R004657288)

Ansari, H. (2003). Muslims in Britain. London : Minority Rights Group International.

Aryanti, T. (2009). Beyond the Hijab: Negotiating the Representation of Muslim Women in
the America. Retrieved from
https://www.ideals.illinois.edu/bitstream/handle/2142/13083/Final%20Paper.pdf?sequence=3

&isAllowed=y

Baltes, P.B. (1987). Theoretical propositions of life-span developmental psychology: on the
dynamics between growth and decline. Developmental Psychology, 23 (5), 611-626.
Retrieved from

http://library.mpib-berlin.mpg.de/ft/pb/pb_theoretical 1987.pdf

Baubérot, J. (1996). L’affaire des foulards et la laicité a la frangaise. L ’Homme et la société,
120, 9-16. doi:10.3406/homso.1996.2836

Behloul, S.M. (2013). Les mosquées bosniaques face au double stigmate du « Yougo » et du
musulman. In C. Monnot (Ed.), La Suisse des mosquées. Derriere le voile de [’'unité
musulmane (pp. 77-95). Geneve : Editions Labor et Fides.

Berset, J. (2016, May 19). Polémique autour du Musée des civilisations de I’islam & la Chaux-
de-Fonds. Cath.ch portail catholique suisse. Retrieved from
https://www.cath.ch/newsf/polemique-autour-du-musee-des-civilisations-de-lislam-de-la-
chaux-de-fonds/

Bondolfi, S. (2016, April 6). Une poignée de main qui agite toute la Suisse. Swissinfo.ch.
Retrieved from http://www.swissinfo.ch/fre/d%C3%A9bat-sur-I-int%C3%A9qgration-des-
musulmans une-poign%C3%A9e-de-main-qui-agite-toute-la-suisse/42070706

123


https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/199-Synthesis-report_en.pdf
http://www.tdg.ch/monde/journee-voile-dechaine-passions/story/12508515
https://www.ideals.illinois.edu/bitstream/handle/2142/13083/Final%20Paper.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://www.ideals.illinois.edu/bitstream/handle/2142/13083/Final%20Paper.pdf?sequence=3&isAllowed=y
http://library.mpib-berlin.mpg.de/ft/pb/pb_theoretical_1987.pdf
https://www.cath.ch/newsf/polemique-autour-du-musee-des-civilisations-de-lislam-de-la-chaux-de-fonds/
https://www.cath.ch/newsf/polemique-autour-du-musee-des-civilisations-de-lislam-de-la-chaux-de-fonds/
http://www.swissinfo.ch/fre/d%C3%A9bat-sur-l-int%C3%A9gration-des-musulmans_une-poign%C3%A9e-de-main-qui-agite-toute-la-suisse/42070706
http://www.swissinfo.ch/fre/d%C3%A9bat-sur-l-int%C3%A9gration-des-musulmans_une-poign%C3%A9e-de-main-qui-agite-toute-la-suisse/42070706

Bouamama, S. (2004). Ethnicisation et construction idéologique d’un bouc émissaire. In. C.
Nordmann (Ed.), Le foulard islamique en questions (pp. 37-44). Paris : Editions Amsterdam.

Bourdieu, P. (2004). Un probleme peut en cacher un autre. In. C. Nordmann (Ed.), Le foulard
islamique en questions (pp. 45-46). Paris : Editions Amsterdam.

Bouteldja, H., Grupper, C., Levy, L. & Tévanian, P. (2004). Une nouvelle affaire Dreyfus. In.
C. Nordmann (Ed.), Le foulard islamique en questions (pp. 47-53). Paris: Editions
Amsterdam.

Bouzar, D. & Kada, S. (2003). L 'une voilée, I’autre pas . Le témoignage de deux musulmanes
francaises. Paris : Editions Albin Michel.

Bribosia, E. & Rorive, 1. (2004). Le voile a 1’école : une Europe divisée. Revue trimestrielle
des droits de [’homme, 60, 951-983. Retrieved from
http://www.philodroit.be/IMG/pdf/le voile.pdf

Buhler, K. (1982). Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache (2nd printing).
Stuttgart-New-York: Fischer.

Bullock, K. (2002). Rethinking Muslim Women and the Veil: Challenging Historical &
Modern Stereotypes. The United Kingdom : The International Institute of Islamic Thought.

Chen, L., Akat H.D., Xin, C. & Song, S.W. (2014, April). Rethinking Hijab: Multiple themes
in Muslim Women’s Perception of the Hijab Fashion. Paper presented at the International
Conference on Communication, Media, Technology and Design. Retrieved from International
Conference on Communication, Media, Technology and Design.

Comité du PDC suisse. (2006). Liberté religieuse et intégration. A I’exemple des musulmanes
et musulmans de Suisse. Retrieved from
https://www.cvp.ch/sites/default/files/06-04-28 posp religionsfreiheit integration f.pdf

Commission fédérale contre le racisme CFR. (2006). Les relations avec la minorité
musulmane en Suisse. Prise de position de la CFR sur ['évolution actuelle. Berne : CFR.

Commission fédérale contre le racisme CFR. (2011). Prise de position de la Commission
fédérale contre le racisme. Interdire le foulard a I’école? ou [’exemple d’un débat dirigé
contre une minorité. Berne : CFR.

Correa, J.J-L. (2006). Le voile islamique devant la cour européenne des Droits de I’Homme :
entre marge nationale d’appréciation et nécessit¢ d’un droit commun des droits
fondamentaux : les cas de la France et de la Suisse. African Law Library, 14, 234-263.
Retrieved from

https://doc.rero.ch/record/6017/files/Africanlaw14.2_4.pdf

Dahinden, J., Dimmler, K. & Moret, J. (2012). Islam and gender in the boundary work of
young adults in Switzerland. Maison d’analyse des processus sociaux, 1-19. Retrieved from
https://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS 1 2012 E

DaDuMo.pdf

124


http://www.philodroit.be/IMG/pdf/le_voile.pdf
https://www.cvp.ch/sites/default/files/06-04-28_posp_religionsfreiheit_integration_f.pdf
https://doc.rero.ch/record/6017/files/Africanlaw14.2_4.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf
https://www.unine.ch/files/live/sites/maps/files/shared/documents/wp/WPMAPS_1_2012_E_DaDuMo.pdf

Darbellay, K. (2007). "Demain je mets le voile /" ou comment parler d’intégration en passant
par le foulard (Master Dissertation). Retrieved from https://www.unige.ch/etudes-
genre/files/3314/0316/9679/Karine_Darbellay Memoire.pdf

Diffendal, C. (2006). The Modern Hijab: Tool of Agency, Tool of Oppression. Annual Review
of Undergraduate Research, 5, 129-136. Retrieved from
http://chrestomathy.cofc.edu/documents/vol5/diffendal.pdf

Di Méo G. & Buléon P. (2005). L espace social. Lecture géographique des sociétés. Paris :
Armand Colin.

Elaian-Talibi, A. (2014). La place de la femme voilée dans le domaine social. Quelles sont les
pratiques et les représentations de [’employeur quant a [’engagement de travailleuses
sociales voilées?. Sarrebruck : Editions universitaires européennes.

Farr, R.M. & Moscovici, S. (1984). Social representations. Cambridge : Cambridge
University Press.

Fenneteau, H. (2015). L enquéte : entretien et questionnaire. Paris : Dunod.

Férréol, G. & Jucquois, G. (2003). Dictionnaire de I'altérité et des relations interculturelles.
Paris: Editions Armand Colin.

Fischer, G-N. (1997). Psychologie de I’environnement social (2" ed.). Paris : Dunod.
Fischer, G-N. (2011). Psychologie sociale de I’environnement. Malakoff : Dunod.

Flick, U. (2009). Coding and Categorizing. In U. Flick (Ed.), An Introduction to Qualitative
Research (pp. 305-332). London : SAGE.

Flick, U. (2007). The SAGE Qualitative Research Kit (8 cols). London : SAGE.

Gianni, M., Giugni, M. & Michel, N. (2015). Les Musulmans en Suisse : Profils et
intégration. Lausanne : Presses polytechniques et universitaires romandes.

Gianni, M., Schneuwly Purdie, M., Lathion S. & Jenny, M. (2010). Vie musulmane en Suisse.
Profils identitaires, demandes et perceptions des musulmans en Suisse. Rapport réalisé par le
Groupe de Recherche sur 1’Islam en Suisse (GRIS) (2" ed.). Commission fédérale pour les
questions de migration CFM, 1-50. Retrieved from

https://www.ekm.admin.ch/content/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_f

pdf

Giroud, V. (2017, October 27). Les musulmans neuchatelois en quéte de reconnaissance.
Arcinfo. Retrieved from https://www.arcinfo.ch

Giugni, M. Gianni, M. & Michel, N. (2010). Entre demandes de reconnaissance et politique
d’accommodation : les orientations culturelles, sociales et politiques des musulmans en
Suisse. Geneve : Faculté des sciences économiques et sociales.

Gole, N. (2015). Musulmans au quotidien : Une enquéte européenne sur les controverses
autour de ['Islam. Paris : Editions La Découverte.

125


https://www.unige.ch/etudes-genre/files/3314/0316/9679/Karine_Darbellay_Memoire.pdf
https://www.unige.ch/etudes-genre/files/3314/0316/9679/Karine_Darbellay_Memoire.pdf
http://chrestomathy.cofc.edu/documents/vol5/diffendal.pdf
https://www.ekm.admin.ch/content/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_f.pdf
https://www.ekm.admin.ch/content/dam/data/ekm/dokumentation/materialien/mat_muslime_f.pdf
https://www.arcinfo.ch/

Gordon, D. (2008). Why Is There No Headscarf Affair in the United States?. Historical
Reflections, 34 (3), 37-60. doi:10.3167/hrrh2008.340304

Haenni, P. (1994). Dynamiques sociales et rapport a 1’état. L’institutionnalisation de 1’Islam
en Suisse. Revue Européenne des Migrations Internationales, 10 (1), 183-198.

Houziaux, A., Baubérot, J., Bouzar, D. & Costa-Lascoux, J. (2004). Le voile que cache-t-il ?.
Paris : Les Editions de I’ Atelier.

Humanrights. (2016). De [’interdiction du port du voile dans les écoles. Retrieved from
http://www.humanrights.ch/fr/droits-humains-suisse/interieure/groupes/culturel/de-
linterdiction-port-voile-ecoles

Huntington, S. (1984). Will more countries become democratic?. Political Science Quarterly,
99 (2),193-218. doi:10.2307/2150402

Hyder, N., Parrington, C.A. & Hussain, M. (2015). Experiences of Hijabi Women : Finding a
Way Through the Looking Glass for Muslim Americans. Advancing Women in Leadership,
35,172-177. doi:10.18738/awl.v35i0.133

Ibish, H. (2003). Report on Hate Crimes and Discrimination Against Arab Americans: The
Post-September 11 Backlash, September 11, 2001 - October 11, 2002. Washington, DC:
American-Arab Anti-Discrimination Committee.

Imbert, G. (2010). L’entretien semi-directif: a la frontiere de la santé publique et de
I’anthropologie. Recherches en soins infirmiers, 102 (3), 23-34. doi:10.3917/rsi.102.0023

Jodelet, D. (2015). Représentations sociales et mondes de vie. Textes édités par Nikos
Kalampalikis. Paris : Editions des Archives contemporaines.

Jorio, L. (2010, May 28). Minarets, un vote qui alimente les méfiances. Swissinfo.ch.
Retrieved from http://www.swissinfo.ch/fre/minarets--un-vote-qui-alimente-les-
m%C3%A9fiances/8969818

Khan, M. & Ecklund, K. (2012). Attitudes Toward Muslim Americans Post-9/11. Journal of
Muslim Mental Health, 7 (1), 1-16. doi:10.3998/jmmh.10381607.0007.101

Laborde, C. (2006). Female Autonomy, Education and the Hijab. Critical Review of
International ~ Social and  Political  Philosophy, 9 (3), 351-377.  doi:
10.1080/13698230600900909

Lamine, A-S. (2006). Les foulards et la République. Revue des Sciences sociales, 35, 154-
165. Retrieved from
http://www.revue-des-sciences-sociales.com/pdf/rss35-lamine.pdf

Les éléves musulmans devront serrer la main aux profs. (2016, May 25). 24heures. Retrieved
from http://www.24heures.ch/

126


https://webaccess.unine.ch/+CSCO+0075676763663A2F2F7162762E626574++/10.3167/hrrh2008.340304
http://www.humanrights.ch/fr/droits-humains-suisse/interieure/groupes/culturel/de-linterdiction-port-voile-ecoles
http://www.humanrights.ch/fr/droits-humains-suisse/interieure/groupes/culturel/de-linterdiction-port-voile-ecoles
https://doi.org/10.18738/awl.v35i0.133
http://www.swissinfo.ch/fre/minarets--un-vote-qui-alimente-les-m%C3%A9fiances/8969818
http://www.swissinfo.ch/fre/minarets--un-vote-qui-alimente-les-m%C3%A9fiances/8969818
http://dx.doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0007.101
http://www.revue-des-sciences-sociales.com/pdf/rss35-lamine.pdf
http://www.24heures.ch/

Les musulmanes voilées trouvent difficilement leur place dans le monde du travail. (2015)
Retrieved from http://madame.lefigaro.fr/societe/les-salariees-musulmanes-pratiquantes-ont-
elles-un-avenir-professionnel-091015-98856

Lindemann, A. (2012). Italophobie et Islamophobie ? Construction médiatique de [’altérité
étrangere  en 1970 et 2004  (Master  Dissertation). Retrieved  from
https://www.unil.ch/issr/files/live/sites/issr/files/shared/Documents/Lindemann_Anaid_Memo

ire.pdf

Mahnig, H. (2000). Vers un islam suisse ?. Choisir, juin, 18-21. Retrieved from
https://www.choisir.ch/politigue-economie/politique-suisse/item/566-vers-un-islam-suisse

Markova, I. (2007). Dialogicité et représentations sociales (1st ed. ; traduit par S. Muller).
Paris : PUF.

Martin-Munoz, G. (2004). Le débat sur I’Islam et la démocratie ou quand 1’imaginaire
I’emporte. Civilisations Revue internationale d’anthropologie et de sciences humaines.
Retrieved from https://civilisations.revues.org/3479

Masmejan, D. (2016, March 11). Faut-il interdire le voile a 1’école ?. Le Temps. Retrieved
from https://www.letemps.ch/

Merali, A. (2010). Pour la liberté? Impacte de I’interdiction du voile islamique et des signes
religieux dans les écoles frangaises. Commission Islamique des Droits de I’Homme (IHRC).
Retrieved from https://ecitydoc.com/download/impacte-de-linterdiction-du-voile-islamique-
et-des-signes-religieux_pdf

Modood, T. (2007). Multiculturalism. Cambridge : Polity Press.

Moliner P. & Guimelli, C. (2015). Les représentations sociales. Fondements théoriques et
développements récents. Grenoble : Presses universitaires de Grenoble.

Monnot, C. (2013). La Suisse, des mosquées. In C. Monnot (Ed.), La Suisse des mosquées.
Derriere le voile de ['unité musulmane (pp. 17-23). Geneve : Editions Labor et Fides.

Monnot, C. (2013). Des mosquées en Suisse. In C. Monnot (Ed.), La Suisse des mosquées.
Derriére le voile de I 'unité musulmane (pp. 235-242). Geneve : Editions Labor et Fides.

Moret, J., Dummler, K., & Dahinden, J. (2009). Les jeunes Musulmans a Neuchatel: un
rapport a la religion. InterDIALOGOS: Action sociale et éducation en contextes pluriculturels,
1, 20-25.

Moscovici, S. (1984). Introduction : le domaine de la psychologie sociale. In S. Moscovici
(ed.), Psychologie sociale (pp. 5-22). Paris : PUF.

Moscovici, S. (1961). La psychanalyse, son image et son public. Paris : PUF.

Moscovici, S. (2013). Le scandale de la pensée sociale : Textes inédits sur les représentations
sociales réunis et préfacés par Nikos Kalampalikis. Paris : EHESS.

127


http://madame.lefigaro.fr/societe/les-salariees-musulmanes-pratiquantes-ont-elles-un-avenir-professionnel-091015-98856
http://madame.lefigaro.fr/societe/les-salariees-musulmanes-pratiquantes-ont-elles-un-avenir-professionnel-091015-98856
https://www.unil.ch/issr/files/live/sites/issr/files/shared/Documents/Lindemann_Anaid_Memoire.pdf
https://www.unil.ch/issr/files/live/sites/issr/files/shared/Documents/Lindemann_Anaid_Memoire.pdf
https://www.choisir.ch/politique-economie/politique-suisse/item/566-vers-un-islam-suisse
https://civilisations.revues.org/3479
https://www.letemps.ch/
https://ecitydoc.com/download/impacte-de-linterdiction-du-voile-islamique-et-des-signes-religieux_pdf
https://ecitydoc.com/download/impacte-de-linterdiction-du-voile-islamique-et-des-signes-religieux_pdf

Moscovici, S. & Duveen, G. (2000). Social Representations: Explorations in Social
Psychology. Cambridge: Polity Press.

Moscovici, S. & Markova, 1. (2000). Ideas and their development: a dialogue between Serge
Moscovici and Ivana Markova. In S. Moscovici & G. Duveen (Eds), Social Representations:
Explorations in Social Psychology (pp. 224-286). Cambridge: Polity press.

Office fédéral de la statistique (2015). Evolution du paysage religieux. Retrieved from
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-
religions/religions.assetdetail.218780.html

Office féderal de la statistique (2018). Evolution du paysage religieux. Retrieved from
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/lhome/statistiques/population/langues-
religions/religions.assetdetail.4402541.html

Panagopoulos, C. (2006). The polls-trends: Arab and Muslim Americans and Islam in the
aftermath of 9/11. Public Opinion Quarterly, 70 (4), 608-624. doi: 10.1093/pog/nfl029

Parini, L., Gianni, M. & Clavien, G. (2012). La transversalité du genre: I’islam et les
musulmans dans la presse suisse francophone. Cahiers du Genre, 52 (1), 197-218.
doi:10.3917/cdge.052.0197

Pasha-Zaidi, N., Masson, T. & Pennington, M.N. (2013). Can | get a job if | wear Hijab? An
exploratory study of the perceptions of South Asian Muslim Women in the US and the UAE.
International Journal of Research Studies in Psychology, 3 (1), 13-24. doi:
10.5861/ijrsp.2013.357

Persson, A. V. & Musher-Eizenman, D. R. (2005). College students’ attitudes toward Blacks
and Arabs following a terrorist attack as a function of varying levels of media exposure.
Journal of Applied Social Psychology, 35 (9), 1879-1893. do0i:10.1111/j.1559-
1816.2005.tb02200.x

Rosenthal, G. (2007). Biographical research. In C. Seale, G. Gobo, J. Gubrium & D.
Silverman (Eds), Qualitative research pratice (pp. 48-64). London : Sage.

Roux, P., Gianettoni, L. & Perrin, C. (2006). Féminisme et racisme. Une recherche
exploratoire sur les fondements des divergences relatives au port du foulard. Nouvelles
Questions Féministes, 25 (1), 84-106. doi:10.3917/ngf.251.0084

Saroglou, V. & Galand, P. (2004). Identities, values, and religion: A study among Muslim,
other immigrant, and native Belgian young adults after the 9/11 attacks. Identity, 4 (2), 97-
132. doi:10.1207/s1532706xid0402_1

Schneuwly Purdie, M. (2006). Etre Musulman en Suisse Romande. Une enquéte qualitative
sur le role du référent religieux dans la construction identitaire (Doctoral dissertation).
Retrieved from rérodoc Bibliothéque numérigue. (R004257730)

Sheridan, L. P. (2006). Islamophobia Pre-and Post-September 11th, 2001. Journal of

128


https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.218780.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.218780.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.4402541.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/fr/home/statistiques/population/langues-religions/religions.assetdetail.4402541.html
https://doi.org/10.1093/poq/nfl029
https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2005.tb02200.x
https://doi.org/10.1111/j.1559-1816.2005.tb02200.x

Interpersonal Violence, 21 (3), 317-336. doi:10.1177/0886260505282885

Syed, A. (2005). Why here? Why Now? Young Muslim Women Wearing Hijab. The Muslim
World, 95 (4), 515-530. d0i:10.1111/5.1478-1913.2005.00109.x

Valence, A. (2010). Les représentations sociales. Bruxelles : Groupe De Boeck.

Vogel, C.M. (2013). An Unveiling: Exploring the Constitutionality of a Ban on Face
Coverings in Public Schools. Brooklyn Law Review, 78 (2), 741-776. Retrieved from
https://brooklynworks.brooklaw.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1131&context=blr

Wagner, W., Sen, R., Permanadeli, R. & Howarth, C.S. (2012). The veil and Muslim
women'‘s identity: Cultural pressures and resistance to stereotyping. Culture Psychology, 18
(4), 521-541. d0i:10.1177/1354067X12456713

Wallach Scott, J. (2007). The Politics of the Veil. Princeton : Princeton University Press.

Williams, R.H. & Vashi, G. (2007). Hijab and American Muslim Women: Creating the Space
for Autonomous Selves. Sociology of Religion, 68 (3), 269-287. Retrieved from JSTOR.

Wouthrich, B. (2016, September 27). Le Conseil national pour I’interdiction de la burga. Le
Temps. Retrieved from https://www.letemps.ch

Wuthrich, B. (2009, November 30). Le coup de massue. Le Temps. Retrieved from
https://www.letemps.ch

Yavari D’Hellencourt, N. (1999). Islam et democratie: de la nécessité d’une
contextualisation. Cahiers d’études sur la Méditerranée orientale et le monde Turco-Iranien,
27, 41-67. Retrieved from

https://www.persee.fr/doc/cemot_0764-9878 1999 num 27 1 1442

Zittoun, T. (2016). A sociocultural psychology of the life-course. Social Psychological
Review, 18 (1), 6-17. Retrieved from http://doc.rero.ch/record/288868

Zittoun, T. (2009). Dynamics of life-course transitions - a methodological reflection. In J.
Valsiner, P.C.M. Molenaar, M.C.D.P. Lyra, & N. Chaudhary (Eds), Dynamic Process
Methodology in the Social and Developmental Sciences (pp. 405-430). New-York: Springer.

Zittoun, T. (2012a). Life-Course : A Socio-Cultural Perspective. In J. Valsiner (Ed.), The
Oxford Handbook of Culture and Psychology (pp. 513-535). Oxford: Oxford University
Press.

Zittoun, T. (2012b). Une psychologie des transitions. Des ruptures aux ressources. In P.
Curchod, P-A. Doudin & L. Lafortune (EdS). Les transitions a [’école (pp. 261-279). Québec :
Presses de 1’Université du Québec.

Zittoun, T. & Perret-Clermont, A-N. (2001, October). Contributions a une psychologie de la

129


https://brooklynworks.brooklaw.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1131&context=blr
https://www.letemps.ch/suisse/2016/09/27/conseil-national-linterdiction-burqa
https://www.letemps.ch/
https://www.persee.fr/doc/cemot_0764-9878_1999_num_27_1_1442
http://doc.rero.ch/record/288868

transition. Paper presented at the Congrés international de la Société suisse pour la recherche
en éducation (SSRE). Retrieved from rérodoc Bibliothéque numérique.

Zittoun, T. & Perret-Clermont, A-N. (2009). Four social psychological lenses for
developmental psychology. European Journal of Psychology of Education, 24 (3), 387-403.
Retrieved from JSTOR.

Zouari, F. (2004). Ce voile qui déchire la France. Paris : Editions Ramsay.

Zund, C. (2016, April 5). Eléves musulmans dispenses de serrer la main : le tollé. Le Temps.
Retrieved from https://www.letemps.ch

130


https://www.letemps.ch/

Annexes

GRILLE D’ANALYSE N°1 : SAMIA

Rappor - gfﬁf#f'fﬂﬂm @

131


http://www.rapport-gratuit.com/

GRILLE D’ANALYSE N°2 : MYRIAM




133



GRILLE D’ANALYSE N°3 : CHLOE

134



GRILLES D’ENTRETIEN : ESPACE SOCIAL NEUCHATELOIS

Grille d'entretien pour tous les hommes, musulmans et non-musulmans, pour les
femmes musulmanes ne portant pas le voile et les femmes non-musulmanes

Religions

~ Sous-théemes
Définition de la religion en général
Présence de la religion dans le canton de Neuchatel

Islam

Définition de I'lslam

Définition du/de la Musulman(e)

Islam et démocratie

Islam et laicité du canton de Neuchéatel

Sujets debattus (viande halal, pas de porc, piscine, voile)
Médiatisation de la religion musulmane

Islam et radicalisation

Port du voile

Définition du voile/foulard

Définition de la Musulmane voilée

Présence du voile dans le canton de Neuchéatel

Vivre dans le canton de Neuchétel en portant le voile

Place du voile dans les lieux publics (magasins, musées, parcs,
etc...)

Place du voile dans les administrations (Etat)

Place du voile a I'école (éléves, enseignantes)

Sujets débattus (voile a la piscine, burkini, voile a I'école, voile au
travail)

Voile et intégration

Voile et marché du travail

135



Grille d'entretien pour les femmes musulmanes portant le voile

Thémes Sous-themes

Religions Définition de la religion en général
Présence de la religion dans le canton de Neuchatel
Islam Définition de I'lslam

Définition du/de la Musulman(e)
Vivre en tant que Musulman(e) dans le canton de Neuchatel
Islam et démocratie
Islam et laicité du canton de Neuchéatel
Sujets débattus (viande halal, pas de porc, piscine, voile)
Médiatisation de la religion musulmane
Islam et radicalisation
Port du voile Définition du voile/foulard
Définition de la Musulmane voilée
Passage "des cheveux au vent" au port du voile
Vivre en tant que voilée dans le canton de Neuchatel (sphere privée,
sphére publique, études, travail)
Place du voile dans les lieux publics (magasins, musées, parcs,
etc...)
Place du voile dans les administrations (Etat)
Place du voile a I'école (éléves, enseignantes)
Sujets débattus (voile a la piscine, burkini, voile a I'école, voile au
travail)
Voile et intégration
Voile et marché du travail

136



