
TABLE DES MATIERES

RÉSUMÉ 3

REMERCIEMENTS 4

INTRODUCTION 12

CHAPITRE I
DE L'INSPIRATION À L'EXPLORATION :
DES ATELIERS CONVIVIAUX D'EXPLORATION PICTURALE AXÉS SUR
L'EXPÉRIENCE ESTHÉTIQUE CONSCIENTISÉE 14

1.1 Sujet, problématique et objectif de recherche 15

1.1.1 Origine du sujet : Un voyage inspirant 17

1.1.2 Problématique : Un mouvement propulseur 18

1.1.3 Objectif de recherche : Une quête de sens 22

1.2 Définitions des concepts clés 24

1.2.1 Désir d'art 24

1.2.2 �uvrer . 26

1.2.3 Poïésis et poétique 27

1.2.4 Poïétique 28

1.2.5 Convivialité créatrice 29

1.2.6 Expérience esthétique 31

1.2.7 Accompagnement 33

CHAPITRE H
DE L'EXPLORATION À LA MISE EN ORDRE : UN PARCOURS
MÉTHODOLOGIQUE LIANT LA CRÉATION, LA STRUCTURE ET
L'ORDONNANCE DE LA RECHERCHE 36

2.1 Créer une voie d'approche 36

2.1.1 Bâtir une banque de données 37

2.1.2 Autoriser l'écriture 39

2.1.3 Ordonner le matériel 42

2.1.4 Orienter l'ordre 43



2.2 Structurer la compréhension 46

2.2.1 Formaliser ma poétique 47

2.2.2 Explorer ma polyphonie personnelle 48

2.2.3 Tracer ma voie 49

2.2.4 Franchir le passage du sujet écrivant 50

2.2.5 Dialoguer avec mes textes 52

2.2.6 Réguler ma réflexion 53

2.3 Ordonnancer et schématiser l'itinéraire 55

2.3.1 Ordre caché et origine du sens : écriture descriptive 59

2.3.2 Ordre acte et mouvement : écriture reflexive 66

2.3.3 Ordre dévoilé et direction : écriture intégrative 72

2.3.4 Ordre communiqué et sens : écriture créative 73

2.3.5 Résumé et tableau 1 74

CHAPITRE III
DE LA MISE EN ORDRE À LA FORMULATION DU SENS 75

3.1 Ordre caché : dire et décrire l'élan inspirant 75

3.1.1 Surprise par l'art 75

3.1.2 Études artistiques 77

3.1.3 Création des ateliers 79

3.2 Ordre acte : explorer et réfléchir le processus d'atelier 90

3.2.1 Base structurelle et fonctionnelle des ateliers 91

3.2.2 Expérience esthétique conscientisée 106

3.2.3 Mise en �uvre de l'�uvrer de groupe 113



3.3 Ordre dévoilé : articuler et conceptualiser le sens du processus d'atelier 119

3.3.1 Accompagnement artistique 119

3.3.2 Sens du processus d'atelier pour les convives créateurs 123

3.3.3 Sens du processus d'atelier pour moi 124

3.4 Ordre communiqué : synthétiser et formaliser le sens renouvelé de ma démarche
d'artiste accompagnatrice 127

3.4.1 Expérience autotélique 129

CONCLUSION 134

LISTE DES ANNEXES

Annexe A - État de la situation 139

Annexe B - Retour des participants 141

BIBLIOGRAPHIE 145

http://www.rapport-gratuit.com/


LISTE DES TABLEAUX

Tableau 1 : Schéma-itinéraire 45

Tableau 2 : Outils d'observation et d'analyse 74



LISTE DES FIGURES

Fig. 1 : Configuration des 22 diptyques 83

Fig. 2 : La Tibétaine (le noyau spirituel) 84

Fig. 3 : Exercice de scription avec collage préalable, Mélanie 95

Fig. 4 : Atelier en action 98

Fig. 5 : Synthèse Myriam 101

Fig. 6 : Mosaïque Maude 103

Fig. 7 : Réalisation Mélanie 104

Fig. 8 : Réalisation Nadine 104

Fig. 9 : Synthèse Emilie 105

Fig. 10 : Vernissage 105



INTRODUCTION

Ce mémoire fait état d'un parcours artistique d'auto-accompagnement dans

l'accompagnement. Par le biais d'ateliers d'exploration picturale s'adressant à des

personnes néophytes, non formées dans les arts, j 'ai créé un espace poétique convivial où

l'expérience de l'art enrichi chacun, et où chacun s'enrichi de l'expérience de l'autre.

Le mémoire se présente dans un style narratif privilégiant l'essai-récit comme

genre littéraire. Ma voie épistémologique se déploie dans une logique de sens, non dans une

temporalité linéaire. C'est pourquoi la réalité plurielle, mise en sens ici, est passée par une

évolution conceptuelle en 4 étapes allant de l'ordre caché à l'ordre communiqué en passant

par l'ordre acte et dévoilé. Il s'agit d'un point de vue élaboré en spirale et orienté vers le

centre en soi, qui se veut ouvert sur l'altérité. C'est ce qui permet de faire éclore une vérité

personnelle féconde, bien enracinée dans un vécu singulier.

Le premier chapitre décrit comment j 'en suis venue à concevoir et offrir mes

ateliers, découvrant ainsi une de mes facettes, cachée jusqu'alors, mais combien vivace,

celle de l'artiste accompagnatrice. En regard de cet accompagnement artistique, quelques

concepts clés, expérimentés concrètement au fil des ateliers mais attendant la recherche

pour s'articuler théoriquement, viennent dès le début du mémoire éclairer les fondements

de ma pratique, tels : le désir d'art; l'�uvrer et l'�uvrer de groupe; la poïétique; la

convivialité créatrice; l'expérience esthétique conscientisée et l'accompagnement.

Également, en conclusion, mes objectifs y sont présentés en termes de quête de sens. À

savoir, qu'il m'importe de définir le sens, la teneur et la portée de mes ateliers afin de doter



13

ma pratique intuitive d'artiste accompagnatrice d'assises rationnelles définies, cohérentes et

solides.

Le deuxième chapitre se préoccupe essentiellement de ma méthode de recherche.

Je rends compte tout d'abord de ces états intérieurs qu'il m'a fallu traverser avant d'en

arriver à créer ma propre voie d'approche. Entre autre, je démontre que c'est en bâtissant

ma banque de données, en passant par un processus d'autorisation et en ordonnant mon

matériel que j 'ai pu orienter ma pensée vers un ordre. Ce qui me permettra par la suite d'en

arriver à structurer ma compréhension autour du sens et de l'ordre, et de créer mon propre

itinéraire d'écriture.

Dans le troisième et dernier chapitre figurent les uns à la suite des autres les 4

ordres mentionnés plus haut. Vient d'abord l'ordre caché où je sonde mes souvenirs, où je

dis et décris comment l'art est entré dans ma vie, où il m'a conduite et ce qui en est ressorti.

L'ordre acte, qui vient ensuite, explore et réfléchi « ce qui en est ressorti », c'est-à-dire les

ateliers et leurs particularités. L'ordre dévoilé suit, qui s'occupe à formuler une direction à

suivre en vue de trouver le sens de l'ordre acte. Finalement, l'ordre communiqué synthétise

et formalise l'ordre dévoilé dans l'optique de créer du sens et de le communiquer à travers

une vision nouvelle de l'advenir ancrée dans ce sens émergeant.



CHAPITRE I

DE L'INSPIRATION A L'EXPLORATION : DES ATELIERS CONVIVIAUX
D'EXPLORATION PICTURALE AXÉS SUR L'EXPÉRIENCE ESTHÉTIQUE

CONSCIENTISÉE

De l'invitation « Écris-moi », extrait de la lettre 6 : Précieux moments
d'humanité. '

[...] ces moments d'humanité furent précieux parce que le regard et la
volonté de tous semblaient pointer vers l'autre, vers l'humain autour de
soi. D'ailleurs, cela est devenu fort éloquent lors de l'atelier sur la
cartographie de la pratique en communauté. Là, quelque chose a retenu
mon attention. Je me suis dit oui, évidemment, tout commence avec
l'artiste et le travailleur communautaire, mais nous, artistes, travailleurs
communautaires, on commence où? Et avec quoi au juste? Et comment,
pour qui et pourquoi faisons-nous ce que nous faisons? Qui sommes-
nous en fait? Où se porte donc notre regard et sur quoi se fonde-t-il?
Quels sont nos motifs profonds? Avons-nous réellement nommé cette
passion de l'autre qui nous habite? Mais aussi, je me demande jusqu'à
quel point le ressentons-nous pour soi, cet intérêt prononcé que nous
avons envers l'autre? [...]

L'invitation « Écris-moi » sera présentée à la section 2.3.1.



15

Ce chapitre présentera mon sujet de recherche et abordera les motifs et objectifs qui

sont à l'origine de mon projet de maîtrise. Suivra ensuite l'exposé des concepts clés qui

favoriseront une meilleure compréhension pour la suite du mémoire.

1.1 Sujet, problématique et objectif de recherche

Cette section-ci mettra en valeur les fondements de mon projet de maîtrise. J'y

présenterai tout d'abord de façon succincte mes ateliers (leur présentation détaillée fait

l'objet de la section 3.2.1) et les circonstances qui en sont à l'origine. J'aborderai ensuite

ma problématique sous l'angle de certaines observations et constatations. Puis, je conclurai

par mes objectifs de recherche, lesquels s'inscrivent de façon signifiante dans une

démarche de compréhension personnelle et professionnelle.

Préambule

Avant de m'inscrire à la maîtrise en art de l'UQAC, j ' y avais complété un

baccalauréat interdisciplinaire en art. C'est vers la fin de ce premier cycle d'étude que j 'ai

créé deux séries d'ateliers. L'une, intitulée « Expression de soi - Vibration de l'Etre »,

porte sur l'exploration du langage plastique non figuratif. L'autre, intitulée « Miroir de

papier », concerne une démarche artistique exploratoire sur le thème de l'autoportrait. La

première série vise principalement à stimuler la sensibilité esthétique. La deuxième série

quant à elle consiste en une démarche introspective par le biais de l'art. Structurellement,



16

formellement et fonctionnellement, ces deux séries sont trop différentes pour que je puisse

les aborder ensemble dans le cadre de cette recherche. C'est pourquoi le mémoire porte

principalement sur l'accompagnement concernant la première série, soit « Expression de

soi - Vibration de l'Être ». Pour ma part, c'est une option logique puisque ce sont les

premiers ateliers que j 'ai créés, et qui m'ont permis d'expérimenter pour une première fois

mon rôle d'accompagnatrice.

Mes ateliers s'annoncent donc comme un processus artistique exploratoire s'étalant

sur une série de douze rencontres hebdomadaires de trois heures. Ce processus culmine par

une exposition collective. Ils sont offerts en contexte populaire et communautaire pour une

clientèle adulte provenant de tous les milieux. L'objectif est d'y créer un espace convivial

d'exploration artistique dans un contexte d'accompagnement structuré qui stimule la

sensibilité esthétique en favorisant les liens entre l'�uvre, l'�uvrant et l'�uvrer (voir

section 1.2.2). Plutôt que le développement personnel ou l'art thérapeutique, quoique ces

aspects ne soient pas exclus étant donné que, personnellement, je crois que l'art est en soi

guérisseur et évolutif, c'est avant tout l'expérience esthétique conscientisée qui est au c�ur

de mes ateliers.2 En effet, tout ce qui s'y joue s'interprète à partir de l'écoute et de

l'accueil de sa propre sensibilité esthétique et de celle de l'autre également : qu'est-ce que

j'observe en moi lorsque je crée, que se passe-t-il lorsque je me vois créer, lorsque je vois

ce que j 'a i créé et également lorsque je vois ce que l'autre a créé? En fait, qu'est-ce que

2 Voir la section 1.2.6 pour une discussion de « l'expérience esthétique » et la section 3.2.2 pour
« l'expérience esthétique conscientisée ».



17

l'art et le faire l'art pour moi et que me procurent-ils? Mon approche est orientée à travers

une structure procédurale soutenue qui s'actualise dans la triple articulation de l'écriture, du

pictural et de la parole.

1.1.1 Origine du sujet : Un voyage inspirant

La source d'inspiration de ces ateliers remonte à un séjour prolongé d'étude en art

effectué à l'université Paris 8 en 2005/2006. Toutefois, ma première expérience

d'accompagnatrice a eu lieu à mon retour lors d'un projet supervisé dans le cadre de mon

baccalauréat interdisciplinaire en art au printemps 2007, alors que j ' y ai créé quatre ateliers

exploratoires. Cette expérience s'est avérée concluante, c'est ce qui m'a conduite par la

suite à concevoir un processus artistique s'étalant sur une série de douze ateliers

d'exploration du langage plastique dans le but cette fois de les offrir en contexte populaire.

C'est lors de cette deuxième édition, dans laquelle j 'ai poussé l'audace exploratoire

beaucoup plus loin, que j 'ai été à même d'entrevoir les ateliers comme un processus

émancipateur d'un genre particulier.



18

1.1.2 Problématique : Un mouvement propulseur

Effectivement, ce processus d'atelier était émancipateur, même que son apport

sensible3 était tel que j 'ai commencé à l'interroger en tant que voie collective de découverte

de soi et d'émergence de sens. À cet égard, je réalisais que le retour personnel que chacun

faisait sur son expérience créative offrait, à eux-mêmes, à moi et aux autres participants, de

nombreuses ouvertures à la réflexioa C'est notamment cette richesse des rapports

intersubjectifs qui me permettait d'appréhender ce processus exploratoire comme un

potentiel de connaissance sensible : connaissance de soi, connaissance de l'autre,

connaissance du monde.

Fondamentalement, je constatais que le processus exploratoire qui s'actualisait dans

les ateliers supportait et était supporté à la fois par l'expérience esthétique individuelle

conscientisée et par la richesse des rapports conviviaux générés par l'�uvrer de groupe.

C'est cette synergie féconde engendrée par l'acte créatif vécu en réciprocité que j 'ai

exprimée plus tard sous la notion de convivialité créatrice (voir section 1.2.5).

Conséquemment, les ateliers se présentaient autant comme un processus collectif de

création artistique que comme une création collective de sens. Ainsi, dans ce contexte de

convivialité créatrice, les participants devenaient créateurs, et créateurs d'eux-mêmes, à

travers la singularité de leur expérience esthétique conscientisée et partagée.

3 Le sensible se réfère à la fois à la sensation et à l'affectivité. À cet égard, Souriau (2010, p. 1362)
nous rappelle que « la sensibilité est la propriété générale de pouvoir être affecté par des objets et de
réagir à leur stimulation ».



19

À cet effet, la teneur des échanges qui s'instauraient lors de la dernière phase

d'atelier, le retour parlé, corroborait mes intuitions naissantes sur la force de ce processus

d'exploration artistique de groupe que nous vivions. C'est ainsi qu'en moi s'effectuait un

glissement de l'attention, laquelle passait inéluctablement de l'objet artistique au sujet-

artiste. Déjà, je pouvais entrevoir les prémisses fondatrices de ma démarche artistique

subséquente, c'est-à-dire qu'au-delà de l'art il y a l'Être, qu'avant l'objet artistique il y a le

sujet-artiste, qu'en amont de l'intention il y a la pulsion et qu'au lieu de la performance et

de la prouesse technique il peut y avoir lâcher prise, accueil, ouverture et spontanéité.

Ainsi, il devenait évident que les ateliers favorisaient un magnifique mouvement de

conscience et que je me devais d'explorer cet aspect plus à fond.

1.1.2.1 Visée signifiante : l'accompagnement artistique

C'est ainsi qu'une visée signifiante a commencé à poindre, celle de

l'accompagnement artistique. Si, comme le souligne André Malraux dans une citation que

je paraphrase ici de mémoire, l'art est le plus court chemin de l'homme à l'homme, j 'ai

constaté que ces ateliers étaient tout à fait aptes à proposer une petite mais captivante partie

du parcours. C'est ainsi que devant la gravité et la délicatesse que requiert une démarche

intérieure dans un contexte d'exploration artistique de groupe, inéluctablement, je me suis

sentie poussée à démystifier la portée de ces ateliers afin de mieux comprendre ma pratique

d'artiste accompagnatrice.



20

De mon point de vue, bien accompagner l'autre relève aussi et surtout de l'aptitude à

l'autoaccompagnement. Conséquemment, puisque c'est l'art qui m'a amenée à

l'accompagnement, et, tenant compte du fait que l'art et l'accompagnement sont

inextricablement liés dans mon expérience existentielle4, l'écriture de ce mémoire, qui

s'inscrit notamment dans un processus d'autoaccompagnement, est à même de me disposer

à une compréhension approfondie et renouvelée du sens de l'art dans ma vie. Dans ma

pratique, ceci s'impose, car mieux comprendre le sens de l'art dans ma propre vie, c'est

aussi mieux comprendre le sens de l'art dans une vie, et ainsi être à même d'aider l'autre à

mieux le comprendre dans la sienne propre.

M'appuyant sur ce qui précède, tout en énonçant l'idée de l'écrivain et philosophe

Hermann Broch (Rivard, 2010, p. 9) sur le fait que « le premier devoir d'un intellectuel,

dans l'exercice de son métier, soit de porter assistance à autrui », je me demande pourquoi

n'en serait-il pas de même pour l'artiste? Toutefois, loin de moi l'idée de porter assistance,

mais plutôt de mettre en place de façon adéquate les dispositions nécessaires afin que l'art,

en tant que dimension profonde de la subjectivité humaine, puisse porter assistance. De fait,

afin de m'assurer que ces dispositions soient mises en place de façon adéquate, il m'est

essentiel également de conceptualiser et de formaliser mon approche intuitive d'atelier

basée sur l'accompagnement artistique convivial.

Substantiellement, voici formulés les enjeux principaux qui ont éveillé en moi une

sensibilité nouvelle à l'accompagnement artistique de groupe et, conséquemment, le désir

Existentielle au sens où ma façon de relier et d'actualiser l'art et l'accompagnement sourd de mes
valeurs profondes.



21

d'en approfondir le sens par le biais de ce travail de recherche. Avant de poursuivre avec la

formulation de mes objectifs, je tiens tout d'abord à situer mes ateliers dans un contexte

socioculturel plus élargi. Par le fait même, ce positionnement soulignera leur singularité et

leur caractère novateur.

1.1.2.2 Concept novateur : la convivialité créatrice

Suite à mes recherches (voir annexe A), j 'ai constaté que parmi la multiplicité des

ateliers artistiques offerts au Québec, aucun ne propose une approche conviviale au sens où

je l'entends, c'est-à-dire une approche qui soit spécifiquement axée sur l'expérimentation

d'un être ensemble créatif où chacun se trouve consciemment enrichi d'une part de l'autre.

Mais à mon sens cela s'y passe, nécessairement, comme dans la plupart des ateliers de

groupe. Toutefois, ce n'est peut-être pas nommé comme tel, ou l'accent n'y est pas mis

spécifiquement, c'est selon. À cet égard, je crois que ce travail de recherche pourrait peut-

être permettre d'éclairer certains processus se produisant dans ces autres ateliers.

En regard de cela, l'art et le faire l'art, vécus dans une optique expressément

conviviale, émancipatrice et exploratoire, se présentent comme une approche novatrice et

évolutive. Ce genre d'atelier répond, dans un premier temps, à un besoin individuel, à mon

sens essentiel, relié à un désir d'art (voir section 1.2.1), mais aussi à un besoin social

croissant, et non moins essentiel, qui tendrait vers l'émergence de nouveaux modèles

d'échanges conviviaux qui soient créatifs et signifiants.



22

Je considère à ce égard que l'artiste humaniste est tout désigné pour créer de

nouveaux espaces esthétiques, en favoriser l'exploration et ainsi stimuler l'émergence de

connaissances nouvelles et de liens enrichissants. Pour ce faire, des itinéraires de création

doivent être élaborés dans le but de restaurer le lien avec sa propre sensibilité esthétique, et

celle de l'autre également. Ce retour à soi, par l'art, pour tous, c'est peut-être un peu ce

que propose Robillard (Robillard, 1998, p. 9) en soulignant que de plus en plus

« l'importance accordée aux artistes va être transférée à la nécessité d'instaurer des ateliers

de créativité pour tous, et à leurs animateurs.»

1.1.3 Objectif de recherche : Une quête de sens

C'est donc en envisageant tous ces aspects que se profile mon objectif de

recherche. Il m'importe effectivement de définir, à travers une démarche reflexive, le sens,

la teneur et la portée de mes ateliers d'exploration picturale selon mes propres

préoccupations, tant artistiques, qu'humanistes, spirituelles, politiques et sociologiques.

J'aspire ainsi à doter ma pratique intuitive d'artiste accompagnatrice dédiée à la rencontre

créative conviviale, de fondements personnels qui soient définis, cohérents et affermis.

Ainsi, ayant parcouru ce chemin de compréhension et de réappropriation de ma propre

dimension artistique, il y a de fortes chances que je puisse aider l'autre, le convive créateur

participant à mes ateliers, à faire de même dans sa propre vie. De plus, je suis convaincue

que cette compréhension plus pointue de l'impact que l'art peut avoir dans une vie orientera



23

et stimulera certaines visées sociales et communautaires quant à la conception de nouveaux

dispositifs de création dans la convivialité créatrice.

Ayant présenté mon sujet, l'origine de mon questionnement et mes objectifs de

recherche, j'aborderai maintenant la définition des concepts clés qui sous-tendent ma

recherche.



24

1.2 Définitions des concepts clés

Dans le but de favoriser une meilleure compréhension de mon approche d'artiste

accompagnatrice, je définirai dans cette section, quelques concepts clés et certaines théories

qui s'y réfèrent.

1.2.1 Désir d'art

L'art ne demande qu'à être fait, il tend à se manifester à travers
un véhicule : la personne.

Vicki Noble in Cameron, 2004

Extrait de la trame narrative 1 : Une si petite trace de graphite5

[...] ainsi, confronter l'aventure artistique est déjà énorme. Oui, il faut
du courage pour assumer ses désirs d'art et y croire jusqu 'à créer. En ce
sens, moi et les participants sommes avant tout des explorateurs. Et
qu 'est-ce que l'exploration sinon que l'acte de chercher avec l'intention
de trouver quelque chose d'inconnu? Car, même insaisissable, indicible,
parce que tapie au fond de soi, il y a intention. Intention rendue
manifeste justement par ce désir d'art. C'est ce quelque chose d'inconnu
qui est le trésor en soi et vers lequel, semaine après semaine, nous nous
engagions dans une joyeuse et fébrile expectative. [...]

5 Afin de ne pas surcharger la lecture de ce mémoire, j 'ai choisi de n'y inclure que des extraits pertinents à ma
recherche. Tous ces extraits sont tirés de ma banque de données scripturales, soit : l'écriture parallèle;
l'invitation « Écris-moi »; les trames narratives; le récit autobiographique; le récit d'artiste et le journal de
recherche. Cette banque de données fait l'objet d'une présentation détaillée à la section 2.1.1.



25

1.2.1.1 Besoin d'expression et désir d'art

Afin de mieux exprimer ce que j'entends par « désir d'art », il importe de préciser la

distinction entre désir et besoin. Ces deux termes peuvent parfois se confondre, à cette

différence près toutefois que le besoin semble davantage relié à une instance vitale et même

organique, comme le besoin de manger par exemple. Quant au désir, selon le Larousse en

ligne (http://www.larousse.fr), c'est « l'action de désirer, d'aspirer à avoir, à obtenir, à faire

quelque chose, envie, souhait », alors que le besoin s'associerait davantage à « un sentiment

de privation qui porte à désirer ce dont on croit manquer; nécessité impérieuse. » Ainsi, le

désir d'art tel que je l'entends souligne aussi un besoin d'art, comme une nécessité

impérieuse. En fait, ce qui semble vouloir s'exprimer par le désir d'art serait avant tout

profondément stimulé par un besoin essentiel et fondamental de créer.

Notamment, chez beaucoup de gens qui ne se considèrent absolument « pas doués

pour les arts »6, un intense désir de créer artistiquement est pourtant très présent en eux, et

parfois même pressant. J'entends en cela un besoin de communiquer quelque chose de soi,

de l'exprimer concrètement bien sûr, mais aussi et surtout, poétiquement. De plus, je

constate chez la plupart des participants qu'il y a ce désir de s'exprimer et de créer

également dans une optique de partage et de communication, un désir de s'exprimer avec et

vers l'autre, de dire de soi et d'en avoir une résonance. Ce besoin d'expression, dans son

fondement même, concerne l'intégralité de l'être. Il y a là un besoin intuitif d'unification de

6J'entends cette phrase, formulée plus ou moins ainsi, chez beaucoup de gens qui me téléphonent
pour s'inscrire à mes ateliers ou demander des informations.



26

son être au monde par la voie naturelle de l'art. C'est ce besoin pressant, entier,

apparemment irrationnel, difficilement identifiable, que j 'ai nommé « désir d'art ».

1.2.1.2 Espace d'accueil et désir d'art

Considérant ce désir d'art sous plusieurs angles, physique, psychique, émotionnel,

affectif et spirituel, c'est pour moi une question d'écologie personnelle qu'il soit canalisé

adéquatement en respectant l'intégralité de l'être. Pour ce faire, il est indispensable de créer

un espace émergeant qui puisse en tenir compte. Un espace que l'on parcourt en suivant un

itinéraire adapté. Un espace qui soit créé spécifiquement pour accueillir, stimuler et

soutenir le désir d'art à tous les niveaux de l'être. Il importe également que cet espace soit à

la fois réceptif et émissif, et qu'il nous permette de nous y aventurer aussi loin que possible

tout en créant au plus près de soi. En atelier, dans une démarche procédurale, cet espace du

désir d'art se crée en donnant la primauté à la sensibilité esthétique de chacun dans un

contexte créatif et relationnel accueillant, stimulant, supportant et respectueux. Cet espace

totalement dédié à l'être en création, c'est celui de la poïésis, qui sera abordé plus bas.

1.2.2 �uvrer

« Pour Valéry la dimension de l'�uvrer est celle qui se rapporte primordialement

à l'esprit �uvrant, c'est-à-dire à l'esprit en activité réfléchissant sur les transactions



27

multidimensionnelles qui s'échangent entre lui, le corps et le monde. »7 Dans mes ateliers,

c'est par le biais d'un accompagnement artistique adéquat que cette dimension de l'�uvrer

se trouve stimulée, favorisée et soutenue.

1.2.2.1 �uvrer de groupe

Pour les besoins de la cause, je reformulerai ici, au pluriel cette fois, la définition

de l'�uvrer pour l'appliquer à la dimension de l'�uvrer de groupe, ce qui donne ceci : la

dimension de l'�uvrer de groupe est celle qui se rapporte primordialement à l'ensemble des

esprits �uvrant, c'est-à-dire à l'ensemble des esprits en activité dans un contexte de

convivialité créatrice, esprits réfléchissant sur les transactions multidimensionnelles qui

s'échangent entre eux, leurs corps et le monde.

1.2.3 Poïésis et poétique

Les ateliers sont envisagés dans un contexte poétique au sens où l'entend

Heidegger {in Levine, 1992, p. 37), qui considère que l'existence authentique en est une

poétique. Selon lui, la poïésis, c'est-à-dire l'activité transformatrice, est la voie essentielle

de la vérité de l'être. La poïésis est aussi l'acte par lequel la vérité est mise en action, où de

7 Thérien C, Valéry et le statut « poïétique » des sollicitations formelles de la sensibilité, Les études
philosophiques 2002/3, n° 62, p. 353-369., p.355



28

nouvelles possibilités d'être sont soutenues et contenues dans l'�uvre même.8 Je dirais que

c'est ce dont il est question dans mes ateliers : il s'agit de l'exploration de soi et de

l'affirmation de sa singularité par le biais de l'activité créatrice conviviale. Mes ateliers

proposent cet espace particulier de la poïésis où l'�uvrer et l'�uvrer de groupe peuvent se

déployer librement.

1.2.4 Poïétique

Sous ce terme, Valéry rassemble

tout ce qui concerne la production des �uvres; et une idée générale de
l'action humaine complète, depuis ses racines psychiques et
physiologiques, jusqu'à ses entreprises sur la matière ou sur les individus
[...]. D'une part, l'étude de l'invention et de la composition, le rôle du
hasard, celui de la réflexion, celui de l'imitation, celui de la culture et du
milieu; d'autre part, l'examen et l'analyse des techniques, procédés,
instruments, matériaux, moyens et suppôts d'action. »

La poïétique concerne donc, entre autres, le faire et la réflexion. Dans mes

ateliers, le retour parlé sur l'�uvrer est de nature poïétique. Ce retour parlé est un moment

fondamental car il contribue à dynamiser le rapport qui unit le convive créateur non

seulement à son �uvre et à son �uvrer, mais aussi à tout le groupe.

8 Traduction libre de Levine, S.K., (1992) Poiesis : the language of psychology and the speech of
the soul, London and Philadelphia, Jessica Kingsley, p. 37
9 Thérien C, Valéry et le statut «poïétique » des sollicitations formelles de la sensibilité, Les études
philosophiques 2002/3, n° 62, p. 353-369., p.355



29

1.2.5 Convivialité créatrice

Je définirai ici le concept de convivialité créatrice, lequel a fait l'objet de ma part

de nombreuses réflexions, reformulations et ajustements tout au long des quelques séries

d'ateliers offertes.

1.2.5.1 Phénomène synergique

La convivialité est « l'ensemble des rapports positifs qu'entretiennent les

personnes et les groupes qui composent une société » (http://www.granddictionnaire.com).

Quant au terme de créatrice, je me réfère dans un premier temps à la définition que Souriau

(2010, p. 549) donne d'une création, à savoir que c'est « l'acte par la vertu duquel une

chose, un être commence à exister ». Ce qui m'amène au terme de créatrice qui selon le

Larousse en ligne se rapporte à ce « qui crée, tire du néant » (http://www.larousse.fr).

Ainsi, dans les ateliers, la convivialité est effectivement créatrice puisque c'est son

avènement même qui permet l'acte de créer tel qu 'il s'y manifeste.

J'ai choisis de lier ces deux mots en un énoncé signifiant pour rendre compte, dans

un premier temps, de la qualité des rapports qui s'actualisent dans les ateliers, c'est-à-dire

des rapports qui sont à la fois conviviaux et créatifs. Et, dans un deuxième temps, ce terme

veut aussi souligner les potentialités réciproques qui émergent de ces rapports. C'est-à-dire

que la convivialité supporte l'�uvrer, et que c'est à partir des échanges et du partage autour

de cet �uvrer que se manifeste un rapport de convivialité supportant et stimulant. Ces deux



30

aspects, convivialité et création, interagissent réciproquement à travers le processus

exploratoire pour créer la dynamique propre aux ateliers. De fait, l'expérience esthétique,

l'aspect formel, de même que les rapports intersubjectifs qui y ont cours sont

intrinsèquement liés à cette dynamique d'atelier concomitante au phénomène synergique de

la convivialité créatrice.

1.2.5.2 Convives créateurs

Le fondement créatif et convivial des ateliers étant défini, je présenterai maintenant

ceux par qui tout arrive, les convives créateurs. Les convives créateurs sont ceux qui

participent à mes ateliers, qui viennent vivre une aventure artistique guidée, orientée et

structurée, aventure dans laquelle leur liberté créative peut prendre forme et envol. Ils

s'engagent ainsi dans un processus créatif émancipateur, qui, de l'exécution à l'exposition,

en passant par l'exploration, l'expression et la communication verbale et écrite, les amènera

à vivre des expériences esthétiques conscientisées. C'est par l'intégration du sens de ces

expériences qu'ils se disposent à une transformation intérieure par le biais de l'exploration

artistique conviviale.



31

1.2.6 Expérience esthétique

Je tiens à donner ici une idée générale de ce qu'est, selon certains auteurs, une

expérience et une expérience esthétique. Plus loin, j'élaborerai un point de vue original sur

les particularités unificatrices et transformatrices de l'expérience esthétique telle qu'elle est

vécue dans mes ateliers.

Des emplois multiples du mot expérience, Souriau (2010, p. 745) retiendra « faire

l'expérience de », dont l'anglais offre un équivalent avec le verbe to experience.

L'expérience réfère alors au vécu, elle désigne le fait même de vivre une
présence; et, par exemple, un certain mode du percevoir qui rend justice
au perçu pour l'accomplir. Ainsi, dirions-nous que l'expérience
esthétique est requise pour l'esthétisation de l'esthétisable. Peut-être
aussi pour la production de l'esthétisable, quand cet esthétisable est une
�uvre d'art.

De son coté, Dewey prône l'expérience de l'art afin de « rétablir la continuité entre

l'expérience esthétique et les processus normaux de l'existence ». (Dewey, 2010, p. 41)

Suivant cela, Shusterman (Shusterman, in Dewey, 2010, p. 19-20) souligne que



32

dans toute son ampleur, la notion d'expérience semble aussi assurer
l'unité d'un grand nombre de dualismes qui nous égarent sitôt que nous
pensons à l'art et à la vie. L'expérience peut être de nature cognitive ou
non cognitive; elle inclut à la fois le sujet et l'objet, en enveloppant aussi
bien le contenu de l'expérience que la manière dont elle est expérienciée.
L'expérience est en même temps le flux général de la vie consciente, que
nous avons tant de mal à saisir, et ces moments distincts, aigus, qui
surgissent de ce flux et constituent « une expérience ». Parce qu'elle
embrasse à la fois le passé, le présent et le futur, elle renferme la sagesse
accumulée de la tradition, célébrée par la pensée conservatrice, et elle
symbolise l'ouverture au changement et à l'expérimentation que défend
la pensée progressiste. L'expérience humaine est constituée, de part en
part, de contextes historiques, sociaux et politiques. En définissant l'art
comme expérience, on se donne les moyens d'accorder à ces contextes
l'attention qu'ils méritent, au lieu d'enfermer l'esthétique dans un
formalisme étroit. En anglais, comme nom et comme verbe, l'expérience
désigne à la fois un événement accompli et un processus; elle enveloppe
à la fois l'instant immédiat et la durée. Elle appartient à la vie et à l'art, et
elle est essentielle à l'artiste autant qu'au public. On peut l'interpréter
comme une chose qu'une personne engendre par son action, mais aussi
comme une chose qu'elle subit ou qui la submerge, comme on peut l'être
par le saisissement esthétique.

À la lumière de ces propos, il semble entre autre que l'expérience esthétique réfère tant

au vécu créatif qu'au rapport contemplatif qui peut en émerger. De plus, si l'art est envisagé

comme expérience, outre le fait que cette expérience de l'art permettrait de se situer

historiquement, sociologiquement et politiquement, elle est aussi, dans une optique

phénoménologique, un événement immédiat, émergeant en grande partie du déjà connu,

mais offrant aussi la possibilité de s'inventer un avenir.



33

1.2.7 Accompagnement

Pour le concept d'accompagnement, je me référerai plus spécifiquement à Chaîné,

(Chaîné in Cifali, Théberge et Bourassa, 2010, p. 63) qui, en regard de son accompagnement

dans la recherche création en art visuel, considère la création comme une « médiation » entre

l'accompagnant et l'accompagné. De son travail d'accompagnement elle dégage trois

fonctions : soutenir le travail créateur de l'étudiant, l'amener à voir et à dire sa pratique et

développer une distance critique. Concernant le soutien au travail créateur, si je mets ses

propos en parallèle à mon travail d'artiste accompagnatrice, le « zoom avant » qu'elle

propose sur le travail en cours, je le propose de mon coté, non sur le travail (l'�uvre) en

cours, mais sur l'être en train de faire l'�uvre en cours, et sur les liens l'unissant à son

�uvrer. Donc, plutôt sur son élan même à poser des actes de création que sur le contexte ou

le résultat de ces mêmes actes (la pratique, la recherche création ou l'�uvre esthétique par

exemple). Mes questions sont : que se passe t-il intérieurement chez le convive créateur10 en

rapport avec la dynamique créative en cours? Qu'est-ce qu'il reconnaît de lui dans ce faire

inusité? Mais aussi, que découvre t-il de nouveau? Et, pour rejoindre mes préoccupations de

convivialité créatrice, que peut-il identifier et nommer de lui (sensations, sentiments, idées,

etc.) à travers les productions et le vécu créatif des autres participants? Il s'agit

d'accompagner l'être dans sa propre expérience esthétique, mais aussi de le soutenir dans

une expérience conviviale de création. Ce sont ces différents niveaux d'expériences qui se

doivent d'être conscientisés pour être à même d'acquérir un statut évolutif, favorisant ainsi

une meilleure intégration de l'être.

' Afin de ne pas alourdir la lecture de ce document, le genre masculin a été privilégié.



34

Toutefois, cette intégration ne se fait pas sans heurt, sans remise en question, sans

découragement, sans retrait également. Cela se passe aussi dans mes ateliers bien sûr, alors

que certains se trouvent momentanément désorientés par le reflet d'eux-mêmes que

l'exploration conviviale leur propose. Cet aspect concerne aussi l'accompagnement en tant

que tel. Ainsi, en regard d'une posture éthique et professionnelle, André et Cifali (André et

Cifali, 2007, p.45), dans leurs propos sur l'accompagnement, parlent d'un « aller avec » qui

évoque un professionnel qui se déporte vers le chemin de l'autre. Il est là,
présent, permettant qu'un autre traverse l'épreuve, le moment, l'événement
[...]. Accompagner signifierait que l'on a intégré le fait que l'on ne peut pas
agir et décider à la place de quelqu'un : que, sur certains registres de la vie,
on ne peut contraindre, qu'il faut « aller avec », dans le mouvement imprimé
par un autre. On propose, on accueille, on renonce à l'injonction. Avec
accompagner, on s'éloignerait, aussi, de la prise de pouvoir sur autrui.

J'ai présenté ici quelques idées générales sur l'accompagnement. Dans une prochaine

section, j'aborderai plus en détail ma conception personnelle de l'accompagnement

artistique.

En résumé, ce premier chapitre, outre la définition de mes concepts clés, portait

également sur les motifs, les objectifs et le questionnement à l'origine de ce travail de

recherche. Je conclurai donc en faisant ressortir à quel point ce processus d'atelier a

soulevé des interrogations personnelles, face à moi, face à l'art, face à l'autre et à la vie en

général. Comment se fait-il, effectivement, que le faire l'art ensemble soit de cette manière

si transformateur et évolutif? Que se passe t-il de particulier dans ces ateliers? Quel est mon

rôle? Quelle est la fonction de l'accompagnement dans un tel processus? Comment faire le



35

lien entre mon intimité profonde et ma vision d'artiste accompagnatrice? À quoi je carbure

en fait? Et l'art, ce merveilleux mystère, est-il possible de me le rendre plus palpable?

Comment puis-je améliorer la transmission de ma passion pour l'Humain par le vecteur de

l'art? Et vice et versa? Et jusqu'à quel point la convivialité créatrice et l'expérience

esthétique conscientisée sont-elles parties prenantes de cette transmission ? Est-il possible

de faire davantage la lumière sur l'intuition que j 'ai de l'art en tant que dimension profonde

de la subjectivité humaine? En tant que vecteur et révélateur de soi? Ce sont là les

principales questions qui m'habitent depuis longtemps. Étant donné que ce projet d'écriture

me permet d'aller à la rencontre de l'artiste reflexive en moi, j'ose espérer que de

nombreuses questions trouveront réponses, et que des inspirations nouvelles porteront à

leur tour le germe de nouvelles questions.

Au regard de tout cela, le prochain chapitre abordera les aspects épistémologiques et

méthodologiques qui m'ont conduite à élaborer un itinéraire d'écriture adapté à ma

démarche reflexive.



CHAPITRE II

DE L'EXPLORATION À LA MISE EN ORDRE : UN PARCOURS
MÉTHODOLOGIQUE LIANT LA CRÉATION, LA STRUCTURE ET

L'ORDONNANCE DE LA RECHECHE

La recherche créatrice procède donc par paliers et par étapes; chacun d'eux
représente un résultat provisoire qu'il est encore impossible de relier à la solution
finale. Même si la solution visée est donnée, comme c 'est le cas quand on cherche
à prouver une proposition hypothétique, la voie à suivre est inconnue.

Ehrenzweig, 2005

Cette section traitera des aspects épistémologiques et méthodologiques.

J'exposerai au préalable ma voie d'approche. Ensuite, je présenterai la genèse conceptuelle

de mon itinéraire, puis l'organisation ordonnée sur lequel s'articule mon processus

d'écriture.

2.1 Créer une voie d'approche

Créer, c'est l'action «de tirer du néant [...] d'imaginer, de réaliser ou d'organiser

quelque chose qui n'existait pas encore. » (http://www.granddictionnaire.com). Créer, c'est

s'avancer dans l'inconnu. À cet effet, tel que mentionné en exergue, Ehrenzweig nous

rappelle que dans « la recherche créatrice [...] la voie à suivre est inconnue».

(Ehrenzweig, 2005, p.83) Ainsi, cette voie à suivre, encore inconnue, participe-t-elle du

processus de création : comme un explorateur trace graphiquement le chemin parcouru,



37

appréciant les distances à vue, jaugeant instinctivement la route à venir, soupesant les

écueils et percevant les attraits bien au-delà de l'horizon, j'aurai ainsi à élaborer

progressivement les moyens à partir desquels s'articulera mon processus de recherche.

2.1.1 Bâtir une banque de données

Lorsque j'ouvre mon dossier maîtrise dans mon ordinateur, je vois apparaître trois

sous-dossiers : recherche prise 1; prise 2; prise 3. Dénomination personnelle et quelque peu

théâtrale j 'en conviens, mais qui démontre bien les différentes étapes de rédaction. En ce

qui concerne mon processus de recherche, ces reprises auront été non seulement nécessaires

mais essentielles. Je souligne cet aspect pour introduire l'idée d'une banque de données

scripturales. Ce sont entre autres ces données, présentées plus bas, qui seront traitées dans

le troisième moment de la recherche.

Mais tout d'abord le premier moment, ou sous-dossier, recherche prise 1. Ce fut

celui des premiers «tâtonnements et brouillonnements » (Delamotte et al, 2000, p. 127),

alors que sans direction pour raison institutionnelle, remplie de bonne volonté, je tentais

d'avancer par moi-même. C'est ainsi que tout en terminant ma scolarité, j'offrais mes

ateliers, j'expérimentais, j'explorais, je notais tout, je lisais et j'écrivais beaucoup, tout cela

en attendant d'être dirigée.



38

Ce premier sous-dossier date de la période s'étendant de l'automne 2008 à juin

2010, c'est-à-dire jusqu'à ce que la direction de recherche devienne officielle. Il contient

entre autres une bibliographie enrichie au fil des semaines; de nombreux documents

virtuels dont quelques thèses téléchargées; des extraits manuscrits de certains livres

accompagnés de notes de lecture; beaucoup d'écriture : journal d'atelier, journal de

création, journal personnel, carnet de notes, etc. L'élaboration de ma problématique et de

quelques questions de recherches est contenue dans ce premier dossier.

Puis, est venu le deuxième moment, soit recherche prise2, qui s'étend de juin 2010

jusqu'à décembre 2010. C'est alors que j 'a i commencé à travailler officiellement avec mes

directrice et codirectrice de recherche. Encore là, beaucoup d'écriture, plus de 250 pages

assurément. Ce dossier comporte des écrits sur mes assises théoriques en plus de

l'élaboration de nombreuses questions de recherche, de plusieurs plans de travail, de pistes

méthodologiques, de schémas, etc.

Y figurent également :

Récits autobiographiques (avril 2010):

l'ere intériorisation (4 avril 2010): l'arbre aux lumières (4 pages)
2ieme intériorisation (7 avril 2010) : La musique d'Oscar (2 pages)
3ieme intériorisation (9 avril 2010): Les routes (3 pages)
4ieme intériorisation (12 avril 2010): Un si petit dessin (2 pages)
5lème intériorisation (17 avril 2010): Le cadeau (1 page)
6lème intériorisation (25 avril 2010): Le jeûne (2 pages)

- Récit fondateur (septembre 2010): Je suis une enfant (1 page)



39

Journal de recherche du 6 juillet 2010 au 28 septembre 2010 (17 pages).

Trames narratives et textes de l'invitation « Écris-moi » (automne 2010):

1. Une petite trace de graphite : 9 pages
2. En marche vers l'autre : 7 pages
3. Un artiste est-il un être singulier : 2 pages
4. Réunir les fragments : 10 pages
5. Le noyau spirituel : 5 pages
6. Précieux moments d'humanité : 6 pages
7. Ouvrir le noyau : 13 pages

- Écriture parallèle du 1 juillet 2010 au 21 janvier 2011 : 47 pages

Ce que je tiens surtout à souligner en abordant ces deux moments de la recherche est

le fait de leur richesse de données. Données qui dans un certain sens ont été détournées de

leur contexte originel de recherche puisque j 'ai réorienté ma recherche à trois reprises, tant

en regard de la question de recherche que des objectifs. Mais, alors même que j 'ai cru

parfois avoir fait fausse route, un ordre caché sous-tendait le processus de recherche à

venir, c'est-à-dire le troisième moment, décisif celui-là, qui ne viendra que plusieurs mois

après le début officiel de la recherche.

2.1.2 Autoriser 1 ' écriture

Ainsi, ce troisième moment aura commencé lors d'une rencontre avec ma directrice

en janvier 2011. Pendant notre entretien, elle m'a redonné, classé et annoté, un corpus de



40

textes issus des moments un et deux de la recherche, textes que je lui avais remis au cours

des mois précédents, et autour desquels nous avions eu des rencontres, des discussions et

des échanges virtuels. Ces textes en question, problématique, questions et objectifs de

recherche, assises théoriques, plan de travail, etc., étaient le fruit des multiples tentatives

précédentes en vue de formaliser ma poétique et de l'assimiler en quelque sorte à une

démarche rationnelle de recherche. C'est dire que certains des écrits mentionnés plus haut

(récits autobiographiques, récit fondateur, journal de recherche, trames narratives, « Écris-

moi » et écriture parallèle) n'y figuraient pas puisqu'il s'agissait d'une écriture intime.

Même si ma directrice connaissait ce travail d'écriture, je tenais à le garder personnel. De

toute manière, je ne savais pas l'importance qu'il prendrait au fil de la recherche et de la

création de mon schéma-itinéraire. Toujours est-il que lors de cette rencontre, elle m'a

rassurée sur le fait que toutes les données de ma recherche, « et plus », étaient dans ce

corpus qu'elle me remettait. À présent, elle m'invitait à y faire �uvre de sens. Ainsi, tout

en m'assurant de sa confiance et de son soutien, elle me proposait de créer, par moi-même,

ma propre structure de compréhension afin de rendre le tout cohérent, signifiant et

communicable.

Le fait que ma directrice confirme la pertinence de mon travail déjà accompli et

qu'elle me confronte habilement à écrire, à créer, m'aura permis d'entrer de plein pied dans

le troisième moment de la recherche. Cette rencontre aura enclenché « une libération de la

parole sous-tendue par des processus identitaires tels que mise en confiance, assurance »

(Delamotte et al, 2000, p. 126). Notamment, cette « libération de la parole », intime celle-là,

avait déjà commencé à s'actualiser par le biais de l'invitation « Écris-moi » dont je parlerai



41

plus loin. À ce moment-là, cette reconnaissance de moi en formation, mais aussi en tant

que « sujet concepteur », inaugurait le « processus d'autorisation » dont parlent Gippet et

Jorro (Delamotte et al, 2000, p. 126).

Cette reconnaissance du projet d'écriture dans ses tâtonnements et
brouillonnements s'inscrit délibérément dans une perspective
phénoménologique rendant compte de l'expérience vive des scripteurs
sans laquelle l'activité d'écriture devient une opération de mise en mots
détachée des valeurs et de l'affect. (Delamotte et al, 2000, p. 127)

Ici, le formateur se place en marge et laisse « l'apprenant prendre l'initiative,

s'autoriser à penser par lui-même. » (Delamotte et al, 2000, p. 126) C'est exactement ce que

ma directrice a fait.

Cette forme de relation semble particulièrement adaptée pour permettre à
tout sujet en formation de partir de ce qu'il est, sait et met en �uvre
(connaissance en acte) pour tisser des liens avec des savoirs de référence
et pour prolonger ces liens dans une perspective
praxéologique. (Delamotte et al, 2000, p. 126)

II s'agissait bien de plonger dans « l'expérience vive », ce qui de toute évidence

n'avait pas eu lieu aux deux premiers moments. Dans la visée heuristique de la recherche,

cela me convenait parfaitement. J'entrais ainsi en possession de mes moyens propres,

habitée cette fois d'une assurance lucide et posée.



42

2.1.3 Ordonner le matériel

Ainsi, de retour chez-moi, mon premier réflexe fut de visualiser en bloc tout ce

matériel, puis de le relire intégralement. Ensuite, j 'ai procédé à une division et à un

reclassement. J'ai inséré chacun de mes textes sous l'un ou l'autre des thèmes suivants, soit

l'inspiration, l'exploration ou l'expiration, rappelant en cela les grandes étapes du

processus de création. En classant mes textes ainsi, j 'ai été à même de réaliser à quel point

j'avais été propulsée par un puissant souffle créateur et qu'un bon bout de chemin avait

déjà été parcouru.

Mais quand même, j'étais devant un chantier sémantique pour le moins chaotique.

Toutefois, après cette rencontre avec ma directrice, je savais maintenant, et le constatais

visiblement, que le matériel pertinent à ma recherche était à ma portée. Il y avait là un sens

à découvrir : un ordre caché gisait dans ces « tâtonnements et brouillonnements ». Il

s'agissait d'en faire un usage créateur et signifiant. Je concevais dès lors ce corpus comme

étant ma propre contrainte de création et je me devais donc d'en élucider le sens caché.

Ainsi, il me fallait accueillir mes textes à nouveau et, dans une optique renouvelée, les

revisiter, les questionner, les soupeser, les mettre en dialogue entre eux, mais aussi avec

mon écriture personnelle, ainsi, les réagencer, les enrichir, les articuler, les synthétiser et

finalement les formaliser selon un ordre de sens. Il me revenait donc de les raviver à la

lumière d'un sens émergeant, d'en dévoiler l'ordre caché en fait. Le projet de maîtrise se

présentait maintenant comme un véritable acte de création, une �uvre de sens.



43

2.1.4 Orienter l'ordre

J'étais prête à m'engager dans le troisième et dernier moment de la recherche. Mais

avant tout, puisqu'il était question d'ordre et de sens, je devais me positionner

stratégiquement dans une zone où je pourrais porter mon regard loin, et dans plusieurs

directions à la fois, tout en demeurant au plus près de moi. Aussi, puisque le matériel était

considérable et les voies à suivre multiples, il était nécessaire que je puisse me prémunir

d'un moindre risque d'égarement. Ainsi, dans ma démarche comprehensive et

autoréflexive, créer ma propre voie d'approche, c'était me donner les moyens de

m'explorer et de me rencontrer au plus près. C'était aussi m'offrir la possibilité de

parcourir un territoire neuf de moi, regorgeant de ressources intuitivement palpables, mais

pour la plupart encore innommées. Et justement, je devais les nommer, car c'est cette

nomination même qui en viendrait à valider l'accomplissement de ma démarche

heuristique. D'autant plus que c'est cet accomplissement, humain avant tout, qui était à

même de poser de solides jalons pour la suite de mon parcours artistique ouvert sur

l'altérité.

Toutefois, cette ouverture sur l'altérité ne pouvait s'opérer réellement qu'à partir d'une

singularité affirmée. Et avant de l'affirmer, encore fallait-il me donner les moyens d'y

accéder et ensuite de l'exprimer. De là l'importance de créer ma propre voie d'approche

orientée vers le sens et qui participerait pleinement du processus créatif inhérent à ma

recherche. Cette voie d'approche me donnerait aussi l'assurance de parcourir mes propres

sentiers. C'est donc dans cet état d'esprit que j 'en suis arrivée à définir ce dont j'avais



44

besoin pour amorcer mon processus d'écriture, soit une structure de compréhension

ordonnée qui comporte tout à la fois une marche à suivre. Mais aussi, il fallait que je puisse

accéder, de façon très personnelle, à une perspective privilégiée qui me permettrait de voir

à la fois loin et près, dans le passé, le présent et le futur. Perspective qui me permettrait

également de synthétiser le sens encore caché contenu dans mon écriture personnelle

(trames narratives, récits, Écris-moi, écriture parallèle, journal, etc.). C'est alors que m'est

venue l'idée d'élaborer un schéma sur la base d'un itinéraire ordonné pour guider ma

réflexion et mon processus d'écriture, (voir p. 45)

Conséquemment, dans la prochaine section, j'aborderai la genèse conceptuelle de ce

schéma-itinéraire à travers la notion de l'ordre qui en instaure les fondements.



45

1.0RDRE CACHÉ

Origine

Écriture descriptive
Écriture parallèle

Trames narratives
"Écris-moi"

DIRE ET DECRIRE

Se souvenir

4. ORDRE COMMUNIQUE

Sens

2. ORDRE ACTE

Mouvement

Écriture reflexive

Écriture créative

Formalisation

Journal de recherche
Récit

SYNTHETISER ET FORMALISER

EXPLORER ET

RÉFLÉCHIR

Découvrir

Faire sens et créer

Communiquer une vision nouvelle de
l'advenir ancrée dans le sens

3. ORDRE DEVOILE

Direction

Écriture intégrative
Dialogique des textes

Schématisation

ARTICULER ET
CONCEPTUALISER

Tableau 1

Schéma-itinéraire : structure de compréhension pour amorcer le processus d'écriture



46

2.2 Structurer ma compréhension

Car l'ordre n 'est pas un phénomène évident; si on peut dire qu 'il existe, ce n 'est
pas simplement pour être regardé. On ne peut pas le pointer du doigt ou le
saisir avec une caméra; l'ordre doit être découvert et en un sens extrême, il doit
être créé.

Bronowski, in Craig (1978)

Souriau (2010, p. 1160) souligne que l'ordre relève d'une «disposition selon un

principe d'organisation et de rapports évidents. Se dit en particulier de la façon dont les

éléments se placent l'un après l'autre dans le temps. [Il] fait naître [...] une unité dans un

ensemble complexe, une intelligibilité.» Par contre, poursuit-il, « ce qui n'a pour soi que

d'être en ordre risque d'apparaître monotone, voire ennuyeux. »

Dans le cadre de cette recherche, l'ordre, loin de n'être « là que pour soi », prend

toute sa teneur, son « intelligibilité », spécifiquement en lien avec le sens même qu'il est apte

à déployer. À cet égard, le principe d'organisation et de rapports qu'il sous-tend est mis en

évidence dans mon schéma itinéraire. De plus, tel que souligné plus haut, sur le fait qu'un

ensemble ordonné soit aussi composé d'éléments qui « se placent l'un après l'autre dans le

temps », on pourra constater que, quoique les étapes qui le composent peuvent se chevaucher

et s'interpénétrer, cet itinéraire se déploie par étape, de l'ordre caché à l'ordre communiqué,

en passant respectivement par l'ordre acte et dévoilé, ceci dans un parcours discursif orienté

vers la production de sens.



47

2.2.1 Formaliser ma poétique

Cet itinéraire méthodologique pour le moins existentiel et personnel (puisqu'il m'a

fourni les outils pour accéder, entre autre, à une part de mon intimité oubliée) me rappelle à

quel point l'art puise dans nos racines humaines profondes. En ce qui me concerne, parler

d'art c'est aussi parler de moi. Dans mon existence, ces aspects ne sont séparés l'un de

l'autre d'aucune façon. Mais encore, de prime abord et à plusieurs égards, pour moi, l'acte

créateur artistique n'est originellement que pulsion, intuition, émotion, sensibilité et

réceptivité. Dès lors, comment pouvais-je en arriver à rationaliser et formaliser cette

poétique qui m'habite, qui me fait vibrer et créer, alors même que, dans une optique

inquisitrice et interprétative, tenter de mettre mes propres phénomènes existentiels à

distance relèverait apparemment d'un contresens? Alors, la question était de savoir

comment, dans une démarche d'écriture autoréfiexive, prendre de la distance tout en restant

au plus près de moi? En d'autres termes, était-il possible de faire en sorte d'instaurer un

contact original, profond et unificateur avec ce merveilleux fouillis qui m'habite, avec mes

propres trames expérientielles, passées, présentes et futures, et ceci tout en me prévalant du

recul nécessaire pour les questionner respectueusement dans le but d'en faire émerger le

sens caché? De fait, selon Houle (in Bruneau et Villeneuve, 2007, p. 154), la tâche qui est

alors confiée à l'artiste chercheur est celle « [...] d'assurer une passerelle entre l'expérience

du praticien, les savoirs qui animent et gouvernent intuitivement cette expérience et les

savoirs explicites, formalisés dans un discours structuré et structurant. » Ainsi, il devenait

évident qu'il me fallait trouver ma manière propre d'instrumentaliser mon écriture afin que



48

ma connaissance intuitive puisse émerger, se rationaliser et se formaliser. Mais pour

l'heure, c'était encore chaotique.

2.2.2 Explorer ma polyphonie personnelle

À ce sujet, Delamotte et Penloup (Delamotte et al, 2000, p. 129) soulignent que

Dans l'expérience de l'écriture, le scripteur passe par une épreuve
identitaire indissociable d'une tension cognitive. Si un ensemble de
valeurs circulent dans son imaginaire, il sait qu'il lui incombe de ramasser
sa pensée pour la traduire en un langage écrit. Une intense activité le
mobilise : sa vision du monde, sa mythologie personnelle, ses idéaux
s'entrechoquent avec les mots qui lui viennent et pour lesquels il oscille,
tant leurs valeurs hétérogènes l'emportent dans une valse hésitation
langagière et interprétative.

Voilà exactement la situation dans laquelle je me trouvais avant d'envisager ma

voie d'approche et d'élaborer mon itinéraire. Mais encore, à cela s'ajoutait aussi la

nécessité épistémologique d'un processus d'introspection rétroactif. Je devais effectivement

convoquer et revisiter différentes trames existentielles dans une optique dialogique,

analytique et interprétative. Ici se précise

[U]ne fonction identitaire de l'écriture avec l'idée d'un « continuum »
entre identité personnelle et identité scolaire ou professionnelle, vers une
maîtrise de la polyphonie énonciative autour de sa propre voix; une
fonction heuristique, comme lieu de travail conceptuel; une fonction de
mise à distance, qui peut favoriser l'identification et l'articulation des
referents enjeu (expériences/observations, cours, lecture... );une fonction
communicationnelle spécifique :c'est-à-dire autocommunicationnelle et/ou
réservée aux pairs dans le cadre d'interactions gérées par le
formateur. (Delamotte étal, 2000, p. 139)



49

Ainsi, avant même de prendre connaissance de la pensée de ces auteurs, j'avais

déjà amorcé l'articulation de ce continuum schématisé sous forme d'itinéraire. De fait,

l'ordre caché était à l'�uvre ici aussi, annonçant déjà l'avènement du « sujet écrivant » qui

me permettrait de sortir des entrechoquements et oscillations.

Comme le souligne Ehrenzweig (2005, p. 28)

Toute structure artistique est essentiellement « polyphonique »; elle ne se
développe pas selon une ligne unique de pensée, mais en plusieurs courants
superposés à la fois. Aussi la créativité exige-t-elle un type d'attention
diffus, éparpillé, en contradiction avec nos habitudes logiques de pensée.

C'est cette même créativité, pouvant permettre en quelque sorte ce même « type

d'attention, diffus, éparpillé, en contradiction avec les habitudes logiques de pensée »,

qui se devait d'être à l'�uvre dans mon travail d'écriture, à la différence près toutefois

que ce travail serait chapeauté par une instance rationnelle préstructurante, en

l'occurrence mon schéma-itinéraire.

2.2.3 Tracer ma voie

Partant, pour répondre à cette exigence de formalisation dans « un discours

structuré et structurant», et pour tenter de mettre à jour ma

propre structure artistique intériorisée, celle qui a donné naissance à l'accompagnement

artistique dans la convivialité créatrice, il me fallait « établir un appareillage



50

méthodologique qui pourrait servir la formation et les pratiques en art. » Pour y parvenir,

comme le soulignent Bruneau et Burns (Bruneau, Villeneuve, 2007, p. 155), il me fallait

adapter mon approche d'investigation aux particularités contextuelles et

épistémologiques de ma recherche.

De fait, alors que je me questionnais, que j'écrivais et réécrivais, déjà, une

approche investigatrice, qui se voulait adaptée à ces particularités contextuelles,

émergeait à travers l'idée de l'ordre caché, acte, dévoilé et communiqué. Succinctement,

car ces aspects seront abordés plus en détails au troisième chapitre, l'ordre caché

concerne l'origine des actes posés, le souvenir et la description. L'ordre acte est le fait

du mouvement, de l'action et de l'exploration. Puis, l'ordre dévoilé me dirige vers le

dévoilement du sens, sa conceptualisation et sa formulation. Finalement, l'ordre

communiqué concerne le sens émergeant et sa formalisation créative qui se veut ouverte

sur l'altérité.

2.2.4 Franchir le passage du sujet écrivant

C'est ainsi que cette approche investigatrice ordonnée émergera progressivement

sous la forme d'un itinéraire d'écriture. Cet itinéraire à caractère interstructurant permettait

l'avènement du scripteur qui « convoque et met à l'épreuve sa pensée, son histoire de

scripteur, la symbolique de l'écrit, la charge émotionnelle et affective qui adhèrent à une

telle expression, qui habitent telle pratique langagière (Delamotte et al, 2000, p. 131).



51

Cet itinéraire devait être élaboré et orienté de sorte que, comme le soulignent encore Gippet

et Jorro (Delamotte et al, 2000, p. 131), il ne puisse y avoir « d'arraisonnement de la pensée

du scripteur par l'écriture et de l'écriture par la pensée, mais une interstructuration [...].»

Dans l'optique d'un travail sur le sens immanent, mais encore caché, cette dynamique

scripturale semblait ouvrir sur des voies épistémologiques fiables. Aussi, cette démarche

d'écriture m'offrait la possibilité d'éprouver ma pensée dans mes conduites langagières,

« [...] qui par leur propre tournure, la modifient en retour» (Ric�ur in Delamotte et al,

2000, p. 131). C'est dire que ce type de projet d'écriture, « en tant qu'inscription de soi

dans un discours, en tant que prise en charge énonciative, marque une forme d'émergence

d'un sujet dans la production discursive » (Delamotte et al, 2000, p. 56). En créant cet

itinéraire, fait important, j'avais franchi ce passage dont parle Gippet et Jorro qui résultait

« de l'avènement du sujet écrivant » (Delamotte et al, 2000, p. 129). Effectivement, je me

découvrais en tant « qu'auteur-interprète11 d'une parole, en tant qu'opérateur cognitif12 et

en tant qu'acteur situé13 » (Delamotte et al, 2000, p. 129).

Dès lors, je pressentais que cet itinéraire était apte à me conduire à la conquête

de mon autonomie d'artiste reflexive, dans des espaces et des lieux qui me sont propres,

que je pourrais explorer intentionnellement et dont je pourrais revenir chargée d'un sens

neuf, sans m'être égarée pour autant. Cet itinéraire ordonné me proposait également un

Où la «conscience du scripteur est élargie aux résonances affectives et émotionnelles qu'il
dépose dans l'écrit et qu'il questionne. « (Delamotte et al, 2000, 129)
12 Où la « relation à l'écrit est nourrie d'une nouvelle exigence, ce que nous désignons avec
l'expression « tension cognitive » dès qu'il mobilise sa pensée. » (Delamotte et al, 2000, 130)
13 « En tant qu'acteur situé, il parle (sic) son positionnement du sujet écrivant par rapport aux
autres voies qu'il convoque. » (Delamotte et al, 2000, 130)



52

espace où organiser et construire un discours cohérent en vue de l'éprouver et de

l'améliorer.

2.2.5 Dialoguer avec mes textes

Dès ce « passage du sujet écrivant » franchi, je prenais possession de mes

moyens cognitifs et scripturaux. Par l'écriture, la lecture, la réécriture, la relecture, ma

pensée et mes textes s'interstructuraient à travers ce rapport dialogique rétroactif que

j'avais instauré. Ainsi, l'écriture descriptive de l'ordre caché, première étape de

l'itinéraire, me fournissait une base référentielle14 que l'écriture reflexive m'amenait

ensuite à explorer « scripturalement ». Ce qui me conduisait à l'écriture intégrative de

l'ordre dévoilé, dans laquelle le rapport dialogique des textes m'offrait la distance

nécessaire pour articuler un discours rationnel et amorcer ainsi un travail conceptuel.

Puis, l'écriture créative de l'ordre communiqué, qui s'effectuait en surimposition aux

textes de l'écriture intégrative, rendait possible une formalisation discursive cohérente

de mon rapport à l'art et à l'autre par le biais de l'accompagnement artistique.

Cette instrumentalisation des différents registres du discours scriptural

m'amenait graduellement à réaliser le potentiel médiateur de l'écrit. C'est véritablement

à partir de cette perspective médiatrice et dialogique que j 'ai pu considérer l'écriture

comme un outil cognitif et ainsi bénéficier de sa fonction de mise à distance. J'étais

14 Base référentielle qui je le rappelle est constituée en grande partie des écrits des prises 1 et 2
de la recherche, voir section 2.1.1



53

maintenant apte à explorer ma polyphonie personnelle et, par le fait même, à me

« constituer un lieu où objectiver des savoirs en construction, un lieu de (re) travail

conceptuel. » (Delamotte et al, 2000, p. 13)

2.2.6 Réguler ma réflexion

Ainsi, dans le cadre de ma recherche, l'écriture, dans son application

fonctionnelle, est partie prenante de cette passerelle entre mon expérience artistique, mes

savoirs intuitifs et les savoirs explicites. C'est cette passerelle, qui schématisée sous

forme d'itinéraire d'écriture, fait figure d'appareillage méthodologique autour de la

fonction médiatrice de l'écrit et sert non pas la « transmission/réception de concepts (ou

représentation mentale) conçus indépendamment, mais un lieu où ils se construisent. »

(Delamotte et al, p. 137)

En conclusion, Gippet et Jorro notent que « l'écriture peut constituer en

formation professionnelle un lieu réflexif pour la régulation de l'action » (Delamotte et

al, 2000, p. 138). À cet égard, je tiens à souligner que l'écriture peut aussi constituer un

acte favorisant la régulation de la réflexion. C'est du moins ce vers quoi tendait ma

volonté lorsque j 'ai élaboré mon schéma itinéraire. Car, réguler sa réflexion nécessite

d'être guidé à travers une structure souple, ordonnée et orientée, d'autant plus lorsqu'on

accède à des données de base qui procèdent de l'intimité la plus profonde, comme ce fut

le cas pour moi.



54

Dans cette section, j 'ai mis en relief mes notions personnelles de l'ordre et du

sens à partir desquelles s'est construit mon schéma-itinéraire. Suivra maintenant la

présentation détaillée des composantes de ce schéma.



55

2.3 Ordonnancer et schématiser mon itinéraire

Une pensée créatrice est capable d'osciller entre ses modes
différenciés et indifférenciés, et de les atteler ensemble pour leur
confier des tâches bien précises

Ehrenzweig (2005)

Je présenterai ici d'une façon détaillée ma méthodologie de recherche par le

biais du schéma-itinéraire que j 'ai créé15. Je passerai en revue les éléments qui y figurent

car chacun d'eux représente une composante à partir de laquelle s'est articulée ma

démarche scripturale. Toutefois, pour bien mettre ce schéma en valeur, je dois

préalablement aborder la manière dont je me suis approprié la notion de l'ordre. Pour ce

faire, il est nécessaire que je présente succinctement, et de manière tout à fait

personnelle, ma conception du Soi inspirée de la pensée jungienne.

Jung, le soi et l'ordre

Ce que je retiendrai ici de la pensée jungienne est que le Soi y est considéré

comme un aspect de l'homme qui le dépasse infiniment. Selon Vézina (Vézina, 2001,

p. 145), psychologue et spécialiste de la pensée jungienne, notre « besoin de sens et de

cohérence dans notre mythe personnel proviendrait du Soi. » II cite Jung qui stipule que

« le soi est non seulement le centre, mais aussi le périmètre qui inclut conscient et

15Afin de mieux appréhender cette section, il importe de le faire en se référant simultanément au
tableau 1, Schéma-itinéraire : Structure de compréhension pour amorcer le processus d'écriture,
(voir p. 45)



56

inconscient; il est le centre de cette totalité comme le moi est le centre de la

conscience. » (Jung in Vézina, 2001, p. 145) Contrairement au Moi qui appartient à la

dimension consciente, le Soi aurait sa source dans les profondeurs de l'inconscient et

engloberait aussi le conscient. J'en déduis que les phénomènes reliés au Moi conscient

se déroulent donc dans l'espace et le temps, là où les événements nous apparaissent de

façon chronologique. En regard de mon schéma, cet aspect correspond à l'ordre acte, au

mouvement. Par contre, les phénomènes reliés au Soi prennent leur source en deçà de la

trame spatio-temporelle habituelle, c'est-à-dire hors du Moi conscient, c'est l'ordre

caché, l'origine, là où gît la potentialité du sens. À cet égard, le Soi représente une

totalité englobante et, selon la pensée jungienne, le Soi tendrait sans cesse à s'actualiser

dans la conscience par le processus d'individuation, puisque « le soi est aussi le but de la

vie, car il est l'expression la plus complète de ces combinaisons du destin que l'on

appelle un individu. ». (Jung, in Vézina, 2001, p. 145) C'est l'ordre dévoilé de mon

schéma itinéraire, alors qu'un rapport signifiant s'établit et qu'une formulation émerge.

Chez Jung, le concept du Soi suggère que chaque être humain serait porteur d'un

réservoir de potentialités existentielles à réaliser, ainsi, toujours en référence à mon

schéma, c'est l'ordre communiqué, l'acte de création, c'est-à-dire le sens formalisé

ouvert sur l'altérité.



57

L'ordre caché de mon cheminement artistique

C'est autour de cette tendance ontologique qu'aurait le Soi à actualiser ses

potentialités que s'est profilée en moi l'idée d'un ordre caché, bien avant celles de l'ordre

acte, dévoilé et communiqué, qui s'y sont greffées par la suite. Le fait que l'art soit

arrivé tardivement dans ma vie est un facteur très important dans mon cheminement

artistique. Ceci précisé, lorsque, dans un rapport chronologique orienté vers le sens,

j'observe les différents aspects de mon expérience artistique, que ce soit la création

picturale, les études ou les ateliers, il m'apparait évident qu'au delà de ma volonté propre

et éclairée j'ai actualisé là, de façon spontanée, un potentiel artistique qui m'a toujours

habitée, mais dont j'avais à peu près ignoré l'existence ma vie durant, puisqu'il

participait d'un ordre caché. Pourtant, pendant toutes ces années, alors que ma nature

créatrice s'exprimait dans différents domaines, autres que l'art toutefois, ce potentiel se

dépliait quand même, exaltant une instance implicite dont les échos m'arrivaient sous

forme d'intuitions ou d'expériences intenses. Irrésistiblement, je me devais de répondre à

ces intuitions, et je le faisais en posant des actes spontanés en accord avec celles-ci. Il en

a été ainsi entre autre pour le choix d'entreprendre des études supérieures en art, alors

qu'il ne s'est écoulé à peine que quelques jours entre ma décision et mon inscription

effective. Et puis, pour moi, cette spontanéité était essentielle, car d'emblée elle excluait

toute réflexion trop analytique, qui je crois m'aurait éloignée de ma (la) nature humaine

profondément créatrice. C'est ainsi qu'à l'aube de cette recherche, portant mon regard

en arrière, je comprenais qu'il me fallait donner un sens et un fondement solide à ma



58

démarche artistique qui s'était construite avant tout à partir de l'écoute spontanée de mes

intuitions, c'est-à-dire, à partir d'un ordre caché, d'un sens immanent.

L'ordre acte de mon projet de maîtrise

À travers mon projet de maîtrise, je devais donc cheminer, intentionnellement

cette fois et en pleine conscience, vers un but créatif signifiant. Il me fallait faire �uvre

de sens, et ceci tant au regard de mes études en art que de mes ateliers. Conséquemment,

le style réflexif de ma recherche me donnait à envisager mes expériences artistiques à

partir d'une modalité et d'une perspective nouvelle.

Pour mieux comprendre la portée singulière de l'art et de l'accompagnement

dans ma vie, je devais tenir compte du fait que ma démarche d'accompagnement

artistique s'était inaugurée avant tout à travers mon parcours d'atelier. C'est pourquoi ce

parcours fait l'objet du troisième chapitre du mémoire. Pour cause, car c'est ce parcours

qui m'a portée, d'un même souffle, tout à la fois vers la convivialité créatrice à travers

l'accompagnement artistique; vers l'autoformation à travers la conception et l'animation

d'ateliers artistiques; et vers l'autoaccompagnement par le biais de cette recherche.

Comme le soulignent Delamotte et Penloup (Delamotte et al, 2000, p. 60),

« étudier le processus créateur consiste à retrouver le chemin parcouru et à repérer

l'organisation du travail artistique des premiers instants jusqu'à la présentation



59

publique », ou, dans mon cas, jusqu'au dévoilement du sens et à sa formalisation dans

un mémoire de maîtrise.

Conséquemment, après avoir abordé les notions du Soi et de l'ordre,

intrinsèquement liées dans mon schéma-itinéraire, la prochaine section traitera de

chacune des composantes de ce schéma.

2.3.1 Ordre caché et origine du sens : écriture descriptive

Première étape, l'écriture descriptive qui, constituée de l'écriture parallèle, de

l'invitation « Écris-moi » et des trames narratives, textes qui pour la plupart ont été

rédigés dans les deux premiers moments de la recherche, figure en quelque sorte l'entrée

en matière de ma démarche reflexive16. Cette première étape se distingue par des

moments d'introspection synchronique et diachronique que je tente de décrire avec le

moins possible de surimpositions psychologisantes, analytiques ou interprétatives. Cette

manière d'écrire favorise une posture scripturale qui rend possible une certaine

distanciation face à mes états d'être les plus intimes.

L'écriture descriptive s'accole à l'ordre caché parce qu'elle consiste en du

matériel et une stratégie17 d'écriture apte à me rapprocher du sens caché qui a guidé mes

16 L'intégralité de ces textes ne font pas partie de ce mémoire, y figurent seulement quelques
extraits pertinents.
17 « La stratégie suppose un investissement dans le temps, elle ne peut construire une action que
dans la durée en la pensant à long terme. La tactique, elle, se meut dans l'instant : elle joue avec
les événements, pour en faire, comme le dit Certeau, des « occasions ». Elle est une réponse
temporaire à un besoin du moment. Dans l'invention des moyens de passage à l'écriture, on a
affaire à nombre de ruses et d'astuces, de trouvailles et de détournement des savoir-faire de



60

actes. À cet égard, elle constitue aussi une banque de données regorgeant d'éléments

signifiants, souvent profondément enfouis, qu'il me reviendra de mettre à jour aux

étapes subséquentes, en l'occurrence par l'écriture reflexive et intégrative.

En résumé, l'écriture descriptive tend à déplier volontairement les situations,

états ou événements à partir d'un regard sensoriel, sensible, mais sans émotivité : ce que

j'ai vu, dit, senti, goûté, touché, entendu, ressenti, pensé, etc. À cette étape, ce sont deux

trames temporelles qui m'intéressent plus particulièrement, soit le passé et le présent.

1) Ecriture parallèle : avancer avec tout de soi

S'engager dans une recherche basée sur un processus autoréflexif nous amène

assurément dans nos zones intimes et profondes. Ainsi, on se questionne, on se remet en

question, on cherche à comprendre davantage sur soi. C'est ici que l'écriture parallèle

s'est avéré un outil précieux. Lorsque je l'ai utilisée, c'est que mon écriture de recherche

stagnait ou semblait contrainte pour des motifs indistincts. En cela, l'écriture parallèle

permet d'éclairer quelques zones d'ombre.

Cette forme d'écriture se dit parallèle parce qu'elle s'effectue en parallèle avec

l'écriture principale de la recherche. Mais contrairement à cette dernière, elle n'est pas

l'autre à son profit, qui prennent de biais et non de front la mise en �uvre du texte. Ces
inventions sont et restent tactiques si elles ne sont pas l'objet d'une activité reflexive, d'un retour
sur les raisons de leur fabrication et leurs modes de fonctionnement. [Ainsi, la phase de
réflexion], de distanciation et de théorisation de l'action [...] opère le passage de la tactique à la
stratégie, du bricolage au savoir. » (Delamotte et al, 2000, p. 55)



61

dédiée aux instances institutionnelles. C'est une écriture de l'intime, une écriture de la

sensibilité, de l'accueil et de l'ouverture. Elle me permet de me situer « scripturalement»

dans mes états d'être, sans excès d'analyse ou de rationalisation. Elle donne lieu et

espace à ce « tout de soi », personnel, intime, réservé, qui se trouve remué de quelque

manière par l'amorce d'un projet créatif. Ne serait-ce le fait qu'elle s'amarre directement

à mon projet de recherche, l'écriture parallèle ne différerait que très peu de l'écriture

d'un journal intime en termes d'autoréflexivité et de fonction exutoire. Il s'agit

effectivement d'une description libératrice de mes états d'âme. Conséquemment,

l'écriture parallèle fluidifie le courant créatif, libère les digues qui isolent certaines zones

d'ombre, redirige dans le flux créatif des éléments jusque-là stagnants, enrichissant ainsi

d'un limon fertile l'écriture principale de la recherche. Fonctionnellement, il s'agit aussi

de garder l'écriture en mouvement, de ne rien laisser se figer, de reconnaître et

d'accueillir tout ce qui en soi gravite autour de l'écriture principale, celle du mémoire en

l'occurrence, mais qui ne peut en faire explicitement partie : liens de synchronicités,

opinions personnelles, prises de conscience, impressions, états d'âme, projections,

émotions, souvenirs, etc. L'écriture parallèle peut aussi être une expression parallèle, car

parfois ce sont des dessins, des schémas et souvent même des dialogues qui ont émergé.



62

Écriture parallèle, 1 juillet 2010, Kamouraska

[...Jmais, si j'étais sans barrières et sans limites, c'était qu'on me
les avait prises, on avait forcé mes limites les plus intimes. Ce que
j'avais de plus précieux, tout est parti en éclats, en «fragments»
oui, en même temps, dans une violence extrême [...] mais mon
expression bafouée, je l'ai quand même trouvée par des voies
détournées, celles des participants de mes ateliers. Je les ai fait
créer, car moi je ne pouvais pas créer, je ne pouvais me permettre,
moi, de créer, mais il fallait que je crée puisque tel était mon destin,
alors le destin s'est accompli au mieux. On exerce le métier de son
plus grand conflit, apparemment, on donne ce dont on a le plus
besoin [...]. Dénouer les conflits pour oxygéner mon vivre, cela
m'est nécessaire afin de m'accomplir à travers une action consciente
plutôt qu 'à travers une réaction (aussi louable soit-elle) motivée par
des motifs inconscients [...].

2) « Ecris-moi » : s'explorer, s'exprimer, être reçue

Dans le deuxième moment de ma recherche, ma question de recherche et mes

objectifs me posaient un problème qui me confinait dans une position duelle et

paradoxale : je me voyais aborder de l'extérieur un sujet qui en réalité m'était

profondément intime. Je ne savais comment procéder, mon écriture était trop théorique,

pensant en cela répondre aux exigences institutionnelles. Ainsi, j'étais en décalage, me

plaçant en inquisitrice devant un objet, alors même que je savais intimement qu'il n'y

avait pas d'objet, donc, de prime abord, pas d'objectivation possible non plus. Il n'y

avait effectivement que sujet, que subjectivité en fait, laquelle se devait, j 'en prendrai

conscience plus tard, d'être avant tout assumée. Ainsi, mon expérience d'atelier et

d'accompagnement artistique n'était pas un objet à investiguer, ni par ailleurs un sujet à

analyser, mais bien une expérience à part entière qui m'avait été donnée de vivre de tout



63

mon être, et qui plus est esthétique, dans tous les sens du terme. Et cette expérience me

dépassait. Pour mieux la comprendre, je devais donc adapter ma perspective et ma voie

d'approche.

Mais comment faire? Comment m'assurer d'aller toujours vers ma singularité

afin d'honorer ma quête de sens? C'est ici que la pertinence de l'invitation « Écris-moi »

entre en jeu. Ces exercices d'écriture intime de libération de la parole, contrairement à

l'écriture parallèle ou au journal personnel, trouvaient un exutoire dans le phénomène de

la réception. Car effectivement, je répondais là à une invitation de ma codirectrice à lui

écrire pour délier mes pensées et mon écriture. C'est le fait de savoir que ma parole

serait accueillie qui a fait en sorte que je puisse partir allègrement à ma propre rencontre,

aux sources mêmes de ma singularité. C'est ainsi que, destinés au partage pur et simple,

des mots jusque-là cachés émergeaient, des sentiments et des impressions se

formulaient, des sentis, des ressentis et même des ressentiments étaient mis à jour,

certains pour une première fois. Voilà d'ailleurs pourquoi cette tactique18 d'écriture

figure sous le thème de l'ordre caché. C'était bien là une voie de passage qui, à travers le

phénomène de l'affirmation, de la confirmation et de la réception, a donné lieu, sans que

je ne m'y attende, à une prise de parole écrite ancrée profondément dans ma réalité

personnelle. Ici aussi, comme ce fut le cas avec ma directrice pour l'amorce du troisième

moment de la recherche, il s'agit d'un processus d'autorisation de l'écriture, mais intime

celle-là.

: Pour la définition de tactique, voir note 17.



64

Écris-moi, lettre 7, automne 2010 : Ouvrir le noyau

[...]La démarche exploratoire, artistique et spirituelle, fait que nous
devenons plus sensibles à l'irrationnel. En fait, la démarche artistique
nous propose de voir autrement. Ainsi, dans mes ateliers, une
déstructuration-restructuration s'opère presque simultanément, à la
source même, libérant de ce fait nos manières d'être et de penser trop
figées. Nous sommes ainsi propulsés dans des zones toujours plus
profondes et fertiles de la psyché. Cela se répercute au niveau
métaphysique, subtil et holistique. De plus, cela est enrichissant non
seulement pour la conscience individuelle, mais aussi pour la conscience
collective, par résonance. C'est comme si le faire l'art est inducteur d'un
mouvement organique et multidimensionnel à même de générer des
énergies subtiles, évolutives, vitales et puissantes. Faire l'art et
surtout faire l'art ensemble fluidifie les mouvements d'être, ce qui
engendre une vision nouvelle qui se répercute de manière signifiante
dans la famille, la communauté, la collectivité, etc. En gros, voilà
pourquoi selon moi le faire l'art est un acte politique. Entre autre, il nous
déconditionne d'un automatisme grégaire, nous met en contact avec
notre singularité créative, stimule et valide notre sensibilité à
l'irrationnel, ajoutant en cela à l'aventure du vivre. [...]

3) Récit autobiographique et trames narratives: plonger dans son intimité profonde

À la fin de ma scolarité, j 'ai participé à un séminaire sur le récit

autobiographique à l'Université du Québec à Rimouski avec Jeanne Marie Rugira. J'y ai

été sensibilisée à des techniques d'intériorisation qui ont favorisé l'émergence de

contenus psychiques profondément enfouis en moi, dont certains mêmes étaient tout

simplement tombés dans l'oubli le plus total, demeurant ainsi cachés. J'ai utilisé ces

techniques afin d'explorer mon intériorité. J'ai ainsi eu accès à une connaissance et des

données de première main en ce qui concerne des thèmes qui me tiennent à c�ur, tels

l'accompagnement, le désir d'art et la convivialité créatrice, entre autres. Pour les



65

besoins de la recherche, plusieurs de ces textes ont été revisités à la lumière de l'écriture

reflexive, intégrative et créative.

Récit autobiographique, hiver 2010 : Un si petit dessin

[...] Ce petit dessin est arrivé comme une pluie fine sur un après-midi
collant et assommant de chaleur.[...]Dans mon intériorisation j'ai
revécu pleinement l'intensité de ce dessin. Alors, en contact avec mon
ressenti mémoriel, je me revois tournant une page du livre, arrivant sur
ce dessin et continuant, tournant la page suivante, mais réalisant soudain
que quelque chose de moi était resté dans la page précédente. Avec ce
petit dessin me dis-je? Étrange. Je me vois faire demi-tour pour revenir à
cette page, revoir et observer ce petit dessin, sachant que je ne pourrai
continuer sans cette part de moi qui y était restée. Et vlan! J'avais
raison! Quelque chose se passe. Je vois! Mais voilà, je pense que je vois
mais je ne vois pas. C 'est mon ventre qui voit, c 'est ma peau, c 'est
quelque chose derrière mon cerveau qui voit, c 'est mon énergie, mais ce
n 'est pas mes yeux. Je ne vois pas, je ressens. C'est bien ça, l'art est dans
le corps, dans toute la vitalité du corps sensible, pas dans la tête, pas
dans le concept! Ah! Moi blasée? Jamais! Impossible, car l'art c'est
organique, toujours vivant, mouvant, évoluant. Ce n 'est pas une histoire
de concept c 'est une histoire de vie brut qui colle à la peau, ce n 'est pas
une histoire de couleur c'est une histoire d'ondes et de vibrations, pas
une histoire de technique mais de mouvement d'être, pas de volonté mais
de spontanéité. L'art ça ne s'étudie pas, ça nous enseigne. Ça ne se
cherche pas, ça nous trouve. L'art ce n 'est pas quelque chose qu 'on
donne, c 'est quelque chose qu 'on abandonne. Et c 'est cet abandon qui
s'offre d'abord à soi, puis à l'autre, qui nous apprend à recevoir à même
ce don précieux. L 'art c 'est une question de vérité personnelle, et ce qui
provient de la vérité de l'artiste a de bonnes chances de nous livrer aussi
une vérité sur nous, ce que ce petit dessin a fait. L'art ça nous ouvre au
sens en soi. C'est le lien entre la conscience humaine et l'infini
inconnaissable. L'art, c 'est tout ce que nous avons pour transformer le
réel en réalité vive et évolutive. [...]



66

2.3.2 Ordre acte et mouvement : écriture reflexive

La deuxième étape de mon itinéraire est l'ordre acte, là où le matériel descriptif

de l'étape précédente est abordé sous l'angle exploratoire et réflexif. Cette forme

d'écriture reflexive s'apparente à l'ordre acte parce qu'à travers elle je suis dans un

mouvement simultané d'exploration et de réflexion. Je suis également réceptive, me

disposant à ressentir du sens. L'écriture reflexive, comme son nom l'indique, me permet

tout à la fois de réfléchir et de me réfléchir à travers un processus exploratoire de lecture,

de relecture et de réécriture de mes textes. De fait, je suis entièrement tournée vers ma

subjectivité tout en bénéficiant d'une certaine distance grâce à cette stratégie scripturale.

Ce qui m'intéresse n'est pas tant moi comme sujet pensant, mais plutôt moi en tant que

sujet se pensant. J'interroge mes propres textes, me sensibilisant au sens qu'ils

véhiculent, les laissant résonner. Je tente par le fait même d'en détecter les similarités,

d'en isoler les mots clés, les énoncés récurrents, etc. Le journal de recherche et le récit

de pratique que je présente ici font partie de l'ordre acte.

1) Le journal de recherche : garder le fil

Le journal de recherche s'apparente à l'écriture reflexive parce qu'il participe à

ma réflexion, mais aussi, parce qu'il me fournit un reflet de l'avancement de la

recherche et des points de repères importants. J'ai commencé le journal de recherche par

souci d'archivage et de traces. Souci d'auto-poïétique aussi. Mais encore, ce journal



67

m'aide à garder le fil et me sert d'ancrage. Y sont notés mes lectures, mes commentaires

de lecture, ce que je ne dois pas oublier, les échanges avec la codirection, un compte

rendu quotidien du travail accompli ou à faire, les liens signifiants entre textes et

auteurs, mes projections, mes repositionnements, mes reculs, etc. À la différence de

l'écriture parallèle, le journal de recherche, envisagé exclusivement en regard de

l'avancement de la recherche, contient très peu d'éléments personnels, lesquels le cas

échéant y font l'objet de renvois, soit dans l'écriture parallèle ou mon journal personnel.

Journal de recherche, 7 juillet 2010

12h25
Reçu ce matin le livre de Danielle Nolin19. Ai cru bon d'en faire des
commentaires personnels dans l'écriture parallèle. Rejointe par les
propos intelligents de cette auteure artiste.

16h25
Problématique révisée à la lumière de ma grille. Beaucoup de choses
encore aujourd'hui. Lecture du premier chapitre de Nolin qui m'aide à
comprendre encore davantage le fait que je dois partir de ma
problématique pour envisager ma recherche. Je comprends qu 'il ne me
sert à rien d'avancer davantage car je ne sais pas vraiment où je vais.
Je dois partir de ma problématique. Je l'ai donc reprise, avec la grille
quej 'ai visualisée avant-hier avant de m'endormir.

2) Récit de pratique et récit d'artiste : un geste heuristique

Pineau et Legrand (2007, p. 3) parlent du récit, de ces « écritures du moi », en

tant que « prise humaine de savoir et de pouvoir sur la vie ». Ils en parlent aussi comme

19 Nolin, D. (2008), L'art comme processus deformation de soi. L'Harmattan, Paris



68

de ces pratiques de prise en main de cette vie qui « émergent aux frontières de

l'existentiel et du professionnel, du privé et du public, du dicible et du visible ». Ils

soulignent également que ces écritures du moi, engageant un processus d'expression de

l'expérience, se définiraient « comme recherche et construction de sens à partir de faits

temporels personnels [...] ». J'inclus en cela le récit de pratique et le récit d'artiste,

lesquels toutefois sont rédigés dans le but d'être communiqués.

Le récit de pratique, qui figure dans ma banque de données scripturales de

l'écriture descriptive, et dont je présente un extrait plus bas, consistait à revivre dans un

ordre chronologique le déroulement d'un atelier type. Je l'ai fait en revisitant

intérieurement de nombreuses trames temporelles issues des expériences d'ateliers. Ces

trames sont différentes dans leur contenu, mais identiques dans leur forme. Ce sont ces

formes, la structure procédurale des ateliers en fait, que le récit de pratique m'aura aidé à

synthétiser. Cet exercice m'aura aussi permis d'esquisser une configuration mentale du

fondement structurel et fonctionnel de mes ateliers. Et puis, maintenant, par la double

perspective que ce récit de pratique m'a proposée, l'expérience d'atelier se trouve

enrichie de façon significative, et par l'intervention de l'auteure, alors que j 'ai dû rédiger

un texte explicite, et par l'intermédiaire de la lectrice, alors que j 'ai pu lire ce récit, avec

une certaine distanciation.



69

Extrait d'un récit de pratique : Les ateliers, comment ça se passe?

[...]Mon atelier est dans un local sans fenêtres. C'est donc un endroit
fermé, ce qui au départ n 'était pas nécessairement voulu, mais qui n 'est pas
sans me rappeler le lieu clos d'Arno Stern. J'ai fini par beaucoup
apprécier. Ainsi, nous y entrons comme dans un endroit hors du temps.
Après que la porte se soit refermée, les bruits et sons que nous y entendons
sont les nôtres : le glissement des mines sur le papier, le frottement fébrile
des brosses et des craies sur les supports, ma voix qui clame la poésie,
récite et narre, donne les consignes, les contraintes, les inducteurs. Puis,
bien sûr, il y a aussi les échanges verbaux qui font suite à la création. Et, en
cours de création, les quelques onomatopées des participants à l'�uvre, qui
surpris devant le tracé de leur geste, qui déçu ou soudainement encouragé.
Et parfois, pour accompagner un exercice, une musique soigneusement
choisie en fonction du rythme, des sonorités particulières, d'une harmonie
inusitée ou encore, du silence entre les notes. Par cette atmosphère, déjà,
une coupure se crée d'avec l'énergie souvent survoltée du quotidien. Cette
délimitation spatiotemporelle est fort importante dans mes ateliers. C'est
une invitation à la présence, lancée à l'organisme entier, à toute la
sensibilité corporelle. Ces dispositions participent d'un déconditionnement
ponctuel. C'est voulu, stratégiquement favorisé afin de brouiller un peu les
références habituelles. C'est ce qui aide à faire la transition vers sa propre
énergie créative et vers celle du groupe également. [...].

Quant au récit d'artiste, à caractère phénoménologique20, il a ravivé de façon

particulière l'expérience ponctuelle que j 'ai vécue en créant les ateliers. Comme le

souligne Danielle Boutet sur son site, « le récit d'artiste ne rend pas exprimable ce qui ne

l'est pas. Il cherche plutôt à connaître et à rendre compte de cette expérience de

l'inexprimable »21. Et cette expérience fût tellement inexprimable que je n'en avais pour

ainsi dire parlé à personne, sinon que sur le vif à mon conjoint. Ce n'est que par la suite

20 « Comme philosophie, la phénoménolog ie s ' intéresse au phénomène de la conscience ainsi q u ' à
tous les objets qui peuvent s ' y révéler » (Bruneau et Vi l leneuve, 2007 , p . 356)
21 Le texte dont cette citation est tiré s'intitule « L'expérience artistique : réfléchir, communiquer »,
la date est 2010, et l'adresse URL est: http://www.recitsdartistes.Org/textes-theoriques/2 ii�1�
experience-artistique-reflechir-communiquer



70

que le récit, dont Thyrion propose qu'il serait « la face verbale de la conceptualisation

inventive » et « geste heuristique par excellence » (in Delamotte et al, 2007, p. 50) m'aura

donné à voir davantage, et sous un angle inusité, mon rapport personnel aux enjeux de la

force créatrice. C'est à partir de ma singularité qu'il m'aura permis de reconnaître

l'avènement de cette force créatrice, de la nommer, de lui faire place rétrospectivement et

de manière plus rationnelle je dirais. L'exercice du récit m'aura aussi facilité la

communication de cette expérience intuitive, intense et organique. Pour tous ces aspects, le

récit d'artiste est un outil puissant puisque ces expériences de création, profondément

personnelles, singulières, à la limite mystiques, sont difficilement communicables.

Malheureusement, elles le resteraient peut-être sans l'appui des mots qu'offre cette forme

d'écriture qu'est le récit d'artiste. Et ces mots, intimes, métaphoriques souvent, non

censurés surtout, agissent comme une interface entre le vif de créer et le désir, sinon

l'urgence, d'en garder des traces et d'en communiquer l'expérience. À cet égard, Boutet

souligne encore que « chaque fois que nous travaillons sur une �uvre, nous faisons

l'expérience de régions du sensible et de la conscience que nous sommes en train d'ouvrir.

Nous vivons un surcroît d'être, une augmentation de notre sentiment d'exister, une

familiarité accrue avec nos sujets, un « éveil des sens » et un « enrichissement

intellectuel », comme dit Sontag. C'est cette expérience que nous tentons d'abord de

raconter. »22 Ce récit, par le phénomène de la remémoration, de l'écriture et de la lecture, a

restauré le contact avec mes racines créatrices et a participé pleinement à l'affirmation

identitaire engendrée simultanément par le fait même de cette recherche.

22 Ibid.

http://www.rapport-gratuit.com/


71

L'extrait de récit qui suit fait référence à la vision de départ qui a mené à

conception des ateliers.

Extrait d'un récit d'artiste : Ouvrir le noyau23

[...] Aussi, la façon dont tout cela s'était déroulé m'impressionnait
beaucoup, surtout parce que, justement, je ne l'avais pas calculé, pensé,
cogité, projeté, etc. En fait, j'avais juste ressenti et agi de façon
spontanée en fonction de ce ressenti, sans désir ou volonté précise. Alors,
même si je sais en quelque partie de moi que la création sourd des
profondeurs de l'être, j'étais tout de même fortement impressionnée du
sens révélateur que prenait tout ceci à travers la symbolique des
nombres, de la forme, de la configuration, mais aussi à travers l'acte
spontané, précis, essentiel, et à travers l'imbrication simultanée du temps
passé, présent et futur, les synchronicités, etc. C'est pourquoi, alors que
j'entrevoyais cette profusion de « données », j'ai senti l'urgence de
verbaliser devant un témoin tous les éléments de synchronicité que je
pouvais identifier dans ce défilement incessant. Ces éléments
s'instauraient trop rapidement dans une logique rétrospective pour que
je puisse les écrire convenablement, les transcrire fidèlement. J'avais
peur d'oublier des choses bien sûr, mais le plus important je crois,
c 'était de les inscrire dans la parole et de les partager. [...]

23 Le récit d'artiste, dont cet extrait est tiré, porte le même titre que la lettre 7 dans le cadre de
l'invitation « Écris-moi ». Ceci s'explique par le fait que le contenu de cette lettre s'inscrivait sous
la rubrique de l'ordre caché. Il a suivi les étapes du schéma-itinéraire pour en arriver à l'écriture
créative, au récit en tant que tel.



72

2.3.3 Ordre dévoilé et direction : écriture intégrative

Suit l'étape de l'écriture intégrative. Là, je révise mes textes déjà annotés dans

l'écriture reflexive, j'écris, réécris et écris encore, tout en jaugeant ma pensée à l'aune de

celles d'auteurs et de chercheurs confirmés. Je confronte ainsi mes écrits et me réapproprie

de façon personnelle certaines notions pertinentes à une compréhension plus pointue de

mon « objet de recherche ». Également, à cette étape, je fouille beaucoup dans l'ensemble

de mes nombreux écrits personnels afin de dénicher des textes pertinents. À travers le filtre

d'une attention sélective, je me rassemble en fait, de façon cohérente, dans mes écrits et ma

pensée. Cette forme d'écriture relève de l'articulation et de la conceptualisation, elle

m'ouvre à l'ordre dévoilé et à sa formulation. C'est l'étape de l'intégration du sens qui a été

pressenti à travers l'écriture reflexive de l'étape précédente.

1) Dialogique des textes : construire du sens

À cette étape, mes textes se rencontrent. Je rassemble, épure, harmonise. Je

réponds à certaines questions. J'analyse, je coupe et rajoute, écréme et peaufine, synthétise

et articule. C'est ainsi que je formule et reformule, encore et encore, à la lumière d'une

pensée renouvelée.

2) Schématisation : visualiser ma méthode

Dès le départ, il m'aura fallu trouver un moyen visuel qui m'aiderait à ordonner

ma pensée. À cet égard, j 'ai conçu de nombreux schémas dans le but de m'aider à



73

visualiser une voie épistémologique adéquate. Je tenais à bien préciser les limites de

l'attention que je consacrerais à mon « objet de recherche », de même que « les outils

d'observation et d'analyse qui rendront compte de la complexité de cette réalité et des

savoirs qu'elle révèle » (Bruneau et Villeneuve, 2007, p. 155). C'est le schéma-itinéraire de

la page 45 qui a été retenu.

2.3.4 Ordre communiqué et sens : écriture créative

Suite à tout ce travail de sens, pour que l'acte créatif devienne création à part

entière, le sens pressenti qui a été formulé dans l'écriture intégrative sera en quelque sorte

formalisé dans la dernière et quatrième étape de l'itinéraire qui est celle de l'écriture

créative. Cette formalisation peut se présenter autant sous une forme littéraire, le mémoire

par exemple, qu'esthétique, une �uvre, une exposition, etc. Cette étape finale est celle qui

porte une vision de l'advenir ancrée dans le sens émergeant.

Pour conclure ce chapitre, suivront un résumé de mon itinéraire d'écriture sur

lequel se fonde ma méthode de recherche et un tableau des outils d'observation et

d'analyse. Quant au chapitre suivant, il s'impose comme le c�ur du mémoire alors qu'y

sera abordé, dans un premier temps, le cheminement qui m'a conduite vers

l'accompagnement artistique dans la convivialité créatrice et, dans un deuxième temps, le

sens émergeant de cette démarche d'accompagnement.



74

2.3.5 Résumé et Tableau 2

En résumé, c'est d'abord l'écriture descriptive qui m'amène à entrer en contact

avec différents registres expérientiels de ma vie et à les transcrire dans un mode

descriptif. C'est ma banque de données scripturales de départ. C'est aussi là où je suis en

contact avec l'ordre caché. Puis, la deuxième étape est celle de l'écriture reflexive qui

concerne l'ordre acte. Cette écriture m'amène à porter un regard inquisitif sur certains

textes de l'écriture descriptive. Puis, le matériel de cette deuxième étape fera l'objet de

l'étape suivante, celle de l'écriture intégrative où tous les liens pertinents recueillis dans

l'écriture reflexive m'aideront à cheminer vers une formulation signifiante, concluant

ainsi cette troisième étape. Finalement, la quatrième et dernière étape est celle de l'ordre

communiqué. Ici, c'est l'écriture créative qui, à partir des textes de l'écriture reflexive,

fera en sorte que je puisse exprimer une vision nouvelle de l'advenir ancrée dans le sens

émergeant.

2.3.5.1 Tableau 2 : Outils d'observation et d'analyse

ORDRE CACHE

ÉCRITURE DESCRIPTIVE

Cueillette de données : écriture parallèle; « Écris-moi »;

trames narratives

ORDRE ACTE

ÉCRITURE REFLEXIVE

Outils d'observation : journal de recherche; récit

ORDRE DÉVOILÉ

ÉCRITURE INTÉGRATIVE

Outil d'analyse : dialogique des textes; schématisation

ORDRE COMMUNIQUE

ÉCRITURE CRÉATIVE

Etape finale de création de sens



CHAPITRE III

DE LA MISE EN ORDRE A LA FORMULATION DU SENS

3.1 Ordre caché : dire et décrire l'élan inspirant

Ce troisième chapitre est placé sous l'angle réflexif et exploratoire. Il consiste en un

approfondissement de mon parcours artistique. Cette étape-ci du mémoire veut rendre compte

de la portée de l'art dans ma vie à travers mes études, à travers la création des ateliers et à

travers l'accompagnement artistique.

3.1.1 Surprise par l'art

J'ai eu deux rencontres avec l'art dans ma vie. La première alors que j'étais jeune

adolescente, période au cours de laquelle j 'ai dessiné de l'âge de 12 ans à 16 ans. Ensuite,

des circonstances particulières, hors de ma volonté, m'ont éloignée du dessin. En ce qui

concerne la deuxième rencontre, elle s'est effectuée relativement tard, dans des

circonstances encore là assez particulières. Ainsi, à l'âge de 42 ans, je vivais depuis

quelques années une période difficile et je croyais ma situation sans issue. Je vivais isolée,

dans un état de profonde solitude. Puis, quelque temps après la naissance de mon petit-fils

Mickaël, voulant faire un cadeau personnel à ma fille, j 'ai pensé lui offrir un portrait que

j'aurais moi-même réalisé. Finalement, ce portrait de mon petit-fils était non seulement



76

réussi, mais sa réalisation m'avait apporté une grande joie et un sentiment

d'accomplissement surprenant. J'ai alors découvert que j'avais une habileté pour le

portrait. Toutefois, je n'ai pas vraiment redessiné jusqu'à ce qu'une dame, deux ans plus

tard, voie la reproduction du portrait de Mickaël et me demande alors de réaliser un portrait

pour elle. Ensuite, d'autres demandes sont venues. C'est ainsi que, mine de rien, tout

doucement, je me suis mise à dessiner et à peindre, tous les jours, plusieurs heures par jour,

ce pendant plus d'un an. Je me couchais tard afin de dessiner le plus longtemps possible.

Finalement le sommeil me gagnait. Toutefois, avant de m'endormir, je plaçais mon

chevalet sur une table près de mon lit avec, dessus, le portrait en cours. Je voulais que ce

soit la première chose que je voie en ouvrant mes yeux. C'était en quelque sorte un rappel

à la vie. Ces dessins, pareils aux cailloux du Petit Poucet, me ramenaient à la maison.

Ainsi, l'art a fait son chemin en moi, graduellement, illuminant ma vie de l'intérieur,

éveillant une passion nouvelle et un désir de renouer avec ma dimension spirituelle, dont je

m'étais éloignée pendant sept longues années.

Je me souviens de mon premier portrait à l'huile, c'était comme si tout mon corps

savait ce qu'il devait faire, je peignais naturellement. J'étais étonnée de tout cela. Ainsi,

moi qui vivais isolée, sans plus de visions d'avenir, et pour ainsi dire sans espoir, en

l'espace de quelques mois seulement, je me suis sentie revivre à travers l'art et les contacts

sociaux renouvelés que cela a engendré. Car effectivement, j'offrais aux gens les portraits

que je réalisais d'eux ou de leurs proches à partir de photographies qu'ils me donnaient.

J'ai fait de cette manière plus d'une centaine de portraits au cours des deux années qui ont

suivi. J'en ai vendus très peu, et seulement sur commande. Je crois que je ne voulais pas



77

vraiment vendre ces portraits. En fait, je préférais les offrir, car au fond de moi je me

considérais beaucoup plus redevable envers ces gens qu'eux ne pouvaient l'être envers

moi : ils me permettaient d'exprimer et de partager mon amour du vivant. Amour qui,

j'étais à même de le constater, était toujours vivace malgré ces années d'isolement. C'est

ainsi que je me suis progressivement réintégrée à moi-même et à la société. Ce mouvement

artistique vers l'autre me redonnait vie, espoir, confiance et estime. Peut-être que cette

disposition artistique ne me permettait pas de gagner ma vie, mais assurément elle me

permettait de gagner de la vie, et à vrai dire c'est réellement tout ce qui comptait.

3.1.2 Études artistiques

Cette passion nouvelle a occasionné de grands bouleversements : séparation

catastrophique, changement de milieu, de mode de vie, déménagement, etc. C'était en tout

et pour tout une vie définitivement nouvelle qui s'annonçait. Avec l'art comme perspective,

je revivais, je me sentais guidée, protégée et à nouveau libre. J'étais heureuse et

profondément reconnaissante. Je savais que mon chemin de vie prenait un autre tournant,

inconnu mais incontournable, et que je devais m'y engager.

La vie m'a ainsi conduite à Chicoutimi où je me suis inscrite au baccalauréat

interdisciplinaire en art sans savoir ce que tout cela signifiait vraiment. Outre le fait que la

démarche universitaire rencontrait mes espoirs d'approfondir mes connaissances artistiques

à plusieurs niveaux (historique, théorique, technique, anthropologique), elle répondait aussi

à un besoin de me situer face à l'art. Lors de mon admission, tout s'est déroulé très vite. Le



78

fait est que j'étais en retard car la session commençait la journée même où j'étais venue

rencontrer le directeur du programme. Selon sa secrétaire, mon admission était plus

qu'improbable puisque la limite d'étudiants admis était déjà dépassée. De plus, je n'avais ni

études artistiques précédentes à mon actif, ni portfolio en règle pour appuyer ma demande.

Toutefois, à la dernière minute, le directeur du programme a quand même demandé à voir

ce que je produisais. Je lui ai montré mes portraits, que j'avais apportés au cas où.

Aujourd'hui, je sais bien que ce que je produisais n'avait aucun rapport avec l'art

conceptuel contemporain, et encore moins avec l'interdisciplinarité mise en valeur dans

cette université. Cependant, ce professeur artiste, alors directeur du baccalauréat

interdisciplinaire en art, m'a tout de même dit qu'il y avait une place pour moi en art et

qu'il m'acceptait dans son programme. Il a même insisté auprès de sa secrétaire pour

qu'elle m'inscrive alors qu'elle était très réticente pour la raison évoquée plus haut. C'est

ainsi que j'assistais à mon premier cours l'après-midi même. Dans les années qui ont suivi,

ce professeur a encouragé ma démarche académique et artistique, me ramenant parfois sur

mon propre chemin. C'est d'ailleurs lors d'une courte conversation encourageante avec lui

que j 'ai pris la décision d'entreprendre une année d'étude à Paris. Séjour qui s'est avéré

essentiel à ma maturation artistique.



79

3.1.3 Création des ateliers

J'ai donc commencé mes études en septembre 2004. L'automne suivant je partais

pour Paris afin d'y effectuer une année d'étude en art à l'université Paris 8. Septembre

2006, de retour à Chicoutimi, j'entreprenais ma troisième année et, à l'automne 2007, je

commençais ma scolarité de maîtrise tout en finalisant mon baccalauréat. C'est au

printemps 2007, dans le cadre d'un projet supervisé, que j 'ai conçu et offert 4 ateliers

artistiques inspirés de mes apprentissages parisiens. C'est ici que se trouve l'élément

déclencheur de ma démarche d'accompagnatrice, alors que, stimulée par l'appui

encourageant de mon enseignante, j 'ai fait mes premiers pas en conception et animation

d'ateliers artistiques exploratoires. Toutefois, ces premiers ateliers seront très différents de

ceux offerts par la suite en contexte populaire et qui m'ont conduite à l'écriture de ce

mémoire. Ces ateliers, quant à eux, ont été conçus au printemps 2008 et quelques semaines

plus tard je commençais déjà à les offrir. La section de la problématique au début du

mémoire a mis à jour les points essentiels qui ont nourri mon questionnement en regard de

ces ateliers (ordre caché). Ici, ce sera plutôt par le biais d'un récit d'artiste24 (ordre acté)que

je rendrai compte de cette expérience de création.

Préambule au récit

Ma démarche existentielle m'amène à faire régulièrement des prises de conscience

transformatrices. En ce qui me concerne, ces prises de conscience, pour être réellement

24 Ce récit d'artiste s'est élaboré à la suite d'une lettre dans le cadre de l'invitation « Écris-moi ».



80

transformatrices, doivent participer d'une expérience globale. De fait, l'expérience de

création dont je ferai le récit plus bas en est une transformatrice et globale. Elle est

spirituelle au sens où elle dépasse la sphère matérielle pour rejoindre les domaines de

l'esprit, de l'immatériel et de l'insondable. Elle est aussi organique puisque je l'ai ressentie

intensément dans mon corps par des courants d'énergie très forts, entre autre. Elle est

émotionnelle également pour tout ce qu'elle a soulevé d'amour, d'émoi et de

reconnaissance. Et c'est aussi une expérience psychique car elle m'a donné l'occasion de

faire des liens entre les images intérieures, les souvenirs, certains événements, etc.

3.1.3.1 Récit d'artiste : Ouvrir le noyau

Tout commence un matin que j'étais plongée dans l'écriture de mon journal

personnel. Des idées me sont alors venues sur la structure d'éventuels ateliers artistiques

auxquels je songeais depuis quelque temps déjà. Bien sûr, j 'ai commencé à écrire ces idées

selon l'inspiration qui me venait, et il en venait beaucoup. Finalement, les idées arrivaient

si rapidement que j 'ai dû écrire de plus en plus vite, étant pour le moins surprise de cette

soudaine inspiration et voulant en bénéficier pleinement. Plus j'avançais, plus je devais

abréger mes mots afin de m'assurer que je puisse en écrire au maximum. J'encerclais des

mots clés, je reliais par des flèches, j'encadrais des thématiques, etc. Je craignais d'être

incapable de me relire, mais je ne pouvais m'arrêter ne serait-ce que quelques minutes pour

faire de l'ordre. Car évidemment, j'avais peur de perdre ce fil conducteur qui s'était

présenté si soudainement à moi et que l'inspiration ne se tarisse aussi subitement qu'elle ne



81

m'était venue. C'est ainsi qu'en peu de temps je me suis retrouvée avec un amas de feuilles

éparses autour de moi. J'y avais écrit les idées qui me venaient au sujet de l'art, de la

communication, du partage que je pouvais en faire, surtout. Mais tout à la fois il me venait

aussi des images, des souvenirs et des ressentis. Cet aspect est difficilement explicable,

c'est comme si je ressentais et écrivais en fragments. Donc, outre les ressentis, que je ne

pouvais ni écrire ni décrire, de nombreuses images se présentaient : des moments

particuliers de ma vie, de mes études, de mon voyage à Paris, d'une période de ma

jeunesse, de certains choix que j'avais faits, d'expériences inusitées que j'avais eues, etc.

C'est pour toutes ces raisons que mon écriture n'était pas fluide et continue, mais au

contraire, fragmentée et dispersée. Toutefois, même si cela parait étrange à dire, cette

forme d'écriture débordait de sens, pour moi seule évidemment, parce que collée sur mon

vécu.

J'écrivais ainsi depuis plus d'une heure avant qu'une pulsion ne me pousse à partir à

la recherche des études picturales que j'avais réalisées à Paris en 2005. J'avais

effectivement l'intuition qu'elles portaient le sens même des ateliers que j'étais en train de

créer. Je me suis mise à chercher fébrilement ces études que j'avais rangées jadis, je ne me

souvenais plus trop où, dans quelque pièce de la maison. Finalement, après les avoir

trouvées somme toute assez facilement, je les ai installées au mur à l'aide de gommettes,

sans même réfléchir à la façon dont cela se présenterait. Soudain, quelques minutes plus

tard, je me suis retrouvée devant une configuration non préméditée de forme ovoïdale.

Même si cette forme était parfaite et aurait pu rester ainsi, j'avais encore six diptyques dans

les mains. Il était impératif que je les dispose eux aussi. C'est ce que spontanément je fis



82

en séparant la configuration horizontalement avec 4 diptyques et, verticalement, avec les 2

diptyques restant. Contrairement à mon écriture, mes actes étaient fluides, rapides et précis.

J'étais absorbée. Je me sentais propulsée par une étrange force de même qu'une certitude

que tout était dans l'ordre des choses. Aussi, je sentais que la réflexion brusquerait le

processus et j'essayais de ne pas commenter ni analyser. Je tenais à rester en contact avec

mon senti, mes impulsions, ma vision intérieure. Finalement, avec l'ajout de mes 6

diptyques, la forme ovoïdale était maintenant remplie. Elle contenait les reproductions, en

format 27cm X 21cm de 22 diptyques. Chacune de ces 22 propositions présentait les

diptyques côte à côte, donnant ainsi à voir la représentation de quarante-quatre études,

(voir fïg.l)



83

Fig. 1 : Configuration de 22 diptyques

Oui, tout était au mieux n'eût été de la place laissée vacante au centre, à

l'entrecroisement de l'horizontal et de la verticale. Que faire, me demandai-je alors, car

j'avais placé tous mes diptyques. Immédiatement, me vient à l'esprit ce portrait d'une sage

Tibétaine réalisé aussi à Paris dans le souffle inspirant de ces mêmes études, dans le même

langage pictural. Voilà que je dispose la représentation de ce portrait en plein milieu de

mon �uf, comme un noyau spirituel, (voir fig. 2)



84

Fig 2 : La Tibétaine (le noyau spirituel)



85

Je suis estomaquée en réalisant à quel point ce processus est porteur de sens.

Toutefois, ce sens est en grande partie incommunicable, non rationalisable, à moins d'avoir

vécu dans ma peau et d'avoir marché avec mes souliers. C'était comme si je comprenais

en bloc tout ce que, à certains moments, je n'avais pu m'expliquer rationnellement, surtout

au sujet des choix spontanés et apparemment insensés que j'avais pu faire dans certaines

périodes de ma vie. Je ne peux entrer dans ces détails, là n'est pas le sujet de ce mémoire,

plutôt, je tente de présenter au mieux cette expérience et l'impact révélateur qu'elle a eu

pour la suite des choses. Donc, je sentais que j'avais devant moi quelque chose de parfait et

d'extrêmement personnel dans son essence, sans toutefois être capable d'expliquer

précisément pourquoi. Je vivais cet événement de manière organique et intense. Par

ailleurs, je me retrouvais aussi dans un état paradoxal : j'avais peur de briser la magie en

réfléchissant trop, alors que, tout à la fois, mon ressenti et les liens de synchronicité étaient

tellement forts que je devais vraiment en accuser réception, les dire, les crier même, que

sais-je. Ce que m'a donné cette expérience est le sens de mon vécu, et même de ma vie, à

ce moment-là, ni plus ni moins. Alors, pour garder le maximum de traces sur le phénomène

que j'étais en train de vivre, je sentais que le mieux était d'essayer de raconter ce que je

vivais.

C'est alors que j 'ai demandé à mon conjoint d'être le témoin silencieux du récit

spontané qui s'amorçait. Si je voulais rendre compte le plus exhaustivement possible de

cette abondance d'information, l'écriture n'était pas le meilleur moyen à cause de sa

relative lenteur d'exécution. La parole était donc requise. Je tenais à partager mon ressenti,

mais surtout, il fallait que je puisse me déposer poétiquement dans une écoute sensible.



86

Pourquoi inscrire cette expérience dans la parole? D'une part, comme je l'ai déjà

mentionnée, je savais que je ne pourrais écrire tous les liens que je faisais concernant cette

expérience car le débit d'entrée dans ma conscience, si je puis dire, était beaucoup trop

rapide pour l'écriture, et, d'autre part, je tenais également à laisser des traces verbales, que

quelqu'un d'autre soit témoin de cet étrange processus que je venais de vivre, et de tout ce

qui en découlait de logique rétrospective. J'ai ainsi parlé pendant plus d'une heure portée

par l'écoute attentive de mon conjoint, qui heureusement m'a très bien accueillie. Sa

présence silencieuse et réceptive se présentait comme un ancrage. Il recevait ma parole,

acquiesçait et me rassurait du regard. Cette attitude ouverte de sa part a été fondamentale

pour assurer la complétude du processus que j'étais en train de vivre.

Au cours de cette expérience, je réalisais que le chemin artistique sur lequel j'étais

engagée depuis quatre ans, et qui malgré ma confiance en l'art avait quand même fait

l'objet de quelques questionnements, prenait dès lors un sens beaucoup plus concret. Des

réponses m'étaient maintenant proposées à travers la symbolique de ce processus de

création. Ainsi, la forme ovoïdale configurée par les diptyques me parlait de quelque chose

prêt à éclore, mais qui s'était préparé dans le silence des profondeurs. Tel un �uf porteur

de potentiel vital se forme dans la profondeur et le mystère de l'organisme animal, le sens,

qui jusque-là s'était préparé en silence dans l'ombre couveuse, se frayait finalement un

chemin vers ma conscience par le vecteur de l'art. De fait, ce sens s'avançait vers moi en

provenance de multiples trames temporelles signifiantes qui se reliaient à une vitesse folle

dans mon esprit. Je ne cessais de faire des liens. En moi se bousculaient des images

« sensibles » d'événements particuliers, certains remontant à très loin, à partir desquels je



87

constatais de stupéfiantes synchronicités. Tout faisait sens. Je reliais certains événements

de mon enfance, de mon adolescence, de ma vie de jeune femme et d'adulte, etc. Cette

expérience a donné un sens ponctuel à mes études artistiques, et un sens rétrospectif à mes

choix de vie. Cette expérience créatrice m'a effectivement apporté l'intime conviction

d'être guidée et protégée par la vie. De plus, parce que j'avais devant moi 22 diptyques, et

que dans la numérologie hébraïque mon chemin de vie est gouverné par le nombre 22, j 'ai

compris que l'art participait de ce chemin de vie. Aussi, ces 22 diptyques configuraient une

croix. Les axes de cette croix, représentaient la verticalité (l'esprit) et l'horizontalité (le

corps), tous deux alignés dans un équilibre parfait sur le portrait de la sage Tibétaine. Ce

portrait comptait pour beaucoup dans l'enrichissement du sens, je le considérais comme

mon noyau spirituel. D'autant plus, comme je l'ai mentionné plus haut, qu'il avait été

réalisé dans le même langage pictural que ces études parisiennes. Tout se tenait. Plus tard,

alors que j'avais déjà offert quelques ateliers et que j'étais à même d'en apprécier le

potentiel évolutif et transformateur, j 'ai compris davantage sur la symbolique de la

verticalité. Comme par exemple qu'elle m'annonçait la démarche spirituelle que le

processus d'atelier artistique était à même d'engendrer, d'appuyer, de stimuler et de

soutenir. L'axe horizontal quant à lui représentait la cristallisation des ateliers dans la

matière et dans le corps. Je comprenais dès lors que je pouvais me mettre à l'�uvre, créer

mes ateliers, et que tout irait bien.

L'intégralité du processus semblait répondre à un ordre préétabli, mais pas encore

connu : un ordre caché. Je me sentais poussée par tout mon corps à m'activer, et je le

faisais de façon ordonnée, dans le lâcher prise, sans savoir le moins du monde où tout ça



88

pouvait me conduire. Au cours de ce phénomène créatif, qui s'est étendu sur plus de trois

heures, j'étais dans un état fécond de fébrilité intelligente, ou d'intelligence fébrile, je ne

sais trop. En quelque partie de moi je sentais bien que ce que je faisais était porteur de sens

et, paradoxalement, malgré la fébrilité, je peux dire que je me sentais étrangement posée.

C'est un peu comme si j'avais été guidée à faire ces gestes. Toutefois, alors qu'une partie

de moi les accomplissait en confiance, une autre partie était exaltée, surprise, et tout de

même un peu inquiète. Un processus duel en quelque sorte, mais chapeauté par une

sensibilité accrue et une conscience élargie, car effectivement, j'étais aussi observatrice de

ces états. C'est un sentiment étrange que de faire des choses apparemment insensées en

sachant profondément qu'elles ont un sens. De faire des gestes très précis sans savoir

pourquoi ni où ils mènent, mais de ressentir une confiance particulière, plus, savoir que

c'est cette forme particulière de confiance qui est requise pour mener l'expérience à terme.

Toutefois, je sentais que ce que je vivais, et qui semblait couler de source, était quand

même très délicat. En sourdine m'habitait la peur de faire du sabotage en cherchant, par

réflexe plus que par volonté, à rationaliser. J'avais la curieuse impression de penser sur

deux niveaux. C'est-à-dire l'un, en arrière-plan, qui me portait à juger ce que je faisais, et

l'autre, à l'avant-plan, qui me disait que tout était parfait ainsi. Dans cet état particulier où

rien de moi n'oubliait rien de moi, j'étais en mouvement continuel, soit pour écrire, soit

pour fouiller dans la maison à la recherche de mes études, soit pour les placer au mur, soit

pour partager sur le vif avec mon conjoint, etc. Je constatais que je pensais en double:

d'un coté une pensée inhibitrice, comme par exemple : c'est stupide, personne ne

comprendra ce que tu fais, tu fabules, c'est ridicule et insignifiant, etc., et, d'un autre coté,



89

une pensée accueillante et encourageante qui me disait que c'était super, que je touchais à

quelque chose, qui me disait de rester branchée sur mon ressenti, de ne pas trop penser, de

ne pas juger, de continuer, etc. Ainsi, je devais absolument poursuivre sur ma lancée

inspirante en faisant confiance. On verra après, me disais-je.

Bref, je vivais là un phénomène duel et paradoxal : la pensée constructive et la

pensée destructrice cohabitant, la volonté de faire et la pensée inhibitrice cohabitant, le

jugement et la suspension de jugement cohabitant. Mais c'est spécifiquement l'acte de

poursuivre le faire créateur malgré le doute qui me propulsait vers l'avant de la création :

faire, faire et faire, en ayant confiance au processus en cours.

L'art avec l'Autre

Ce qui me réjouissait tout particulièrement dans cette expérience était surtout l'idée

que je pourrais partager l'art avec l'Autre. J'avais l'intuition qu'une proposition m'était

ainsi présentée, comme si une connaissance en moi cherchait par différents moyens à

communiquer à ma conscience par le biais de l'art, de la matière, du geste et de la

symbolique. C'était bien le cas, cette expérience créatrice me proposait une manière de

faire l'art avec l'Autre par le vecteur d'ateliers artistiques basés très spécifiquement sur

l'exploration du langage plastique non figuratif. Cette expérience me présentait tout à la

fois une idée de la procédure, de la structure, de même de la forme et du bien-fondé de ces

ateliers.



90

Cette expérience m'est apparue fort concluante. Je me disais : finalement, ça aboutit

à quelque chose ces études artistiques! C'était bien une ouverture au sens, car à quelques

reprises au cours des années précédentes, et ce malgré ma confiance en l'art, je m'étais

occasionnellement questionnée sur la pertinence de poursuivre mes études. Alors, le fait de

vivre cette expérience intense était un peu comme si, finalement, j'avais là une sorte de

confirmation que mon engagement envers l'art porterait fruit, que j'étais sur mon chemin

et en quelque sorte guidée vers un accomplissement singulier.

Jusqu'ici ce troisième chapitre s'est attardé sur trois aspects importants de mon

cheminement artistique, à savoir, la façon dont l'art est entré dans ma vie, le choix de mes

études artistiques et le récit de création des ateliers. Le point suivant abordera le processus

d'atelier à travers l'écriture reflexive.

3.2 Ordre acte : explorer et réfléchir le processus d'atelier

Pour faire suite à ce regard descriptif porté sur l'émergence de l'art dans ma vie, je

tenterai maintenant de réfléchir sur les actes concrets qui en ont découlé, c'est-à-dire

principalement la conception et l'animation d'ateliers d'exploration picturale axés sur

l'expérience esthétique conscientisée.



91

3.2.1 Bases structurelles et fonctionnelles des ateliers

Tel que mentionné au début de ce document, mes ateliers se présentent comme un

processus artistique exploratoire vécu au travers d'une série de douze rencontres

hebdomadaires de trois heures. Chaque atelier est subdivisé en cinq moments bien

distincts, mais chronologiquement liés dans un rapport progressif structurant, c'est-à-dire

que chacun d'eux conduit à l'étape suivante, permettant une plongée toujours plus

profonde dans l'intériorité. Comme je l'ai déjà souligné, ces rencontres se veulent un

espace dédié à l'expérience esthétique conscientisée (voir section 3.2.2). À cet égard,

Dewey stipule que

[L]a compréhension esthétique (en tant que distincte du pur plaisir) doit
tout d'abord s'intéresser au sol, à l'air et à la lumière qui sont à l'origine
même des choses esthétiquement admirables. Et ce sont ces conditions et
ces facteurs qui font de l'expérience ordinaire quelque chose d'achevé.
(Dewey, 2010, p. 44)

C'est dire que la compréhension esthétique ne relève pas seulement et uniquement

d'un fait formel, conceptuel ou théorique, mais aussi et avant tout d'un phénomène

fondamentalement organique dont les phases, à mon sens, peuvent être reliées dans la

conscience du sujet artiste. Je suis d'avis que c'est la reliance des phases créatives

organiques (ce qui se passe en moi, dans mon corps, lorsque je crée) avec les émotions, les

idées, etc. qui donne à l'expérience son caractère évolutif. C'est aussi mon rôle

d'accompagnatrice que de favoriser cette reliance. À cet égard, les phénomènes de

conscientisation, de continuité, de complétude et de reliance priment dans l'intégralité du

processus d'atelier. C'est-à-dire que tant dans les différents moments qui structurent mes



92

ateliers (lesquels seront présentés plus loin), que dans les exercices qui constituent ces

mêmes moments (écriture pulsionnelle, scription, picturalité, etc.), je porte une attention

particulière à la cohérence et la fluidité de l'expérience exploratoire. Je tiens effectivement

à ce que chaque atelier, même s'il fait partie d'un cycle plus vaste, soit en lui-même

complet. C'est-à-dire, par exemple, que des �uvres picturales y soient achevées, que des

prises de conscience y soient faites, que des ressentis y soient verbalisés et que des

expériences concluantes et enrichissantes y soient conscientisées.

En rapport avec ce qui précède, et afin de bien mettre en évidence mon rôle

d'accompagnatrice, je présente ici la praxis créative que j 'ai intuitivement conçue. Cette

praxis s'est affinée tout au long des ateliers pour en arriver au phénomène de la

convivialité créatrice et de l'expérience esthétique conscientisée. Je souligne par ailleurs

que j 'ai créé la plupart des exercices que je propose dans mes ateliers, lorsque ce n'est pas

le cas, je précise mes sources.

Partons donc du début de chaque atelier, alors que je propose une visualisation

guidée dans le but de favoriser une transition vers l'espace de la convivialité créatrice.

C'est ainsi qu'on se dépose physiquement, émotionnellement, spirituellement et

énergétiquement dans cet espace particulier que nous sommes à ouvrir ensemble. Ici, on se

dispose à l'acte créatif, on prend conscience de son état d'être et de l'énergie du groupe.

Ensuite, les moments-clés se succèdent harmonieusement, dans le silence et le respect de la

bulle créative de chacun.



93

3.2.1.1 Moments-clés

Moment 1

Suite à la visualisation du début d'atelier, je propose un exercice d'écriture

expressive de 5 minutes dans lequel se projettent les ressentis du moment. Les mots

inducteurs sont toujours : «j'arrive avec... ». C'est à partir de ces mots que chacun a la

possibilité d'exprimer ce qui l'habite avant que l'atelier ne commence. Suite à cet exercice,

j'offre un espace de parole à ceux qui le désirent. C'est souvent l'occasion de reconnaître

et de verbaliser certains états d'âme, qui autrement auraient peut-être entravé le processus

de création.

Moment 2

Le deuxième moment est un exercice d'une dizaine de minutes sous écoute

flottante. L'écoute flottante consiste en la lecture, parfois en boucle, d'un texte choisi. Je

demande de ne pas écouter ce que je dis, de laisser flotter les mots, de les laisser résonner

sans essayer de les retenir ou de les comprendre. Parfois, tout dépendant de l'exercice, je

peux aussi demander d'en capter quelques-uns pour s'en laisser inspirer. La plupart de mes

textes sont des écrits poétiques autour de l'art. Je privilégie les auteurs tels Henri Michaux

pour sa vision éclatée, Éric Baret pour son approche radicale de l'humain et de l'art,

Pascale Quiviger pour sa verve et sa lucidité artistique, de même Fabienne Verdier,

Christian Bobin, Pierre Bertrand et Yves Bonnefoy, entre autres, pour leur expression



94

poétique propre. Tous ces textes, la manière de les lire, de les écouter, disposent

l'organisme à s'actualiser à partir du cerveau droit (Edwards, 1979). Donc, l'exercice du

moment 2 est celui de l'écriture inspirée et pulsionnelle. Il annonce les couleurs de l'atelier

en donnant le coup d'envoi à l'avènement poétique. Le retour sur ces écrits se fait à la fin,

lors du moment 5.

Moment 3

On passe ensuite au troisième moment axé sur le graphisme et la scription25.

Comme le moment 2, c'est aussi un exercice d'échauffement qui peut se faire sous écoute

flottante, c'est selon. Il consiste en une intervention scripturale de quelques minutes sur

petits supports (15X1 Ocm), l'un noir, l'autre blanc, avec crayon noir et crayon blanc, en

alternant main gauche, main droite, yeux fermés, yeux ouverts, etc. Ces consignes et

suggestions sont différentes à chaque atelier. Cet exercice a pour effet d'initier l'activité

alternée des deux cerveaux. La scription est cette pulsion essentiellement scripturale qui fait

en sorte de nous délester d'une appréhension trop linéaire, conventionnelle et attendue du

réel pour nous orienter vers une exploration éclectique, ludique et inusitée. Cet exercice

permet de plonger plus profondément dans l'intériorité. Aussi, il sert à dévier une

éventuelle tendance à la représentation figurative, laquelle est à éviter dans ces ateliers,

(voir fig. 3)

25 Scription : n.f. écriture en tant que suite de gestes (re:http://dictionnaire.reverso.net/francais-
definition/scription)



95

Fig. 3 Exercice de scription avec collage préalable. Emilie



96

Moment 4

Ce moment est celui de la picturalité. Exercice principal d'une heure sous écoute

flottante, avec consignes et contraintes intempestives (dont je parlerai plus bas). Il consiste

essentiellement en une exploration picturale du langage plastique non figuratif. C'est le

c�ur des ateliers. Ici, les participants interviennent sur plusieurs supports à la fois, entre

quatre et douze. Les supports sont en carton. D'un atelier à un autre, ils sont disposés

différemment suivant l'exercice et leur format varie de 15cm x 20cm à 60cm x 80cm.

L'intervention picturale se fait avec certains outils (pinceaux, spatule, brosse, chiffon, etc.)

et plusieurs médiums (acrylique, peinture à l'eau, aquarelle, pastel sec, pastel gras, crayon

de couleur, de feutre, de plomb, de cire, fusain, sanguine, etc.), lesquels en l'occurrence

doivent tous être utilisés en alternance. Ainsi, tout au long de cet exercice, les particpants

sont invités soit à changer de support, soit à changer de médium, soit à utiliser tel ou tel

médium, tel ou tel outil, à faire tel ou tel geste, etc. Ce sont là en fait les consignes et

contraintes intempestives. À cet effet, il y a une entente préalable entre moi et les

participants : lorsque je leur demande de changer de support ou de médium par exemple, il

est préférable de le faire de suite. Ils doivent jouer le jeu pour se retrouver momentanément

déstabilisés et ainsi expérimenter un déphasage. Ce phénomène du déphasage est un point

crucial de l'expérience esthétique telle que nous la vivons. C'est en fait le moment précis et

déterminant où le rapport à l'expérience peut devenir soit évolutif, soit stagnant, soit

inexistant. Ce sont ces déphasages qui sans cesse surmontés participent, dans le cadre des

ateliers, d'une expérience esthétique concluante. Ainsi, de façon générale, là est la fonction



97

principale des contraintes et consignes intempestives, qui s'expérimentent surtout dans le

moment 4, la picturalité.

Une quinzaine de minutes avant la fin de cet exercice, je propose aux artistes

convives de « sortir » tranquillement de leur réalisation et d'y apporter les dernières

touches. C'est alors que l'aspect esthétique formel s'exprime davantage, que des choix

conscients sont faits en fonction d'un équilibre, d'une harmonie, d'une force, etc. Je cesse

l'écoute flottante et parfois je mets de la musique jusqu'à la fin de l'exercice, ou encore

c'est le silence, ça dépend de l'ambiance déjà installée. La lumière est rallumée, ce qui,

phénomène toujours surprenant, permet de voir le travail pictural sous un jour neuf. En

effet, nous travaillons toujours sous une lumière tamisée, et ce jusqu'au dernier quart

d'heure de l'exercice de la picturalité. Ce dernier quart d'heure (illuminé!) est

particulièrement important car c'est là où s'actualisent des choix esthétiques réfléchis, en

opposition aux choix spontanés qui se sont effectués dans une certaine pénombre, sous

écoute flottante avec consignes et contraintes intempestives tout au long de l'exercice.



98

Fig. 4 : Atelier en action

Moment 5

Ensuite, nous abordons le cinquième et dernier moment de l'atelier, le retour parler.

Mais auparavant je prends des photos des productions de chaque convive pour leur faire

parvenir par courriel après l'atelier.26 Puis, les réalisations sont installées au mur. Ensuite,

de façon aléatoire chacun est invité à parler de son processus d'atelier pendant une dizaine

de minutes. Toutefois, avant que le convive ne commence à parler, j'invite tout le monde à

laisser vibrer les �uvres, à les ressentir sans nécessairement mettre des mots dessus. C'est

avant tout un signe de respect envers ce processus créateur que nous venons de vivre.

26 Faire parvenir par courriel les �uvres numérisées après chaque atelier fait partie de mon rituel
d'accompagnement.



99

Ce moment est particulièrement émouvant. Ensuite, à tour de rôle, les participants parlent

de leur rapport au vécu de l'atelier, comment ils voient leurs �uvres, comment ils se

sentent, ce qui ressort de cette rencontre créative, etc. Par moment, on discute aussi tout le

monde ensemble. Une dizaine de minutes est accordée à chacun, parfois plus, ça dépend

des besoins et du nombre de convives. On passe en revue l'ensemble des productions de

l'atelier, c'est-à-dire le texte du début «j'arrive avec... »; l'exercice d'écriture pulsionnelle

sous écoute flottante; l'exercice graphique, la scription et la picturalité. Certains lisent leur

texte à voix haute. C'est aussi à cette étape que nous envisageons formellement et

esthétiquement les réalisations. À cet effet, j 'ai un passe-partout que je promène sur les

réalisations installées au mur de manière à isoler les parties picturalement intéressantes. On

propose alors de possibles parentés picturales, on suggère leur réunion en diptyques,

polyptiques, etc. C'est l'occasion de se sensibiliser au langage plastique comme tel. À cette

étape, j'aide à voir les rapports formels, l'équilibre, la composition, la force, le

mouvement, le rythme, etc. Ainsi, en regard des productions, plutôt que d'y imaginer des

formes connues, je tente de ramener l'attention sur le non figuratif, car je considère que

cette forme d'expression, qui passe par d'autres canaux que ceux de la représentation

imagée ou symbolique habituelle, favorise un renouvellement de la vision artistique.

L'atelier se termine sur une conclusion collective, c'est-à-dire qu'on passe

rapidement en revue les moments d'ateliers et ceux qui le désirent peuvent s'exprimer sur

ce qu'ils ont vécu de particulier. Puis, je propose que l'on se recentre un peu avant de partir,

histoire de refermer la boucle. J'essaie de faire en sorte que chacun puisse se réapproprier

en conscience la richesse des moments vécus afin d'en favoriser l'intégration au quotidien.



100

Ainsi, les participants réalisent que ce qu'ils viennent de vivre relève d'une expérience

évolutive et transformatrice. L'accueil conscient de ce vécu expérientiel est important.

C'est ce qui amène graduellement à vivre le quotidien avec une qualité d'écoute différente,

une vision rafraîchie et une sensibilité toujours plus en éveil.

3.2.1.2 Synthèse esthétique

Un mot ici sur le dernier atelier, la douzième rencontre en fait, qui consiste en ce que

j'appelle une synthèse esthétique. À cette occasion, je rencontre chaque participant

individuellement pour effectuer un retour complet sur les ateliers, ce qui peut facilement

s'étendre sur deux heures. Cette rencontre individuelle fait aussi partie de mon rituel

d'accompagnement artistique. Lors de cette synthèse, toutes les productions réalisées dans

le cadre des ateliers sont déposées en même temps sur la grande surface de travail, (voir

fïgure.5) Je prends des photos, puis on fait tranquillement le tour ensemble, on échange. Je

tiens à faire un survol du vécu des ateliers de manière à donner l'occasion au convive

créateur de se réapproprier ce cycle d'expériences créatrices. Parfois, je suggère des lignes

de force afin de vitaliser certaines productions. Nous apposons des passe-partout sur les

�uvres et déterminons les parentés picturales. J'invite le participant à affirmer ses

préférences, à dire comment il aimerait agencer ses �uvres et pourquoi. On cherche aussi

les titres des �uvres à même les écrits poétiques des ateliers et on choisit quelles �uvres

feront partie de l'exposition collective qui a lieu à la fin des ateliers. Parfois, un échange a



101

lieu, plus intime, plus émotif. Ainsi, cette rencontre de synthèse, vivifiée du souffle

poétique des �uvres et des écrits, est l'occasion de rapports interpersonnels enrichissants.

Fig. 5 : Synthèse, Myriam

Le processus d'atelier s'étale donc sur douze rencontres dont l'une se vit en

individuel. Au cours des onze premières rencontres sont réalisés entre 12 et 20 petits

tableaux non figuratifs, lesquels sont réunis le plus souvent en polyptiques. (voir fig. 6, 7, 8

et 9). Ainsi, le cycle d'atelier culmine approximativement en 120 réalisations picturales et

de multiples écrits. Une exposition collective couronne ce processus créatif (voir fig. 10).



102

De plus, de nombreuses traces gardent vivant ce processus exploratoire, soit à travers le

journal d'atelier, lequel accueille les exercices d'écriture, soit au travers le carnet de traces

qui contient des collages, écrits, idées, dessins, fragments d'�uvres, etc. Aussi, la plupart

des participants encadrent à peu de frais plusieurs de leurs tableaux. Certains les offrent en

cadeau ou en font des cartes sans textes, etc. Je suis à même de constater qu'ils sont fiers de

leurs réalisations et, selon leurs dires, ils se sentent intérieurement transformés par ce

processus artistique vécu dans la convivialité.(sur le retour des participants, voir l'annexe B)



103

Fig. 6 : Mosaïque, Maude



104

Fig. 7 Réalisation, Mélanie

Fig. 8 : Réalisation, Nadine



105

Fig. 9 : Synthèse, Emilie

Fig. 10 : Vernissage, Centre des Arts et de la Culture de Chicoutimi, mai 2010



106

3.2.2 Expérience esthétique conscientisée

Cette section-ci mettra en relief l'expérience esthétique vécue dans la convivialité

créatrice. On pourra y constater comment cette manière particulière de s'aborder soi et

d'aborder l'autre par la médiation artistique est à même d'induire un mouvement

émancipateur.

3.2.2.1 Advenir à soi

À l'heure actuelle, l'art, tel que médiatisé, me semble tout à la fois attrayant mais fort

inaccessible pour la moyenne des gens. Cet aspect me questionne : pourquoi cette apparence

d'inaccessibilité alors que, selon John Dewey (2010) et d'autres auteurs tels Shusterman

(2007) et Robillard (1998), l'art serait partie prenante des fondements ontologiques de

l'humain? Le message que je perçois dans la pensée de ces auteurs est que l'art est

fondamental pour l'être en recherche de complétude. Il se présenterait comme une

dimension de l'être et une voie d'accomplissement. Je retrouve ici des références théoriques

pour appuyer les convictions personnelles qui fondent ma pratique d'atelier, à savoir que

l'expérience esthétique conscientisée est une voie royale pour « advenir à soi », créer, se

créer, s'unifier, se transformer, s'émanciper.



107

3.2.2.2 Restaurer la continuité

Dès 1934, Dewey semble déplorer le fait que l'on

identifie généralement l'�uvre d'art à l'édifice, au livre, au tableau ou à
la statue dont l'existence se situe en marge de l'expérience humaine.
Puisque la véritable �uvre d'art se compose en fait des actions et des
effets de ce produit sur l'expérience, cette identification ne favorise pas sa
compréhension. » (Dewey, 2010, p. 29)

Pour lui, il s'agit de « restaurer cette continuité entre ces formes raffinées et plus

intenses de l'expérience que sont les �uvres d'art, et les actions, souffrances et événements

quotidiens universellement reconnus comme des éléments constitutifs de l'expérience »

(Dewey, 2010, p. 30). À cet égard, je suis d'avis que l'expérience esthétique conscientisée,

entre autres, favorise la restauration de cette continuité, parce que nous n'y rencontrons que

ce que nous sommes vraiment, et, dans le meilleur des cas, le nommons, l'accueillons, le

réintégrons, participant ainsi à la fluidité de notre être au monde.

3.2.2.3 Conscientiser l'expérience

Lorsque Dewey veut rendre compte de l'expérience esthétique, il prend comme point

d'appui l'expérience sous sa forme la plus élémentaire. Il met en évidence les phases de

cette expérience et les raisons, en termes de complétude et d'évolution, qui lui conféreront

éventuellement une qualité esthétique. De plus, comme il est mentionné plus haut, selon lui,

l'�uvre devrait aussi se rapporter de façon inclusive à l'expérience, qui conscientisée et

intégrée, devient dès lors complète et évolutive, portant ainsi « la promesse de cette



108

perception exquise qu'est l'expérience esthétique. » (Dewey, 2010, p. 55). De fait, l'�uvre

devrait s'identifier aussi à l'expérience du créateur et à son �uvrer plutôt qu'au seul objet,

c'est-à-dire également au processus plutôt qu'au résultat uniquement. C'est ce qui se passe

dans mes ateliers, là où l'�uvrer s'envisage comme le lieu expérientiel de la continuité, là

où l'expérience esthétique conscientisée, laquelle constituée et de l'�uvrant, et de l'�uvre et

de l'�uvrer, y est considérée comme la référence première, ce par quoi tout découle, et aussi

ce par quoi se dynamise la continuité dont parle Dewey plus haut. Continuité dans laquelle

se crée à la fois l'�uvre et l'humain.

3.2.2.4 S'unifier

De fait, cette continuité qui participe de l'expérience esthétique se manifeste à travers

une qualité de rapports conscientisés que l'�uvrant établit avec son �uvrer. Cette qualité de

rapport relève du fait de prendre conscience de son soi �uvrant, de son �uvre et de son

�uvrer, cela, tout en développant des attitudes spécifiques telles le lâcher prise, l'accueil,

l'auto-curiosité, la simplicité, la suspension du jugement, l'ouverture, etc. Cette

conscientisation place l'�uvrant dans un contexte artistique signifiant et évolutif. C'est

pourquoi, indépendamment du fait qu'un atelier s'inscrit dans un ensemble sériel plus vaste,

chacun d'eux est conçu expressément de manière à stimuler un sentiment d'unification de

sorte que les convives créateurs puissent vivre, à chaque fois, une expérience esthétique

singulière, signifiante, évolutive et complète en elle-même. C'est pourquoi il m'importe

entre autre qu'ils puissent repartir avec une réflexion nourrie et des réalisations achevées.



109

C'est à mon sens ce qui favorise et fortifie en eux, atelier après atelier, un sentiment

cumulatif d'accomplissement personnel par le biais de l'art.

À cet égard, le rapport unifiant que l'�uvrant établit avec son �uvre, avec son �uvrer,

et même avec son « �uvré », c'est-à-dire cet espace où il fait place au regard seul pour

éprouver son �uvre, est primordial dans un contexte artistique évolutif axé sur l'expérience

esthétique conscientisée. Dewey stipule que « c'est l'expérience esthétique qui donc permet

au philosophe de comprendre ce qu'est l'expérience ». Il soutient aussi que

la forme la plus élémentaire de l'expérience esthétique - l'unité
immédiatement saisie qui relie les uns aux autres les éléments d'une
expérience - est une condition nécessaire qui seule permet de faire d'une
situation ou d'un état de choses une expérience cohérente et identifiable »
(Shusterman, in Dewey, 2010, p. 18-19)

II ressort de tout ceci que la qualité esthétique ne se définirait pas qu'en regard d'un

concept, formel ou philosophique, qui plus est, ni à partir d'un objet à investiguer, ni à partir

d'un sujet à analyser, mais plutôt par le biais, avant tout, d'interactions organiques

évolutives et conscientisées entre objet/sujet, intériorité/extériorité, conscient/inconscient,

action/réflexion, pulsion/intention, exploration/expression, etc. : il se passe quelque chose en

moi quand je crée, un rythme, une pulsation, une dynamique... des sensations, des émotions,

des sentiments, etc. En tant qu'artiste accompagnatrice je dois tenir compte de tous ces

aspects. Ainsi, dans mes ateliers, l'art n'est pas séparé du sujet en tant que concept, plutôt, il

s'intègre à son être au monde à travers le percept27. La procédure d'atelier tend à stimuler

27 Percept, utilisé ici en tant que synonyme de perception : prise de connaissance sensorielle du
monde extérieur effectuée en relation avec l'expérience et la pensée, et s'accompagnant d'un



110

cet aspect. Vue sous cet angle, l'expérience, « à son plus haut degré », est « synonyme

d'interpénétration totale du soi avec le monde des objets et des événements » (Dewey, 2010,

p. 55), et a ainsi toutes les chances de devenir par le fait même esthétique en raison de sa

complétude et de son impact évolutif. À cet égard, Dewey note encore que

[C]'est l'ignorance pure et simple qui conduit à la supposition que le lien de
l'art et de la perception esthétique avec l'expérience signifie un
affaiblissement de leur signification et de leur dignité. L'expérience,
lorsqu'elle atteint le degré auquel elle est véritablement expérience, est une
forme de vitalité plus intense. Au lieu de signifier l'enfermement dans nos
propres sentiments et sensations, elle signifie un commerce actif et alerte
avec le monde. [...] Au lieu de signifier l'abandon au caprice et au désordre,
elle fournit l'unique manifestation d'une stabilité qui n'est pas stagnation
mais mouvement rythmé et évolution. Parce que l'expérience est
l'accomplissement d'un organisme dans ses luttes et ses réalisations dans un
monde d'objets, elle est la forme embryonnaire de l'art. Même dans ses
formes rudimentaires, elle contient la promesse de cette perception exquise
qu'est l'expérience esthétique. (Dewey, 2010, p. 54-55)

3.2.2.5 Aspect formel

Dans mes ateliers, j'avais toujours cette pressante intuition que l'aspect formel

avait un impact puissant dans le vécu de cette « forme de vitalité plus intense » et dans cette

« manifestation d'une stabilité qui n'est pas stagnation mais mouvement rythmé et

évolution ». La recherche me permet de rationaliser cette intuition, de lui donner forme et

résonance dans la matière.

processus d'intégration émotionnelle et d'interprétation des informations sensorielles recueillies.
(Source : http://www.granddictionnaire.com, recherche perception, par définition, sous l'onglet
psychologie.



I l l

À cet effet, je me souviens que lorsque j 'ai commencé à offrir mes ateliers, les

réalisations des convives créateurs m'ont beaucoup intriguée. J'étais agréablement surprise

et profondément touchée. Je ressentais une joie particulière en voyant leurs �uvres. Puis, je

me suis demandé pourquoi je ressentais une telle intensité? Ça me questionnait.

Effectivement, je trouvais cela pour le moins étrange car, alors que les tableaux de peintres

affirmés me laissaient un peu sur ma faim, pour différentes raisons, je me sentais réellement

transportée par les propositions picturales des participants. J'ai pensé que c'était

probablement parce que j'accédais en quelque sorte à une nouvelle façon de vivre mon

humanité, et d'accueillir celle de l'autre aussi, par le biais de l'art. Par la suite, j 'ai réalisé

que ces propositions picturales portaient réellement des vibrations particulières, de la

vitalité : elles étaient vivantes. Non pas que le tableau d'un peintre n'est pas vivant, cela est

tout à fait autre chose, mais là, dans mes ateliers, le grouillant rapport à la vie créative

« ordinaire » était très présent, palpable même. À cet égard, je crois que c'est cet aspect

« sur le vif», si près de moi et si humain, qui faisait une réelle différence. C'est que

j'assistais, en temps réel, à l'émotion et au surcroit de vie qui avait porté l'acte créateur.

Mais le plus important, j'assistais à cela avec les participants, qui eux aussi, à leur manière,

étaient à la fois générateurs et récepteurs, dans l'immédiateté, de ce grouillant rapport à la

création. Donc, avec eux, j'avais été témoin de vie : témoin du doute, des hésitations, de

l'autocritique néfaste, des revirements, de la joie soudaine. Témoin du chagrin parfois, de

l'ouverture de conscience, de la confiance en soi, en l'autre, au processus. Témoin aussi de

l'audace que cela demande, et souvent du courage inouï pour certains, de rencontrer ses

désirs d'art. Mais aussi, j'avais été témoin de la satisfaction des convives créateurs. Cette



112

satisfaction qu'ils avaient d'avoir accompli ce qu'ils ne croyaient pas être capables

d'accomplir, c'est-à-dire une �uvre esthétique, et d'aimer ce qu'ils ne croyaient pas être

capables d'aimer, ou d'apprécier, c'est-à-dire leurs propres �uvres.

À cet égard, fait important, ces ateliers m'auront permis de réaliser que chez

beaucoup de gens c'est l'idée de l'art qui empêche l'art, en quelque sorte. Pour la moyenne

des gens effectivement, il semble que l'art soit intimidant. Et moi, en tant qu'humaine, je ne

peux cohabiter avec l'idée que l'art intimide, puisque je crois que c'est une dimension

fondamentale en chacun de nous et que, de quelque manière, nous pouvons tous y accéder.

C'est pourquoi, dans les ateliers, cette idée de l'art comme objet extérieur à soi est prise à

bras le corps: on ne se laisse pas impressionner et on récupère en conscience, pour soi,

l'énergie artistique. C'est à travers l'exploration, sans prétention, qu'on accède à cette

dimension de soi. À cette dimension artistique que nous portons tous, chacun à notre

manière. À mon sens, le fait d'explorer le langage plastique non figuratif peut faire une

différence intéressante dans le phénomène de la convivialité créatrice. Avec le non

figuratif, bien entendu il n'est pas question de performance et d'habileté particulière, mais

de liberté d'expression dans la spontanéité. On peut donc dire que tout le monde est au

même niveau, mêmes médiums, mêmes inducteurs, mêmes supports, etc. Toutefois, ce qui

ressort de l'acte créatif est de l'ordre d'une singularité qui s'affirme, ou en voie

d'affirmation. Cette singularité, elle s'affirme organiquement, émotionnellement,

spirituellement et visuellement dans ce que je nomme le koan pictural .

28 Koan : courte phrase ou une brève anecdote absurde, énigmatique ou paradoxale, ne sollicitant
pas la logique ordinaire. (Source : http://fr.wikipedia.org)



113

3.2.2.6 Koan pictural

Le koan pictural est un terme que j 'ai créé à partir de la définition du koan. Je

m'en sers pour désigner les productions qui sont réalisées dans mes ateliers (voir fig. 6, 7,8,

9 etlO). Il s'agit de propositions plastiques de petits formats qui contiennent une grande

dose de vitalité et de spontanéité. Ces propositions sont ouvertes, multiples et parentes.

Elles se présentent en polyptiques la plupart du temps. Elles sont formellement non

résolues, interchangeables : on peut en rajouter, en enlever, on peut les disposer de

multiples façons, les faire pivoter, etc. Ces propositions conduisent au-delà de la

représentation habituelle. On se retrouve ainsi sans referents intellectuels stables. On est

déstabilisé! À mon sens, telle que mentionné plus haut, c'est cette déstabilisation même,

qui sans cesse dépassée, fait en sorte que le créateur est sollicité dans son intégralité

organique et que l'expérience de l'art devient évolutive et émancipatrice. Ainsi, dans ce

tous capable, dans ce dépassement de soi dans l'acte créatif, avec l'autre, cette expérience

de l'art, « au lieu de signifier l'enfermement dans nos propres sentiments et sensations,

[elle] signifie un commerce actif et alerte avec le monde ». (Dewey, 2010, p. 54-55)

3.2.3 Mise en �uvre de l'�uvrer de groupe

Ma praxis créative est inspirée de trois motifs qui me tiennent particulièrement à c�ur

pour leurs qualités transformatrices et évolutives, soit, enrichir la sensibilité artistique,

favoriser la conscientisation de l'expérience esthétique et stimuler les rapports



114

intersubjectifs. Quoique chacun des participants ait un rapport singulier et personnel à la

création à travers ces trois aspects, n'en demeure que je les envisage dans un contexte

d'accompagnement de groupe au sens où il m'importe que l'expérience esthétique de l'un

enrichisse celle de l'autre.

3.2.3.1 Enrichir la sensibilité artistique

Dans mes ateliers, je conçois que la sensibilité artistique s'accroit avec l'attention,

comme le fait d'être attentif à ses propres ressentis et sensations face à l'art, aux manières de

le faire, de le voir, de le recevoir et de le partager. Cette sensibilité s'enrichit graduellement

à travers l'exploration artistique, à la condition toutefois que celle-ci soit sans cesse permise

et promue.

En ce sens, j 'ai conçu les différents exercices de sorte que chacun puisse pénétrer

toujours plus profondément dans son intériorité. Ainsi, tel que je l'ai abordé en détail à la

section 3.1, l'atelier débute avec l'écriture conventionnelle (moment 1) pour se poursuivre

dans une écriture pulsionnelle (moment 2) et s'acheminer graduellement vers la scription

(moment 3). Ces différentes inscriptions de soi amènent à l'étape exploratoire suivante, celle

de la picturalité (moment 4). Finalement, la phase poïétique (moment 5) quant à elle permet

de réfléchir et de se réfléchir à travers cette connaissance sensible nouvelle, de la rencontrer,

de la nommer, de se l'approprier et de la partager. Cette plongée toute particulière dans

l'intériorité est à même d'enrichir la sensibilité artistique de façon significative.



115

3.2.3.2 Conscientiser l'expérience esthétique

Abordée par le retour de nature poïétique, la conscientisation de l'expérience

esthétique tend à valoriser le phénomène de l'exploration pour ce qu'il est, c'est-à-dire une

voie d'avancement, de découverte et de connaissance sensible. Explorer, c'est aussi chercher

dans le but de trouver quelque chose d'inconnu. Ainsi, le convive créateur ne rencontre pas

ce qu'il connait, mais plutôt, dans le meilleur des cas, ce qu'il ne connait pas encore.

Toutefois, paradoxalement, il peut s'y reconnaître. Partant, puisque mes ateliers sont axés

sur l'exploration du langage plastique non figuratif, je considère évidemment qu'une trace

n'est jamais rien qu'une trace, mais qu'elle est avant tout une inscription de soi dans un

espace et un temps délimité par un cadre esthétique. Cette trace, elle est nôtre, elle naît de

soi et n'est là que par soi. Il est certain qu'en tant qu'inscription ponctuelle singulière, cette

trace participe avec des milliers d'autres à l'aspect formel d'une �uvre esthétique, mais ce

n'est pas que ça. Car effectivement, dans mes ateliers l'�uvre esthétique formelle ne prend

sa valeur véritable que dans le rapport existentiel qu'elle est à même d'aviver, c'est-à-dire

dans ce qu'elle est apte à déployer en termes d'émois, de pensées, de valeurs, de sensations,

de sentiments et aussi d'interrogations. Et tout cela il nous faut le conscientiser pour qu'il

puisse y avoir une autoréflexion, une réappropriation et une affirmation de sa singularité.

C'est ce dont il est question dans mes ateliers: il importe de cesser de projeter une idée de

l'art provenant d'informations de seconde main, aussi valables soient-elles. L'attention doit

être ramenée avant tout à soi, dans la valorisation toute simple de son être au monde en

activité dans l'acte artistique et poétique. C'est le phénomène de la conscientisation qui fait

une différence à savoir si oui ou non l'acte artistique s'avérera transformateur et évolutif. Et,



116

s'il l'est pour un seul convive créateur, il y a de fortes chances qu'il le soit aussi pour

d'autres convives, par résonance. Cet aspect a d'ailleurs été vérifié à de multiples reprises en

cours d'atelier.

3.2.3.4 Stimuler les rapports intersubjectifs autour de l'�uvrer

La convivialité créatrice est un phénomène qui favorise la création de sens aussi par le

biais des rapports intersubjectifs d'�uvrant à �uvrant. Mais pour accéder à ce sens nouveau,

avant la prise de parole bien sûr, il est nécessaire d'�uvrer. Toutefois, cet �uvrer est parfois

déstabilisant, lieu d'interrogation, de déphasages, de surprises, d'autocritique et de

découvertes inattendues. À cet égard, j 'ai remarqué combien les échanges sincères et

transparents lors des retours parlés ont un effet rassurant. Aussi, pour le convive créateur

aux prises avec son désir d'art et ses insécurités artistiques, être reçu et rassuré est

indispensable. J'ai constaté maintes et maintes fois que les échanges avec les autres

participants sont à même de proposer de nouveaux paramètres de réception, pour tous. De

fait, l'autocritique néfaste et le jugement sévère se diluent graduellement pour faire place à

l'accueil de son expression propre et celle de l'autre, ce qui entraîne une vision artistique

plus libérée. Ces échanges sensibles participent ainsi d'un enrichissement de l'expérience

esthétique de chacun.



117

Au regard de tout ceci Dewey stipule que

Les ennemis de l'esthétique ne sont ni la nature intellectuelle ni la
nature pratique de l'expérience. Ce sont la routine, le flou quant aux
orientations, l'acceptation docile de la convention dans les domaines
pratique et intellectuel. L'abstinence rigide, la soumission imposée et
la rigueur, tout comme à l'opposé la dissipation, l'incohérence et la
complaisance sans but, sont autant de déviations qui font obstacle à
l'unité de l'expérience. (Dewey, 2010, p. 89)

Conséquemment, les moments-clés des ateliers, tout le contraire du flou et loin d'être

routiniers, sont parties prenantes d'une structure conçue expressément dans le but d'orienter

l'exploration artistique de groupe et de stimuler la liberté d'expression individuelle. C'est un

lieu de découverte où il est permis et même requis d'être soi. Ces moments d'atelier se

veulent un espace neuf, privilégié, c'est pourquoi dans la mesure du possible on tente de ne

pas y transposer nos manières habituelles de faire et de penser. En ce sens, au risque de

paraître stricte parfois, je tente d'éviter toute forme de dissipation qui pourrait nous éloigner

de la sensibilité de l'expérience exploratoire. La visualisation en début d'atelier invite

d'ailleurs à une qualité particulière de présence à soi et à l'autre, de même à ce respect

mutuel de la bulle créative de chacun. Par exemple, lorsqu'une conversation s'engage hors

propos entre deux personnes en cours d'atelier, c'est d'une certaine manière l'expérience de

chaque membre du groupe qui s'en trouve contaminée. En tant qu'accompagnatrice, et en

regard de la qualité de l'�uvrer de groupe, j 'ai la responsabilité de rediriger les énergies

créatrices adéquatement afin de ne pas mettre en péril la cohérence et l'efficience du

processus d'atelier. C'est dire que, pour ne pas faire « obstacle à l'unité de l'expérience »,

mon rôle d'accompagnatrice implique aussi une vigilance particulière. Je me dois de teinter



118

mon accompagnement artistique d'une sensibilité à la fois ouverte sur soi, sur l'autre, sur le

groupe et sur l'Art.

Pour conclure sur la mise en �uvre de l'�uvrer de groupe, c'est donc une praxis

créative axée à la fois sur l'enrichissement de la sensibilité artistique, l'expérience esthétique

conscientisée et la stimulation des rapports intersubjectifs autour de l'�uvrer qui en est aux

fondements. Selon l'expérience que j 'en ai, cette praxis ne devient véritablement

fonctionnelle que si elle est guidée et orientée de façon adéquate et qu'elle s'adresse à un

groupe d'au moins quatre participants, huit au maximum. De plus, étant donné que ce

processus est basé sur le déphasage et le renouvellement de certaines habitudes de faire et de

penser, il importe qu'un climat de confiance et de transparence soit généré de quelque façon

que ce soit. D'ailleurs, là se situe aussi une de mes responsabilités d'accompagnatrice :

mettre en �uvre l'�uvrer de groupe de sorte que le processus d'atelier avance dans la

confiance et la fluidité, pour tous.

L'élaboration de cette section sur l'ordre acte a mis à jour les faits importants du

processus d'atelier, tels ses bases structurelles et fonctionnelles, et l'expérience esthétique

conscientisée sur laquelle ce processus s'actualise. De même, j 'y ai apporté un éclairage sur

ma praxis créative. En référence à mon schéma-itinéraire, cette plongée dans l'écriture

reflexive m'a amenée vers un ordre dévoilé. Conséquemment, le point suivant traitera ces

données de manière à articuler et conceptualiser le sens du processus d'atelier.



119

3.3 Ordre dévoilé : articuler et conceptualiser le sens du processus d'atelier

À la lumière de tout ceci, il apparaît évident que mon processus d'atelier est tributaire

d'un accompagnement particulier. C'est cet aspect que je tenterai d'éclairer dans cette

section-ci.

3.3.1 Accompagnement artistique

Extrait de la trame narrative 9 : Un pinceau inadéquat

[...] vers l'âge de 13 ans, à mon retour du pensionnat (là où ma mère
m'avait placée pour me discipliner et là où je ne voulais plus être), je
découvre sur mon bureau un petit chevalet defer blanc, une minuscule toile
vierge, quelques couleurs et un énorme pinceau. On voulait m'encourager,
me stimuler, faire en sorte que je crée, mais je suis seule devant ce matériel
d'artiste ne sachant trop qu'en faire. Evidemment, le pinceau est beaucoup
trop gros pour peindre quoi que ce soit sur une si petite toile. Et je n 'ai pas
de palette. Étrange. Alors, terriblement impressionnée, je ne fais que
quelques traces, assez difficilement d'ailleurs, pour réaliser finalement qu 'il
m'est impossible de peindre quoi que ce soit. Je suis dans l'impossibilité de
poursuivre et je me sens affreusement découragée. Je croyais vraiment que
ce serait facile pour moi dépeindre, que j'en serais naturellement capable,
mais je réalise que ce n 'est pas le cas. J'ai besoin qu 'on m'aide, qu 'on
m'appuie, qu'on me guide et qu'on me donne confiance. Je suis frustrée et
je me dévalorise affreusement. Et puis, je me sens terriblement seule, isolée
et ridicule. Blessée, je pense que je suis une incapable et que je n'ai pas de
talent, moi qui pourtant ressentais un intense désir d'art. [...]

Ce préambule tiré d'un extrait d'une trame narrative m'a fait réaliser que l'importance

que j'accorde à l'accompagnement artistique remonte à loin dans ma vie. Cet aspect

participait jusqu'ici d'un ordre caché.



120

À ce point-ci, je formulerai donc ma propre conception de l'accompagnement. Cette

formulation prend sa source dans une trame narrative sur l'accompagnement qui fait partie

de ma banque de données de l'écriture descriptive. Mais avant de la présenter, j'aimerais

tout d'abord mettre en relief l'auto accompagnement, aspect qui me tient tout

particulièrement à c�ur.

3.3.1.1 Autoaccompagnement formateur

De mon point de vue, la notion d'accompagnement implique aussi et avant tout celle

de l'autoaccompagnement. Car je suis d'avis que bien accompagner l'autre nécessite de

savoir s'accompagner soi. Conséquemment, avant de formuler ma conception personnelle de

l'accompagnement, il aura fallu que je porte une attention particulière à ma façon de

m'autoaccompagner. J'ai alors réalisé que le fait de m'autoaccompagner était devenu une

sorte de réflexe écologique personnel tout à fait naturel et intégré à mon vivre. Toutefois,

dans le cadre de cette recherche, j 'ai senti que cet aspect devait amorcer une transition

harmonieuse à partir du ressenti que j 'en avais, organique et intuitif, jusqu'à un acte

d'accueil conscient, cognitif et rationnel. De fait, cette transition s'est effectuée par le biais

de l'écriture, de la réflexion et du dialogue. Ainsi, cette manière devenue naturelle de

m'autoaccompagner (écriture, méditation, art, marche, lecture, autoanalyse, etc.) a été mise à

jour, identifiée, nommée, et réintégrée en conscience. C'est un acte de réappropriation qui

fait en sorte que mon énergie vitale, en constante voie de clarification, devient plus

transparente, donc plus aisément accessible à l'autre, ceux et celles que j'accompagne en



121

fait. De plus, fait important, je m'assure ainsi d'agir et d'interagir à partir de ma perspective

personnelle. Le résultat de cette introspection, même s'il ne figure pas dans ce mémoire, me

permet tout de même d'avancer que la qualité de l'accompagnement en va de celle de

l'autoaccompagnement : d'une certaine manière, on ne donne ou ne transmet réellement que

ce que l'on possède soi, en propre et profondément. Ce point sur l'autoaccompagnement

souligné, je reviendrai maintenant sur le thème de l'accompagnement.

3.3.1.2 Accompagnement intuitif

Jusqu'ici mon accompagnement était intuitif et naturel, un aspect que j'avais peu

nommé en fait. Toutefois, à la lumière du traitement des données d'une trame narrative

écrite en juin 2010 intitulée En marche avec l'autre, y ai constaté que mon accompagnement

se dynamise dans l'optique d'une avancée commune, d'une « marche avec, à coté et vers »

dans un « silence sensible »2 . J'ai constaté aussi que pour moi l'accompagnement doit

impliquer une « invitation » ou une demande plus ou moins formulée. En quelque sorte,

l'accompagné invite l'accompagnant, en l'occurrence moi, à l'accompagner dans son

incursion artistique. C'est dans cet esprit que je vis mon accompagnement: je tiens à savoir

ce que je peux apporter à l'autre et dans quel but, et je lui en fais part. La demande ou le

besoin se précise lors des premières conversations avant l'inscription. Un convive par

exemple me fait savoir qu'il aimerait être appuyé dans sa démarche artistique personnelle,

ou qu'il vise tel objectif, ou qu'il veut dépasser telle contrainte, ou simplement qu'il est

29 Les termes entre guillemets sont tirés de ma trame narrative.



122

curieux, qu'il veut se laisser guider dans l'exploration, partir à l'aventure, etc. Je tiens

compte de ces informations et il m'est arrivé de les prendre en note dans mon journal

d'atelier.

3.3.1.3 Accompagnement artistique

Ma conception de l'accompagnement artistique concerne avant tout l'écoute, écoute de

soi, écoute de l'autre, écoute de l'environnement immédiat. Cette écoute, plus organique que

cognitive, est habitée de conscience et traversée de silence sensible. Elle se rapporte à tous

les sens, qui éveillés, disponibles, concentrés, ouvrent sur une perception nouvelle, allégée et

fertile, relevant d'une sensibilité intuitive et ouverte. Cet accent, mis sur l'écoute sensible, et

sur l'écoute du sensible, aurait pour effet de dépolariser l'attention dont l'accent est trop

souvent porté sur l'intellect seul, lequel, dès lors, aurait tendance à être envisagé comme

unique filtre du réel. Cette forme d'écoute sensible favorise l'accompagnement en libérant la

situation des a priori inhibiteurs de créativité.

3.3.1.4 Chemin partagé

Un autre aspect essentiel de ma conception de l'accompagnement artistique est la

conscience réciproque d'un chemin partagé : nous serons là l'un pour l'autre et nous nous

rendrons, ensemble, à destination. Donc, dans un certain laps de temps, en coordonnant nos

rythmes, nous avancerons dans la même direction, vers un but commun. De plus, même si la



123

plupart du temps nous vivons le quotidien dans nos espaces respectifs, nous habitons tout de

même, en conscience, une période identique et déterminée, celle de l'accompagnement

artistique, qui en l'occurrence dans mes ateliers s'étale sur douze semaines, parfois plus lors

d'exposition.

Voilà donc formulé l'essentiel de ma conception de l'accompagnement artistique. Un

peu plus loin, je préciserai quels sont pour moi les aspects significatifs du processus

d'atelier. Mais auparavant, puisque, en tant qu'accompagnatrice, cela est intrinsèquement lié

au sens que je donne aux ateliers, il importe que soit quelque peu démystifié aussi le sens du

processus d'atelier pour les convives créateurs. Le point suivant traitera de cet aspect.

3.3.2 Sens du processus d'atelier pour les convives créateurs

Je tenais donc à enrichir à la fois mon expérience d'atelier et mon expérience de

recherche de celles des participants. Bien entendu, au cours des différents ateliers que j 'ai

offerts, j 'ai eu certains témoignages verbaux et écrits me rassurant sur le bien-fondé et

l'efficience de ma démarche d'accompagnatrice, mais ce sont en fait des témoignages et des

écrits qui ne prennent leur valeur véritable que dans un rapport contextuel ou ponctuel.

Toutefois, dans le cadre de ma recherche, il m'importait d'avoir un retour global sur leur

expérience d'atelier. C'est pourquoi, de façon informelle, j 'ai demandé à quelques-uns

d'entre eux de me faire part de l'impact que le processus d'atelier a eu sur eux. On peut

retrouver à l'annexe B quelques témoignages.



124

3.3.3 Sens du processus d'atelier pour moi

Ces ateliers m'auront initiée à la découverte d'un espace neuf qui s'est fondé à la fois

sur l'art et sur l'Autre. J'ai offert chacun de ces ateliers comme autant d'invitation au

partage et à l'exploration conviviale de cet espace. C'est donc ensemble que nous avons

exploré, que nous avons appris un nouveau langage. Nous nous sommes ainsi initiés à une

façon novatrice de s'inscrire dans le monde qui rend compte d'une liberté innée en soi. De

cette liberté qui par le regard poétique « déstabilise tout ce qui est fixe, dématérialise les

formes, décloisonne la vision sociale du réel et sa vision de propriétaire.»(Fintz, 1996, p. 51)

Comme le souligne encore Fintz (1996, p. 52), « la puissance de l'art réside dans le

transfert de l'énergie contenue dans la trace qui vibre jusqu'à notre �il ». Ainsi, de

l'énergie il en faut! En produire, en dépenser, en recevoir, en partager, en exprimer. Les

ateliers sont conçus pour ça. Expression de soi, vibration de l'être, tel est en fait le

mouvement spirituel qui les sous-tend, de là leur intitulé, car mon atelier d'exploration du

langage plastique non figuratif s'intitule effectivement « Expression de soi - Vibration de

l'Être ». Ainsi, restaurer les liens avec son unicité propre, sa singularité, la ressentir,

l'exalter, la propulser même, la mirer hors de soi. En regard de tous ces aspects,

l'exploration picturale consiste en une expérience dynamique, intensive et exigeante,

profondément intime, bouleversante parfois, mais évolutive. Telle que nous la vivons, elle

est aussi résistance. Résistance aux formes établies, convenues, sécurisantes. De ces formes

trop stables, statiques, figées et stériles. Mais encore, résistance au conforme, à l'attendu et

au déjà trop vu. C'est pourquoi l'objet est aboli, et l'image tout autant. Abolie aussi l'idée

même de valeur esthétique proposée par d'autres afin de parcourir pour soi seul les sentiers



125

de la joie picturale, sans souci de plaire à qui que ce soit ou de répondre à quelque impératif

extérieur. Nous sommes dans le lieu infini de la sensibilité esthétique et nous y laissons nos

traces, nos traits et nos taches avec c�ur et aplomb.

Ce que donne à saisir l'art, c'est le mouvement interne de ce qui est
contemplé, c'est de saisir ce qui sous-tend, c'est s'avancer vers plus
d'insignifiance, vers l'indifférenciation du sens. Un mouvement
spirituel traverse la signification artistique et mène aux limites du
sens. (Fintz, 1996, p. 5)

Ce « mouvement spirituel » et cet avancement « vers plus d'insignifiance » sont

vécus pleinement dans mes ateliers. Ainsi, se détourner du moi appris et se disposer à

désapprendre. Se diriger vers l'aurore de l'être. C'est d'ailleurs ce qui toujours est

recherché, partout dans ma vie, et dans le penser qui cherche la non-pensée, et dans le faire

qui cherche à ne pas faire. De même dans mes ateliers : on se saisit de l'art en s'en

dessaisissant, comme on se réapproprie soi-même en s'abandonnant. Ainsi, participer de ce

mouvement : ne pas peindre ce que l'on voudrait, mais plutôt cela même qui se veut peint.

Alors, peindre cela qui se veut être peint, pas écrit, pas parlé, pas chanté, pas dansé, mais

peint, juste peint par le geste-peintre, sans plus et tout simplement. Peindre, agir le

questionnement en même temps qu'il a lieu. Peindre, agir la joie en temps réel. Peindre,

agir la frustration à l'instant ressentie, agir l'hésitation quand elle est là. Peindre et être

présent en même temps que soi. Dans le mouvement exploratoire que je propose, peindre

c'est agir vrai, autrement et maintenant. C'est vivre l'instant en énergie pulsive, rythmique,

colorée, vibrante et ondulatoire, tout à la fois. C'est tracer une voie nouvelle qui s'effondre

sans cesse sur elle-même dans les sables terriblement mouvants du vivant en soi. Dans



126

mon approche artistique, l'énergie de la spontanéité est aussi le nom de l'art. L'énergie du

lâcher prise, de l'abandon, de l'accueil, de l'humilité est aussi le nom de l'art. La vibration

avant le son, l'art. Le mouvement avant la danse, l'amour avant le geste, le silence avant la

parole, l'art. Tout ce qui fait sens, parce que en deçà et au-delà du « sens », ouvre sur l'art.

De même, perdre le fil attendu de la ligne droite fait art, comme perdre le sens attendu des

mots fait poésie. Tout inconnu qu'on reconnaît pourtant, c'est art. Tout ce qu'on ne peut

nommer, mais qui pourtant nous nomme, c'est art. Étrange équilibre de l'entre-deux,

mouvement incessant de recherche vibrante, comme un point de rencontre evanescent entre

le langage pictural spontané et la vibration de l'Être. Le tableau matérialise ce passage

insaisissable de ceci à cela qui n'est ni ceci ni cela. Créer les conditions de ce passage,

proposer l'ouverture à l'insensé, un chemin vers l'intensité, stimuler le désir de la

rencontre inusitée, du faire l'art ensemble, voilà le sens premier de mes ateliers.



127

3.4 Ordre communiqué : synthétiser et formaliser le sens renouvelé de ma démarche
d'artiste accompagnatrice

L'écriture de ce mémoire s'est vécue telle une quête de sens. Une quête qui m'a

amenée à me réapproprier en conscience une phase de ma vie totalement dédiée à

l'exploration de ma sensibilité artistique. Cette phase aura duré sept ans. Période riche,

intense et transformatrice, mais sans contredit éprouvante, bouleversante et déstabilisante.

Au début de mes études, j'entrevoyais l'art comme extérieur à moi. L'art était

effectivement quelque chose d'impressionnant vers lequel je devais avancer, d'une façon

ou d'une autre je m'y sentais poussée, inspirée, aspirée même. Du plus profond de moi, je

tenais à comprendre l'art, son sens historique et sa portée humaine, surtout. C'était

grandiose, mais à ce moment-là, l'art me provenait de l'extérieur, de l'histoire, du monde

objectif en fait. Puis, le début des ateliers m'aura éclairée sur le fait que l'art ne provient

pas de l'extériorité mais plutôt de l'Intériorité. À ce titre, beaucoup plus qu'un courant,

qu'un concept, qu'une théorie ou qu'une technique, l'art devenait une dimension de l'Être.

Dès lors, je l'entrevoyais comme un langage transcendant auquel nous avons tous accès,

une force multidimensionnelle qui nous habite, une énergie fabuleuse et disponible qui,

telle une racine spirituelle, naturelle, innée et vivace, est à même de nous ancrer toujours

plus profondément dans notre propre humanité en constant devenir.

Au début des ateliers, et même de ce mémoire, je n'avais pas vraiment les ressources

nécessaires pour formaliser cette poétique existentielle qui me traversait de part en part, mais

encore, cela se pouvait-il sans risquer d'en altérer l'essence me demandais-je? Je craignais



128

en effet que l'intuition poétique ne se trouve amoindrie par une volonté de rationalisation.

C'est pourquoi j'étais toujours hésitante et fort ennuyée à la seule pensée de faire transiter

mon expérience artistique, organique et intuitive, vers les domaines du cognitif et du

rationnel. En fait, je ne savais pas vraiment comment m'y prendre. C'est au cours de

l'écriture de ce mémoire, et surtout à son terme, alors que je prenais connaissance des

concepts d'autotélisme et d'expérience optimale, dont je parlerai plus loin, que j 'ai compris

et intégré réellement le fait que l'action et la réflexion (qui implique ici la rationalisation)

représentent deux aspects essentiels dans un processus créatif évolutif. Aspects différents,

mais tout à fait complémentaires dans leur fonction d'ordonnancement de la conscience.

L'un ne nuisant à l'autre d'aucune façon, au contraire, car l'un et l'autre s'harmonisent dans

la découverte et l'intégration d'un ordre immanent : l'un, l'ordre acte, le vivre poétique,

l'action spontanée, et l'autre, l'ordre dévoilé, l'intégration cognitive, la réflexion. Dans ce

processus de recherche, ces deux ordres trouvent conjointement une voie d'intégration à

travers l'ordre communiqué. De même, dans mon processus d'atelier, ces deux ordres

s'intègrent harmonieusement dans l'esthétisation des �uvres, c'est-à-dire, l'encadrement et

l'exposition (formalisation et communication).30

30 Dans l'optique d'établir un parallèle intéressant entre mon schéma ordonné et les fondements
structurels des ateliers, l'ordre acte s'apparente donc à l'intervention picturale et l'ordre dévoilé aux
moments poïétiques.



129

3.4.1 Expérience autotélique

Au terme du mémoire, j 'ai dédié quelques jours à la lecture de Csikszentmihalyi

(2004). Bienheureuse intuition, car c'est en rencontrant la pensée de cet auteur que j 'ai été à

même d'appréhender toute la teneur de ma démarche artistique des sept dernières années.

De même concernant la portée plus spécifique de ce travail de recherche en termes d'ordre

et de sens, alors que j 'ai réalisé que ces notions s'étaient toujours transposées de façon

intuitive dans tous les domaines de ma vie. Je réalisais ainsi que ma démarche artistique de

conceptrice et d'accompagnatrice, de même que l'écriture de ce mémoire, entre autres,

participaient d'une expérience optimale et autotélique31. Ainsi, selon Csikszentmihalyi

(2004, p. 79),

La phénoménologie de l'expérience optimale comporte huit
caractéristiques majeures : 1) la tâche entreprise est réalisable mais
constitue un défi et exige une aptitude particulière; 2) l'individu se
concentre sur ce qu'il fait; 3) la cible visée est claire; 4) l'activité en cours
fournit une rétroaction immédiate; 5) l'engagement de l'individu est
profond et fait disparaître toute distraction; 6) la personne exerce le
contrôle sur ses actions; 7) la préoccupation de soi disparait, mais,
paradoxalement, le sens du soi est renforcé à la suite de l'expérience
optimale; 8) la perception de la durée est altérée.

À cela, je me permets d'ajouter que, de mon point de vue, j 'ai vécu l'expérience

optimale aussi comme un phénomène d'intégration qui a concerné tous les aspects de mon

31 Danielle Boutet a publié un texte éclairant sur le concept d' « autotélisme ». Elle y souligne entre
autres que «autotélique vient du grec « autos » (soi-même) et « telos » (but), et se dit d'une chose
qui est sa propre raison d'être, son propre but ». Re : BOUTET, D. Récits d'artistes, site de
recherche sur l'expérience artistique [en ligne] disponible sur:
http://www.recitsdartistes.org/carnet/8_autotelisme-autotelique-une-definition, (consulté le 12.08.
2011)



130

être, physique, psychique, émotionnel et spirituel. Cette expérience déterminante - étude,

atelier, mémoire - m'aura permis en quelque sorte de m'intégrer. De plus, la façon dont

culmine mon expérience autotélique contient aussi la notion d'ouverture sur l'altérité. Ces

deux aspects d'intégration et d'ouverture sur l'altérité participent donc pleinement de ma

définition personnelle de l'expérience autotélique et de ma façon de la vivre. Bref, c'est

pour moi une expérience mère qui contient en elle-même de nombreuses autres

ramifications, comme autant de branches et de racines qui viennent s'ajouter à un arbre au

cours des ans, lui octroyant son ancrage, sa force et son panache.

Ainsi, reprenant les critères de l'expérience optimale ci-haut mentionnés, je dois dire

que même si au tout début de mon cheminement artistique j'agissais de façon spontanée,

sans plan précis, mue par une étrange pulsion, je n'avais aucun doute que la « tâche

entreprise » était réalisable et que j'avais les aptitudes appropriées (même si rationnellement

je ne savais pas quelles étaient ces aptitudes, je les pressentais intuitivement). Je demeurais

centrée et ma « cible visée », laquelle, quoique vaste et indéterminée dans ses multiples

ramifications, était tout de même claire : en savoir davantage sur l'art, sa teneur et sa portée

dans l'expérience humaine. À cet égard, j'avais continuellement des réponses, des pistes à

suivre. Et même si parfois je croyais m'être égarée, le chemin que je retrouvais était enrichi

de tous ces éblouissements spontanés. Je vivais ma vie comme une suite de synchronicités

étonnantes. J'expérimentais la « rétroaction immédiate », mais aussi à moyen et long

termes. Mon « engagement » était total. Je me sentais profondément concernée dans le fait

de me réapproprier, de façon personnelle et originale, ma propre dimension artistique. À cet

égard, j 'ai toujours travaillé avec assiduité, sans trop me laisser « distraire » de mon but en



131

vain, sacrifiant un emploi plus lucratif, et le plus souvent des activités familiales, amicales,

sociales et culturelles. Finalement, mon « sens du soi » s'est extraordinairement renforcé à

travers chacune des étapes de cette expérience autotélique des sept dernières années,

d'autant plus au cours de cette recherche. Et à cet égard, l'itinéraire d'écriture que j 'a i créé

m'a permis d'ordonnancer un nouveau savoir et de me réapproprier le sens de l'art dans ma

vie. Sur ce point, Servan-Schreiber, dans la préface de Csikszentmihalyi, souligne que la

conscience de chacun est « la bataille essentielle de ce début de XXIème siècle. » (2005, p.

13). De son coté, Csikszentmihalyi en définit le champ à travers la psychologie de

l'expérience optimale qui « porte sur le processus de la recherche du bonheur par la maîtrise

de sa vie intérieure. » (Csikszentmihalyi, 2005, p. 13)

Avec l'expérience autotélique (l'expérience optimale), la vie passe à un
autre niveau. L'aliénation fait place à l'engagement, l'enchantement
remplace l'ennui; le sentiment de résignation est chassé par le sentiment de
contrôle. L'énergie psychique n'est pas orientée vers la poursuite de
récompenses externes mais est utilisée de façon à favoriser
l'épanouissement du soi. (Csikszentmihalyi, 2004, p. 110)

À n'en point douter, des premières traces du portrait de Mickaël aux derniers mots de

ce mémoire, ma vie est passée à « un autre niveau ». Ainsi, au terme de cette recherche, à

la lumière des propos de Csikszentmihalyi, je peux comprendre que si mes études et mes

ateliers me procuraient un tel sentiment de vérité personnelle, c'est parce qu'ils

s'actualisaient dans le cadre élargi d'une expérience autotélique et optimale à même

d'induire un ordre dans ma conscience. Aujourd'hui, je réalise que c'est avant tout cet



132

ordre qui prime dans mon expérience existentielle et que c'est avant tout l'art qui pour moi

a fait ordre.

C'est avec Csikszentmihalyi (2004, p. 29) que je conclurai ce point sur le sens

renouvelé de ma démarche d'artiste accompagnatrice, qui note encore que

[L]' expérience optimale comporte un certain nombre de composantes dont
la présence crée l'ordre dans la conscience et produit ces moments de vie
intense que l'individu veut retrouver par la suite.

En ce qui me concerne, mes « moments de vie intense », non seulement veux-je les

revivre, mais je veux aussi les partager. C'est d'ailleurs dans cette optique que le mémoire

prend tout son sens, c'est-à-dire en me permettant d'accéder aux ressources intérieures qui

me rendent apte à créer des dispositifs de rencontre dédiés à l'enrichissement des rapports

humains par le biais de l'activité artistique transformatrice (l'expérience de l'art). Déjà, à

travers mes ateliers, j 'a i expérimenté à quel point la rencontre avec l'autre dans la

convivialité créatrice permet à la fois de créer et de se créer. À présent, je comprends

mieux pourquoi, puisque

[L]'expérience optimale rend le soi plus complexe, et c'est alors qu'il se
développe. La complexité résulte de deux processus psychiques : la
différenciation, qui implique un mouvement vers l'unicité en se
distinguant d'autrui, et l'intégration, son opposé, qui implique l'union à
d'autres gens, à d'autres idées et à d'autres entités au-delà du soi. Un soi
complexe réussit à combiner ces deux tendances opposées.
(Csikszentmihalyi, 2004, p. 71)

À la lumière de ces propos, je peux comprendre que, dans ma pratique intuitive

d'atelier, je me suis « différenciée » en découvrant un espace d'accompagnement qui m'est



133

devenu propre, mais que j 'ai exploré toutefois en m'unissant à « d'autres gens, à d'autres

idées et à d'autres entités au-delà du soi ». C'est ainsi que dans l'accompagnement

artistique, j 'ai été à même de proposer aux convives créateurs l'opportunité de se

différencier eux aussi et de s'unifier également à travers le phénomène de la convivialité

créatrice et de l'expérience esthétique conscientisée, qui selon moi sont aussi parties

prenantes d'une expérience autotélique.



134

CONCLUSION

Pour conclure ma recherche, j 'ai choisis dans un premier temps de revisiter mes

ateliers à la lumière de ce nouveau savoir et de redéfinir succinctement les étapes

méthodologiques qui m'y ont conduite.

Expression de soi - vibration de l'Être

Telle qu'il a été démontré dans la recherche, la convivialité créatrice se présente

comme une dynamique de création de groupe. Cette dynamique requiert un

accompagnement artistique structuré, sensible et vigilant. Pour mieux vivre la convivialité

créatrice, certains aspects sont importants. On y retrouve, dans un premier temps, la

procédure d'atelier (les moments clés) qui fait en sorte qu'on plonge d'une manière

progressive dans notre intériorité. Vient ensuite la procédure de création, différente de la

procédure d'atelier. La procédure de création c'est la manière dont on s'y prend pour créer

dans la spontanéité, à l'aide d'inducteurs créatifs que sont entre autres les contraintes et

consignes intempestives et l'écoute flottante. Comme troisième aspect générateur de

convivialité créatrice, je soulignerai les rapports intersubjectifs, lesquels s'opèrent

principalement par le biais du retour parlé de nature poïétique, tant sur les écrits que sur le

processus vécu et les �uvres. Quatrièmement, un autre point capital pour mieux vivre la

convivialité créatrice est un état d'esprit porteur d'attitudes créatives : le lâcher prise;

l'ouverture; l'accueil; la suspension du jugement; la non-comparaison, le partage, etc. Le

cinquième point consiste en l'aspect formel, c'est-à-dire comment se présentent les �uvres.



135

À et égard, on a pu constater à quel point et dans quelle mesure le koan pictural (voir

sections 3.2.2.5 et 3.2.2.6) est partie prenante de l'expérience esthétique vécue en atelier.

Ainsi, la procédure d'atelier, la procédure de création, les rapports intersubjectifs,

les attitudes créatives et l'aspect formel sont essentiels dans le phénomène de la

convivialité créatrice. La recherche m'aura permis entre autre de définir ces notions

fondamentales. En cela, je retrouve ce qui favorise mon travail d'artiste accompagnatrice

dans la convivialité créatrice dans le fait d'amener l'autre, le convive, à vivre des

expériences esthétiques évolutives et à les conscientiser.

Une méthodologie ordonnée

Dans cette deuxième partie de ma conclusion, je synthétiserai ici la voie

épistémologique, sous tendue par les notions d'ordre et de sens, qui m'a conduite à une

meilleure compréhension de ma démarche artistique.

L'autoaccompagnement et l'accompagnement se présentent pour moi en parcours

qui s'entrecroisent et s'interpénétrent continuellement. L'autoaccompagnement, c'est un

acte vers soi. Cet acte je l'ai accompli à travers mes ateliers et mon projet de maîtrise.

Tandis que l'accompagnement, c'est un acte vers l'autre. Cet acte vers l'autre, c'est au

travers mes ateliers que je l'ai accompli. Dans l'autoaccompagnement, par mes ateliers et

mon projet de maîtrise, j 'ai eu la possibilité, de m'accueillir, de m'explorer, de mieux me

comprendre, de m'unifier et de me créer. C'est ce qui m'a rendue apte à accompagner



136

l'autre, par le fait même à le sensibiliser également à s'autoaccompagner, c'est-à-dire à

s'accueillir, à s'explorer, à se comprendre, à s'unifier, à se créer en fait.

Il y a donc là, processus d'intégration et d'unification. Ainsi, la conception et

l'animation d'ateliers d'exploration picturale m'aura permis d'intégrer ma dimension

artistique, ajoutant en cela à ma sensibilité organique et esthétique. De même, l'écriture de

mon mémoire, en revisitant mon vécu et en lui donnant sens, m'aura permis d'unifier mon

Être, c'est à dire de faire coïncider mes dimensions physique, émotionnelle, mentale et

spirituelle dans une �uvre de sens. C'est au regard de cela que l'art et la création sont

devenus pour moi une forme d'entendement du monde. C'est d'ailleurs dans l'optique de

projeter cet entendement à l'extérieur de moi, faire sens et le communiquer, que j 'ai créé un

itinéraire d'écriture ordonné. Dans mon esprit, il ne fait aucun doute que c'est à travers ma

méthodologie scripturale que j 'en suis arrivée à une meilleure compréhension de moi, de

mon cheminement artistique et finalement de l'artiste accompagnatrice que je suis.

Ainsi, lorsqu'il est question d'ordre caché et d'origine dans mon mémoire, il y a

référence à la fois, à l'origine de mon cheminement artistique, par le récit; à l'origine de la

création des ateliers, par le récit de création; et à l'origine de la recherche, par ma

problématique. Il s'opère donc une transposition de la notion de l'ordre : dans mon vécu,

dans les ateliers et dans la recherche.

L'ordre acte répond à une impulsion vers le sens, un « mouvement vers ». Ce

mouvement concerne à la fois l'exploration sur le vif et la réflexion a posteriori. C'est dire

que, lorsque j'agis et que je réfléchis sur ces mêmes actes posés, je suis dans l'ordre acte.



137

Ici aussi l'ordre se transpose : dans les ateliers, l'ordre acte c'est la phase exploratoire et

reflexive et, dans mon mémoire, c'est le chapitre 2: De l'exploration à la mise en ordre.

L'ordre dévoilé est une phase d'intégration qui s'opère par la prise de parole

écrite ou parlée. Il y a là articulation et conceptualisation. Dans les ateliers, cette phase a

lieu à la fin de chaque atelier, mais aussi cette phase d'intégration a lieu après le cycle

d'atelier des 11 rencontres hebdomadaires, lors de la synthèse esthétique. Dans le mémoire,

c'est le point 3.3 : Ordre dévoilé: articuler et conceptualiser le sens du processus d'atelier.

L'ordre communiqué représente l'étape finale. C'est alors que le sens qui a été

formulé à l'étape précédente prend maintenant forme : il sera formalisé. Il s'agit de « faire

sens », de créer du sens en fait, et de le rendre dans une forme communicable. Dans les

ateliers, cette étape se vit à chaque rencontre : les convives créateurs repartent avec des

productions achevées, porteuses de sens, mais aussi avec ce surplus d'Être engendré par

l'expérience esthétique conscientisée et le partage convivial. Cette étape du sens formalisé

se vit aussi à la fin du cycle d'atelier et également lors de l'exposition publique. Dans mon

mémoire, l'ordre communiqué se trouve au point 3.4 : Ordre communiqué: synthétiser et

formaliser le sens renouvelé de ma démarche d'artiste accompagnatrice. Cet ordre

communiqué consiste également au dépôt final du mémoire et à la communication verbale.

C'est donc en me laissant guider par mon schéma-itinéraire que j 'ai été amenée

vers une meilleure compréhension de mon parcours artistique. L'écriture du mémoire a fait

en sorte que je puisse mettre en sens, conjointement, de un, des pans entiers de ma vie, de

deux, mon parcours universitaire en art, et, de trois, ma passion pour l'humain. C'est ce qui



138

fait que maintenant, c'est avec davantage de confiance et de conscience que je peux

envisager d'apporter, à ma manière propre, ma contribution sociale.

Ce travail de recherche inaugure finalement un nouvel ordre dans ma conscience. Un

ordre que l'art a rendu manifeste. Un ordre qui fait sens. Je peux maintenant m'actualiser à

partir d'un registre cognitif et sensible beaucoup plus vaste. À cet égard, l'écriture de ce

mémoire m'aura aussi permis de me réapproprier, de façon personnelle et originale, ma

propre dimension artistique, ce qui logiquement me rend apte à aider l'autre à faire de

même. C'est à cet égard un acte de transmission. Cet aspect qualitatif vient

conséquemment enrichir ma démarche d'artiste accompagnatrice. Ainsi, une vision

nouvelle et un défi stimulant imprègnent maintenant mon advenir : il s'agira de voir

comment, à la lumière de l'ordre et de l'expérience autotélique, je peux mettre mon énergie

physique, psychique, émotive et spirituelle au diapason de l'autre dans l'optique de lui

permettre d'entrer en résonance avec sa propre dimension artistique. Au regard de ceci,

j'envisage l'intégralité de ce mémoire comme participant d'un ordre caché qu'il me

reviendra de déployer dans l'attention et le respect de tout ce que je pressens, mais que je

ne comprends pas encore.



139

ANNEXE A

ETAT DE LA SITUATION

J'ai effectué une recherche sur Internet afin de m'enquérir de l'offre en termes

d'ateliers artistiques au Québec, et qui se rapproche le plus de mes ateliers. Parmi la

panoplie de propositions offertes, la plupart se présentent dans une formule

formation/expérimentation; expression/découverte de soi; exploration/recherche créative;

initiation/perfectionnement. Toutefois, je n'en ai trouvé aucune qui mette l'accent sur un

processus artistique exploratoire de groupe dans une optique conviviale tel qu'il se vit dans

mes ateliers.

J'ai dénombré les quatre propositions suivantes, assez différentes les unes des

autres. Je les ai retenues à la fois pour leur approche exploratoire axée sur le développement

de l'Être et pour leur caractère humaniste. J'ai noté succinctement leurs caractéristiques

tout en respectant les termes utilisés dans leur approche promotionnelle.

1) LES ATELIERS SPONTANÉS (Québec)

Ateliers d'expression artistique offerts en contexte communautaire et corporatif.

Cadre ludique mais structuré. Approche semi-dirigée, dynamique et intuitive. Ses

objectifs : bien-être, développement personnel et ressourcement.

www.lesateliersspontanes.com (consulté en avril 2011)

2) LES ATELIERS INFUSARTS (Montréal)

Ateliers d'expression artistique spontanée par la peinture, le théâtre et l'écriture.

Favorise le lien intergénérationnel et l'interaction. L'accent est mis sur le processus de



140

création plutôt que le résultat. Des présentations publiques sont organisées. Se donne

comme « double mission d'offrir des ateliers d'expression artistique spontanée pour les

bienfaits thérapeutiques intrinsèques sur le développement individuel et celui de la

collectivité et de faire rayonner le travail créatif des participants hors les murs. »

www.linfusart.com (consulté en avril 2011)

3) LES ATELIERS ART NEUF (Montréal)

Art Neuf, organisme sans but lucratif, partenaire de la direction de la culture, des

sports, des loisirs et du développement social de l'arrondissement du Plateau Mont-Royal à

Montréal. Son mandat est d'offrir à la population des services de formation, de diffusion et

de faire la promotion de la pratique artistique amateur. Plus d'une vingtaine d'ateliers

artistiques sont offerts, allant de la danse au théâtre en passant par la peinture, le dessin, le

chant et le modelage.

www.artneuf.ca (consulté en avril 2011)

4) LE STUDIO DE CRÉATIVITÉ (Montréal)

Ateliers d'expression de soi axés sur la (re)découverte de son potentiel créateur par

la stimulation de l'imaginaire et l'exploration créative. Les ateliers ont comme objectif de

favoriser l'expression de soi, de conscientiser sa richesse intérieure, d'expérimenter la

diversité des médiums d'expression, de développer ses habiletés artistiques, de partager son

expérience et d'accueillir celle des autres, et, finalement, de se libérer de l'autocensure.

NB : ce site Internet et peut-être même cet atelier semblent temporairement fermés

(février 2011), mais je tenais tout de même à le souligner dans cette recension car ce sont

ses visées artistiques et humanitaires conjuguées qui se rapprochent le plus des miennes.

creativite-montreal.bravehost.com (consulté en avril 2011)



141

ANNEXE B

RETOUR DES PARTICIPANTS

1) Retour de Normand

Ce processus d'atelier a été transformateur pour moi dans le sens qu'il a permis de

découvrir que je pouvais créer en laissant aller mon imagination avec confiance. J'ai dû

apprendre à sortir des sentiers battus, à faire confiance et à me faire confiance. Te faire

confiance d'abord, puis faire confiance au groupe dans lequel je participais. Ne pas craindre

le jugement des autres et recevoir leurs opinions avec ouverture. Ce fut une expérience

riche, intense et étonnante qui m'a permis de m'éloigner des structures rigides et

conventionnelles dans lesquelles j'étais à l'aise, pour m'en aller hors de ma zone de

confort, vers des espaces totalement inconnus. Cette découverte, importante pour moi, m'a

permis de comprendre davantage mon fonctionnement personnel en territoire inconnu. Tout

cela, je crois, fut le résultat de la façon dont l'accompagnement (sic) fut réalisé, entre autres

dans mon rapport au groupe qui fut bénéfique pour moi car c'est ce rapport qui m'a donné

une bonne part de confiance et d'estime personnelle. L'accompagnement reçu lors de ces

ateliers fut assez particulier. Encouragements à l'exploration et à la découverte, incitations

à l'expérimentation, sécurisation face aux résultats obtenus, mises en situation diverses et

variées. Bref je me suis senti stimulé, tout en étant soutenu et écouté dans ce que je vivais.

J'avais suivi quelques cours de peinture à l'huile consistant essentiellement à

reproduire un modèle, surtout des paysages. Ce fut l'occasion d'apprendre le mélange des

couleurs et différentes techniques de peinture à l'huile. Le résultat visé : une toile

représentant de façon assez exacte le modèle choisi. C'était une sorte de démarche

artistique pour moi, très satisfaisante pendant une certaine période. Mais le processus



142

d'atelier m'a fait découvrir autre chose : exprimer un ressenti face à une photo par exemple,

saisir le mouvement, l'intensité, exprimer l'effet d'un sujet sur moi-même,

découvrir...Laisser aller mon imagination et produire des formes colorées, quelquefois

énigmatiques, parfois en résonance avec mon état d'âme, mais toujours accompagnées d'un

grand étonnement et d'une satisfaction imprévue.

Je crois que ce processus artistique m'a permis une plus grande ouverture sur ce

qu'est l'art. Un tableau pour moi ne s'est plus jamais regardé de la même façon. Et je crois

maintenant qu'une production peut être très significative pour quelqu'un, très intense, alors

que pour d'autres, elle les laisse froid. Et c'est correct ainsi. Je serais beaucoup moins

enclin à dévaloriser telle ou telle production ou à la juger.

Normand

2) Retour de Nadine

Bonjour Andrée,

Je n'ai pas vraiment de temps pour élaborer un beau grand texte de mon expérience,

mais je veux quand même prendre quelques minutes pour toi et le beau travail que tu fais!

Alors en gros :

Cette expérience a été très certainement transformatrice, mais difficile de cibler

précisément en quoi. Cela se passe à un niveau subtil, difficilement palpable puisque c'est

au niveau de l'inconscient.

Je la définirais comme étant un processus qui m'a permis de renouer un contact

intime avec ma créativité plastique et l'inspiration spontanée de l'écriture. Je dis bien

processus puisque j 'ai senti à la suite des ateliers un appel à rester ouverte à moi-même, à

mon instinct créateur.



143

J'ai utilisé cette approche pour moi et mes enfants, pour nous permettre de laisser

libre cours à notre inconscient sans barrière ni retenue, pour nous permettre d'exprimer des

non-dits par la créativité plastique, de partager et d'être séduit ensemble par la magie de

l'art, les mêmes effets que le groupe produisait lors des ateliers.

Le fait d'être bien guidée, bien accompagnée, me permettait d'être dans un total

abandon, une confiance sans équivoque, qui me donnait accès à mon pouvoir créateur sans

que mon mental modérateur ne vienne faire abstraction.

Bref, une belle expérience enrichissante tant au point de vue humain qu'artistique qui

permet de se découvrir et de découvrir l'autre sous un angle pictural, intemporel et puissant.

Nadine

3) Retour de Martine

Je dis Oui à la Terre tremblante que je sentais sous moi lors de mes premiers cours.

Cette terre qui me forgeait dans ses mêmes labours depuis tant de décennies. Mouvement

interne qui permute le changement.

Je regarde, étrangetés qui vont sortir de moi, oui ce que j 'ai mis tant de temps à bâtir

dans des mondes connus. Construire, élaborer, vivre selon un prisme audacieusement

façonné par mes expériences, mes certitudes rassurantes, mes peurs précieusement

écoutées, mes scénarios logiquement mis en scène par des émotions rêvées...Je l'ai été,

mais entrer dans ce « miroir de papier » m'a doucement transportée et amenée à dépasser la

fine pellicule du connu. Entrer dans l'autre partie du décor de moi-même, couper le ruban,

inaugurer une nouvelle partie de moi longtemps cachée dans l'ombre. L'ombre sera

toujours là car comment être dans la Lumière s'il n'y a pas d'ombre. Voir cette ombre,

l'aimer, la désirer pour ne faire qu'un avec la Lumière. Enfin, une union amoureuse de ses

parties.



144

La joie de découvrir la plupart du temps les yeux fermés, les lignes qui naissent

joyeusement sous le geste. Où était-elle cachée pour n'en avoir si peu tenu compte ? Elle

vivait dans l'admiration chez les autres.

L'atelier a été un véritable plaisir de plénitude : je me remplis enfin de moi-même.

Nul besoin des autres car je sors moins, peu de contacts superficiels ou pour combler un

vide. L'échange naît d'un véritable désir de rencontre, non pour tuer l'ennui et le vide.

Une douceur face à moi-même, un nouvel accueil de ce qui est là. Un geste qui naît et

qui vit, grâce à la VIE (sic). Nulle angoisse de l'avenir, juste la continuité de l'instant.

Je me perçois plus comme une entité : les « amoureux » ont fait le lien entre eux. Ce

geste continu se pose partout dans mes rapports, dans ma vie en général comme si ce que je

bloquais avec tant d'ardeur m'était disponible peu importe ce que les gens en diront.

Texte tel que lu lors du dernier atelier de Andrée Forget du 22 avril 2010

Martine

4) Retour de Rébecca

Une grande part de mon cheminement est due à ta présence et à

ton accompagnement dans cette démarche. Je suis privilégiée d'avoir fait cette belle

rencontre, tu es une de ces personnes qui a fait une différence dans ma vie! Merci très

sincèrement Andrée!

Rébecca

http://www.rapport-gratuit.com/


145

BIBLIOGRAPHIE

André, A. Cifali, M. (2007). Ecrire l'expérience : vers la reconnaissance des pratiques
professionnelles. Paris : PUF.

Bruneau, M. Villeneuve, A. (2007). Traiter de recherche création en art. Québec :
PUQ.

Cameron, J. (2004). L'art pratique de la créativité: le pèlerinage de l'être créateur.
Montréal : Éditions du Roseau.

Cifali, M. Théberge, M. Bourassa, M. (dir.) (2010). Cliniques actuelles de
l'accompagnement. Paris : L'Harmattan.

Csikszentmihalyi, M. (2005). Vivre : la psychologie du bonheur. Paris : Robert Laffont.
(lière édition 1990).

Delamotte, R. Gippet, F. Jorro, A. Penloup, M-C. (2000). Passages à l'écriture: un défi
pour les apprenants et les formateurs. Paris : PUF.

Dewey, J. (2010). L'art comme expérience. Paris : Gallimard. (liere éditionl934).

Edwards. B. (1979). Dessiner grâce au cerveau droit. Bruxelles : Pierre Mardaga
éditeur.

Ehrenzweig, A. (1974). L'ordre cache de l'art. Paris : Gallimard. (llère édition 1967).

Fintz, C. (1996). Expérience esthétique et spirituelle chez Henri Michaux. Paris:
L'Harmattan.

Levine, S.K. (1992). Poiesis: the language of psychology and the speech of the soul.
London and Philadelphia: Jessica Kingsley.

Nolin, D. (2008). L 'art comme processus deformation de soi. Paris: L'Harmattan.



146

Pineau, G. Legrand, J.-L. (2007). Les histoires de vie. Paris : PUF (l'ere édition 1993).

Rivard, Y. (2010). Une idée simple. Montréal : Boréal.

Robillard, Y. (1998). Vous êtes tous des créateurs ou le mythe de l'art. Montréal
Lanctôt.

Shusterman, R. (2007). Conscience du corps : pour une soma-esthétique. Paris-Tel
Aviv : Éditions de L'Éclat.

Souriau, É. (2010). Vocabulaire d'esthétique. Paris : PUF.

Thérien C. Valéry et le statut « poïétique » des sollicitations formelles de la sensibilité,
Les études philosophiques 2002\3, n° 62, p. 353-369.

Vézina, J.-F. (2001) Les hasards nécessaires. Montréal : Les Éditions de l'Homme.

Sites Internet consultés :

BOUTET, D., http://www.recitsdartistes.org/

http://www.larousse.fr

http ://www. granddictionnaire .com

http://dictionnaire.reverso.net


